d
A
&
15,

Universiteit

*dlied) Leiden
'M% The Netherlands

5
3
H oo
B
=
=)
@\
-3

o

Nuu davi Yuku Yata : comunidad, identidad y educacién en la Mixteca
(México)
Julidn Caballero, ].

Citation i
Julian Caballero, J. (2009, September 30). Nuu davi Yuku Yata : comunidad, identidad y
educacion en la Mixteca (México). Retrieved from https://hdl.handle.net/1887/14026

Version: Not Applicable (or Unknown)

Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden
Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/14026

License:

Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).


https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/14026

NUU DAVI YUKU YATA

Comunidad, Identidad y Educacion
en la Mixteca (México)

Proefschrift

ter verkrijging van
de graad van Doctor aan de Universiteit Leiden,
op gezag van de Rector Magnificus Mr. Dr. P.F. van der Heijden,
hoogleraar in de faculteit der Rechtsgeleerdheid,
volgens besluit van het College voor Promoties
te verdedigen op woensdag 30 september 2009
klokke 15 uur

door
Juan Julian Caballero
geboren te Huitepec (Mexico)

in 1949



Promotiecommissie

Promotor: Prof. Dr. Maarten E.R.G.N. Jansen
Copromotor: Dr. Miguel A. Bartolomé (Instituto Nacional de
Antropologia e Historia, Oaxaca, México)

Overige leden: Dr. Alicia Barabas (Instituto Nacional de Antropologia e
Historia, Oaxaca, México)
Prof. Dr. Gaspar Rivera-Salgado (Prince Claus chair,
Universiteit Utrecht)
Prof. Dr. Willem F.H. Adelaar
Prof. Dr. Corinne L. Hofman
Dr. Sgren Wichmann



DEDICATORIA
Generacion anterior, mis grandes maestras:

Adorada abuela, Benita y
Abnegada madre, Natividad.

Generacion posterior, mis adorados nietos:

Iya, alias Valentina,
Ita Viko, alias Keyra,

Chik## Taii, alias Diego Matias,
Yuyu, alias Frida Sofia, y
T'fnduu, alias Juan Antonio,

Ellas y ellos constituyen la continuidad
de la familia “Julian” de este milenio.
Con mucho carifio: su abuelo JJC.



CONTENIDO

Tnu’'un nkachi cha’an
Agradecimientos

Tnu 'un ye nke’e. Palabras de inicio

CAPITULO I: Yuku Yata:.
Pasado, presente y espacio humanizado

1. Tnu'un y+na’an. Historia antigua
2. Tnu 'un ye iyo yuku. L0 que pasa en el monte

CAPITULO II: Nu vie’'nu landa.
Crecimiento del nifio

Nu ndaa dicha y#v+. Nuevos retofios

Nu 7iiu’un da’a y#+d+ + El embarazo
Nu nkaku landa. El nacimiento

Tnuu landa. El nifio y su tona

Tnu 'un riito landa. Los cuidados

Ve’e 7i 1. El temascal

N o ok E

Nu fifiu’un ifii landa. Aprendizajes y madurez

CAPITULO III: Viko tna’an ndaa.
Fiesta de casamiento

1. Ye’e y#vilanda dt't ye'e yfvflanda tee.
Vida de la mujer y vida del hombre
Nu nduku fienu. Pedimento de la nuera

Viko nu nandad+ yu'u ve’e nduku rienu.
Fiesta de culminacion del pedimento de la nuera

Pagina

\'

11

31

36
39

55

60

69
73
76
84

89
93

109

111
118

141



4. Viko tna’an nda’a. Fiesta de casamiento
5. Nani tna’an ndoo y v Parentesco

CAPITULO IV: Y#fne'en tnifiu.
Personas que cargan trabajos

Y#fva’a dfkt. Personas bondadosas

Y#fyukue’e, yfvtiitt.

Personas grandes, personas ancianas
3. Tniniu fivu. Cargos de la comunidad

a) Tnifiu ne’en y#vf atu 've.
Cargos de personas iletradas

b)  Tnifiu ne’en yfvftu’'ve.
Cargos de personas letradas

CAPITULO V: Tnu 'un ndeku vitna. Lo que sucede ahora:
Procesos sociales e identidad actual

Ndoo nd+ #to’o. “Nosotros” y los “otros”, el extrafo

Nu ndadama ye’e y#v+. Los cambios en el mundo
a)  Na kuu tnu’un davi ndoo.
¢ Qué pasara con nuestra palabra?

b)  Thu'un nkiee d#k#ndoo. Lo que aprendemos
C)  Tnu'uny#tyanka.

Historia de los pies ligeros (migracion).
CAPITULO VI: Tnu'un davi, tnu’'un dajua’an nd+
tmu’un va’a

(Lengua, educacion y dignidad)

1. Tnu'un davi ndoo. Nuestra lengua de la lluvia

a) Tnu'un yu'u ndoo. La lengua que hablamos (oralidad)
b) Tnu’un nka’yu ndoo. Lo que escribimos

2. Na tnu’un ndaka’yu ndoo. ;Que escribiremos?

a) Tnu’un ndedi’na, tnu’un vitna. El pasado, el presente

3. Ye’e y#v# miiiie kundekuen. El mundo que deseamos vivir

147
168

171

175

177
178

182

183

199

201
208

208
225

230

241

244
250
252
261
262

268



Epilogo:  Thu'un ndajani nka d#+.
Acto de continuar pensando

Bibliografia

Anexos

a) Cronologia de hechos historicos en Huitepec
b) Nchaa tee ye nkuu yukue’e nuu Nuu Yuku Yata
c) Personas honorables de Huitepec

d) Relacion de entrevistados

e) Localidades y parajes de Huitepec

English summary (resumen en inglés)

Nederlandse samenvatting (resumen en holandés)
Proposiciones

Stellingen (traduccion holandesa de las proposiciones)
Curriculum vitae

287

300

315
315
316
319
322
324

326
331
337
338
339



Tnu’un nkachi cha’an ndi’u

Ko dio #n uu du’a tnu’un nkachi cha’an ndi’u nuu nchaa y#vf tanee nuu tutu ka’a chin adio
nchaa y#t kuu ndakachime, ni andatekume nu na tnu’un nkuu ifii ndi’'u, dujan tuntf dio
ndf ndt d#m tnu’un ya’an ndoo y#+ ndekuen ye’e y#vf ka’a. D#f tnu’un ya’an ndoo, d+f
thu’'un na’an y#v¥ ndeku yata ndute nuu siiko ndi’'u uni j#fm# kuiya vaa nka du’a dajua’aen.
Na ja’an ndi’u tnu’un mee tukuin, dio a va vaa nka du’a nkee dfkfin chin ritfin. Tedio

dujan nka ndaa y#+ fiiko i’a tuku. Dujan kuu, nchaa nuu yo’o nkachi cha’an ndi’u nuu

vitnara.

Kuenda kuu minii ndi’u kachi cha’aen di’na nka nuu d+'f mee ndeku nda’vi nka, kodio
yfna’'an #ii’in chitnaen tedio kue’e nka ye fiu’un ifi ndi’'u, ye nda’vian ndada ya’ame
tnu 'uan vekie ini ndi’u ndeku nda viin du’a. Kuenda kuu nchaa nd+##+# inii ndi 'u. Danduu

nken nakachi cha’aen nuu fn tna’an nka tuku y#vf ndeku fiuui nani Nuu Yuku Yata chin

yajan tuu nuu, tuu yu'u ndi 'u nken nchaa na nkuu vejene veji vekie nda 'vi ini ndi’'u ndekuin

ye'e ytvtka’a.

Danduu nka tuku nken na kachi cha’an di’u nuu #n tna’an y#v# nda’vi ye dajni fia’an nka
tuku y#vfa nken vaa nka nkuu dajua’an ndi’u. Kuenda kuu nakuu ta’vi jui’na ndi’'u nuu
yo’o  tna’aun yo’o chii chitna, taa, naa, ku’ve, fiani, landa. Ifiia du’a ye nkachi ndi’u nuu

M tna’aun.



Agradecimientos

Me es dificil comenzar por agradecer a quienes han contribuido para mi formacion para la
vida y “deformacién” profesional. A estas alturas de mi edad han tenido influencias muchas
personas tanto para la vida personal como profesional. Iniciaré por reconocer y agradecer
los esfuerzos de dos grandes maestras de mi vida: Mi madre Dofia Natividad Caballero
Caballero y mi abuela Dofia Benita Santiago Ramirez (g.e.p.d.). Desde nifio aprendi de
ellas como se debe comportar en la vida para evitar ser objeto de discriminacion de propios
y extrafos, tanto en la comunidad como fuera de ella. Aprendi de ellas los valores de mi
sociedad: Honestidad, sencillez, responsabilidad, saber saludar, saber compartir y respetar a
los demés y de cuanto existe, porque ahi radica lo bello de la vida si existe la capacidad de

distinguir entre lo bueno y lo malo en este mundo.

Agradezco profundamente a mi familia compuesta por Teodomira Sofia Santiago Cruz
(esposa), mis hijos José Antonio, Flor, José Juan y Omar Julidn Santiago; mis nueras
Margarita Jerénimo Garcia, Tania Diaz Garcia y Liliana Garcia y por supuesto, mis lindos
nietos: Juan Antonio, Diego Matias Tuii, Frida Sofia, Keyra y Valentina, que a pesar de su
tierna edad, han percibido mis constantes ausencias por motivos laborales y profesionales.

También agradezco a todos los que han hecho posible para que mi comunidad Yuku Yata o
San Antonio Huitepec, se forje de una imagen como la que posee hasta ahora; a sus
moradores, a los ancianos y a las autoridades, y por supuesto mi gran pueblo que es Nuu
Savi, Nuu Davi, Nuu Sau 0 Nuu Dawi, que durante las uUltimas tres décadas he tenido la
oportunidad de recorrer parte de su territorio histérico (Guerrero, Puebla y Oaxaca) y
algunos otros lugares donde estan los nuevos asentamientos de 7iani y ku've y que me han
permitido nutrirme de sus profundos conocimientos: Valle de San Quintin, Ensenada y
Tijuana, Baja California, México y, San Diego, Los Angeles, Salinas, Santa Maria, San

José y Fresno, California, EE. UU.

Agradezco a todos mis profesores que han contribuido a marcar otro rumbo de mi vida, un
camino hacia el reencuentro conmigo mismo, con la cultura, con la historia, con la lengua y

con la cosmovision. Con algunos de ellos he tenido la oportunidad de compartir los



momentos inolvidables durante mi formacion profesional y también durante las discusiones
posteriores, aunque con algunos continlo abrevando de sus conocimientos. Estas
influencias las clasifico por etapas. Durante la primera etapa de mi vida profesional entre
1979 y 1982, destaco la contribucion de Luis Reyes Garcia (1), Ramiro Reynaga, Nemesio
J. Rodriguez, Agustin Garcia Alcaraz (t), Carlos Guzman Bdckler, Victor de la Cruz,
Stefano Varese; durante la segunda etapa entre 1987 y 1999 menciono a Erasmo Cisneros
Paz, Nicanor Rebolledo Reséndiz, Javier Tito Espinoza, Graciela Herrera, Jorge Hernandez
Moreno (f) y al Dr. Miguel A. Bartolomé quien gentilmente acepto dirigir mi tesis de
maestria en la Universidad Pedagdgica Nacional. Finalmente, durante la Gltima etapa que
va del afio 2000 hasta hoy, debo mencionar mi gratitud al Profr. Dr. Maarten Jansen de la
Universidad de Leiden, Holanda y al Dr. Miguel A. Bartolomé del Centro Regional del
INAH, quienes aceptaron dirigir mi tesis doctoral.

Durante las jornadas de discusion sobre distintos temas relacionados con la lengua, la
educacion, la historia y otros aspectos de la cultura de los pueblos originarios del mundo
mesoamericano en general y del Nuu Savi en particular, les debo a muchas personas que
han contribuido a reivindicarme como tee 7iuu davi y con ello la definicion de mi posicion
combativa y reivindicativa: Gabina Aurora Pérez Jiménez, Franco Gabriel Hernandez,
Ubaldo Lépez Garcia, Cirilo Julian Caballero, Gabriel Caballero Morales, Marcos A. Cruz
Bautista, Vicente P. Casiano Franco, Pedro C. Ortiz Lépez (1), Alonso Solano Gonzélez,
Jovito F. Santos Reyes, Hilda Lopez Gaitan, Raul G. Alavez Chavez, Mario Ortiz Gabriel,
Rodrigo Vésquez Peralta, Josefa L. Gonzalez Ventura, Alejandra Cruz Ortiz, Gilberto Salas
Ortiz, Jaime Garcia Leyva y Gaudencio Solano Solano, entre otros.

Los estudiosos de las ciencias sociales que también han influido en mi formacién son:
Salomén Nahmad Sitton, Paola Sesia, Daniela Traffano, Sergio Navarrete, Teresa Pardo,
Rodrigo de la Torre, Magarita Dalton Palomo, Maria Luisa Acevedo Conde, Maria de los
Angeles Romero Frizzi, Lourdes de Ledn Pasquel, Rafael Gamallo Pinel, Benjamin
Maldonado, Alejandro de Avila, Jorge Hernandez Diaz, Manuel Rios, Salvador Aquino
Centeno, Salvador Siguienza, Pedro Hernandez Lo6pez, Mario Molina Cruz, Jorge Cocom
Pech, Natalio Herandez Hernandez, Nefi Fernandez Acosta, Juan Gregorio Regino, Donato

Ramos Pioquinto, Arturo Ruiz Lépez, Pedro Marquez Joaquin, Eleuterio Olarte Tiburcio,



Maria de la Luz Valentinez, Néstor Dimas Huacuz, Isaias Aldaz Hernandez y Gabriela M.

Pérez Ramirez, entre otros.

Agradezco también a las instituciones que han contribuido enormemente en esta ultima
etapa de mi formacién profesional, porque sin su apoyo dificilmente hubiera sido posible
culminar mis metas. En primer lugar agradezco al Programa de Doctorado de la Facultad de
Arqueologia de la Universidad de Leiden, Holanda por la oportunidad que ha brindado a
los profesionales de origen indigena de México para discutir, analizar y proponer otras
formas de explicar los procesos culturales, histdricos, linglisticos y educativos de sus
pueblos de origen, en especial al Prof. Dr. Maarten Jansen por su enorme capacidad y
disposicion de discutir cualquier tema durante las asesorias individuales en su acogida
oficina; en segundo lugar agradezco infinitamente al Centro de Investigaciones y Estudios
Superiores (CIESAS) por haberme facilitado el viaje hacia la Universidad de Leiden,
Holanda para asistir a los seminarios de discusion tematica, a las asesorias de mi tesis, a los
coloquios y clases durante el tiempo de duracion de mi formacion de posgrado (2001-
2009), sobre todo a los directivos: Dra. Virginia Garcia Acosta, Maria Bertely y otros que
son exdirectivos: Rafael Loyola y Fernando Salmerdn, Alberto lzunsa y Maria Guadalupe
Escamilla Hurtado. También incluyo en este agradecimiento a los compafieros asesores
académicos y alumnos de la Unidad 201 de la Universidad Pedagogica Nacional, Unidad
de Oaxaca, por facilitar y tolerar mis ausencias en las asesorias académicas dirigidas
basicamente a los maestros bilinglies que cursan sus estudios de Licenciatura en la
institucion. A todos los que directa e indirectamente han contribuido en mi formacion.

Mencion especial merecen los comparfieros del area administrativa del CIESAS, Pacifico
Sur por su capacidad de crear un ambiente de trabajo lleno de ternura y alegria que de
alguna forma ha posibilitado este recorrido académico durante los Gltimos quince afios.
Ellos son Estela Cortés Marquez, Fabiola Martinez Garcia, Ramiro Pablo, Jaime Martinez,
Bernarda Leyva, Andrés Castellanos, Agustin Martinez y otros investigadores de

Universidades extranjeras que visitan a la institucion.

10



Tnu’un ye nke’e. Palabras de inicio

La region conocida como Mixteca por su designacion en lengua nahuatl y como Nuu Savi,
Nuu Davi 0 Nuu Sau segin las variantes dialectales de la propia lengua nativa,® que
significa “Pueblo de la Lluvia” en espafiol, esta ubicada al Sur de la Republica Mexicana.
La Mixteca o Nuu Savi abarca los Estados de Puebla (Sur), Guerrero (Este) y Oaxaca
(Oeste). De acuerdo con los datos reportados por COPLAMAR (1978: 1), la extension
territorial del estado de Puebla es de 8,021 kilometros cuadrados y de Guerrero es de
10,449 kildmetros cuadrados; sumados los 18,759 kilometros cuadrados, para el caso de
Oaxaca que reporta Miguel A. Bartolomé y Alicia Barabas en su estudio mas reciente
(1999: 141), la extension total del territorio mixteco o Nuu Savi es de 37,229 kilémetros
cuadrados. En este territorio se encuentran asentadas 1752 localidades pertenecientes a 217

municipios: Oaxaca, 194; Guerrero, 16 y, Puebla, 7.

Los datos censales del 2000, la poblacion hablante de la lengua mixteca en el territorio
histérico es de: Oaxaca: 244,029;% Guerrero: 100,544 y Puebla: 5,578. Si incluimos el total
de hablantes nativos que residen en otros estados de la Republica Mexicana que es de
61,386 hablantes de esta lengua, darfa un total de 411,537° declarados hablantes de la
lengua mixteca (Serrano, Embriz y Ferndndez, 2002: 77-134). A falta de informaciones
puntuales, no se incluye aqui a la poblacién migrante que reside en distintas ciudades de los
Estados Unidos. Tampoco se incluyen a quienes ya no hablan la lengua originaria de los

abuelos, pero que se sienten identificados y orgullosos de la historia, de la lengua y cultura

1 En los Encuentros de Escritores en Lengua Mixteca y los Congresos de la Academia de la Lengua Mixteca
donde se han discutido y analizado los procesos de desarrollo de la escritura en u'un savi (“Palabra de la
Lluvia o lengua mixteca) desde hace 15 afios, se ha considerado como necesidad enfatizar el concepto de
"Nuu Savi" que significa "Pueblo o Pueblos de la Lluvia" que no sélo se refiere al espacio geografico, sino al
territorio humanizado donde estan asentados los mixtecos desde hace miles de afios.

2 No consideramos como lengua distinta la que hablan quienes viven en Santa Marfa Zacatepec porque es una
variante de la lengua mixteca que tiene la misma estructura lingiistica que otras variantes como las de
Tlaxiaco, Nochixtlan, Huajuapan de Leodn, Sur de Puebla o Tlapa de Comonfort, Gro. Los estudios de
Marroquin, Cordero y Bartolomé sefialan que los habitantes de Santa Maria Zacatepec se autodenominan
“tacuate” como una forma de sentirse diferentes frente a los mestizos asentados en la misma comunidad.

% Los estudios mas recientes de Miguel Bartolomé sefialan que hay un total de 433,824 hablantes de la lengua
mixteca (1999: 142).

11



mixtecas. Es més, se sienten mas mixtecos que aquellos que hablan la lengua y viven en sus

comunidades de origen.

La Mixteca como territorio histérico se comparte con otros pueblos con culturas y lenguas
distintas, por ello es multilingte y pluricultural. Ahi estan los pueblos de la cultura y
lengua: triqui, chocholteco, amuzgo, cuicateco e ixcateco como pequefios enclaves en el
territorio. Hasta donde se conoce, durante la historia ha habido una estrecha relacion con
estos pueblos a través de la transaccion comercial y los tianguis (mercados) regionales; en
ocasiones se traducen en una relacion conflictiva y de subyugacién de los mixtecos hacia

esos pueblos.

En esta tesis pretendo organizar algunas reflexiones respecto a la realidad y la vivencia en
Nuu Davi, Nuu Savi 0 Nuu Sau. Este trabajo forma parte de un “triptico” de proyectos de
disertacion: mis compafieros Ubaldo Lépez Garcia y Manuel Rios Morales enfocaron el
discurso ceremonial mixteco y la identidad cultural zapoteca, respectivamente. Juntos
hemos discutido nuestros temas de manera intensiva en sesiones de trabajo compartidas, y
durante reuniones tanto en Oaxaca como en Leiden con nuestros supervisores Prof. Dr.

Maarten Jansen y Dr. Miguel Bartolomé.*

Este proyecto gira alrededor de la cuestion como se constituye la persona social dentro de
la realidad indigena de hoy,” tema que nos obliga a considerar tanto los conceptos y
condiciones tradicionales de Mesoamérica, como las interacciones, transformaciones y
dinamicas culturales y sociopoliticas de las Ultimas décadas, en particular los diferentes
movimientos sociales y sus planteamientos acerca de desarrollo, emancipacion, educacion

y descolonizacién. Hago este estudio como mixteco y participante en estos procesos,

* Este estudio se inserta en un programa de investigacion sobre la historia, cultura y lengua de Nuu Savi
realizado por Maarten Jansen y Gabina Aurora Pérez Jiménez en la Facultad de Arqueologia de la
Universidad de Leiden, con el apoyo de la Netherlands Foundation for Scientific Research (NWO). Este
programa internacional involucra a varios otros investigadores y candidatos al doctorado (como Laura van
Broekhoven, Benjamin Maldonado Alvarado, Michael Swanton y Hans-Jérg Witter) y se lleva a cabo en
colaboracion con especialistas e instituciones de México como los Centros Regionales de Oaxaca del Centro
de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social (CIESAS) y del Instituto Nacional de
Antropologia e Historia (INAH).

> Véase el analisis teorico que ofrece Bartolomé (1997: 149 ss.) acerca de esta tematica.

12



combinando los entendimientos de la antropologia con introspeccion y experiencia propia,

en una permanente discusion y dialéctica.

Las reflexiones en torno a las contradicciones de nuestra vida, las actitudes ambiguas que
adoptamos frente a la invasion cultural que llegan hasta nuestras comunidades y todo lo que
se ha estudiado sobre nosotros como pueblos originarios,® se han ido acumulando en mi
desde hace un cuarto de siglo como producto de mi formacién profesional en el Programa
de Etnolingiistica’ llevado a cabo entre 1979 y 1982 por el Centro de Investigaciones
Sociales del Instituto Nacional de Antropologia e Historia (CIS-INAH) hoy, Centro de
Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social (CIESAS), Instituto Nacional
Indigenista (INI) y la Direccion General de Educacion Indigena (DGEI). Durante esta etapa
de mi formacion profesional, junto con la de otros jovenes de origen indigena, tuve la
oportunidad de revisar y analizar criticamente la situacion de marginacion y explotacion de
los pueblos indigenas de América a partir de la colonizacion europea, a la luz de tres

disciplinas bésicas de ciencias sociales: antropologia social, etnohistoria y lingtiistica.®

Se tratard de compartir mis reflexiones en dos momentos fundamentales en mi vida
individual, familiar y profesional: Como docente bilingiie en las comunidades indigenas y
como promotor cultural preocupado porque nuestras culturas y nuestro mundo Nuu Davi,

sean revalorados y reivindicados ahora en esta época contrastante y deshumanizante.® En

® A lo largo del texto se usaran los conceptos de “comunidades originarias” o “comunidades indigenas” para
referirnos a las localidades, y “pueblos originarios” o “pueblos indigenas” cuando se refieran a los mayas,
nauas, mixtecos, zapotecos, recuperando el concepto acufiado y discutido a nivel internacional,
especificamente en la Organizacion de las Naciones Unidas, por ejemplo en la Declaracién de los Derechos
de los Pueblos Indigenas aprobada por la Asamblea General el 13 de septiembre de 2007
(http://www.un.org/esa/socdev/unpfii/es/drip.html). La explicacién de los conceptos en lengua mixteca o
tu’un savi estara como nota explicativa o bien, dentro del mismo texto.

" El término “Etnolingiistica” tiene una connotacién desafortunada para muchos criticos de la antropologia
cultural, porque se asocia frecuentemente con otros conceptos como “etnomatematica”, “etnohistoria”,
“etnosemantica”, etc. Dado el origen mismo del Programa de Etnolingiistica y tomando en cuenta el
momento historico de fines de la década de los afios setentas del anterior siglo, quienes nos formamos en este
Programa de Etnolinglistica nos sentimos estimulados para seguir luchando por nuestras lenguas y culturas
nativas, porque lo aprendido en dicho Programa expresa una vision distinta de como estabamos formados.

8 El contenido de esta formacién profesional contrasta enormemente con la formacién que habia recibido
como profesor de educacion primaria para ejercer formalmente la docencia en la educacion bésica, periodo en
el cual nunca se reviso el papel que ha jugado la historia de la colonizacién de nuestros pueblos originarios.

% Retomo lo que en su momento planteaba Albert Memmi (1969), un intelectual tunecino, al atreverse a
retratar al colonizado y lo hace confesando lo siguiente: “Este retrato del colonizado que es entonces, en
buena medida el mio, es precedido de un Retrato del colonizador... He aqui una confesion que ain no habia

13


http://www.un.org/esa/socdev/unpfii/es/drip.html

este proceso de convertirnos en “otros”, pretendiendo adoptar una imagen distinta, resulta
valioso advertir la necesaria revision de lo que ha pasado con la lengua, la historia, la
filosofia, la educacion, el sistema de cargos comunitarios y la cosmovisién del mundo

mixteco.

El enorme valor que encierran los distintos conocimientos en Nuu Davi vemos ahora que se
encuentran en franco deterioro. Comenzaré por cuestionar mi propio proceso formativo en
las escuelas publicas para cambiar mis actitudes en favor de las lenguas y culturas de mi
pueblo originario que es el Nuu Davi.* De ahi que comienzo por contextualizar la
educacion familiar, comunitaria y escolarizada, para cerrar con mis experiencias actuales en
torno a la lucha por la reconquista de nuestros propios espacios de vida, como mundo

posible.

Como cualquier nifio de origen indigena en un pais con diversas culturas y distintas lenguas
negadas, desde chico (7 u 8 afios de edad) me alfabeticé y aprendi mis primeras letras en
una lengua ajena, la castellana, que impulsé el sistema escolar altamente etnocida®
instalada en mi comunidad de San Antonio Huitepec, durante la primera mitad del siglo

pasado (1934).%% Huitepec es un pueblo mixteco que esta enclavado al suroeste de la capital

hecho: en verdad, conozco al colonizador casi igualmente bien, y desde dentro. Me explicaré: he dicho que
era de la nacionalidad tunecina; como todos los demas tunecinos era tratado en consecuencia como ciudadano
de segunda clase, privado de derechos politicos, impedido de acceder a la mayor parte de los cargos publicos,
bilinglie de cultura durante largo tiempo incierta, etc...” (Pag. 16-17). De hecho es una denuncia sobre la
situacion colonial de Tinez. Sin embargo, a pesar de sentirse bien al retratar al colonizador, también reconoce
como parte suya por equipararse e identificarse con el colonizador benévolo y generoso como los profesores
de filosofia de Tunez. Confiesa Memmi que en ese grupo se sentia mejor. Por su parte Jean-Paul Sartre, al
prologar el texto “Retrato del colonizado” sefiala que Memmi “... ha experimentado esta doble solidaridad y
este doble rechazo: el movimiento que opone entre si a colonos y colonizados, los ‘colonos que se niegan’ a
los ‘colonos que se aceptan’. La ha comprendido muy bien porque, primeramente la ha sentido como su
propia contradiccion...” (pag. 21).

10 Como resultado del proceso de colonizacién europea, muchos de los propios indigenas han renunciado sus
identidades primigenias y sus proyectos de vida para incorporarse inconscientemente al proyecto de nacién
imaginario que sefialara el fallecido antrop6logo mexicano Guillermo Bonfil Batalla en su texto (Bonfil,
1996).

Y1 E] analisis y los cuestionamientos a esta educacion ejercida por la Escuela Rural Mexicana implementada
por el maestro Rafael Ramirez a partir de la década de los afios veintes del siglo pasado en todo el pais,
aparece en mi tesis de Licenciatura (Julian Caballero 1982). Hoy, se mantiene vigente la misma ideologia de
aquella escuela que sostiene que para convertirse en “gente de razon”, hay que aprender a hablar el castellano,
bajo el método que sea, porque supuestamente es la Unica forma de salir del atraso cultural.

12 Segin datos del Archivo de la Escuela Primaria “Victoriano Gonzélez” de San Antonio Huitepec, la
institucion escolar inici6 sus actividades el dia 5 de abril de 1934 a cargo de la C. Profra. Regina G. Prieto,
quien le comunicaba a sus superiores el 31 de mayo del mismo afio, que se carecia de un local para escuela.

14



del Estado de Oaxaca y de la Villa de Zaachila. De la ciudad de Oaxaca a esta comunidad
hay una distancia de 85 kilébmetros en caminos de terraceria que de alguna forma, dificulta
el traslado pues se hace un tiempo aproximado de seis horas en camiones “guajoloteros” o

“democraticos” como se suele llamar y en camionetas particulares, alrededor de tres horas.

Como parte del proyecto de uniformar la nacion con una sola lengua y una sola cultura, se
dispuso que el encargado de propiciar tal cambio fuera la escuela rural, Unica institucion del
estado instalada en nuestras comunidades. Cuando tuve la oportunidad de tener los
primeros contactos con los maestros también extrafios, fue constante la actitud de agresién
hacia la lengua y hacia las demas expresiones culturales por parte de dichos maestros. Es
decir, el papel de la escuela rural fue el de prohibir el empleo de la lengua mixteca como
medio de comunicacion de los habitantes, la negacion y la descalificacion de la historia de
las comunidades, la prohibicién de las practicas de otras formas de curacion, la negacion de

las précticas de una religion cargada de simbolismos, entre otros aspectos de nuestra vida.*®

Ante la precariedad econdémica de mi familia y la ausencia temprana de la figura paterna
que por problemas comunitarios™* perdiera su vida en uno de los enfrentamientos armados
entre la comunidad vecina de San Juan Yuta y Huitepec (1955), a muy temprana edad senti
la necesidad de incorporarme a los campos de trabajo agricola; primero como jornalero
local y posteriormente como jornalero en otras regiones del estado y otros estados.'®> En
esta situacion contradictoria creci junto con otros jovenes de mi comunidad, siempre

buscando cémo solucionar nuestros problemas de turbulencia familiar y comunitaria.

Las autoridades de entonces cedian uno de “improviso” mientras se construyera el edificio escolar en el
terrero sembrado de 5 litros de maiz, que la comunidad cedio.

3 Aln cuando en la Escuela Primaria “Victoriano Gonzélez” de la comunidad de Huitepec estuvieran varios
maestos nativos encargados de la educacion escolarizada de los nifios, todos adoptaron la misma actitud:
agredir a la cultura y a la lengua, recurriendo a los castigos corporales de los alumnos cuando eran
sorprendidos haciendo uso de su lengua mixteca en la comunicacién con sus comparieros alumnos.

¥ A muy temprana edad, junto con mis hermanos Teodoro el mayor y Leobardo el mas chico, quedamos
huérfanos de padre (Antonio Julian Santiago) porque éste, en su afan de defender el patrimonio comunal
frente a otro pueblo vecino, San Juan Yuta, Tamazola, perdié la vida en un enfrentamiento armado el 3 de
junio de 1955 en el paraje denominado “Monte de Ledn”. Entonces, los tres hermanos crecimos y nos
educamos bajo los canones de la educacion familiar y comunitaria impulsados por nuestras grandes maestras
de la vida: nuestra abuela Benita Santiago Ramirez (g.e.p.d.) y nuestra sefiora madre Natividad Caballero
Caballero, quien por cierto no volvid a casarse con tal de vernos crecer a sus hijos.

15



A la edad de 18 afos, con la idea de solucionar mis problemas economicos y de
subsistencia, me involucré en el campo de la docencia como maestro bilingle en las
comunidades mixtecas de la zona alta, aprovechando la oportunidad que para entonces
brindaba el Instituto Nacional Indigenista (INI), hoy Comisién Nacional para el Desarrollo
de los Pueblos Indigenas (CDI) a los jovenes que tuvieran ciertos conocimientos
elementales para incorporarse como Promotores Culturales Bilingiies. Al no contar con una
formacion profesional adecuada para ejercer la docencia en comunidades con culturas y
lenguas distintas, ocurrid lo inevitable: ante la falta de nociones de estrategias didacticas
para atender a mis alumnos, me vi obligado a aplicar las mismas estrategias de ensefianza-
aprendizaje empleadas por los maestros rurales cuando estudié mi educacion primaria,
prohibiéndoles el uso de su lengua mixteca en el espacio escolar, el desarrollo de las
culturas milenarias y la imposicion de la lengua ajena, sobre todo, con el Gnico afan de
castellanizar, tal como dictaban las politicas indigenistas de aquella época. Durante el
ejercicio de mi docencia en las comunidades de habla y cultura 7iuu savi por un periodo de
mas de una década (de 1967 a 1978), el papel que desempefié fue reproducir la politica
educativa dictada por el Estado mexicano.

Con la politica de castellanizacion en nuestras comunidades mixtecas y la falta de una
formacion profesional, nuestra obligacion deliberada como Promotores Culturales

Bilingues o maestros bilingues, estaba orientada a fortalecer la supuesta unidad nacional.

Mi formacion profesional para desempefar la docencia de manera formal fue posible
realizarla en las instituciones educativas mexicanas altamente colonizadoras también, cuya
orientacion profesional era propiciar la integracion de las comunidades a la unidad nacional
a traves de la figura del maestro, Gnico personaje que por su condicién social podia ubicarse
en las comunidades mas apartadas de los medios de comunicacién. Hay que reconocer que
a medio siglo de distancia de estos hechos desafortunados, cuando se revisan las
experiencias de otros colegas que actualmente desempefian el papel de docentes en las

> Mis datos autobiograficos aparecen en el apartado “Presentacion” del texto “Educacién y Cultura.
Formacion comunitaria en Tlazoyaltepec y Huitepec, Oaxaca” (CIESAS, México, 2002). Ahi se describe la
penosa situacion que atraviesan los jovenes de esa edad cuando se encuentran en situaciones similares.

16



comunidades indigenas, continla la misma politica de integracion, a pesar de las
declaraciones politicas y el reconocimiento en la Constitucion Politica de los Estados
Unidos Mexicanos (2005) de que nuestro pais mexicano esta compuesto por diversas
culturas y distintas lenguas asentadas desde antes del inicio de la colonizacion espafiola en
1521.

En los planes y programas oficiales que se aplican en los centros educativos de todo el pais
mexicano, la explicacion sobre nuestras historias, culturas, lenguas, religiones,
cosmovision, nuestro sistema econdémico y nuestros pensamientos, sigue un Mismo
esquema de analisis: el paradigma del conocimiento que procede del occidente, método a
través del cual se explican los conocimientos de nuestras comunidades, sin tomar en cuenta

que nuestra vida tiene otra légica y otras formas de explicar la cosmovision.

Como parte de esa politica indigenista de acelerar el desarrollo del pais a través de la
integracion de las comunidades indigenas y con otros métodos menos violentos, a fines de
1979 es puesta en practica como proyecto piloto el Programa de Formacion Profesional de
Licenciatura en Etnolinguistica, sefialado en parrafos anteriores, bajo la responsabilidad de
tres instituciones mexicanas, dependientes de la SEP: CIS-INAH, INI y DGEI, durante un
periodo de tres afios de intensa actividad (1979-1982), egresamos del programa mas de
medio centenar de nuevos profesionales (53) que entre nuestras funciones estarian las de
impulsar por el desarrollo de las lenguas indigenas y las demas expresiones culturales de

nuestras comunidades de origen.*°

Durante el desarrollo del Programa de Etnolinglistica, tanto el contenido como las
discusiones grupales con nuestros profesores propicié en mi una profunda crisis de
identidad y como resultado, un cambio de actitud con respecto a las poblaciones indigenas
de México y de todas aquellas sociedades que han estado sujetas al proceso de
colonizacion, como es el caso del pueblo mixteco. El contenido del Plan de Estudios de
dicho Programa, a pesar de los cuestionamientos de no pocos antropdlogos, linglistas,

1% Del Programa de Etnolingiiistica egresamos 53 nuevos profesionales conocidos como Etnolingiiistas de
siete lenguas indigenas con méas hablantes y que pertenecen al igual nimero de pueblos originarios: Nahuas,
mayas, mixtecos, siahiiti (otomi), Nuu Savi (mixtecos), zapotecos, purépechas y totonacos.

17



historiadores, socidlogos y otros estudiosos de las culturas indigenas, tuvo impacto en
algunos de los estudiantes de origen indigena, para reflexionar de manera distinta sobre
nuestra cultura y lengua, a diferencia del perfil y la forma de percepcion que contadbamos al

ingresar a dicho Programa.

Las actividades de analisis, discusiones y comentarios tanto de nuestra formacion anterior
como profesores, asi como de nuestro futuro una vez egresados del Programa de
Etnolinglistica fueron determinantes en nuestra vida. Hasta donde es posible conocer, si no
a todos, por lo menos un buen porcentaje de los 53 Etnolinguistas egresados de la primera
generacion,’’ se propicié un cambio de actitud hacia nuestras formas de vida comunitarias,
hacia nuestras lenguas y nuestras historias. Es decir, desde el comienzo mismo del
Programa se percibié6 como especie de una crisis de identidad de quienes tuvimos la

oportunidad y el privilegio de participar como estudiantes en dicho programa.

El acercamiento hacia los textos de Frantz Fanon (1968 y 1969), Albert Menmi (1969),
Amilcar Cabral 1981), Fausto Reynaga (1970), Ramiro Reynaga (1972), Cardoso de
Oliveira (1992), Darcy Ribeiro (1976), José Maria Arguedas (1977), Robert Jaulin (1976,
1979), Guillermo Bonfil Batalla (1972), Nemesio J. Rodriguez (1982), Luis Reyes Garcia
(1976), Agustin Garcia Alcaraz (1973), Salomén Nahmad (1982), Margarita Nolasco
(1980), Victor de la Cruz (1968), Stéfano Varese (1982), Carlos Guzman Bldcker (1979),
Alicia M. Barabas (1982), Miguel Alberto Bartolomé (1982), Jacinto Arias (1975) y con
algunos de ellos como profesores del Programa, propicié una profunda reflexion sobre
nuestra situacion como pueblos indigenas y nuestro quehacer al egresar del Programa, si las
condiciones eran favorables. Lo contrario obligaba a plantear que era necesario crear las
condiciones para revertir la politica indigenista de etnocidio y lo que eso conlleva para

nuestras culturas.

7 os datos sobre el contenido del programa, asi como los primeros impactos de este experimento con los
jévenes de origen indigena aparecen en los documentos del Mtro. Luis Reyes Garcia, publicados en Programa
de Etnolingtiistica, 1979 y de Scalon Marlene y Juan Lezama, 1982 (DGEI).

18



Debido a las condiciones laborales de la mayoria de los estudiantes del Programa de
Etnolinguistica, *® al egresar como nuevos profesionales comenzamos a plantear la
necesidad de un cambio estructural en la relacién entre el Estado mexicano y los pueblos
indigenas. Cuando las autoridades educativas de Educacién Indigena se percataron de
nuestros cuestionamientos hacia la educacion que se ofrece en nuestras comunidades, a las
politicas culturales, al desarrollo de las lenguas indigenas, al sistema politico imperante en
nuestro pais, al sistema de salud y al sistema economico, muy pronto fuimos dispersados a
distintas regiones de nuestra procedencia para dedicarnos a otras actividades alejadas de
nuestra formacion profesional como Etnolinglistas. Algunos de nuestros compafieros
fueron obligados a retornar a sus quehaceres docentes atendiendo a sus alumnos, otros a
encargarse de algunos proyectos regionales sobre el desarrollo de la escritura de sus
respectivas lenguas indigenas, carentes de apoyos favorables para ello. Sin embargo, estas
actividades no tuvieron mayor impacto. Hasta ahora sentimos que hace falta una evaluacion
seria y objetiva si dicho programa funciondé como experimento o no, porque desde nuestro
punto de vista, por cuestiones politicas no ha habido continuidad la reflexién que ello

requiere.’

Los impactos de nuestra formacién como Etnolinglistas pueden verse a nivel personal
porque algunos cambiamos el rumbo de nuestras vidas. Nuestras reflexiones han girado
hacia el reencuentro con nosotros mismos, con nuestro origen y a la larga, estamos
contribuyendo a crear condiciones para discutir colectivamente nuestros retos sobre la
lengua, la educacion, la historia, la salud, la religion, la economia, entre otros aspectos.

Otros compafieros Etnolinguistas —de hecho la mayoria- muy pronto se olvidaron de sus

'8 |.a mayoria de los estudiantes proveniamos del sector de maestros bilingiies, un nimero reducido de
comparieros eran Supervisores y Directores regionales de educacién indigena y un porcentaje menor jovenes
gue mediante el apoyo del sistema de becas a cargo del INI estuvieron sosteniendo su participacion en el
programa.

19 Cuando un grupo de intelectuales indigenas buscamos la posibilidad de plantear la continuidad de esta
novedosa experiencia en el campo de la préactica a partir del Programa de Etnolinguistica en 1998, se propuso
que el contenido de la Maestria en Linguistica Indoamericana que actualmente se realiza en las instalaciones
del CIESAS tuviera continuidad en cuanto a profundas reflexiones en torno a la cultura, historia y lengua de
nuestros pueblos. Hoy vemos con decepcion que algunos de los egresados de dicha Maestria en Linguistica no
se han interesado en vincularse con los procesos comunitarios de sus comunidades de origen. Con rarisimas
excepciones, algunos se insertan en las discusiones que se realizan al interior de las regiones indigenas; la
mayoria busca una movilidad social en otras instituciones, a partir de su formacién profesional como maestros
en linglistica.

19



compromisos académicos durante su corta formacion, para dedicarse a otras actividades

que no tienen relacién con su formacién profesional.?

Nuestras experiencias durante y después del Programa de Etnolinglistica tienen que ver
con las luchas de descolonizacion de los paises africanos, protagonizadas por Frantz Fanon,
Almicar Cabral, Albert Memmi y otros revolucionarios latinoamericanos como Ernesto
Ché Guevara, los hermanos Gamiz, Genaro Vasquez y Lucio Cabafias. En sus textos nos
han mostrado lo dificil para las sociedades subyugadas desprenderse del tutelaje colonial
(Freire, Fanon, Memmi, Cabral). No pocos de estos intelectuales contemporaneos han
planteado que sus conocimientos universitarios adquiridos en las metrépolis del Occidente
han servido para rebelarse contra el colonialismo, y fueron ellos quienes inauguraron otra
época del pensamiento revolucionario y de lucha de resistencia contra aquellas naciones
que seguian manteniendo el colonialismo en otras partes del mundo (Francia, Inglaterra,
Holanda, Espafia y Portugal). Durante los ultimos veinte afios del siglo pasado en que
muchos paises fueron dominados por regimenes comunistas-socialistas y por los regimenes
capitalistas, no pocos pueblos del mundo se vieron enfrentados por ese poder sostenido por
dichos gobiernos.

Para el caso de México y desde mi punto de vista, existen dos hechos que tienen una
decidida influencia para el cambio paulatino de actitud y mentalidad, no solamente de
quienes negaban su origen de ser de estos pueblos originarios, sino la mayoria de la
sociedad considerada como “mestiza” y “gente de razon”: las distintas formas de protesta
de los movimientos indigenas de todo el Continente Americano en contra de la celebracion
de los 500 afios de conquista de América que estaba preparando el gobierno espafiol en
1992 y el levantamiento del Ejército Zapatista de Liberacion Nacional (EZLN) en 1994.

Ambos hechos han marcado el otro rumbo de la historia de nuestros pueblos originarios y

20 Entre los comentarios de algunos de nuestros compafieros Etnolingiiistas llegamos a reconocer que no basta
una formacién académica para propiciar un cambio de actitud hacia nuestro origen. No bastan tres o cuatro
afios de intensa discusion y analisis para propiciar ese ansiado cambio, se necesita un tiempo mas prolongado
porque es un proceso donde se tengan que ver varias etapas de muchas propuestas y analisis. Es decir, debe
darse una autocritica como originarios de esa realidad. En si, un cambio profundo exige también una profunda
descolonizacion intelectual.

20



han incidido para el reconocimiento de que en nuestro pais mexicano coexisten mas de 60

lenguas originarias e historicas e igual nimero de pueblos nativos.

A partir de las explicaciones de como han sido tratados nuestros pueblos originarios, las
preocupaciones son manifiestas sobre el quehacer y compromiso de los propios miembros
de estos pueblos respecto al proyecto de sociedad que deseamos: un proyecto colectivo que
permita recuperar el sentido humano de vivir y no individual como hemos estado
acostumbrados, quienes nos hemos formado en las academias. A partir de estas
preocupaciones formulo varias interrogaciones: ;Qué voy a escribir?, ;por qué voy a

219 ;cudl va a ser mi posicién como autor?, ;mi mirada

escribir?, ¢para quién voy a escribir
hacia la cultura mixteca va a ser de alguien ajeno o como parte de ella?, ;cémo articular
entre lo que he aprendido fuera del contexto sociocultural y lo que aun se practica dentro de
la cultura?, ¢cuales son los limites entre la cultura propia y la cultura ajena?, ;qué tanto
puedo construir un discurso libre de carga ideoldgica aprendida durante mi formacién
escolarizada?, ¢a qué publico estaria dirigido mi texto y en qué lenguaje si en primera o
tercera persona?, ¢de donde nace la idea de poner por escrito lo de mi cultura Nuu Savi si
siempre ha sido oral?, ¢por qué no adopto una posicion mas comoda como la de algunos
indigenas que son antropologos, socidlogos, linglistas, abogados, agrénomos, ingenieros,
médicos y politicos que prefieren ocultar su identidad para evitar el racismo, discriminacion

y No contraer compromisos comunitarios?

Es evidente que las preguntas planteadas son dificiles de contestar y seguramente algunas
no tendrén respuestas adecuadas, sin embargo se tratard de ir explicando a lo largo del
texto, enfatizando mi compromiso como miembro de una de las culturas originarias: La
Mixteca 0 Nuu Savi, como preferimos ahora nombrar quienes estamos conscientes de

nuestra realidad y lo que ello implica. También acompafiara de una explicacion sobre la

21 Alberto Memi me recuerda cuando sefiala que cuando un colonizado desea escribir: “... ¢para quién
escribiria? Si se obstina en escribir en su lengua, se condena a hablar a un auditorio de sordos. El pueblo es
inculto y no lee ningun idioma, los burgueses y los letrados no comprenden sino el del colonizador. Le queda
una sola salida que se presenta natural: escribir en la lengua del colonizador...” (1969: 116-117).

21



situacion cultural, lingiistica, histérica, religiosa y politica de mi pueblo histérico,? Nuu

Davi, a partir de San Antonio Huitepec.

También se aborda a convocar a propios y extrafios del Nuu Savi la recuperacion y la
reivindicacion de lo que queda de esa civilizacion expresada en los Cddices, de la lengua
mixteca hablada aun y de la memoria histérica. De esta forma es posible plantear proyectos,
definir el perfil de quienes deben participar, la articulacion entre lo local, regional, nacional
e internacional y, finalmente la propuesta de una discusion sobre el futuro de nuestro

pueblo mixteco.?

Reconozco que una de las primeras dificultades que conlleva este planteamiento es querer
registrar un conocimiento que por tradicion oral ha sido transmitida de generacion en
generacion en lengua mixteca (la apropiada y esperada), y sobre todo, la influencia de vivir
en dos mundos donde uno, el mundo mestizo es el dominante y el otro, el indigena es
subalterno y marginal. No es tarea facil aventurarme y reconocerme como tal. La
pretension es equilibrar y proponer la construccién de una sociedad donde quepamos
todos.?* Es decir, una sociedad donde impere el respeto, la tolerancia, la equidad, el
reconocimiento mutuo y aprendizajes compartidos; entonces, la propuesta es ir hacia la
construccion o reconstitucion de una nueva sociedad y que ésta sea mas incluyente y menos

desigual.

Como parte del compromiso profesional adquirido durante mi formacion como
Etnolinguista y el reconocimiento de que formo parte de una realidad historica, como
protagonista tengo retos y desafios que me permiten fijar mi posicion frente a esta compleja

realidad donde unos marginan y explotan a otros y, en el peor de los casos, los méas pobres

22 Aqui se prefiere adoptar el concepto de "pueblo®, como lo plantea el Convenio 169 de la Organizacion
Internacional del Trabajo (OIT) y poco alude al concepto de "grupo étnico™ propuesto por Fredrik Barth
(1979).

%% Tanto Stefano Varese (Ruta Mixteca, 2004) como Miguel A. Bartolomé (1999) sostienen que los pueblos
indigenas de América no cuentan con un Estado reconocido en la Constitucion. Ha sido méas bien un
planteamiento politico que no se cumple muchas veces.

4 En todas las propuestas del Ejército Zapatista de Liberacion Nacional que han sido recogidas en distintos
documentos, se plantea insistentemente de lado de los indigenas la reconstitucion de la sociedad donde
guepamos todos, un mundo no fragmentado como hasta ahora estamos viendo, que nos esta llevando el
capitalismo criminal.

22



y desvalidos son quienes sufren las consecuencias de una politica impuesta desde las
esferas del poder. Hoy que tengo la oportunidad, pero también el enorme compromiso de
plasmar mis reflexiones para un publico diverso: personas portadoras de la cultura mixteca
que residen en las comunidades, jévenes que se encuentran estudiando en distintos centros
educativos dentro y fuera del Nuu Savi, personas que sin contar un origen fuu savi se
sienten orgullosas de esta cultura originaria y por supuesto, el mundo académico plural en

el cual se inscribe el texto.?®

Las opiniones vertidas a lo largo del texto, las explicaciones sobre el origen del complejo y
contradictorio problema, solamente estan apuntando lo que podria ser mas adelante un
proyecto de construccién de una nueva sociedad. En si no pretendo ofrecer respuestas para
una posible solucién de tantas preocupaciones, mas bien son planteamientos que permitiran
discutir colectivamente para encontrar una solucion favorable y adecuada. Aqui también se
ofrecera una vision de alguien que ha estado reflexionando colectivamente en algun aspecto
de la vida con quienes portan esta cultura e historia originarias. Es decir, este trabajo
pretende ofrecer una vision desde la cultura por el papel asumido por su autor o lo que la
antropologfa considera como una posicién “emic”,% entendido como la visién de un nativo
que posee compromisos comunitarios y no de fuera. Esta es la especificidad de mis
reflexiones. Esto es lo que considero que puede servir para explicar la relacion entre el

mundo occidental y el mundo mesoamericano.?’

2> A pesar del avance en las reflexiones y reconocimientos sobre la diversidad cultural, no pocos estudiosos de
las ciencias sociales se empefian en descalificar la labor de los investigadores de origen indigena que tienen
un compromiso social con sus pueblos. Realmente muy pocos cientificos sociales reconocen la necesidad de
caminar junto a los intelectuales de origen indigena como lo ha hecho recientemente el Dr. Miguel Bartolomé
(Cuadernos del Sur, 2003: 23-50) y (Prélogo al texto de Monica Vargas, 2005: 16).

% Un enfoque “emic” es el sostenido por los nativos de una cultura, como piensan, cémo conciben y
categorizan su mundo, cuéles son sus normas de comportamiento y de su pensamiento, cudles son sus
imaginaciones, cuales son los puntos de vista como nativos y qué sentido tiene su vida (Kottak,1997: 9). Sin
embargo, un enfoque emic tiene sus propios riesgos, ¢en qué momento plantear una posicion desde dentro si
ha estado involucrado en contextos culturales ajenos y, cuél es la posicién a adoptar frente a otras realidades
que no son de su cultura? A pesar de ello, se corre el riesgo de adoptar una posicion calificada de esencialista
0 etnocentrista como sostienen algunos estudios ajenos a la cultura de la que se estudia.

" E| concepto de Mesoamérica fue propuesto por Paul Kirchoff (1992: 28-45) para referirse a una superérea
cultural que parte del territorio mexicano y algunos paises de Centroamérica que cuenta con un origen
prehispanico. Es el area que abarcaba antes de la conquista espafiola desde el Rio Panuco, Rio Sinaloa y
Lerma por el norte, hasta el Rio Motagua y el golfo de Nicoya, pasando por el lago de Nicaragua. Los
elementos culturales comunes en Mesoamérica y otras superareas culturales son entre otros, los siguientes:
ceramica, cultivo de maiz, frijol y calabaza; sacrificio humano; cultivo de la patata y cerbatana; trofeos de
cabeza, canibalismo y confesion; cultivo en manos de los hombres; construcciones de piedra o barro; uso de

23



Es necesario enfatizar que no es sencillo abordar tal compromiso desde otro angulo, del
lado de los oprimidos. Es sumamente dificil y complejo, debido al nivel de espacio que se
ocupa en el mundo académico donde, por lo regular, se siente la opresion de quienes
historicamente han usurpado la palabra para representar al otro. Esto significa romper con
los esquemas establecidos, porque no sélo se aventura a contradecir al esquema por medio
del cual hemos estado formandonos profesionalmente, sino se esta proponiendo otra logica

de explicar los distintos conocimientos que otras sociedades ven su mundo.

El escribir sobre “Nuu Davi Yuku Yata”, desde una Optica distinta, es aventurado y
complejo. No s6lo hay que revisar lo que se ha escrito sobre diferentes culturas Ilamadas
"primitivas" a partir de las criticas de Said (1996, 2002), Fanon (1980), Memmi (1969) o
Deloria (1975), sino que existe la necesidad de explicar como son las cosas, por qué son
asi. Ademas, revisar la vida misma de quienes nacen en este contexto sociocultural. Tratar
de explicar por qué existe control natural sobre nuestra vida y que esas formas de controlar,
muchas veces no tienen una explicacion légica desde el punto de vista de la cultura
occidental. Es decir, estamos inmersos en un mar de esquemas culturales y que por el
contagio de otros estilos de vida, la situacion se vuelve caotica; inclusive muchos de los
propios protagonistas de esta cultura mixteca no cuestionan porque tampoco existe un
proyecto de vida. Todo se impone desde las esferas del poder o desde la academia y se

acepta pasivamente.

Abordar las distintas formas de como se organizan colectivamente las personas que viven
en la Mixteca, nos remite a incursionar que ellas comparten experiencias asi como
ceremonias delicadas y complejas. Sin embargo, para otras formas de explicar eso mismo
se clasifica simplemente como “tradiciones” o “supersticiones” en sentido peyorativo.
Entonces nos damos cuenta que esas otras formas de explicar, lejos de clarificar qué sucede
en cada cultura, se descalifican, y eso constituye el resultado cuando una lengua entra en

sandalias; cultivo de algoddn, terrazas para cultivo, puentes colgantes, balsas de calabaza, cultivo de yuca
dulce, chile, pifia, aguacate, papaya, zapote, ciruelas, perro mudo, cebado y pato; metalurgia; calzadas
empedradas, mercados, recolectores, cazadores, horno subterraneo y bafio de vapor. A pesar de la distancia en
tiempos, es valido ain el concepto de Mesoamérica.

24



contacto con otras lenguas y otras culturas; donde unas se sobreponen a las otras. Junto con
ello, el dafio que ha provocado el sistema politico reinante es enorme, y se complica mas
cuando los propios portadores de esas culturas adoptan una actitud de pasividad y de

complice cuando se tolera la agresividad de otros que no son de la cultura de referencia.

La propuesta de una nueva relacion entre las diversas sociedades que conviven en un
mundo cada vez mas inhumano no es tarea sencilla, ni de una sola persona, exige un trabajo
colectivo, para lo cual, hay que contemplar un nuevo tipo de educacion desde el nivel
elemental hasta profesional que no existe todavia en nuestro pais mexicano. Entonces,
significa que debemos plantear la transformacion de la misma estructura del Estado y de la
sociedad, lldmese indigenas o no indigenas. Es decir, se debe impulsar la transformacion de
la vision de quienes ostentan el poder politico, si aspiramos a construir juntos otro tipo de

sociedad.

Lo sefialado hasta aqui ofrece la posibilidad de delinear una posicion académica y politica:
la poscolonial, entendida como aquella que propone que el mundo actual no sélo se
interpreta como continuidad del colonialismo, sino existen otras propuestas que conlleva
recuperar lo valioso de una cultura, en este caso, la cultura mesoamericana. Es decir, es una
aventura académica sostener que la vision que poseen las distintas culturas en el mundo no
debe ajustarse a un solo paradigma de interpretacion. Deben respetarse las maneras
diferentes de explicar el mundo, hay que reconocer que quienes se han opuesto a seguir la
linea de interpretacion del occidente figuran Edward Said (1993, 2002), Spivak y Bhabha
(2002) y son los que sefialan insistentemente que es necesario despojarnos de como el
Occidente establece una Unica forma de explicar la cultura de otros, que finalmente es una

forma de representacion.

Esta tesis se estructura en seis capitulos, ademas de las palabras de inicio y la reflexion
final que significa “accion de continuar reflexionando como proceso”. El primer capitulo
aborda el paisaje natural y cultural de Yuku Yata, una comunidad mixteca que comparte sus
limites geogréaficos, culturales y linguisticos con comunidades de origen zapoteco.

Recupera la nocién y el papel de la literatura mixteca que explica la fundacion de la

25



comunidad durante el siglo XVII y todo lo relacionado con la cosmovision. Sefiala, a
grandes rasgos, los parajes considerados como delicados lleno de significaciones curativo-

protectoras para quienes habitan en dichos lugares.

Se esboza asi mismo el paisaje cultural, el contexto de valores religiosos, en que se ubica la
persona social, tocando el tema de “nosotros” y “los otros”, considerado como la base para
explicar la importancia de compartir ideas, lo acontecido durante las tres ultimas décadas
del siglo XX en la Mixteca, pero también ofrecer reflexiones en torno al deterioro de los
valores lingisticos, histéricos, religiosos, morales y por supuesto, la pérdida de
conocimientos propios de una cultura originaria como de Nuu Savi, como una continuidad
del pasado. Como parte de la misma preocupacion, se explica cdmo la gente que vive en el
Nuu Savi se empefia en organizar ceremonias dedicadas a los seres desaparecidos que son
los bisabuelos, abuelos, padres, tios, primos y otros familiares cercanos. Para muchos
mixtecos, la vida existe mas alla de la muerte, es la prolongacién de la vida. Existe la idea
generalizada que cada afio regresan los seres queridos que murieron para convivir y vigilar

a los hijos que se quedaron a resguardar el sitio donde dejé lo mejor de su vida.

La preocupacion predominante en todas las generaciones es la continuidad de la linea

familiar paterna que va desde lo fisico hasta lo imaginario. Se explica por qué siempre se

organizan ceremonias como viko nd4y# que significa "fiesta de muertos".?® Por qué es fiesta

y no dia de luto como se acostumbra en otras culturas, asi como otras ceremonias que

tienen que ver con otras etapas de la vida.

El segundo capitulo aborda todo lo relacionado con el sentido de ser persona y su

formacion en la cultura 7iuu savi (Nu nkuu y# ¥ landa: acto de convertirse en persona). Se

%8 En la comunidad de Huitepec, atn se acostumbra convivir y disfrutar las ceremonias que se organizan los

nueve dias que dura viko nd+# £ (fiesta de muertos), porque todo mundo tiene la idea que el dia 2 de noviembre
regresan los familiares que se adelantaron en este mundo, o sea los que ya estan muertos. Y hay que esperar
pacientemente que llegue esa fecha para convivir con ellos, para lo cual se deben organizar diversas comidas,
adquirir frutas y otros productos alimenticios que en vida acostumbraron a consumir ellos. Si alguien haya
perdido la memoria historica y comunitaria que generalmente ocurre entre los mas joévenes, entonces se le da
poca importancia a las ceremonias de preparar la comida y arreglar los altares; ante esto, los visitantes se
molestan y como castigo, sucede que la vida de los hijos se acorta por desafiar la tradicion familiar.

26



explican las distintas etapas que van desde la concepcion del nuevo ser, el embarazo, el
nacimiento, la tona, los cuidados y las ceremonias que se organizan al pasar de una etapa de
vida a otra como es el temascal, los aprendizajes del ser, sus etapas de vida de acuerdo con
la cultura, su vida, la reproduccion sexual; las ceremonias que se organizan a nivel de
familia y a nivel de comunidad en torno al crecimiento de los nifios, sus responsabilidades
con la sociedad que los vio nacer y su conducta hacia esa sociedad, y los conocimientos que
existen sobre la vida colectiva y comunitaria como parte de su responsabilidad. Finalmente
alude los aprendizajes de las nifias y los nifios como algo natural que se adquiere en la vida
campesina, siempre en funcion de la cosmovision relacionada con la naturaleza y las

formas de como se concibe a ésta como medio de control social.

El capitulo tercero toca el tema referido al proceso de la formacién de parejas (hombre y
mujer) como un espacio obligado donde se consolida el estatus de persona, lo cual implica
revisar con mucho cuidado las distintas etapas del proceso de vivir en pareja en el Nuu Savi
que es distinto a otras culturas, y los compromisos comunitarios que se contraen a temprana
edad.” En otras palabras, todavia la familia se preocupa por el futuro de sus hijos sean
éstos hombre o mujer: los mayores deseos de los padres para sus hijos es que éstos logren
formar su vida en pareja para vivir en armonia y de muatua comprension con los demas
integrantes de la familia extensa que se va ampliando® y con el entorno natural, social y
cultural. A ello obedece que el proceso de nacimiento y crecimiento se prodigan muchas
atenciones tanto al bebé como a su madre, porque significa aspirar a contar con una buena
imagen ante la sociedad local. Resulta muy normal observar que por el proceso de la

modernidad no todas las comunidades son uniformes como tampoco las generaciones.

En el cuarto capitulo se aproxima a examinar el sentido de responsabilidad social que la
persona adquiere a temprana edad y que se traduce en la vida adulta como acto de “cargar

trabajo, problema o responsabilidad” (sistema de cargos) de una sociedad que cuenta adn

? Las distintas etapas organizativas de llegar a la vida en pareja entre los jovenes en la comunidad de
Huitepec varia de lo que pasa en otras comunidades. En cada comunidad difiere tanto el nivel organizativo
como de la ceremoniosidad, que posibilita marcar de alguna manera la vida de cualquier ser humano, como un
acto de convertirse en persona.

27



con un sistema colectivo de vivir o como le llaman algunos intelectuales indigenas, la
“comunalidad” que tiene su base en la vida comunal. La responsabilidad adquirida a
temprana edad en la familia y la comunidad tiene mucha relacion con la educacion que

inicia desde el hogar.

El quinto capitulo, de manera breve se refiere a los cambios sociales que han ocurrido en el
mundo mixteco y su impacto sobre la vida de sus habitantes. Se retoma el tema de
“nosotros” y “los otros”, como una posibilidad de generar espacios en el territorio historico
donde se discuten, se analizan y se proponen nuevas formas de relacionarse con el mundo a
través de la lengua originaria que se habla, es decir, fuun savi “palabra de la lluvia” que es
la lengua originaria del Nuu Savi y que de acuerdo con los datos arqueoldgicos es de mucha
antigiiedad.® Durante la época actual se propone desarrollar la escritura de esta lengua
entre quienes aun la hablan y el reaprendizaje por parte de aquellos jovenes que por el
proceso de castellanizacion, ya no la hablan pero que les asisten intereses por un nuevo
aprendizaje de esta misma.* Se reflexiona sobre el futuro de las luchas de los pueblos
originarios que la mayoria no cuenta con tradicion escrita; lo que se ha aprendido proviene
de otras culturas; el impacto de la migracion de los Gltimos afios; la forma de cémo se ven
nuestras historias y finalmente, el impacto que estan teniendo estos cambios en nuestras

comunidades originarias.

De manera especial se enfatiza el papel que deben jugar las nuevas generaciones de
mixtecos si se desea mantener la lengua y la historia como ejes a través de los cuales deben
girar los demaés aspectos de la vida de quienes aun vivimos en este mundo. Sin embargo, el
papel que deben cumplir los profesionales de origen indigena es posibilitar la creacion de
condiciones politicas, econdmicas y culturales en nuestras comunidades del Nuu Savi

(Pueblo mixteco).

%0 En las comunidades del Nuu Savi es frecuente observar todavia el mantenimiento de los lazos familiares de
cuarto, quinto y sexto grados. Es decir, en una misma vivienda es normal que viva hasta cuatro generaciones:
bisabuelos, abuelos, hijos y nietos, donde la “cabeza” de la familia lo constituyan los bisabuelos.

3 Exposiciones de los arquedlogos Gerardo Gutiérrez Mendoza y Angel Ivan Rivera Guzman en el Coloquio
sobre escritura de Nuu Dzaui, realizado en la ciudad de Amsterdam, Holanda, los dias del 29 de agosto al 2 de
septiembre del 2005 (Jansen y Van Broekhoven 2008).

%2 En su oportunidad se detallaran los procesos a través de los cuales se ha desarrollado la escritura de esta
lengua durante los ultimos quince afios en toda la Mixteca y ain fuera de ella.

28



El sexto capitulo alude a una preocupacion constante sobre el futuro de nuestro pueblo,
donde es posible mantener la lengua, las historias, las distintas formas de explicar el mundo
y por supuesto, el espacio para quienes desean vincular sus formas propias de vivir con lo
que llega de fuera y que seamos capaces y habiles de articular dichos procesos. Se
reflexiona sobre el papel que el Estado ofrece a los pueblos originarios y que no ha sido
congruente con la realidad, debido al desconocimiento de ésta y porque el disefio de los
programas de atencion se deja en manos de gente que desconoce dicha realidad. Sin
embargo, no se descarta el papel que deben desempefiar los propios interesados que son
nuestras sociedades nativas. Toda esta compleja dinamica es crucial para disefiar una
educacién adecuada, que es la base para la formacion de las personas sociales de mafiana.

Finalmente, las reflexiones finales (Epilogo) tienen que ver con el futuro de un sistema
propio de interpretar los distintos conocimientos y con posibilidades de anticipar lo que
puede pasar con este estilo de vida, cuando se cumpla la amenaza de globalizar el mundo,
borrando todo tipo de diferencias culturales. La base de la riqueza del mundo capitalista
parece ser la propuesta de un solo idioma, una sola cultura, una politica y una unidad
monetaria para todos. En ese sentido las reflexiones en torno a la paradoja de la situacion
de quienes vivimos en el Nuu Savi tienen que ver con los escritos de muchos intelectuales
desde distintos ambitos: occidente, América Latina, indigenas y no indigenas, protagonistas

y no protagonistas.

Hacia alla se encaminan las reflexiones vertidas en este texto y es con la finalidad de
contribuir en la revision critica sobre el mundo que nos toca vivir. Hay que reconocer que
ya existen muchos textos en torno al mismo problema, de revolucionarios e intelectuales
que sofiaron un mundo mejor para las futuras generaciones; tenemos los ejemplos de Frantz
Fanon (Por la revolucion africana,1980; Los condenados de la tierra, 1980); Almicar
Cabral (Cultura y liberacion nacional. Tomo |, 1981); de Albert Memmi (Retrato del
colonizado,1969); Mariategui (Siete ensayos de interpretacion peruana, 1928); Orlando
Fals Borda (Ciencia propia y colonialismo intelectual,1970); Ramiro Reynaga (Ideologia y

raza en América Latina, 1972); de Edward Said (Cultura e imperialismo, 1993;

29



Orientalismo, 2002); Vine Deloria (El General Custer murié por vuestros pecados. Un
manifiesto indio, 1975), Homi K. Bhabha (E! lugar de la cultura, 2002) y del Ejército
Zapatista de Liberacion Nacional (Documentos y Comunicados 1, 2 y 3. Prologo de
Antonio Garcia de Ledn y Cronicas de Elena Poniastowska y Carlos Monsivais, 1994). En
ese sentido, el trabajo constituye, de alguna forma, un homenaje a aquellos que desde
distintas trincheras lucharon y algunos estan luchando por aspirar a un mundo mas humano,
no s6lo con humanos sino con el entorno que constituye la base de nuestra subsistencia, de

quienes vivimos en este mundo mas general y en el Nuu Savi, en particular.

30



Fuente: Cddice Vuindobonensis, p. 47. La Mixteca,
“tierra montafiosa del Dios de la Lluvia”.

Capitulo |

Yuku Yata:.
Pasado, presente y espacio humanizado

31



Existen saberes alrededor de los cuales gira la vida de quienes viven la cultura 7iuu savi y
en la mayoria de los casos, la ciencia occidental no s6lo no los reconoce, sino se atreve a
descalificar porque simplemente no encajan en su esquema de explicacion. Me refiero
basicamente al entorno natural que sirve de fuente de conocimiento y de control social®® de
quienes nacen en este contexto: la organizacion de todo tipo de ritos y ceremonias, ain
cuando se haya perdido la lengua, se organizan para garantizar el equilibrio entre el hombre
y la naturaleza simbolizada en sus sitios delicados y encantados. En otras palabras, el
mundo Nuu Savi aln sigue "vivo", a pesar de la colonizacion que se prolonga.

Al referirme al mundo de hoy y el de ayer de los mixtecos se torna un tanto complejo
debido a la falta de un estudio puntual de como vemos nosotros mismos los estilos de vida
que llevamos frente a los que no se consideran de esta cultura o bien de cémo ha cambiado
ésta en el trascurso de la vida misma. Sin embargo, partiré de los diversos conceptos que
usamos para autodefinirnos en la lengua: ser tee siuu davi, fiuu savi, fiuu sau, fiuu dau, fiuu
dawi, iuu djavi, i javi** o simplemente mixteco, exige ante todo, revisar c6mo nos
sentimos como personas con relacion a la familia, la comunidad, la lengua y la historia de
nuestros lugares de origen. Algunos de quienes nos asiste el privilegio de haber nacido en
alguna comunidad del Nuu Savi nos sentimos sumamente orgullosos, otros que constituye
la mayoria de la poblacion, tal vez lamenta haber nacido en estas tierras y no faltara alguno
que primero haya negado su identidad y tiempo mas tarde, en la busqueda de una definicion
sobre su identidad, se sienta orgulloso de contar con un origen historico por haber nacido
en alguna comunidad de habla #u 'un savi,* o sus progenitores.

1,36

Siempre que nos ponemos a pensar sobre “nosotros” o “lo nuestro™>® como 7iuu davi o fiuu

savi, de inmediato lo relacionamos con nuestra comunidad de nacimiento, nuestra vida,

 por “control social” entiendo como aquel proceso que influye en la educacion familiar y comunitaria para
respetar las normas sociales establecidas por la sociedad, y quien no respeta dichas normas se traduce en una
sancion para la correccion del comportamiento inapropiado (Celestino, 2001: 7-11).

3 Conceptos que han sido ampliamente discutidos en los Encuentros, Congresos y Talleres de desarrollo de la
escritura de lengua mixteca en todo el territorio Nuu Savi de Puebla, Guerrero y Oaxaca desde hace cerca de
dos décadas.

% Tu'un savi significa "voces de la lluvia" o “palabra de la lluvia” y se ha acordado emplear estos términos
para referirnos a la lengua de nuestros abuelos y de nuestros padres. Otras variantes de la lengua mixteca son:
tnu'un davi, thu'un dau, sa'an sau, etc. pero significan lo mismo.

% «|_o nuestro” es un concepto contradictorio y poco claro. Quienes defendemos a toda costa lo que sentimos
que es “nuestra cultura” en un sentido malinchista o en el mejor de los casos, como esencialista o etnicista,
muchas veces caemos en serias ambigiiedades porque “lo nuestro” muchas veces resulta ser una mezcla de
culturas de distinto origen.

32



nuestra historia y las distintas expresiones culturales que nos identifican como habitantes
del territorio donde protagonizaron los antiguos reyes como la Princesa 6 Mono
“Quechquémitl (Virtud) de Serpiente Emplumada” y el Sefior 8 Venado “Garra de

Jaguar™®

en algin momento de la historia mixteca (Jansen y Pérez 2000: 14 y 26). ;Pero
qué representa ser tee fiuu davi o chaa fiuu savi para quienes nacimos en estas tierras frente
a los otros que, aunque nacieron en el mismo lugar, piensan que es mejor olvidarse del
lugar que nos vio nacer, porque no ofrece ningun futuro frente a la adversidad de la vida?
Desde este punto de vista, existen dos formas contradictorias de ser del actual mixteco: el
orgullo de ser 7iuu savi y la negacion de nuestro origen.

Cuando pensamos en nuestra vida como 7iuu davi 0 fiuu savi, partimos la idea de que en el
pasado no hubo nada y por tanto no hay qué contar a las nuevas generaciones debido a la
negacién y la falsedad de esa historia oficial que sostiene que ésta comienza con la llegada
de los europeos. ® Los Unicos vestigios del pasado de los pueblos milenarios de
Mesoamérica son los monumentos sagrados® de Monte Alban, Mitla, Chichén Itza,
Teotihuacan, Palenque, Cuicuilco, etc. Quienes estamos rastreando el pasado con relacion
al ejercicio de la escritura del tu'un savi, nos damos cuenta que siempre ha existido la
necesidad de registrar nuestras historias en distintas formas, variando de la pictografia a un
sistema grafico para registrar el habla de manera fonética. Es totalmente erroneo sostener
que no hayan existido otras formas de registrar nuestra historia. Ahi estan los cddices, las

estelas, los bordados que son otras formas de escribir el pensamiento de los 7iuu savi.*

% Sobre la historia de estos personajes histéricos, existen interesantes estudios basados en los Cédices
mixtecos fundamentalmente de Maarten Jansen y Gabina Aurora Pérez Jiménez, quienes a partir del
conocimiento de la lengua mixteca, la historia y la cultura, nos entregan estudios mas cercanos a la realidad
sociohistorica de este pueblo milenario (por ejemplo Anders, Jansen y Pérez Jiménez 1992 ab, 1994; Jansen y
Pérez Jiménez 2000, 2007; Pérez Jiménez 2008).

% Sobre esta historia oficial se ha encargado la escuela de difundir como lo Gnico vélido que hay que
aprender. Se ensefia el pasado “prehispanico” s6lo para sentirnos orgullosos de nuestro pasado que simbolizan
las zonas arqueoldgicas de Chichén Itza, Palenque, Mitla, Teotihuacan y Montealban, en cambio no existe ni
la mas remota idea de lo que somos ahora y cuando se menciona es solamente para presentarnos como
problemas o folclor.

* Para quienes perdieron la memoria histérica o por desconocimiento, las zonas arqueoldgicas son
consideradas como "ruinas arqueoldgicas"; en cambio, quienes estamos luchando por reivindicar la historia de
nuestros pueblos, son nuestros centros ceremoniales o sitios sagrados que hay que cuidar y proteger. Y
constituye el punto de conexién con el mas alla de esta vida terrenal.

“0 Alejandra Cruz Ortiz, ku’ve originaria de Nuu Noko (Pinotepa Nacional, Oaxaca) incursiona a descifrar el
profundo significado de los bordados actuales de los huipiles y explica con detalle lo que cada figura
representa en la memoria colectiva de quienes habitan en esta parte de la Mixteca (Anders y Jansen, 1994:
139-147).

33



Lo que he sefialado hasta este momento ha generado una propuesta por definir de quiénes
somos los 7iuu savi en términos genéricos. Sin embargo, de manera particular, cada
comunidad va determinando en qué difiere de otra comunidad que comparte la misma
lengua, la misma historia y la misma cultura; a veces cada comunidad se siente poseedora
de una historia verdadera y de una lengua auténtica; no pocas veces escuchamos expresar:
"aqui se habla el mejor mixteco"”, "aqui se habla el mixteco mas antiguo", "esta es la
comunidad mas antigua”, "los mixtecos tuvieron su origen aqui" o "de aqui salieron los
mixtecos para fundar a otras comunidades™, en clara alusion a héroes precoloniales como el
Flechador del Sol 0 Dzahuindanda.™

Pero, ¢qué buscamos quienes participamos activamente en el desarrollo de las actividades
que tiene un caréacter emancipador cuando las politicas mundiales de globalizacién de la
economia nos estan estrangulando cada vez mas?, ¢es posible hablar del desarrollo de
nuestra lengua y nuestra cultura cuando no contamos con las condiciones de conciencia y
econdmicas para ello? Si esta realidad la sintiéramos y que asumiéramos el papel que nos
corresponde como protagonistas vinculados a los proyectos de Nuu Savi, ;qué debemos
proponer o qué debemos contar como minimo para exigir el reconocimiento a la diferencia,
que constituye un reto y un desafio del presente siglo?

A pesar de las contradicciones latentes en nuestras vidas como producto de la acelerada
industrializacion, en la mayoria de los casos, la gente se siente orgullosa de su comunidad,
y hacia alla se dirige cuando regresa después de haber estado ausente poco o mucho tiempo
alejado de la familia y de la comunidad, y lleva consigo algo para tributar ante la imagen
catdlica que es el santo patron de la comunidad: una veladora, una vela y un ramo de flores,
por haberle permitido regresar con bien al hogar para visitar a sus padres, hermanos,
abuelos, tios, padrinos, etc. En ningdn momento pasa por su mente que al lado de su
comunidad existen otras comunidades, igualmente histéricas e importantes donde se habla
la misma lengua mixteca, donde tienen las mismas formas de convivencia y la misma

historia. A este tipo de actitudes Miguel Bartolomé lo define como identidad residencial,

* Lo que dejan entrever las distintas formas de cémo se apropian ciertos prestigios en las comunidades del
Nuu Savi, es un claro ejemplo de que se disputan las historias, el origen de sus habitantes, conservan mejor la
lengua, tienen historias basadas en los cddices, cuentan con muchas construcciones materiales, se consideran
los mas antiguos, etc. Lo cierto es que en los tiempos actuales, es imposible defender lo que se considera
“mejor”; lo més viable es reconocer que en la Mixteca se lucha por mantener la unidad linguistica, histdrica,
cultural, la identdad por encima de las diferencias.

34



debido a que los individuos le dan mas importancia a su lugar de origen que a otros lugares
aunque compartan la misma lengua, la misma cultura, la misma historia y los mismos
problemas, que no necesariamente significa que excluyan a otros (Bartolomé, 1992: 251-
269).

Hay que sefialar que en cada comunidad existen actitudes asumidas para estigmatizar a los
habitantes de otras comunidades: Unos se sienten superiores frente a otros, ya sea por su
manera de expresar la lengua mixteca o castellana, por su forma de vestir, su caminar, su
actividad comercial, su forma de comportarse. No pocas veces se emplean expresiones un
tanto peyorativas para nombrar a otros: layute, landodo, lastia'vi, larru'un,** etc. Carlos
Inchadstegui (2003: 7-8) en sus recorridos por toda la Mixteca hace medio siglo para
elaborar el diagndéstico que permitiera fundar tanto el Centro Coordinador Indigenista de la
Mixteca Alta de Tlaxiaco como el de Jamiltepec (Costa), en sus recuentos de anécdotas
evidencia que entre nosotros mismos nos estigmatizamos; los habitantes de la Mixteca de la
costa comparan a los mixtecos de la zona alta con los perros por su apariencia de
desnutridos. Esto significa que entre los propios indigenas la discriminacién suele ser mas
fatal, sobre todo de quienes han logrado acceder a la cultura dominante introducen las
distintas formas de discriminacion a sus paisanos.

Si vemos con mas optimismo de como otros hermanos indigenas nos consideran, vierten su
opinion de que seguimos practicando nuestras cualidades humanas: somos sencillos,
trabajadores, honestos, responsables, solidarios y demasiado modestos, frente a muy pocos
del mundo mixteco que han aprendido lo negativo de la cultura dominante y en ese sentido
son: oportunistas, egoistas, en fin, han aprendido las actitudes ventajosas de los mestizos o
de los "coyotes".** Es decir, algunos 7iani (“hermanos”) sobre todo, han dejado de ser

modestos y sencillos para adoptar otras actitudes que les han permitido defender sus

“2 Entre las comunidades que colindan con Santiago Tilantongo etiquetan a los habitantes de esta comunidad
como los “larru’un” que literalmente significa “el que se apropia de cosas ajenas, el que usurpa o el que
pilla”; sin embargo, una version moderna sobre las hazafas de los reyes fundadores de Tilantongo indica que
hace mucho tiempo en el paraje denominado “El Cerro de las Apuestas” se reunieron varios jovenes a
demostrar su astucia y quien venciera a sus adversarios mediante una competencia previamente convenida, se
quedaria como el Unico candidato a conquistar el carifio de la doncella del otro pueblo. De esta forma, el
joven de Tilantongo resulta triunfador mediante artimafias que ninguno de sus adversarios se percaté de ello.
Este es el origen del epiteto de “larrun’un”. En ese sentido el término “/arru un” tiene otro sentido.

* En una ocasion (1997) escuché las conversaciones que sostenian Natalio Hernandez Hernandez, un escritor
nahuatlato, con un tee 7iuu davi de Santiago Tilantongo, que por cierto éste Gltimo ha adoptado una actitud
muy distinta de la de otros mixtecos. Entonces Natalio Hernandez Hernandez le recrimingd, considerandolo un
clasico coyote que ha aprendido los habitos reprobables de otra cultura para tratar a sus propios paisanos.

35



derechos ante otros, incluso, son los que llegan a abusar de su poder cuando tienen la
oportunidad de desempefiar algun cargo dentro del gobierno como funcionario. Ejemplos
de esta naturaleza sobran y se pueden observar cotidianamente en los distintos ambitos de
nuestra relacion con la cultura dominante.

A pesar de la persistencia de las actitudes discriminatorias, la vida actual exige otro tipo de
relaciones e interacciones entre las diversas culturas que coexisten en el mundo. Desde
nuestra condicion de portadores de una cultura originaria y de nuestras profundas
reflexiones, aspiramos a construir un espacio donde convivan las culturas; un espacio de
mutuo respeto; un espacio donde se propicien aprendizajes colectivos; un espacio donde
reine la armonia, no actitudes bélicas adoptadas por los paises altamente desarrollados del
mundo.* Propiciar un cambio en nuestros estilos de vida, necesitamos derribar muchos
muros construidos en aras de una dominacion entre los pueblos; exige asi mismo cuestionar
los programas asistenciales de los gobiernos nacionales que lejos de erradicar el
paternalismo,*® se fomenta la explotacion y las relaciones de desigualdad social en nuestras

comunidades.

a)  Tnu’un ytna’an. Historia antigua

En cada comunidad se entretejen historias sagradas que tienen que ver con la fundacion del
asentamiento humano. Un ejemplo de ello es lo que se cuenta sobre la fundacion de la
comunidad de San Antonio Huitepec hace mucho tiempo. En la memoria colectica de la
comunidad existen informaciones orales que los primeros habitantes de lo que es hoy
Pueblo Viejo o Yuku Yata proceden de la vecina comunidad de Santiago Tlazoyaltepec que
se conoce en la lengua mixteca como Nuu Yeka y significa “lugar de polvo brilloso”, un

pueblo mixteco con colinda con los pueblos zapotecos de Valles Centrales, cuando viajaban

* Basta revisar las noticias sobre las actitudes bélicas de los gobiernos poderosos (por ejemplo de Estados
Unidos y de Gran Bretafia hacia Irak) para darnos cuenta del futuro que nos depara a todos. La tendencia es
gue mientras mas “desarrolladas” estén las naciones continuard la deshumanizacion de quienes habitamos en
este planeta.

* En México, el paternalismo tiene vigencia desde hace cerca de dos décadas como una politica
gubernamental y se ha apropiado de una de las formas que ha permitido la sobrevivencia de nuestras
comunidades: La solidaridad. En el caso particular de Oaxaca, el tequio (trabajo colectivo) como una forma
de organizacién social de mucha efectividad, se ha legalizado su uso en nuestras comunidades; situacion

36



hacia la Costa a buscar la sal. Este relato lo compartio conmigo mi tio el Sr. Miguel Julian
Santiago en el otofio el 2004 en la comunidad de Huitepec. Es la version de la historia que
asevera que los primeros pobladores de Santa Maria Huitepeque proceden de Tlazoyaltepec
y no de Santa Maria Pefioles, como muchos afirman. Sin embargo, no se duda que en algdn
momento de nuestra historia haya ocurrido alguna migracién de familias de Santa Maria
Pefioles a Huitepec o de otras comunidades, como ocurrié mas recientemente.

El relato que se cuenta es de una pareja de viajeros de Tlazoyaltepec que pasé en el
“pando” donde hoy estan los vestigios de la iglesia del Pueblo Viejo y alli acamparon.
Vieron que el lugar era muy agradable, no sintieron mucho frio y ademas, en el suefio
apareci6 alguien que se presenté como duefio del lugar (fo ‘o), prometiéndoles, si decidian
quedarse en ese sitio, no les iba a faltar nada. Podia poseer abundantes cosechas de maiz,
frijol, frutas, calabazas y chilacayotes, entre otros productos.

Se cuenta que durante el tiempo que tardaron lo viajeros procedentes de Tlazoyaltepec en
llegar a la costa y el tiempo de regreso, reflexionaron detenidamente en sus sus respectivos
hogares, comentando con sus familias y finalmente decidieron hacia el lugar prometido.
Esto es lo que se cuenta respecto a las primeras familias que llegaron a fundar Yuku Yata 'y
que tiempo mas tarde adoptaria el nombre de Santa Maria Huitepeque.

Lo que esta presente en la memoria colectiva es el siguiente relato:*®

Se cree que en Ch#f Dfkuku (Cerro de Ferrocarril) vivio un personaje que todos
recuerdan. El era el duerio no solamente como to’o, sino lo que actualmente se
conoce como niu’'un (deidad) que bastaba con mandar a los sacerdotes a pedir que
lloviera, ¢l de inmediato cumplia los deseos de los moradores de ese cerro. Resulta
que tuvo amorios con otro fiu'un de sexo femenino que vivia en Santa Maria

Yolotepeque que en mixteco es Nuu Yuku Ntni (pueblo del atardecer) y en ese
encuentro inesperado decidieron romper sus relaciones, entonces aquel fiu’un de
género femenino mandoé a incendiar la iglesia de Yuku Yata. Desde entonces el Nu'un
varon de Yuku Yata se traslado hasta San Pedro Tututepec. Se cree que la estela
grande que estaba junto a la iglesia catolica de esta importante comunidad de
Tututepec y que se encuentra en el museo de la misma comunidad ahora, es ese

iiu'un el que estuvo en Chtf Dtkuku de Pueblo Viejo, Huitepec.

apropiada por los politicos para obligar a nuestras comunidades a solventar sus propias necesidades,
recurriendo al tequio precisamente.

37



Otros relatos que suelen contarse en los fequios,*” en los trabajos donde se da el apoyo
matuo conocido como da’an,*® asi como las narraciones de los abuelos y de las abuelas en
el contorno del fogon, que es el punto de reunién familiar después de las faenas cotidianas
y que tienen relacion con la vida misma de la comunidad, de sus lideres, de las propias
autoridades municipales y por supuesto, la historia del incendio de la iglesia de la
comunidad ocurrido en 1862.%° Lo que se sabe es que el incendio del templo catélico de
Huitepeque fue provocado por el 7iu’un femenino de Santa Maria Yolotepeque quien
sostenia amorios con el 7iu 'un de Santa Maria Huitepeque, que al romperse esta relacion, el
fiu’'un Santa Maria Yolotepeque “mand6 a incendiar dicho templo que tenia techo de

zacate”.

Otra version de la misma historia es la que cuenta el Prof. Eugenio A. Velasco, originario
de la comunidad mixteca de Santa Maria Yolotepec. El referido relato tiene relacion con
una piedra de forma de “pila” (donde se deposita el agua bendita en el templo catélico) y se
encuentra actualmente en la comunidad de Huitepec. Gracias a las acciones de los antiguos

nahuales lleg6 a esta comunidad de manera misteriosa, después del incendio de su iglesia.

Se cuenta que en la antigiiedad, unos tres sefiores originarios de Santa Maria
Yolotepeque estaban regresando a su pueblo después de visitar a la ciudad de
Oaxaca; segun se sabe, los tres tenian hambre y no conocian donde acudir a pedir
algo de comer, en eso escucharon unos cohetones, entonces se dirigieron hacia ese
sitio y al llegar al lugar de la fiesta que generalmente era la parte céntrica de la
comunidad uno de los mas experimentados se dirigio al mayordomo para solicitar si
se les podian ofrecer algo de comida, debido a que ellos eran de otra comunidad y
que no contaban con algun conocido. Entonces, el mayordomo les ofrecio algo de
comida “si sobraba algo después de que todo el pueblo participara”.

* A mediados del mes de mayo del afio 2005, el sefior Miguel Julian Santiago relaté este hecho histérico en la
comunidad de San Antonio Huitepec, Zaachila, Oax.

*"El tequio es un término procedente del néhuatl, que significa el trabajo colectivo realizado en beneficio de
la colectividad donde los hombres y las mujeres participan sin ninguna remuneracion econémica. Ha sido una
contribucion muy eficiente para el desarrollo material de muchas comunidades mixtecas.

* Da’an es una forma de reciprocidad establecida para contribuir de alguna forma solucionar el problema
econdmica de la familia. Sin embargo, esta forma de apoyo mutuo ha sido desplazada por la modernidad en
muchas comunidades.

* La interesante historia ocurrida hace un siglo y medio en la comunidad de Yuku Yata o Santa Marfa
Huitepeque, hoy Pueblo Viejo, se encuentra en uno de los libros con forro de piel “resguardado” en el archivo
del municipio de San Antonio Huitepec. Muchos nativos de Huitepec suponen que aqui arrancan las historias
actuales de Huitepec y las agencias que administrativamente dependen de la cabecera municipal que es
Huitepec.

38



b)

Los visitantes, tras escuchar esta negativa, acordaron continuar su viaje, no sin antes
provocar el incendio del templo catolico porque ellos no eran hombres comunes y
corrientes, eran nahuales o brujos como se conoce ahora. Quienes se encontraban
muy alegres disfrutando la fiesta en Huitepeque se percataron que el incendio fue
provocado por los visitantes, a quienes se les nego la comida. Con el paso del
tiempo, cuando los de Santa Maria Yolotepeque tuvieron su fiesta catolica,
acudieron algunos de Santa Maria Huitepeque con la idea de vengar lo sucedido con
su templo. Se repitieron los hechos, también provocaron el incendio del templo de
Santa Maria Yolotepeque y de regreso trajeron consigo la piedra que tiene forma de
pila.

Esta es la historia de la piedra que aun se encuentra en la comunidad de Huitepec.
No se sabe exactamente donde estuvo primero, pero quienes tenemos uso de razon
conocimos que estaba en el manantial del paraje conocido como “Canada de
Hierba” y después poco a poco la arribaron hacia la comunidad de Huitepec.
Alrededor de los anios 60s, cuando muchos de esta generacion estaban estudiando en
la escuela primaria del lugar, cerca del corredor del edificio escolar antiguo estaba
un duraznal y junto a este drbol estaba colocada la piedra, porque ahi estaba un
hidrante y la piedra que tiene forma de una pila de bautizo sirvio para que los
alumnos de la escuela acudiéramos a lavarnos las manos.

Tiempo posterior se cambio la piedra hacia abajo donde estaba una gran casa de
madera que servia como cocina comunal, cuando habian fiestas de mayordomia o
alguna fiesta patria que la escuela organizaba. Ahi estuvo la piedra como recipiente
para lavarse las manos los deportistas y otras personas.

Lo ultimo que se sabe de dicha piedra es que estuvo en la casa de viga donde

dormian los jefes de policia y los topiles, Estaba en el tapanco de una de las trojas
donde se guardaba la mazorca comunal’®.

Tnuun ye iyo yuku. L0 que pasa en el monte

A pesar de los estragos de las politicas posteriores a la colonizacion, muchos de nuestros

conocimientos contintan vigentes, asi como nuestras formas de venerar todo cuanto existe

en el universo. Se aprecia todavia que se continta tributando a la madre naturaleza como el

sol, la luna, los manantiales, los lugares encantados en las cuevas, cerros, llanos, cruces de

caminos, los animales y otros seres. Esta practica ancestral se mantiene aunque en

ocasiones se refugia en la clandestinidad. No del todo ha desaparecido con la llegada de la

iglesia catdlica y otros procesos de colonizacidn, aln esta en la conciencia de los habitantes

39



la sabiduria ancestral; a nivel de ideologizacién algunas cosas fueron apropiadas a tal grado
de transformar las creencias en un sincretismo religioso. Con algunos cambios, no sélo los

habitantes acuden a la iglesia para resolver el problema espiritual y de salud, sino también

se escuchan de labios de los hombres de conocimiento (y# £ tatna) una mezcla de oraciones

catdlicas y oraciones de origen precolonial. Ademas, los sitios “sagrados” son considerados

como propiedad comunal entre los mixtecos.

Las personas de conocimiento en las comunidades mixtecas como Huitepec, suelen recurrir
a un lenguaje desconocido para propiciar algunas acciones sobrehumanas. Entre las
oraciones que sobresalen es la oracién dirigida para “sacar el hechizo del cuerpo de

alguien”°":

Bamos saber San Pascual san sefior Patricio y san Jeronimo san Pache san Ldzaro
la cueca la cualla tualla no te santo Domingo santa Tereza de Jesus las anima
Bendita Purgatorio y santos dudios chana Dios obeche en el Nombre del Padre y
eterno el sol y la luna aurora de la manana y de mds estrella del cielo el aire e
idolatria.

En el texto se aprecia una mezcla de términos tanto en la lengua zapoteca (papabuco) como
los nombres castellanos, sobre todo, de santos. Esto significa el temprano sincretismo

ocurrido en el pensamiento nativo para llevar a cabo las curaciones de distinto tipo.

Este no es un estudio sobre religion; se aborda de manera somera el tema para apuntar algo

de lo que considero como sistema de creencias que esta presente en las comunidades

%0 Este relato constituye apenas un ejemplo de la geografia sagrada que establece un vinculo entre una
comunidad y otra, que Miguel Bartolomé aborda en su interesante texto como pelea de nahuales entre
comunidades de frontera (1999: 164-165).

*1 Ron van Meer : “Analisis e interpretacion de un libro calendarico zapoteco: El manuscrito de San Antonio
Huitepec” en: Cuadernos del Sur, Revista de Ciencias Sociales. Edit. INAH / CIESAS / ISSUABJO /ITO /
INSTITUTO WELTE. Oaxaca, México, afio 6, nim. 15, junio, 2000. Pags.: 37-74. La oracion a que se refiere
Meer en su interesante articulo le fue proporcionado al Mtro. Luis Reyes Garcia (g.e.p.d.) en la primavera de
1980 cuando visito a la comunidad de Huitepec cuando el suscrito se encontraba realizando su préctica de
campo. Entonces un familiar mio de nombre José Librado Julidn Martinez (g.e.p.d.) tenia un cuadernillo del
cual copiaba a mano varios ejemplares para venderlos a quienes estaban interesados en aprender el lenguaje
especializado para las curaciones. Hasta entonces nadie se habia percatado en qué lengua estaba escrita dicha
oracion. Lo cierto es que la comunidad zapoteca de San Pedro Totomachapan colinda con el territorio de
Huitepec hacia el Sur y por la cercania (25 km.) seguramente se compartian estas oraciones para las
curaciones.

40



nativas. Hay que reconocer que alrededor de las ideas religiosas se ha debatido mucho. En
cuanto a los “cléasicos”, Durkheim retomado por Barfield consideraba que en la religion se
hacen afirmaciones simbolicas acerca del orden social, pero no explica la naturaleza y que
las creencias, los ritos o mitos pueden reforzar las ideas (Barfield, 2000: 439); ademas de
que el surgimiento de las religiones tenia como base la necesidad humana y, en todo esto se
podia clasificar en cosas sagradas y profanas. Por su parte Tylor, también recuperado por
Barfield (ibidem) veia a la religion como la creencia en entidades de tipo divino, la magia,
la ciencia y la religion constituyen el resultado del intelecto humano y puede estar presente

en todas las sociedades, aunque a la magia la veia como una ciencia equivocada.

Es aventurado imaginar que ninguna sociedad queda al margen de las practicas religiosas;
de una u otra forma, todas practican esas actividades en apariencia tan distintas como el
sacrificio, la “brujeria”, el culto a los antepasados, la adivinacion y la consulta de oraculos,
asi como la veneracion de “demonios” y posesion por los mismos, constituyen las
homologias segun las cuales los miembros de las sociedades tratan de explicar y tal vez sus
sufrimientos y esperanzas (ibid). La terminologia con que se designan los fendmenos
generalmente arrastra el eco de las confrontaciones historicas: los colonizadores ocuparon
palabras que de manera explicita o implicita dieron a entender la diferencia entre su propia
religién (concebida como “la Unica verdadera”) y la de los pueblos invadidos y sometidos
(calificada como intrinsicamente erronea y mala: una “creacion del diablo™). La religion,

en los términos de Geertz (1987: 89) es:

1) un sistema de simbolos que obra para 2) establecer vigurosos, penetrantes y
duraderos estados animicos y motivaciones en los hombres 3) formulando
concepciones de un orden general de existencia y 4) revistiendo estas concepciones
con una aureola de efectividad tal que 5) los estados animicos y motivaciones
parezcan de un realismo unico.

Con frecuencia se ha tratado de explicar a la luz de la teoria de otras culturas lo que sucede
en otras; es lo mas discriminatorio que pueda existir en aras de la homogeneidad en cuanto

a ciencia como ha sucedido entre Occidente y Oriente.** Hasta ahora todo lo que se

52 No se trata de mezclar el sentido de la ciencia y las opiniones populares. Nos referimos a la insistente
propuesta de homogeneizar los paradigmas cientificos como si se tratara de uno solo, Unico.

41



relaciona con pueblos que no se ajustan al modelo de desarrollo de otras culturas, sobre
todo del occidente, se les denomina sociedades primitivas, salvajes, atrasadas, etc.,
queriendo con ello suponer que todas las sociedades deben evolucionarse de la misma
forma y para eso hay que dejar el estado primitivo para aspirar a otro estatus mas
“civilizado”. Aqui tal vez radica el mayor problema, porque los paises altamente
desarrollados ansian contar con la clave de la civilizacion que los llamados paises atrasados
0 en vias de desarrollo deben adoptar para desarrollarse y para ello se disefian politicas

culturales, educativas, econdmicas, sociales, religiosas, etc.

Sobre las cuestiones mas locales, Alicia Barabas, en su libro “Dones, duefios y santos.
Ensayo sobre religiones en Oaxaca” (2006) nos introduce al mundo de las religiones
indigenas contemporaneas de Oaxaca. De lo sefialado por la Dra. Barabas (2006: 179) me

interesa sefialar lo referido a los procesos rituales:

como un sistema culturalmente construido de comunicacion simbdlica,
basicamente performativa y constituida por formas pautadas y ordenadas de
palabras y actos. En términos generales, hay cierta coincidencia en considerar que
los rituales son desempenios formales, estilizados y repetitivos que se realizan en
lugares sagrados y momentos calificados. Incluyen dramatizaciones, danzas,
discursos, oraciones y pequenos actos rituales de umbral, que preparan a los
ejecutantes para la peligrosidad de lo sagrado del rito principal. Por ser actos
sociales los rituales transmiten valores y sentimientos de una generacion a otra.

Los rituales y ceremonias se organizan sobre la base de una fé no demostrable

153

empiricamente, asi como por un cddigo ético y sanciones “sobrenaturales”> a quienes

viola dicha fé.

Ante el complejo estudio de los procesos religiosos de origen precolonial para el caso de
los pueblos mesoamericanos, Broda y Baez-Jorge (2001: 16) han determinado denominar
“cosmovision” a los fedmenos que no corresponden a las cuestiones religiosas y la definen

como

> Toda accion que rebasa lo normal y que se escapa de la intervencion del hombre, la mayoria de los
estudiosos la consideran como “sobrenatural”, aqui se considera como lo “sobrehumano” porque es un
fendmeno que ocurre por la accién de la naturaleza que se encuentra relacionada con los humanos.

42



... la vision estructurada en la cual los miembros de una comunidad combinan de
manera coherente sus nociones sobre el medio ambiente en que viven, y sobre el
cosmos en que situan la vida del hombre (...). La cosmovision también incluye las
nociones acerca de las fuerzas animicas del hombre; el cuerpo humano como imagen
del cosmos (...).

Mas adelante, los mismos autores plantean que

El estudio de la cosmovision plantea explorar las multiples dimensiones de como se
percibe culturalmente la naturaleza. El término alude a una parte del ambito
religioso y se liga a las creencias, a las explicaciones del mundo y al lugar del
hombre en relacion con el universo, pero de ninguna manera puede sustituir el
concepto mas amplio de la religion... (ibid).

En el diccionario de Antropologia aparece una definicion de la cosmovision y sefiala que

“Es el conjunto de creencias culturales y psicologicas de los miembros de una cultura en

particular...” (Barfield, 2000: 136).

Abordar los estudios que tienen que ver con las formas de ser y concebir lo sagrado en la
cultura mixteca, necesariamente hay que analizar los conceptos en la lengua mixteca,
independientemente de las variantes dialectales que no corresponden exactamente su
definicion. Junto a este gran problema de generalizar los términos, hay que detenernos para
analizar los conceptos que manejamos como cultura. Hay que abordar el analisis de otros
para el caso de los distintos términos para referirnos todo lo que tiene que ver con lo
“delicado”, o bien, “deidad” en la cultura.

Otros conceptos que tienen relacion con los distintos conceptos de lo sagrado son: 7iu ‘un

sto’o k#tfque literalmente significa 7iu 'un = “deidad”, sto’o = “duefio” o “protector” y k#f
significa “animal”, y libremente se traduciria en “dios protector de los animales” o bien,
“cuidador de los animales”. Si tomamos solamente el concepto de sto’o se pueden derivar
otros conceptos como sto ‘ot# “duefio del animal”, sto’ome “su duefio”, sto 'ose “su duefio

de é1”, sto’oria “su duefio de ella”, sto’oriu *“su duefio del viejo”, sto 'onu “su duefio de la
vieja”, etc. El mismo concepto de “sto’0” se verbaliza y entonces ocurren los ejemplos que

acabamos de ver.

43



En la cultura 7iuu savi solemos pensar que todo lo negativo se asocia con todo aquello que
no beneficia al ser humano. Es decir, alrededor de la vida del ser humano giran muchos
factores, unos son positivos y otros son negativos y estos son traducidos en energias
positivas y energias negativas que son provocadas, dependiendo del estado animico de la
persona influenciada por el dia, la hora y el contexto de su nacimiento. Si las energias
negativas se llegan a apoderar de las personas, éstas se enferman si darse cuenta; pueden
estar al borde de la muerte sin que medie alguna explicacion légica bajo el esquema de la
cultura occidental. Entonces en la vida del ser humano, en la vida de las plantas, de sus
animales y de todo lo que esta humanizado o “sacralizado” considerado como 7iu ‘un
nde’yu, esta presente lo positivo y lo negativo que generalmente es provocado por otro ente
o fenébmeno que puede provenir de algin otro ser humano o simplemente de ese ser
supremo que tiene la encomienda de controlar el equilibrio de la naturaleza. A la deidad
que se recurre para la proteccion de todo lo negativo y positivo, asi como el equilibrio es:

i 'un nde’yu que significa “deidad de la tierra mojada”.>

En la Mixteca se cree que las cosas tienen vida, al menos en Huitepec, entonces es
imprescindible el equilibrio para garantizar que exista armonia en la relacion hombre-
naturaleza, hombre-hombre, hombre-animal, hombre-objetos, etc. Para lograr el
mantenimiento de una relacién armonica se hacen necesarias ciertas ceremonias practicadas
por hombres de conocimiento; un hombre de conocimiento de las culturas mesoamericanas
es aquel que estd dotado de una sensibilidad infinita y que con su lenguaje especial o
ceremonial puede comunicarse con el mas alla de nuestra vida. Es decir, es un lenguaje
ceremonial que no se aprende en ninguna escuela, sino se aprende en el contexto familiar y
comunitario para comunicarse con el entorno del espacio sacralizado o humanizado: con
davi tachi “lluvia con aire” (tempestad); davi nu’'un “lluvia fuerte” (aguacero); davi yuu

“lluvia con piedras” (granizo), etc.

* En una de las muchas platicas sostenidas con Don Puli (g.e.p.d.), un hombre de profundos conocimientos
sobre el arte de la medicina que durante 56 afios estuvo ejerciendo para bien de sus hermanos y hermanas,
siempre insistia que frecuentemente recurria a 7iu 'un nde’yu (deidad de la tierra mojada) que existe en todas
partes. En las primeras etapas de su aprendizaje, él llevaba consigo algunas figurillas que simbolizaban a la
deidad, pero durante los ultimos afios de su vida, ya no se le vehian esas figurillas por considerar que 7iu 'un
nde'yu existe en cualquier lugar. A ello obedece que en cualquier sitio podia consultar y curar.

44



En cada momento de la vida del ser humano de la cultura mixteca estan presentes las

ceremonias o rituales para equilibrar la armonia con aquello que se relaciona el ser humano.

Aqui solamente haremos referencia del momento culminante que es nuu nkuu y#f+,

“cuando se hace humano”, “cuando se convierte en persona”, “cuando se humaniza”, etc.
Esto significa que es a través de un ritual, lo que Van Gennep (1909) consideraba hace mas
de cien afios como “ritos de paso”, en particular lo que en la cultura mixteca se denomina

viko tna’an nda’a “fiesta de juntar las manos”, “fiesta de tejer manos” o bien viko nu nkuu

y#v# “fiesta donde se hace humano”. No pasar por este proceso ritual significa que el joven
o la joven no ha llegado a la categoria de ser un “humano”; le falta todavia. Y en ese
sentido, tanto sus padres como sus familiares cercanos exhiben su grado de
irresponsabilidad ante la misma sociedad. Adquirir el estatus de y## que se traduce como
“humano” significa haber cumplido el proceso que se sigue para llegar al matrimonio o
vivir en pareja.

El concepto de y## se opone al concepto de ye jui'na (lo malo, lo reprochable, lo

monstruoso) porque ser y#v# significa estar vivo, saber pensar, saber hablar, saber razonar,

saber respetar, sentir el dolor, etc. Lo contrario se compara con ye jui’'na que es lo malo,
gue no estd humanizado y que en algun momento puede provocar dafio a las personas y

todo lo que rodea al hombre, al humano. Pero también se asocia con otros conceptos que

son negativos para la vida del ser humano como nd## que significa “difunto”, “muerto”,

“ya no tiene vida”, “que tiene color péalido”, “descolorido”; nku 7ii’na “pena”, “ruido

extrafio”, “algo que espanta”, kue’e “malo”, “enfermedad”, “no esta bien”, “no es normal”;
Aiu’'u “miedo”, “temor”, “espanto”; kue’e 7iu’u “enfermedad de espanto” , “enfermedad de
miedo”; kue’e ja'ni “enfermedad de calor” o bien “calentura”; kue’e juirii “enfermedad de
inflamacion”; kue’e viji “enfermedad de frialdad”; kue’e kayu “enfermedad de toser” (tos);

kue’e dijin “enfermedad de la nariz” (gripa); kue’e yaa “enfermedad cronica”; kue’e daji

“enfermedad diarrea verde” (disenteria); kue’e t#ani “enfermedad de orinar” (mal orina);

kue’e du’un “enfermedad de ternura” (agruras); kue’e ndidi, kue’e nku'u ifii, “enfermedad

de licor” (cruda); kue’e rr#’# “enfermedad de sacudir” (temblorin); kue’e nduu luku

45



“enfermedad de locura” (rabia); kue’e nkonuu t#y+ “enfermedad del escurriminto de la

sentadera” (diarrea); kue’e tachi (enfermedad del aire”; kue’e nduu “enfermedad de

convertirse en otro ser” (nahual); kue’e k#t+ “enfermedad del animal”; kue’e chuun

“enfermedad de gallina”; etc.

Si aceptamos que el concepto de lo sagrado se asocia con la deidad y lo que tiene que ver
con ella como por ejemplo la iglesia, el cura, una roca, un arbol, un manantial, un cerro,
una cueva, entonces estamos asociando esto con los espiritus, con los antepasados y con las
fuerzas magicas, que contienen mensajes complejos acerca de la sociedad y los valores
humanos y que sirve para controlar la conducta de esta sociedad especifica. Esto tiene que
ver que la gran mayoria de las sociedades tienen un vinculo con un orden invisible y
sobrehumano.® Es decir, fenémenos y hechos que la cultura y la ciencia occidental no
reconoce y porque en su paradigma de la ciencia no tiene explicacion. Sin embargo, en
otras culturas, sobre todo la mesoamericana, ain cuando no se pueda explicar pero tampoco
comprobar, es parte de su vida cotidiana. Es mas, este sistema de vida le sirve para normar

sus angustias, pero también para aliviar sus males provocados o0 no.

Como una forma de equilibrar el ambiente natural y de los fenébmenos que circundan al ser
humano que vive en determinados sitios benditos, existen sitios que son simbolos donde se
cree que moran los controladores de estos equilibrios, que se denomina nuu ndeku 7iu’un.

En el territorio de Yuku Yata (Huitepec) se pueden localizar distintos lugares donde suelen
acudir los hombres de conocimiento que en la lengua se denominan y# £ tatna (gente que
cura), y#v# au'un ini (gente que sabe), y#v# iiu'un ne’en ifii (gente que piensa mal). Estos
hombres o mujeres son los que median entre la situacién de los angustiados y de los seres

propiciatorios para que sane. Los lugares son: Ch#f D#uku *“Cerro cabeza del tecolotillo”

(Cerro del Ferrocarril); Ch## Kujuirii “Cerro del Tigre”; Ch## Ndfka’a “Monte de Ledn”;

% Durante las largas horas de conversacién con Maarten Jansen y de aprendizaje al lado de él tanto en Leiden
(Holanda) como en Oaxaca (México), llegamos a coincidir que es inaceptable como miembro de una cultura
milenaria como la mixteca, se maneje y se reproduzca el concepto de “sobrenatural” para referirnos a los
conocimientos de dificil explicacion bajo la l6gica no occidental. En cambio, es mas légico para la cultura
mixteca denominar a esas acciones como lo “sobrehumano”, como algo extraordinario que se encuentra fuera
de la vida real.

46



Ch#f T#nuu “Loma de Tizne”; Kava Nf'#n “Pefia de Temascal”; Kava Tnanu “Pefa

descompuesta”; Kava Nu'un “Pefia de Lumbre”, Nuu nuui “sobre el llano”; Ve’e Davi, Ve'e

Davi Kava Nd#+ *“Casa de la Lluvia”, “Casa de la Lluvia de la Cueva del muerto”; Ve'e

Kava T+di’nchi “Casa de la Cueva del Chayotillo”; etc.

Los sitios especiales o delicados no tienen un duefio especifico aun cuando correspondan a
algun territorio comunal de cierta comunidad. Es un lugar donde acuden quienes viven en
los alrededores a realizar distintos ritos y que éstos pueden ser peticiones de lluvia, salud o
provocar desequilibrio en la salud de alguien; inclusive acuden personas de otras
nacionalidades (estadounidenses) a realizar ceremonias de peticion como la salud. Quién
acompafia como mediador entre lo fisico y lo simbdlico es un conocedor de estos

fenomenos que dificilmente se puede explicar bajo la logica de otras culturas. A estas

personas se conoce con el nombre en lengua mixteca como y## tatna “gente que cura”,

y#Fiu un ifii “gente que piensa bien”, y#v £ nkotnuni iii “gente que se da cuenta”, etc.

Independientemente del conocimiento profundo que poseen estas personas de los sitios
especiales, los ritos suelen ser publicos entre quienes acompaiian a dichos eventos, pero
también se socializan los saberes y los atributos que se adjudican a los lugares; asi
contamos que algunos centros ceremoniales se utilizan para ciertas enfermedades con
caracter de urgencia (ch## t#nuu), 0 bien, si el enfermo se enferma en otros lugares alejados

de la comunidad como la Frontera Norte de México o bien en algin lugar de Estados

Unidos, acuden basicamente a ch## d#kuku por ser un lugar alto, dentro del territorio
comunal, desde donde es invocado y curado el espiritu del afectado.

Si son enfermedades consideradas de etiologia cultural y que aqui las llamo “no naturales o
sobrehumanas”, son provocadas por alguien y que su salud se va consumiendo
paulatinamente sin ninguna explicacion médica moderna; en cambio con el apoyo del
médico mixteco se diagnostica que alguien provocé el mal y que su espiritu fue atrapado o

dejado en algun lugar, entonces se acude a la cueva que se conoce en la comunidad como

Ve'e Kava Davi *“casa de la cueva de la lluvia” o simplemente De’e Nd#y+ “casa del

muerto”. En este lugar se organizan los ritos de peticion de recuperacion de la salud del

47



enfermo y el hombre de conocimiento (y## tatna) comienza a buscar entre el lodo, que

supone que es el pantedn, lo que simboliza el enfermo del enfermo y que generalmente es
un mufieco hecho con la ropa, cabello, fotografia y algunas pertenencias del citado
enfermo. Las ceremonias suelen celebrarse por las noches o en la madrugada, porque se

supone que es el momento de mayor tranquilidad.

Existen otros sitios en la Mixteca que igualmente son importantes. Por ejemplo, no pocos
pueblos reconocen Yuku Kasa (cerro que realiza) como el lugar donde moran los muertos.
Es decir, es el lugar hacia donde se dirigen quienes dejan el mundo fisico y alli reproducen
su otra vida. Quién desea conversar con sus seres queridos desaparecidos, con el apoyo del

hombre de conocimiento (y## tatna), acuden hasta este sitio y después de sortear el acceso,

finalmente logran encontrar donde tienen su nueva morada sus seres queridos
desaparecidos. Sobre este asunto, valdria la pena ilustrar lo que se relata en cada fogdon

familiar por la anciana o anciano:

Hace mucho tiempo, cuando la gente vivia en la falda del cerro cercano a Pueblo

viejo (Nuu Y#na'an), en una familia familia humilde ocurrié algo lamentable. Esta
familia habia adquirido la responsabilidad de desemperiar el cargo de mayordomo y

entonces el hombre viajo a la costa (Nd#v{) a traer sal y pescado seco para revender
en la comunidad y lo que obtuviera de ganancia sirviera para pagar los gastos de la
fiesta de mayordomia. Mientras él se encotraba de viaje, ella, su esposa, se habia
quedado en el hogar, pero resulta que a poco tiempo de estar sola comenzo a
enfermarse. No soporto el dolor y ocurrio lo inevitable, murio en ausencia del
esposo. Cuando regreso su esposo no la encontro y entonces él quedo sumamente
deprimido y preocupado porque no supo donde habia guardado su mujer el dinero
que habia reunido para la fiesta. Con la compariiia de un hombre de conocimiento

(y#vf tatna) acudieron a la “Cueva de Temascal” Kava N¥# cuya entraba se
encuentra justamente al otro lado del Cerro de Ferrocarril.

A dicho lugar acudieron y desde este lugar viajaron para llegar hasta Yuku Kasa que
dista muchos kilometros hacia donde se oculta el sol y después de sortear en la
entrada de este sitio bendito, delicado, el afligido esposo logro convesar con su
esposa que contaba con otra vida. El converso largamente con ella y le pido regresar
porque la extraniaba demasiado. Ella solamente le contesto que ya era imposible
porque llevaba otra vida. Si lo que al esposo le preocupaba donde estaba el dinero
que estaban ahorrando para la fiesta, ella fijo la fecha y la hora en que regresaria
para sefialar donde estaba guardado el dinero. Le recomendo lo que el esposo debia

48



preparar: una escalera puesta en el tapanco, al pie de la escalera pusiera una jicara
de cacao y que no se espantara. El esposo, con tal poder ver todavia a su esposa en
ese dia indicado, estaba ansioso porque llegara la hora de la visita. Estaba atento y
al poco rato diviso a su esposa que iba acercandose a la casa donde vivian; ella
llevaba el mismo vestido que en vida solia ponerse. Cruzo una loma y después una
barranca y cuando llego a la casa se transformo en una enorme serpiente. Como
habia indicado ella en su nueva morada en Yuku Kasa, al llegar se metio a la casa,
probo con su hocico el cacao puesto al pie de la escalera y se trepo al tapanco y se
dirigio a senalar donde estaba escondido el dinero. Hecho esto se deslizo y
nuevamente metio su hocico a la jicara y regreso por el mismo camino por donde
habia llegado. Cuando se fue alejando hasta la otra loma, era su esposa largamente
esperada, solo que ahora estaba convertida en otro ser cuando volvio a casa que fue
suya...”
Alicia Barabas (2006: 66-85) ofrece una extensa lista de nombres se Santos Naturales
identificados en los etnoterritorios indigenas, los cuales se destacan algunos lugares que son
mencionados por estos hombres de conocimiento en Huitepec. Cerro del Aire, Cerro de la
Neblina, Yuku Kasa y un Cenote de Quintana Roo, lugares frecuentemente mencionados
por Don Apolinar cuando tejia los amuletos de protecciéon® o cuando realizaba alguna
curacion u otras peticiones.
Con la penetracion del catolicismo, no solamente existen mezclas de términos empleados
por nuestro hombre conocimiento, sino las peticiones se han trasladado hasta los santuarios
catdlicos y se realizan antes de llegar al sitio donde moran los santos catélicos. Asi
contamos por ejemplo que una loma antes de llegar a la iglesia catolica de Santa Catarina
Yosonotu, es el lugar donde los feligreses se detienen para organizar un ritual de peticion de
peticion y que puede ser de salud, un bien material (chivos, casa, autos, caballos, marido,
mujer, etc.). En Santiago Nundichi, antes de entrar al templo catdlico hay un espacio donde
hay que depositar la veladora y las peticiones para las cuales se visita a la iglesia. Lo
mismo ocurre en la entrada de la comunidad de San Juan Tamazola, al sur de Nochixtlan,
Oaxaca.
Los otros relatos que se entretejen en cada localidad, en cada paraje, en cada monticulo, en

cada manantial, en cada sitio topografico del mismo territorio, hoy se encuentran adn

% El amuleto que elaboraba Don Apolinar se clasifica en: de proteccion, provocacién de males y ahuyentar
aires malos. Durante el tiempo que duraba Don Puli para elaborar el amuleto siempre pronunciaba oraciones
destinadas a la salud de quien solicitaba el servicio. En estas oraciones se mencionan términos de santos
catolicos y con una mezcla de términos en lenguas raras, sefialando los sitios sagrados mas relevantes fuera
del territorio mixteco. El tiempo que tardaba Don Apolinar era aproximadamente una hora y por ratos regaba
licor alrededor del sitio donde estaba una vela blanca prendida.

49



resguardados en la memoria colectiva de las ancianas y los ancianos. Relatos que hasta
ahora no existe ni la menor intencion de recuperlos para que sirva de contenido en el
proceso ensefianza-aprendizaje en los espacios escolares y de esa forma darle continuidad
la vida y otras otras formas de explicar la vida del mundo Nuu Savi.

Cada relato que se cuenta tiene conexién con los antepasados y el punto de encuentro es el

espacio de “Todos Santos” que todos conocemos como viko nd#y# que literalmente

significa “fiesta de muertos”. En todas las comunidades del Nuu Savi se organizan en
menor o mayor grado distintas ceremonias para recibir la visita de los seres queridos que se
nos adelantaron de este mundo fisico. La elegancia con que se prepara esta ceremonia tiene
que ver con la solvencia econdmica de cada familia, pero también la fé que estd puesta
todavia en el catolicismo, porque debido a la proliferacion de las iglesias protestantes, sobre
todo en las comunidades indigenas, poco a poco vemos que los jovenes sobre todo, ya no lo
celebran con fé. Nadie duda que hoy se aprecia una mezcla de creencias y muchas de las
veces encontradas, pero no significa que los nativos no busquen momentos en los que
puedan convivir con los suyos, sean éstos desaparecidos fisicamente o bien, se encuentran
de visita por encontrarse residiendo en otras partes.®’

Cuando se habla de “Todos Santos” de inmediato nos remite a revisar las formas de cdmo

se organiza la autoridad municipal de Huitepec para organizar esta fiesta. Los Regidores de

Gasto son los encargados de preparar el altar de muertos (ito nd## = “cama de muertos”)

en algun espacio del edificio municipal. Se trata de representar lo mejor posible. En este
sitio sagrado debe ser el primero en ser visitado por el cantor, los musicos y los

enmascarados (tnmusi# = “disfrasados de viejitos o viejitas”) en la noche del dia dos de

noviembre de cada afio. Aqui, mediante una lista que cada afio se renueva, el cantor es el
indicado de pasar lista de presente de aquellos personajes que fueron destacados a nivel de
comunidad en varios aspectos: fueron fundadores de la comunidad, lucharon por la
integridad de todos, fueron lideres comunitarios, desempefiaron diversos cargos como

autoridades legitimamente electas por la comunidad, sacrificaron su vida en la lucha por el

>’ La fiesta de Todos Santos ha sido un espacio que ha servido de un buen pretexto para visitar a los familiares
gue durante afios no se habian visitado. Ademas es ocasion oportuna para saludar a los amigos, tios, tias,
padrinos y los deméas conocidos. Lo fundamental ha sido volver a saborear la comida que se prepara en estas
fechas de enorme importancia para todos los de la cultura.

50



territorio municipal, fueron defensores férreos de la comunidad o impulsaron el desarrollo
material de la comunidad. Estos son los criterios para aparecer en la lista de honor (Ver

anexo “c”). A ellos se les rinde homenaje en el sitio sagrado del centro de poder

comunitario: y##ve’e tniriu (dentro de la casa de trabajo).

En Huitepec o Yuku Yata la celebracion multitudinaria de viko Nd[y[] en lengua mixteca y
en castellano "Fiesta de Muertos" es el Unico acontecimiento de mayor relevancia para los
habitantes de la comunidad, pues en estas fechas se aprovecha para concentrarse en la
comunidad porque todos cuentan con una habitacion aunque no esté habitada totalmente
durante todo el afio, pero en esta fiesta todos tienen la obligacion de asear el patio y la casa,
asi como dejar abierta ésta durante por lo menos, las 24 horas que regresan los que se nos
adelantaron en esta vida, a convivir con los suyos. Es decir, quienes por alguna razon
radican fuera de su comunidad, si todavia cuentan con algo de responsabilidad con las
relaciones de parentesco y de conciencia, regresan a la comunidad para prenderle una vela
o veladora tanto en el altar como en el pante6n donde todos acuden a "levantar a sus
muertos”.

Es de vital importancia construir un altar en un lugar especial dentro de la vivienda
principal. Todos se esmeran por dejar bien adornado su altar: consiguen flores de distintos
colores, fundamentalmente las amarillas que en mixteco es ita juaan 0 zempoalzuchitl, ya
sea que se cultiven o se compren; pero también se buscan en el campo (éstas expiden un
olor sumamente agradable) ya sea para adornar el altar o para elaborar collares que seran
puestos en las cruces de los seres queridos en el pantedn. Se acompafia también otras flores
de otros colores que se consiguen en el campo como ita samee, ita chiri'i, ita ndujun, etc.
Hay que buscar carrizos para formar arcos de tres esquinas y sobre los arcos colgar las

naranjas, las limas, los limalimones, los platanos y otras frutas que se puedan colgar. En el

espacio del altar (iro nd##) se acomodan floreros, veladoras, refrescos, cervezas, la botella

de mezcal u otro licor, los chayotes, las tazas de chilacayotas o calabazas, los platos de
comida, las tortillas, las tazas de chocolate, los panes de muertos, los cigarros, etc.

Es de hacer notar que desde el dia 31 de octubre que es el dia dedicado a los "angelitos™,
actualmente se sigue concibiendo que los nifios que se murieron regresan para convivir con

sus padres, hermanos, abuelitos y otros familiares; de ahi el compromiso de ofrecer una

51



taza de café o chocolate. El dia 1°. De noviembre es considerado como la "vigilia”, no es
recomendable consumir carne. Todo lo deméas se ofrece en la mafiana del dia 2 de
noviembre que es la fecha de mayor trascendencia. Algunas personas compran cohetes y
ruedas para amenizar la llegada de los seres queridos. En este dia dos, todo mundo se
encamina hacia el pante6on municipal para prenderle una vela o veladora a sus seres
queridos, asi como pedirle al grupo de musicos y al cantor para que le dediquen las
mafianitas y oraciones al difunto o difunta, mencionando su nombre, roseando agua bendita
donde esta sepultado y quien solicita esta intermediacion estd ubicado en la cabecera del
sepulcro. Por este servicio hay que pagarle al grupo de personas que ofrecen el canto y la
musica.”® Se acostumbra esta ceremonia antes de retirarse hacia la casa que esta en el
centro. Algunas personas llevan consigo chayotes, refrescos, y frutas para compartir con los
seres queridos ahi en el pante6n. Después de ver que la mayoria de las velas o veladoras
ardieron consideradas como una forma de iluminar el camino de los parientes en el trayecto
de su morada a su antiguo domicilio, cada familia regresa a su morada.

En Huitepec se acostumbra todavia, y esto ha sido desde que tengo uso de razoén, la
autoridad municipal comisiona a algunos jévenes de la comunidad para ensayar varias
danzas con motivo de esta festividad. Estas danzas son ejecutadas en la tarde del dia 2 en la
parte céntrica de la comunidad (cancha municipal). En el afio 2001 so6lo se prepararon siete
danzas y fueron preparadas por don Juan Velasco Martinez, uno de los musicos de la
comunidad. En afios anteriores ha sido don Felipe N. Santiago Velasco quien ha preparado
a los jovenes y son danzas de otro tipo y de otra coreografia. Se sabe que la autoridad
municipal les ha pedido a ellos preparar estas danzas y como es servicio totalmente
gratuito, se comisiona a los conjuntos musicales que se turnen para preparar estos nimeros

que evidentemente es para distraer un poco a la poblacidn que se congrega en estas fechas.

Viki Nd#+ es la festividad que todavia estd centrada en manos de las autoridades de la
comunidad de Huitepec. Se comisionan a las personas para que organicen todo, desde la
comida que hay que ofrecerles a los danzantes y musicos, hasta quienes deben controlar
para recorrer todas las viviendas. El dia 2 de noviembre, alrededor de las 10:00 horas las

autoridades y la imagen catolica de las animas dedicada a la festividad, es sacada de la

%8 Hace mas de 40 afios, no se cobraban estos servicios, se le daba al grupo como una mera gratificacién de
cinco pesos. En el afio 2004 cobraba el grupo la cantidad de 20 pesos, en el afio 2006, algunos grupos

52



iglesia para llevarla al pantedn. Se acompafian de musicas y de las propias autoridades,
Ilegando al panteon, en la parte céntrica o cruz grande, se acomoda la imagen y antes de
comenzar a recorrer a cada sepulcro se realiza la ceremonia pasando lista de presente de
quienes contribuyeron en su vida para la fundacion y engrandecimiento de la comunidad.

En esta lista aparece un total de 70 personas que son, en orden de participacion.

Alrededor de las dos y tres horas de la tarde, en el pantedn llegan los jovenes que iran a
participar en las danzas, todos disfrazados que en algunas comunidades las consideran

como "comparsas”, pero en Huitepec son "enmascarados” que en mixteco se denomina

"tnuniff". tnuu viene de tmutnuu que significa mascara y 7i## se refiere a anciano o anciana

en alusion a los seres queridos desaparecidos. Son estos tnuii#£ que representan a los

abuelos y abuelas que ya no viven en este mundo, pero regresan para convivir un rato con
sus seres queridos. De ahi la importancia que en cada casa, la puerta debe estar abierta,
debe prepararse la comida, refresco, licor y cigarros para que mitiguen su sed y hambre.
Quien por desidia o porque ya no cree esta relacion con el mas alla, prefiere no organizar
nada porque eso implica gasto e inversion de tiempo; es aquel que ha tenido la oportunidad
de “ver” desfilar a sus antepasados en las calles, sobre todo de aquel o aquella que no
preparé nada. Se sabe que los difuntos que visitan en estas fechas regresan a su nueva
morada, quejandose que les fue mal, que sus descendientes los desatendieron. Hasta
entonces, los hijos o los nietos se dan cuenta de una realidad invisible para el mundo

material.*®

La festividad de muertos es la mas concurrida, supera a la festividad patronal de la
comunidad de Huitepec que es el 2 de febrero que se celebra a la virgen de Candelaria. Los
jévenes y adultos que se encuentran mayor tiempo fuera de la poblacion por cuestiones de
estudio o trabajo, hacen lo posible por regresar a la comunidad por dos motivos: Visitar y
saludar a los familiares méas cercanos, y volver a enterarse del cambio que ha sufrido en la

poblacion. Casi podemos sefialar que es una imperiosa necesidad regresar en estas fechas

cobraron 100 pesos y otros 50 pesos. Qué sorpresa que se ha mercantilizado todo.

53



para saludar a padrinos, tios, primos, abuelos, sobrinos y también para seguir manteniendo
el vinculo comunitario. Es decir, resulta interesante que la comunidad "vea a sus hijos"

(da’a fiuu) que no se olvidan de ella.

Como parte de estas reflexiones, durante las Gltimas tres décadas he procurado viajar a la
comunidad de Huitepec el primero de noviembre de cada afio para celebrar religiosamente
"La fiesta de Muertos" y esperar pacientemente que regresen los mios: Mis bisabuelos
Pedro Julian (Petu) y Pascuala Caballero y mis abuelos Benita Santiago y Crisanto Julian y
mi padre Antonio, quienes constituyen mis inmediatos antecesores. Si en otros afios no
habia registrado mis reflexiones, no es porque no me haya interesado en tenerlos presente,
sino mas bien, habian sucesos que no me parecian significativos, influenciados por mi
formacidn escolarizada. Hoy que que estoy librando mi propio camino para mi historia y la
de mis antepasados inmediatos, lo hago con la esperanza de contar ain con algo de tiempo

para ello.

* En la comunidad de Huitepec, no pocas personas vierten sus experiencias de como se aparecen los
antepasados cuando algo pueda ocurrir pronto. A quién le toca esta experiencia inexplicable, segun se sabe, ya
no dura un afio de vida. Se considera como la antesala de la muerte.

54



Fuente: Cddice Nuttall, p. 16. Nacimiento de la nifia 3
Pedernal, ‘Quechquemitl de Jade’.

Capitulo 11

Nu nie 'nu landa.
Crecimiento del nifo.

55



Los seres humanos pasamos por distintos procesos para ser 1o que somos. En cada etapa de
nuestra vida, dependiendo de la cultura que se trate, se organizan distintos ritos que Arnorld
Van Gennep bautiz6 “Ritos de Paso” hace mas de un siglo. Aqui retomo el concepto de
“ritos”, concepto revisado y abordado pos los estudios de la antropologia para referirse a
diferentes eventos que se organizan alrededor de algin hecho relevante. Barabas (op cit.: 179)
sefiala que “... los ritos son reglas de conducta que prescribe como las personas deben
comportarse en relacion con las cosas sagradas...” La misma autora (ibidem: 180),

retomando a P. Bourdieu y V. Turner, menciona mas adelante que

... Los simbolos rituales son hechos sociales y por ello deben ser estudiados en relacion
-espacial y temporal- con otros acontecimientos, ya que son partes o fases de los
procesos sociales, si bien los rituales, en especial los religiosos pero también los
seculares, suelen tener mayor densidad y poder convocatorio que otros hechos sociales.
La genete se involucra en rituales individuales y colectivos porque acepta el trasfondo
cultural que les unyace: mitos, valores, creencias, comportamientos, normas, y que los
habilita como conductas compartidas. Desde esta perspectiva analitica los simbolos
rituales no son inmutables. Por el contrario, son procesos dinamicos y factores de gran
influencia para ala accion social. Los cambios sociales promueven la creacion de
nuevas formas de ejecucion de los simbolos rituales, asi como de nuevos y variados
significados que pueden adherirse a ellos...

Efectivamente, nuestra vida como miembros del Nuu Savi 0 Nuu Davi tiene una relacion
estrecha con el entorno; dicha manifestacion estad expresada en la lengua que hablamos y
denominamos “7iuu’” al pueblo y “yuku” al monte. El primero se refiere al espacio delicado,
humanizado y el segundo es un espacio no humanizado y en algunos sitios del yuku es un sitio
especial donde generalmente se considera como centros ceremoniales. Entre los seres
humanos y el espacio las relaciones son estrechas, asi sefialan los distintos estudios que existen
en el area Mesoamericana® sobre la relacién entre los humanos y su mundo cotidiano. De esta
vida cotidiana nos llegan saberes que todo lo que circunda en los espacios delicados posee

vida: las piedras tienen vida y sexo:® las plantas poseen vida y se puede comunicar con ellas;

% Entre los mayas (de la Garza), los mazatecos (Inchadstegui), los zapotecos (Alcina Franc), los chatinos
(Bartolomé-Barabas, Greenberg, Hernandez Diaz), los nahuas (LO6pez Austin, Ledn-Portilla), los sahiiu, los
chinantecos (Weitlaner, Hernandez L&pez) y otros pueblos originarios del area conocida como "mesoamérica".

81 Segln mi tia Nazario Julian, los platos utilizados como recipiente presagian cualquier acontecimiento
familiar porque “lloran”; las piedras tienen vida y se manifiesta cuando se queman y rompen con mucha
facilidad, también “lloran”; el sexo de dichas piedras se identifican al ocuparlas para horno de cal; son las
piedras de sexo femenino las que se ocupan para ello. A pesar de no haber escuchado si la lluvia y el viento
tienen sexo, seguramente existe esta nocion en la cultura.

56



todos los espacios humanizados tienen vida; los lugares delicados, unos son mas relevantes
que otros, dependiendo de la rapidez con que intervienen y simbolizan para proteger o

restablecer el equilibrio de la vida de las criaturas llamadas "personas".

Al igual que otros pueblos del mundo mesoamericano, la tierra donde pisamos y el agua que
mitigamos la sed son imprescindibles en la vida de quienes viven en el campo y en contacto
permanente con el medio ambiente. El aire que respiramos sabemos cuando es aire puro,
cuando huele a humo, pero también lo distinguimos por su olor fétido y desagradable si es aire
"malo™; es decir, si el aire expide un olor fétido nos damos cuenta que es un aire cargado de
energias negativas y si nos descuidamos, nos puede afectar la salud, sobre todo a los nifios

que son indefensos y mas vulnerables. Para proteger a los nifios de las energias negativas

(Tachi yuku, tachi yu'u y#vf) se recurre a las practicas que solo las personas de profundos

conocimientos proporcionan alguna proteccion mediante amuletos o bien intervienen para

sanar de los efectos de esa energia negativa que se apoderan de ese organismo.

Una anécdota que vale la pena insertar en este texto es lo referente a un hecho insélito
ocurrido hace alrededor de una década, en el lugar donde resido actualmente (Colonia

Insurgentes, Xoxocotlan, Oaxaca):

En una mariana de invierno, mientras me encontraba realizando labores de limpieza en
el patio de mi casa, el perrito que teniamos por esas fechas comenzo a aullar de manera
lastimera como si algun otro animal mas grande de su misma especie lo estuviera
agrediendo, pero lo insolito es que no habia ningun otro animal en el sitio donde se
encontraba el perrito. Después de un buen rato de lucha entre mi perrito y el
“fantasma”, el pobre animal se quedo tirado en el mismo lugar donde sostuvo su lucha.
A la hora de lo ocurrido, acudi a levantarlo para que comiera, si embargo no podia
sostenerse, estaba tembloroso y sin fuerzas para sostenerse solo. Entonces, recordé que
mi difunta abuela nos decia a sus nietos que donde moramos las personas suelen haber
energias positivas y energias negativas, y la victima no solo puede ser un humano, sino
también los animales y las plantas. Ni tardo ni perezoso, sali hacia la calle para cortar
algunas ramas del darbol que conocemos como pirul y con ellas frotar el cuerpo del
animalito (como especie de una limpia). La sorpresa mas grande que me llevé es que el
animal, después de la limpia, al cabo de unos quince minutos se levanto sano y salvo.

¢Qué ocurrid aqui?, ;,cémo explicar este hecho? Hay que recurrir esa “otra forma” de explicar

que en ocasiones no es muy clara, ni logica: fueron las energias negativas las que se

57



apoderaron del animalito y una forma de liberarlo de ese malestar es a traves de una limpia

con ciertas ramas de plantas que cuentan con propiedades curativas.®

El crecimiento de cualquier nifio o nifla debe estar condicionado por los profundos
conocimientos que aprenden a temprana edad de sus padres; si €stos aun no cuentan con
dichos conocimientos, entonces intervienen sus mayores (padres, tios, abuelos) quienes
estaran atentos para propiciar nuevos aprendizajes sobre el cuidado de ellos y a sus
descendientes. A ello obedece que no es tan frecuente observar que personas con estos
conocimientos acudan a solicitar atencion médica en los centros de salud o clinicas, debido a
que en el hogar se aprende a protegernos de tachi yuku 0 "aire malo™ que llega de fuera y que
es provocado por alguien que posee mala voluntad. Dichos saberes sirven para ofrecer una

sana proteccion individual y colectiva de la familia, e inclusive a nivel de comunidad.®®

Una buena proteccion implica estar en armonia no solamente con todos los seres humanos,
sino basicamente con la naturaleza, entonces es necesario evitar que se provoque el
desequilibrio con el entorno, sobre todo con los sitios especiales o altamente sacralizados®
como son los manantiales, cerros, cuevas, agua, arboles, milpa, animales y alimentos como el
maiz, semilla de calabaza, frijol y verduras. Es necesario aprender a buscar como equilibrar la
situacion; si alguien por equivocacion o por desconocimiento violenta esta relacion; lo
recomendable es devolver esa armonia con el apoyo de las personas de conocimiento.

Darnos cuenta de lo complejo que es establecer relaciones con otros “seres vivos” que son los
sitios delicados, implica desbloguearnos de la influencia de otras culturas y que ha sido
internalizada como algo "verdadero™ frente a las diferencias culturales que proceden de

%2 En diferentes grados, las personas de conocimiento y también las que no tienen este don, saben las
propiedades curativas de muchas plantas que crecen alredor de la vivienda, en el camino o simplemente en los
cultivos. No pocos nifios que crecen en ese ambiente inician desde chicos este aprendizaje al lado de la
abuela, del abuelo, de los tios u otras personas de mayor edad.

63 Cuando las personas que desempefian algtn cargo comunitario valoran adn la relacién hombre-naturaleza,
recurren la proteccion propiciada por las personas de conocimiento. En ocasiones, estas mismas personas son
consultadas quienes predicen el futuro y el desempefio de dichas autoridades durante su gestion. En algunas
regiones de Oaxaca, las nuevas autoridades, antes de tomar posesién como tales, hay un ritual para propiciar
la purificacion del cuerpo y espiritu que consiste en concentrarse unos 10 o 15 dias en un lugar apartado,
tiempo en el cual esti prohibido regresar a sus respectivas viviendas a ver a sus mujeres. Es el caso de
Cacalotepec, Mixes (comunicacion personal del linguista ayuuk Marcelino Dominguez Dominguez).

% En los extensos estudios de Alicia Barabas sefiala que determinados sitios son sagrados donde los nativos
acuden con mucha fe a solicitar el cumplimiento de sus deseos (Barabas, 2006).

58



culturas milenarias. Este acto no es de ninguna forma un acto idilico que los “otros”, los que
no conocen la cultura originaria suelen etiquetar,®® sino otra légica para explicar estos otros
estilos de vida.

Aviso, por otra parte, que para poder sintetizar el estilo tradicional de vivir y pensar, la imagen
que eshozo a continuacion es necesariamente abstraida y hasta cierto punto idealizada. Huelga
decir que la realidad mixteca actual es multiple, dindmica, y hasta contradictoria.

El momento de mucha trascendencia para quienes mantienen una relacién estrecha con la
naturaleza y la cosmovision, es la formacién de la vida en pareja que en otras culturas se
conoce como matrimonio. Entre los mixtecos y de otros pueblos mesoamericanos a partir de la
presencia de la iglesia catdlica, el matrimonio se instituye entre los pueblos nativos y puede
ser definido en los siguientes términos Kottak (1997):%

El matrimonio es una relacion socialmente aprobada entre un varon socialmente
reconocido (el marido) y una mujer socialmente reconocida (la esposa) de modo que los
hijos nacidos de la esposa sean aceptados como la descendencia de ambos, marido y
esposa. El marido puede ser el genitor real (padre biologico) de los hijos o solo el pater
(padre reconocido socialmente).

Y en ese sentido constituye un momento relevante por ser una etapa de la vida que marca
profundos cambios, no solamente de quienes contraen el compromiso, sino su entorno social:
la nueva pareja y sus nuevas relaciones familiares.

Durante la Gltima década, la formacion de la pareja en muchas comunidades del Nuu Savi esta
marcada por influencias contradictorias. Por un lado, estan quienes han tenido poco contacto
con el exterior y son quienes mantienen y reproducen las mismas formas de organizar la
ceremonia en la formacion de parejas, aunque representa un reto y un desafio. Por el otro,
estan quienes han abandonado sus tradiciones y por ello se ven obligados a introducir otras
formas de organizar la misma ceremonia. Tratar de ver este fendmeno e interpretarlo,

constituye un reto y un conflicto porque reconocer la historia, la lengua, la religion y las demas

% Sobre los distintos conocimientos no legitimados por la educacion escolarizada que poseen quienes no son
0 no se sienten pertenecer a las culturas originarias, con mucha frecuencia son descalificados. Por ello, a
quienes impulsan para cambiar el estatus de los conocimientos y elevarlas a la categoria equiparable a la
cultura dominante, suelen etiquetarlos de “idilicos” y “esencialistas”.

% El concepto de “matrimonio” frecuentemente citado es lo que procede de Notes and Queries in
Antropology citado por Corand Phillip Kottak (pp. 154-155).

59



expresiones culturales desde la condicion de tee 7iuu davi (hombre del pueblo de la lluvia)
existen serias limitaciones, algunas salvables y otras insalvables, ademéas del bloqueo
intelectual generado a partir de la colonizacién espafiola. Cuando se plantea ir hacia el
autorreconocimiento y el reencuentro con uno mismo representa un reto, ademas de que exige

sistematizar esos conocimientos derivados de la oralidad en nuestras comunidades.

A continuacion trato de esbozar los aspectos sobresalientes de la tradicion cultural, que
construye las personas sociales de hombres y mujeres. No es mi objetivo hacer aqui un analisis
critico de este patron tradicional, sino solamente sintetizarlo de acuerdo con su légica interna,
de modo que, repito, esta descripcion en parte es una reconstruccion generalizada e idealizada.
Obviamente la realidad vivida era y es distinta (a menudo lo contrario) de lo ideal. En primer
lugar la cultura tradicional ha incorporado muchos elementos y actitudes de la dominacion
colonial, que vinieron a reforzar las desigualdades ya presentes en la época precolonial.
Luego, la explotacion neocolonial ha contribuido a un ambiente de miseria, que suele venir
combinado con machismo, alcoholismo y discriminacion, asi como con la falta de cuidado
médico, de trabajo digno, de oportunidades educativas, etc. Todos, pero especialmente las
mujeres, los nifios y nifias, asi como los ancianos Yy las ancianas, han sufrido y siguen
sufriento las consecuencias amargas de esta situacion. Reconquistar la dignidad como pueblo

significara también superar esas injusticias internas de nuestra propia sociedad indigena.

1. Nu ndaa dicha y#vf Nuevos retofios®

Cuando nos referimos la vida del pueblo de la lluvia que es ye’e y## Nuu Davi que

significa en castellano “base de la gente del pueblo de la lluvia”, nos acercamos a ese
mundo humanizado que tiene “una base” a través de la cual se sostiene todo. Sostenido asi
este mundo mixteco no sélo es expresion para referirnos a algo concreto de lo que
observamos cotidianamente, sino es todo el universo que incluye desde cosas grandes hasta

las cosas pequefias y diminutas que se mueven en el universo.

% Tata significa “semilla” y y## “gente” (hombre o mujer). El término “dicha” que se refiere al retofio de los
arboles se asocia con los descendientes de la familia humana. En sentido filoséfico se refiere a la familia que
tiene varios retofios y que ha sido afortunada de no estar condenada a vivir en la soledad.

60



Abordar temas que tienen que ver con la vida humana, no se da de manera aislada, es tocar
distintas vidas que compone el universo porque finalmente todo tiene vida; tienen vida
todas las plantas, inclusive se cree que adquieren “vida” los instrumentos de trabajo o las
cosas que le son dtiles al humano: coa, machete, hacha, barreta, computadoras, vehiculos,
grabadoras, libros de lectura, libros de consulta.®® Como ejemplo de lo que se explica
recurro al siguiente testimonio ocurrido hace mas de un lustro (1999):

En cierta ocasion, Alberto, el hijo de Fructuoso, una criatura de escasos 18 meses, se
encontraba grave de la tos, gripe y fiebre; sus padres que son maestros bilingiies de
habla mixteca y chatina, estaban desesperados porque por mds que insistian en
curarlo con el médico alopata no se obtenia ningun resultado, a pesar de que los
sintomas eran de gripe, tos y fiebre. Los abuelos paternos del nifio sugirieron que
acudieran con Don Apolinar Vasquez (q.e.p.d.), uno de los médicos tradicionales de
mayor prestigio en la comunidad; estando el nifio con este médico nativo, lo unico
que hizo fue tomar su libro de consulta ya todo desgastado por el tiempo, que
durante mas de 50 anos lo habia utilizado, y con él froto todo el cuerpo del niiio (de
pies a cabeza). Con ese solo hecho, como por arte de magia, el nifio dejo de estar
enfermo, se sintio mas tranquilo casi de inmediato.

Uno de los impactos del proceso de colonizacion iniciado hace mas de cinco siglos cuando
Ilegaron a la Mixteca los primeros espafioles y con los gobiernos posteriores independientes
y revolucionarios, épocas en que se pretendié cambiar los estilos de vida de los nativos del
Nuu Savi, hoy observamos un proceso sumamente contradictorio y ambiguo; por un lado se
mantienen rasgos culturales que aungue no son de origen precolonial, son distintos de los
que llegaron de fuera y por el otro, la penetracion de las expresiones culturales de fuera
como resultado del contacto con otras sociedades, el mundo original se va transformando
de manera vertiginosa. Culturalmente se concibe de otra forma la realidad no compartida
con quienes muy temprano adoptaron otras formas de pensar: unos luchamos por reconocer

y valorar estilos de vida diversa que la mayoria ha adoptado de la cultura occidental.

No es el espacio adecuado ni recomendable para explicar la vida sexual en nuestras
comunidades mixtecas, porque es un tema que tiene mucha relacion con lo mas intimo y lo
intimo no se platica en publico, ni se socializa. Si alguien aborda el tema de la sexualidad

es solo para sancionar la conducta prohibida y también sirve como broma Gnicamente entre

%8 Esto ocurri6 en la primavera del 2003 en la comunidad de San Antonio Huitepec, Zaachila, Oaxaca.

61



hombres.® Una explicacién sobre la vida sexual bajo el esquema de la concepcién
occidental es referida al momento en que los jovenes estdn aptos sexualmente para la
reproduccion que inicia con la adolescencia a partir de los 12 afios, aunque no sean aptos
para enfrentar la vida. En cambio, para otras culturas como en el Nuu Savi, la vida sexual
representa el momento en que tanto la mujer como el hombre estdn maduros no sélo a nivel
fisico sino en los aprendizajes para enfrentar la vida. Cuando existen signos de inmadurez
en el manejo del hogar para el caso de la mujer y en los quehaceres del campo para el caso
del varon, los progenitores son quienes asumen esa responsabilidad y en el mejor de los
casos, acompafan en este proceso de maduracion. Entonces, una cosa es poseer la madurez
necesaria para enfrentar la vida y otra es, aunque fisicamente esté apto, tener suficiente

fuerza intelectual y moral para entender el mundo.

Un nombre genérico que alude la necesaria reproduccion biolégica de cualquier ser vivo en

este mundo es “fata y##’ (semilla de la gente) para el caso de los humanos y significa la

semilla que hara germinar nuevas plantas, nuevos seres, nuevas generaciones. La vida del
ser humano estd comparada con la del maiz, frijol, chile y otros granos que permiten la
continuidad de la vida humana en todo el espacio, de ahi la relevancia de esta relacién
hombre-naturaleza. Al seleccionar el maiz, el frijol, el chile, la calabaza y otros granos
como semilla existen aun ceremonias y que solamente las personas de mayor edad o
personas de conocimiento participan para tal actividad, entonces, si se trata de vidas
humanas reviste de mas relevancia; es mas serio el asunto. A todo esto obedece que para
poder formar una nueva pareja, los adultos intervienen para disponer qué requisitos deben
cubrir las nuevas parejas. Se discuten los criterios entre los adultos sobre la vida que habran

de formalizar y que garantice la armonia durante el tiempo que dure la vida en pareja.

Una opinion generalizada de los adultos de algunas comunidades del Nuu Savi: Huitepec,
Pefioles, Yucuafie, Nuyod, Yucuititi, Jicayan, Ocoapa y Metlaténoc, por ejemplo, es que los
integrantes de la pareja deben estar preparados para acompafarse toda la vida y que sélo la

muerte los pueda separar, porque para eso se eligen ceremoniosamente con quién compartir

% Solemos escuchar opiniones que las mujeres son més abiertas para bromas pesadas entre ellas. Sin
embargo, en presencia del hombre, guardan seriedad al respecto.

62



su vida (ndenaa nde kuuen)™. Lo contrario provoca una disolucién de la pareja que nadie
estd dispuesto a aceptar. Luego entonces, no ha sido habitual disolver la vida en pareja en

nuestras comunidades; "*

los familiares condenan este tipo de hechos y todo mundo
reprueba estas relaciones. Si tiene lugar la disolucion de la pareja se atribuye al contacto
gue se tiene con el mundo exterior; es una clara influencia de la “vida moderna”. Es
necesario sefialar que no todo lo que se ofrece en la vida moderna es compatible con los
conocimientos de nuestras comunidades, sobre todo en lo que se refiere a los procesos para

Ilegar a formar nuevas parejas.

El preocuparse por la formacidn de nuevas parejas, aunque no se toque el tema de manera
directa, el fin que se busca es la continuidad de la familia y por supuesto del “apellido
paterno”, consecuentemente esto tiene relacion con el sitio donde estd ubicada la vivienda
que es el solar familiar’® y como tal, es un espacio geografico considerado delicado, porque
todo acuerdo y todo acontecimiento que tiene lugar en ese sitio es sumamente serio, por
tanto es bendito y todo lo que adquiere la categoria de bendito o delicado no debe
disolverse, no debe desintegrarse. Culturalmente estd sancionado no cumplir la palabra

empefiada.”

Cuando se refiere a la vida sexual en nuestras comunidades mixtecas es sumamente serio y
cuando ello ocurre alude basicamente a la madurez y la formacién del caracter de las
personas, la educacidn, el contacto con otras sociedades, otras culturas, el catolicismo, entre
otros factores. No es lo mismo sefialar como se comportan los que viven en las zonas

calidas que de los que residen en zonas frias. En las zonas calidas, los jovenes tienden a

" Los estudios que existen sobre las culturas de los pueblos mesoamericanos sefialan que los nuevos
matrimonios viven muchas veces en el hogar paterno de una arte de la pareja mientras se preparan para
construir una vivienda propia. Durante este proceso, es comdn observar que en una sola vivienda comparten
hasta cuatro generaciones: bisabuelos, abuelos, padres e hijos

™ Antes de la penetracion de otros estilos de vida en nuestras comunidades, la vida en pareja era més estable,
ahora tiende a desequilibrar esta vida en pareja.

"2 La mayoria de los estudios antropoldgicos sefiala que es un fenémeno patrilocal o residencial referido al
hecho de que la nueva pareja pasa los primeros afios viviendo en el hogar del varén y no viceversa.

" La oralidad ha sido la base de nuestra comunicacion cotidiana, costumbre fuertemente arraigada en nuestras
sociedades orales y que hoy lamentamos su paulatina extincion. Los acuerdos orales inclusive, llegaron a
tener mas valor que un documeno escrito y, cuando alguien faltaba a su palabra, era porque desde temprano se
habia integrado a los estilos de vida modernos.

63



desarrollarse muy pronto y por lo tanto su organismo exige que a temprana edad sufran

modificacion de sus temperamentos, pero su madurez fisica llega prematuramente.

Tradicionalmente solia ser que cuando los nifios ain no han sufrido cambios en los érganos
sexuales, todos andan con mucha libertad. Sin pena exhibian sus 6rganos genitales, no
porque les gustaba andar de esta manera, sino porque no tenian con qué cubrirse por la
extrema pobreza. A ello obedece que tenian la absoluta libertad de andar sin taparse el

cuerpo, sea hombre o mujer. Hasta cuando ya estaban grandes se preocupaban por cubrirse.

En la lengua mixteca se le asignan distintos nombres a los érganos genitales y todo depende

de la edad: kuisi, para nifias y t#daa para nifios; los adultos le asignan a sus 6rganos: toko,

t#yf, nd#v¥, yutnu, seyu, diiu, nuu tnenu, etc. Esto depende de la intencion con qué se

expresa porque al parecer, todo es broma. Al espermatozoide y al 6vulo, se le asigna

indistintamente zaza que literalmente significa “semilla”.

Independientemente del caracter econémico, en las familias extensas se acostumbraba vivir
en la misma habitacion hasta tres o cuatro generaciones: los abuelos, los padres, los hijos y
los nietos. La pregunta que cualquier persona haria es ¢en qué momento las parejas tienen

un espacio de intimidad para sus relaciones sexuales?

En las generaciones adultas esta presente todavia el tabu respecto al sexo, debido a muchas
cosas; la iglesia catélica tiene una influencia decisiva porque no pocas veces se considera al
sexo como una funcion meramente reproductiva, a ello obedece que todavia se conciba que
si una pareja llega a tener méas de diez hijos durante el tiempo fértil, es obra de Dios; pero
también es frecuente observar que mientras mas hijos o hijas se tengan eleva el nivel de
prestigio de las personas, y también se les dota de mano de obra para trabajar en el campo o
en la cocina. Entonces, las relaciones sexuales son consideradas como un asunto de
reproduccion al margen del derecho al placer que hoy esta en boga; tener sexo sélo por

placer es desperdiciar las energfas y es desperdicio del sentido humano de vivir.”

" Se concibe todavia que poseer varias mujeres sin procrear hijos es una vida indtil. La semilla (tata) ha sido
desperdiciada. Consecuentemente el uso de anticonceptivos es sancionado.

64



En la vida sexual de los jovenes que no han tenido contacto con el mundo exterior existen
muchas contradicciones, por un lado al sexo se concibe como algo natural, sin embargo,
esta prohibido mencionar este asunto en la familia o entre una generacion y otra, pues se le
considera como tabd. Quienes conocemos y somos miembros de estos pueblos originarios,
tenemos otras formas de concebir este fendmeno y nos fijamos en qué estd permitido
mencionar y qué no. Si se trata de propiciar alguna diversion entre quienes intervienen en la
platica que por lo general son varones, entonces se convierten como temas recurrentes
sobre temas de la sexualidad, sin embargo, cuando se trata de un asunto serio donde
intervienen las mujeres, el lenguaje se convierte en un lenguaje respetuoso, lleno de
referencias a la moralidad y sentimientos filosoficos.

Toda platica referida a los 6rganos genitales o las relaciones sexuales, las formas de como
debemos protegernos ante las enfermedades como producto de la “modernidad”, no se
abordan debido a dos aspectos fundamentales: por un lado el desconocimiento de las
personas adultas de como explicarles a los jovenes sobre el cuidado que deben tener, y por
el otro, son otras formas de explicar el mismo fendmeno y que por el hecho mismo de vivir

en la modernidad, existen muchas ideas que llegan de fuera.

Segun los estudios que conocemos (Gutierre Tibdn (1981), Véronique Flanet (1977)) y la
version de los propios habitantes de la region Mixteca de la costa, los hombres y las
mujeres se sentian méas libres con sus formas de vestir; las mujeres andaban sin cubrir su
dorso y cuando se iban a bafiar en el arroyo o en el rio, todo mundo se desnudaba (hombres
y mujeres); no existian cuidados de cubrirse ante la mirada de los demas. Sin embargo,
cuando se creo el Centro Coordinador Indigenista (INI) en la region de la costa (Santiago
Jamiltepec) en la década de los afios cincuenta, los primeros funcionarios comenzaron a
prohibir las formas tradicionales de vestir, sobre todo de las mujeres que andaban con su

dorso descubierto y para ello se les doté de pedazos de tela para cubrirse los senos.” Adn

7 Josefa Gonzalez Ventura reporta en su texto “Vida Cotidiana en San Pedro Jicayan” (1996) que antes de la
instalacion de las oficinas del Centro Coordinador en Santiago Jamiltepec y la aplicacion de sus proyectos de
desarrollo de los pueblos indigenas, todas las comunidades de la costa, sobre todo las mujeres, andaban sin
pena con los pechos descubiertos. Con las acciones del INI se les capacitd a las mujeres las técnicas de
costura y tela con la cual podrian cubrir sus senos. Aqui comienza a infundir que es incorrecto andar con los
dorsos desnudos.

65



existen algunas comunidades mixtecas, sobre todo, aquellas alejadas de los medios de
comunicacion como Santiago Ixtayutla y San Pedro Jicayan, donde reflejan estas formas
libres de andar; solamente cuando las mujeres tienen necesidad de acudir a algun lugar
publico: escuela, iglesia, dia de plaza, fiestas y otros, entonces suelen cubrirse con lo que
tienen y cuando regresan a sus viviendas, dejan a un lado los pedazos de tela que les

estorban y nuevamente andan con mucha naturalidad, realizando sus trabajos cotidianos. "

Hoy todo ha cambiado, no pocas personas afioran las formas anteriores de vivir, sobre todo
las personas de mayor edad. Sienten que se les ha quitado la libertad de vivir, convivir,
decidir, pensar y se debe a varios factores: el contacto con personas de otras comunidades
(los mestizos), los mercados regionales, los medios de comunicacion, la escuela, la iglesia y
finalmente, la migracion. Los datos que nos reporta Carmen Cordero de Durand (1992:
124-125) sobre la concepcion del matrimonio entre los mixtecos de Santa Maria Zacatepec,

Putla, Oaxaca (que se consideran tacuates) nos ilustra esta contradiccion:

... Los viejos y los tradicionalistas no estan de acuerdo con esta transformacion y
textualmente dicen: ‘Para nosotros los viejos es un gran cambio, nunca se ha
llamado a este rito ‘Bendicion’ sino ‘Los consejos’; si, les damos nuestra bendicion
porque les deseamos lo mejor y que no tengan muchas dificultades durante su vida de
casados, en el momento que va a empezar la ceremonia; pero no hacemos el gesto de
bendecirlos, solo los padres abrazan a sus hijos, esa es nuestra bendicion y después
se dan los consejos. Pero esta palabra la introdujeron los mestizos, porque asi es su
costumbre, no es la nuestra....

A los hombres que gustan tener varias mujeres y no logran procrear hijos, se considera que
han desperdiciado demasiado tiempo. También aquellos que no quieren tener hijos o
alguien que es esteril, se considera que han perdido tiempo y que han desperdiciado su tata,
su "semilla", considerado como parte del ser humano que se desperdicia, que va al vacio. Y
en ese sentido, su vida en el mundo ha sido inutil; no existe ninguna razén para continuar

viviendo.””

"® Observacién directa en la comunidad de La Humedad, Ixtayutla, Oaxaca en la primavera de 1993 y San
Pedro Jicayan también en la primavera de 1989.

" Culturalmente se concibe que en el mundo debe haber un motivo para luchar por la vida: Los hijos. Si
durante la vida en pareja, por algin motivo no se logrd procrear hijos, la vida por la faz de la tierra es inttil y
un rotundo desperdicio de tiempo.

66



Vivir en pareja significa juntarse de manera formal con alguien y es solamente para
procrear hijos. Las formas de cdémo se educa sexualmente a los hijos en algunas
comunidades del Nuu Savi son impredecibles. Ha sido y sigue siendo un tabu. En las
reuniones familiares casi no se mencionan sobre las relaciones sexuales. S6lo se llega a
aconsejar como se debe comportar, pero no se educa. Si alguien es sorprendido cortejar
alguna muchacha como el caso de los jovenes, hay una reaccién casi violenta de los
padres, considerando que sus hijos estdn grandes para pensar en una mujer con la que
puedan vivir en pareja, pero ¢sabe trabajar? Si estd preparado para ello hay que preocuparse
para conseguir su pareja. Esto se asocia con el aprendizaje de alguna actividad agricola que
es fundamental, de lo contrario existe alguna sancion el no querer hacer nada ;Qué

aprende? La capacidad de aprender trabajar para la vida.”

Por experiencia sabemos que los aprendizajes inician desde cuando el bebé va pegado en las
espaldas de la madre o colgado en el pecho, mientras ella realiza las actividades de su sexo,
comienza su prolongado aprendizaje. Cuando sus padres acuden a colaborar en el hogar de sus
familiares cercanos, el pequefio aprende a temprana edad a identificar a sus familiares
cercanos Yy tiempo mas tarde llega a fortalecer sus relaciones familiares y comunitarias. A ello
obedece que el momento cuspide de la vida del ser humano, sea mujer u hombre, es participar
como protagonistas en viko tma’an nda’a que significa de manera literal, fiesta de juntar

manos.

En algunos casos y esto depende del contexto geografico, si es zona fria se aprecia que el
crecimiento es lento de los jovenes por lo que pueden "esperar" un poco mas para contar
con una pareja; en cambio, si se trata de zonas célidas, hay que preocuparse temprano
porgue aun siendo nifios ya entran en esa etapa peligrosa que se considera que ya les urge

vivir en pareja.

78 Juan Julian Caballero reporta en su texto “Educacién y Cultura: Formacion comunitaria en Tlazoyaltepec y
Huitepec, Oaxaca” (2002: 107-111), todo lo que aprenden las nifias y los nifios al lado de sus padres, de sus
abuelos y de sus tios a muy temprana edad. Los aprendizajes de nuevos conocimientos y nuevos
comportamientos les posibilitara adquirir responsabilidades en la vida futura respecto a sus relaciones
familiares y de su comunidad, atn cuando tienda a emigrar.

67



La influencia de muchos factores enddgenos y exogenos es determinante para que la edad
“propicia” para la formacion de la pareja sea diversa; en algunas comunidades del Nuu
Savi, sobre todo las ubicadas en las zonas frias (7iuu viji) se casan més tarde entre los 16 y
18 afios 0 mas grandes. En zonas calidas, la edad para formar parejas ocurre mas temprano
0 bien y en algunos casos los jovenes tienen relaciones sexuales a escondidas de sus padres,

conductas que con frecuencia son sancionadas.

Con la influencia de la modernidad, cada vez mas se forman parejas a una edad mas
avanzada, entre los 20 y 30 afos, incluso mas tarde. De ahi que sea dificil establecer una
edad promedio para la formacion de la vida en pareja. Todo depende de la educacion
familiar y las responsabilidades adquiridas durante el proceso formativo.

En ninguna comunidad del Nuu Savi se practica alguna ceremonia que tenga que ver con
las etapas del desarrollo de los seres humanos como los reportados por Van Gennep
(1909)"° hace mas de un siglo; sélo es atribuible el nivel de madurez de los jovenes cuando
saben realizar cualquier actividad remunerada o no, que mas tarde posibilitara que sean
independientes de sus progenitores. Donde es posible comparar con el estudio clésico de
Van Gennep, es cuando se organizan ceremonias de casamiento y la ceremonia del

temascal, como un acto curativo.

2. Nudu'un da'a yivid#'+ El embarazo®

La nocion de embarazo no es homogénea ni exclusiva de una cultura, es de toda la
humanidad y de todas las épocas. Durante la época precolonial se asociaba el embarazo con
obras de la divinidad.®* Hoy vemos que estos ritos de peticién no sélo para tener hijos, sino

®Van Gennep (1909) cuando estudi6 los distintos ritos que existen durante el desarrollo humano transita
entre un periodo a otro y establece como categorias los ritos: ritos animistas, ritos dinamistas, ritos simpaticos
frente a los ritos de contagio, ritos positivos frente a los ritos negativos, ritos directos frente a los ritos
indirectos.

8 Una forma de referiros al “embarazo” se expresa literalmente 7iu'un = tiene, dentro de algo o alguien,

posee Y, da'a = cria, retofio, y#v#significa gente y d#'#se refiere al ser femenino (mujer).
81 “Entre los mayas de Yucatan vemos como se pide a las diosas que les den hijos: ‘son gente que desea
muchos hijos; la que carece de ellos los pedia a sus idolos con dones y oraciones...” “(Landa 1978: 58).

68



bienes materiales, contintdan y se dirigen a los sitios delicados o algun centro catélico. Esto
ocurre actualmente en los santuarios catélicos de mayor importancia en la Mixteca: Santa
Catarina Yosonotu, Santiago Nundichi, San Juan Tamazola, entre otros. En otras regiones
existen otros santuarios: Juquila, Etla, Tlanichico, ciudad de Oaxaca y otros lugares. Las
ceremonias se realizan tanto delante de las imagenes cat6licas como fuera de la iglesia 'y es
para realizar peticiones como acto de fé. También es frecuente observar la realizacion de
ritos de peticion en los lugares considerados delicados: cuevas, cerros, manantiales y otros
donde se supone moran los dioses de la naturaleza que en lengua mixteca es 7iu ‘un. La Dra.
Barabas (ibidem: 184) sefiala que en estos lugares “sagrados” los hombres de conocimiento
interactlan con las entidades territoriales que son los 7iuun al que se considera poseedor
del poder para controlar ese sitio especifico. Dependiendo del lugar, los duefios del lugar

son santos catdlicos o virgenes aparecidas.

Con frecuencia se atribuye a obras de la divinidad si una familia no puede concebir hijos,
algo anda mal: No fue un deseo mutuo vivir en pareja, algan familiar interfiere; alguien
desea gque no tenga familia la nueva pareja. Si llegase a ocurrir el lamentable hecho de no
tener hijos, de comdn acuerdo con todos los miembros de la familia de ambos cényuges se
acude a algun sitio bendito donde mora la divinidad para pedir que conceda buena salud y
bienestar; para lo cual se organizan ceremonias con el apoyo de algun hombre de
conocimiento. Las ceremonias suelen ser complejas porque hay que tomar en cuenta qué
dia es propicio para solicitar ese deseo y suelen ser los dias lunes, martes, jueves y sébado,
los dias que no son recomendables para realizar peticiones son domingo, miércoles y
viernes. Quien desea retirar las energias negativas que provocan disgustos hay que acudir
con el sacerdote mixteco en algun cerro mas alto del territorio donde moran los dioses

antiguos, una cueva, manantial o algin cruce de caminos.

En el centro de México, entre los mexicas, la mujer embarazada tenia ciertos cuidados
como no consumir ciertos alimentos, procurar no sufrir espantos, no abusar del acto carnal,
etc. (Matos Moctezuma, 2003: 17). En algunas comunidades de la Mixteca aun hoy se
recomienda a la futura mama no consumir alimentos demasiado frios, no consumir miel de

abeja, tener cuidados de no observar eclipses de luna o de sol, no salir de noche hacia el

69



patio 0 andar en el camino® porque el bebé puede sufrir algin dafio o no nacera
“completo” y a tiempo, como son los deseos de los familiares: nacera fuera de tiempo
porgue su madre consumid miel de abeja, con labio leporino por la influencia de la luna y

del sol u otros hechos prohibidos.

Logicamente el embarazo constituye una etapa muy compleja y delicada. En algunas
comunidades del Nuu Savi, después de un determinado tiempo de vivir en pareja y si la
mujer ofrece sefiales de su embarazo, ello significa que el varon ya es capaz de demostrar
su “hombria” ante los deméas. También constituye un orgullo para la familia. Se asocia la
idea que tanto el hombre como la mujer “pueden” o tienen posibilidades de “engendrar”
hijos. Es decir, ya son aptos para reproducirse bioldgica y socialmente. Contar con estas
posibilidades es signo de madurez bioldgica y cultural. Para darnos cuenta si la mujer esta
embarazada basta con mirar los cambios de color o0 manchas que se forman en el rostro de
ella y ello indica si el nuevo sera nifio o nifia. En ocasiones, se aprende desde nifio al lado
de los abuelos y tios cudndo una mujer esta embarazada y de qué sexo puede ser el
producto de ese embarazo.

En muchas comunidades mixtecas todavia es frecuente encontrar a familias que tienen poco
contacto con el mundo exterior; entonces, son los que buscan a una persona de
conocimiento que se encargue de cuidar a la embarazada, independientemente de su
asistencia a la clinica de salud. Los conocimientos de una partera son necesarios para

asegurar el desarrollo del feto y que los padres se enteren de dicho desarrollo.

También depende de las condiciones econémicas de la pareja y de las relaciones familiares
establecidas desde la fiesta de la union de la pareja (viko tna’an nda’an), tanto los padres
del varon como los padres de la muchacha son los encargados de velar por el futuro
miembro de la familia que va nacer. Depende de la armonia familiar de esta nueva pareja,
el ambiente en que se desarrolla el nuevo ser también es de armonia. Todo mundo estara
cerca y todos estaran prodigandole a la futura mama las mas especiales atenciones, y no es
para menos. Cuando se enteran que ella estda embarazada, no la dejaran realizar las

actividades pesadas como transportar cantaros de agua, cubetas de agua, tercio de lefia, de

8 Recomendaciones que frecuentemente ofrecen las suegras, las abuelas, la madre o alguna partera a la futura

70



maiz, de frijol, en fin, esta prohibido que ella levante cosas pesadas.®® De la misma forma
el marido tiene que comportarse de manera correcta, no provocar que la futura mama tenga

disgustos y corajes para evitar que el feto resienta el desequilibrio emocional de la madre.

Durante el tiempo que dura el embarazo, la futura mama recibe un cuidado especial en sus
alimentos. Ella es la primera en saber qué es lo que debe comer. Los alimentos tienen que
estar equilibrados: alimentos calientes y alimentos frios; no nos referimos al estado fisico
de los alimentos, sino sus caracteristicas y lo que contiene.®* Antes de que nazca el bebé, la
futura madre debe poner mucha atencion qué alimentos debe ingerir y qué alimentos no
debe probar, para evitar que el bebé tarde mucho en nacer, sobre todo si a la mama se le
“antojen” algunas golosinas o alimentos como la miel de abeja, o bien, abstenerse de

consumir tal o cual alimento, sobre todo, las golosinas.

La futura mama debe saber como comportarse ante los fenémenos naturales. Generalmente
se piensa que en las afueras del hogar (caminos, montes) circulan aires con energias
negativas y positivas (fachi yuku) que puede dafiar no sélo a la mama que espera a su bebe,
sino al mismo feto. Un buen ejemplo de esto era lo que le ocurria a mi abuela Benita
Santiago Ramirez (g.e.p.d.) como un mal grave; no podia viajar a grandes distancias donde
tendria que atravesar el monte, lugar inhabitado, como por ejemplo cuando iba a la
comunidad de Loma de Miel (Yuku Ndudi) a visitar a su hija Nazario, a su yerno
Buenaventura y a sus nietos Saturnina, Claudio, Emiliana, Vidal y Nicéforo; solia llegar
gravemente enferma de “mal aire” al paraje donde vivia sus familiares. Los familiares y
otras amistades de la familia se reunian en ese momento para preparar una limpia especial

con la cual se evitaba el agotamiento de mi abuela.®® Desde chicos sabemos si se descuida

mama.

8 Ya en la época precolonial, Sahagtn reportaba que a las embarazadas se les prohibia transportar cargas
pesadas porque eso provocaria aborto (1999: 17).

% Se consideran alimentos frescos aguacate, nopales, chilacayota, sandia, lima, carne de puerco, carne de
guajolote, ejotes, hierbabuena, pepino, pifia, meldn, ciruela, chayote, papa y otros. Los alimentos calientes
son: naranja, manzana, mandarina, carne de res, carne de pollo, carne de chivo, zanahoria, manzanilla,
cilantro, etc.

8 Esta ceremonia es equiparable a lo que Van Gennep le llama “ritos de paso” en sentido inverso de
“incorporacion”. A partir de qué mecanismos reincorporar al afectado a la vida normal después de haber
sentido la agresion por las energias negativas.

71



de atender de inmediato estos males la gente muere y dificilmente se puede explicar bajo la

I6gica de la medicina occidental.

Al acercarse la fecha de nacimiento de la criatura, la proteccién hacia la futura mama es
mas intensa. La atencion que le prodiga la persona de conocimiento que incorrectamente se
le llama “partera” es mas frecuente; tiene que vigilar que la criatura esté en posicion
correcta en el vientre materno. A estas alturas, ya se intuye de qué sexo va a ser y
entonces,®® los familiares cercanos comienzan a prepararse para coser sus “ropitas”, sobre
todo la abuela; si es nifia un vestidito, si es vardn una camisita. Anteriormente era mas
emotivo el momento, ahora con la “modernizacion” ya no lo es. Se ha convertido como
algo natural la espera. Solamente si el bebé es esperado por familias que no han estado en
contacto con otros estilos de vida, todavia se puede apreciar la alegria por el nuevo ser que

se incorpora a la familia.

Las predicciones son fundamentales en la vida de toda la familia. Los suefios, si se sabe
interpretar adecuadamente, anuncia el futuro, o lo que le pueda ocurrir quien suefia o de sus
familiares cercanos.’” También tiene que ver aqui lo que suelen presagiar las aves u otros
animales del monte o aun domeésticos. Como ejemplo de estos hechos podemos citar a los
maullidos de gatos o los aullidos de perros y de coyotes cerca de la vivienda; entonces hay
que tener cuidado porque tarde o temprano puede ocurrir alguna desgracia en la familia, asi

como la muerte de algtn ser querido.®

3. Nu nkaku landa. El nacimiento

El bebé que es esperado en un ambiente familiar tradicional, el momento que llega es de

mucha alegria y armonia, casi es una fiesta. El nacimiento ocurre en el hogar con el apoyo

8 No se recurre a los estudios modernos (ultrasonido), bastaba con observar detenidamente el color del rostro,
el color de los ojos y los sintomas tanto de la futura mama como del papa y el tamafio del vientre para darse
cuenta de qué sexo sera el nuevo ser. En la mayoria de los casos se logra “atinar” el sexo con s6lo observar.

8 Al sofiar que se participa en una fiesta es signo de algtin problema en la familia; si alguien suefia que se le
cae la muela, debe prepararse para esperar una desagradable noticia sobre la muerte de uno de sus mayores.

8 Los coyotes, las zorras, el biho que son animales silvestres, sus aullidos o cantos se interpretan como
presagios de muerte de alguien donde ocurren su presencia; cualquier comportamiento raro de los animales

72



de la “partera”; ella es la encargada de asistir en todo momento durante el parto. También
se encuentra en este momento el recién estrenado papa quien en ocasiones interviene para
detener a la mama que se encuentra “sufriendo” en posicién de “cuclillas”, posicion
recomendada por la partera para que nazca pronto el bebé.®® Dependiendo de la hora en que
ocurre el nacimiento, se encuentran alrededor casi todos los familiares: sus respectivos
padres, sus abuelos, sus cufiados, sus sobrinos, etc., todos esperan el momento largamente
esperado. En algunas familias aun esta arraigada la idea de que “el hombre tiene mas valor
que las mujeres, y por ello se le da méas importancia este nacimiento que el de una nifia”.*°
Las razones que guian estas preferencias, son entre otras: la continuidad del apellido
paterno; la garantia de que el solar y el espacio, asi como las propiedades heredadas de los
padres, abuelos, bisabuelos y tatarabuelos continlen ocupados y protegidos por las futuras
generaciones del mismo apellido y por supuesto, la seguridad de que a los hijos varones les
asista la obligacion de vigilar y cuidar a sus progenitores, aunque a veces ocurre lo
contrario. Mientras tanto las mujeres, en raras ocasiones se quedan de solteras durante toda
su vida; es opinion generalizada de que ella voluntaria e involuntariamente se une a otra
familia, por lo cual tiene pocas posibilidades de regresar constantemente a su antiguo
hogar. Tradicionalmente su “destino” es ir a otra familia.”* En la préctica, sin embargo, se

producen también casos en que el hombre va a vivir con sus suegros.

Alrededor del nacimiento acontecen otras formas de comportamiento y para ello los
mayores, sobre todo de los abuelos del bebé aconsejan que al momento de nacer, cuando el

bebé comienza a moverse y emite los primeros llantos, se le debe acercar un lapiz y un

domésticos como el gato, el perro, el gallo y la gallina, se interpretan como anuncios que algo puede haber en
la propia casa.

8 Si la partera considera que se ha tardado més del tiempo calculado para el nacimiento, ella misma recurre a
otras estrategias para provocar que la madre expulse al bebé: toma de algin té, se coloca en la boca de la
paciente la punta del cabello de alguna mujer; lo que se busca es que la madre provoque mayor fuerza para
expulsar al nuevo ser.

% |_a influencia del machismo tradicional determina una diferenciacién en la forma de como se concibe la
llegada de un miembro de la familia en cuanto a su sexo. Si es una nifia la emocién se desborda si en la
familia hay muchos hombres y hace falta quien cuide y ordene la vida familiar, ademéas es la mujer la
encargada de velar por el futuro de sus padres cuando éstos estan en edad avanzada. Si el futuro miembro de
la familia es varon, se considera que el hombre representa la continuidad del apellido de la familia y
proteccion del hogar, aunque ello significa menor cuidado para los padres cuando estén mas grandes de edad.
*1 No significa de ninguna forma que los padres y de toda la familia, consciente e inconscientemente rechacen
la presencia femenina, significa que la mujer es la persona iddnea encargada de propagar que los seres

73



papel si desean que sea un buen escribano y estudioso; si los padres y los abuelos desean
que sea un buen campesino y un buen trabajador del campo, se le acercan algunos
instrumentos de trabajo como machete, hacha y azadén para que los toque.® Si es una nifia,
de la misma forma, si se desea que sea una estudiosa se le acercan un lapiz, un pedazo de
papel o libro; si se desea que sea una buena cocinera y trabajadora doméstica, se le acercan
manos de metate, un molcajete o un temolote para que los toque.

Existen otras ceremonias que tienen que ver con el cordon umbilical; se concibe
actualmente que si el cordén umbilical del vardn se coloca en la copa del arbol simboliza la
habilidad de treparse en las alturas sin ningin temor o viajar constantemente en la vida
adulta; en cambio el cordon umbilical de la mujer que es enterrado debajo del metate tiene
un significado inverso: es el don de ser hogarefia.”® A todo esto se atribuye la relacién
estrecha que se observa con la migracién de los ultimos tiempos. Quienes nacieron en el
marco de esta tradicion familiar suelen viajar constantemente, si el tiempo es apremiante
tienden a regresar a sus lugares de origen; los jovenes que nacieron en ambientes
contradictorios, suelen no seguir los pasos de sus ancestros, les sera mucho mas dificil
regresar al lugar donde nacieron y prefieren olvidar su lugar de nacimiento y hasta de sus
propios progenitores.

Con el nacimiento del bebé, si es el primer hijo y primer nieto, comienza a cambiar el rol
de todos: se estrenan como padres, se estrenan como tios y se estrenan como abuelos o bien
como primos. Los cuidados y el afecto de los mayores necesariamente van a variar; en

ocasiones los abuelos suelen prodigarle al nieto o a la nieta mas carifio que a sus hijos.**

humanos deben multiplicarse. A ello obedece que cuando mas adelante demuestren que pueden concebir un
hijo o0 una hija, todo mundo se sienta feliz.

%2Van Gennep le llama a esto ritos de paso de “agregacién”, porque se concibe que la criatura que nace para a
formar parte de un deseo, el de los mayores (Op. Cit.: 65).

% Interpretando el Cédice Borgia Eduardo Matos Moctezuma (2003: 19) sefiala que el cordén umbilical
simbolizaba una relacion estrecha con el lugar de origen y por supuesto con la familia. Ademas servia el
punto de partida para interpretar el destino y el caracter del recién nacido. Para una informacion amplia sobre
este tema y género de literatura pictorica antigua, véanse las obras de Anders y Jansen (1993, 1994); Anders,
Jansen y Reyes (1993), Anders, Jansen y Pérez Jiménez (1994), Anders, Jansen y Van der Loo (1994).

% Como experiencia familiar, cuando tuvimos la oportunidad de contar con la llegada del primer nieto, el
carifio y el afecto que se tenia al hijo menor se volc6 hacia el nieto. Cada travesura que se le observan al nieto
es motivo de emocion y de alegria, y cuando sus padres observan que es una conducta indebida, los abuelos
salen inmediatamente a defender a su hijo de la tercera generacion que no sea regafiado o agredido por sus
propios padres. Lo mismo pasé cuando nacid la nieta, todo lo que sentiamos por la Unica hija se trasladé hacia
la nieta. Es mas, al interior de la familia tienen otro nombre: al varén se le conoce carifiosamente como

T#nduu (lo que es redondo como juguete) y a la nifia J/ta yuyu (Flor de rocio como simbolo de pureza y
frescura). El tercer nieto que no tardod en llegar, carifiosamente se le nombra chik#£ nombre de un pajaro que

74



Influidos por la modernidad, muchos bebés ya no nacen en el ambiente familiar (que
idealmente se supone ser lleno de amor y de calor humano); se prefiere acudir a alguna
clinica médica por considerar que puede ofrecer mas seguridad y mayor atencién. En este
sitio, la futura mama se encuentra recluida sola, sin el apoyo de nadie, ni de los mas
cercanos familiares como el esposo o sus padres. En el momento de nacimiento sola se
encuentra en la cama con una posicién no sugerida por la “partera”, sino por la enfermera o
por el médico. No se le acercan al bebé los instrumentos de estudio o de trabajo cotidiano
como hubieran sido los deseos de los abuelos. En este ambiente frio llega el nuevo ser y no
pocos adultos reprueban ese ambiente y catalogan que el nuevo ser cuando crezca va a
tener un carécter frio, ausente del calor humano en sus caracteres. Esto indudablemente
repercutiréd en su vida de adulto; es decir, desde aqui marca la pauta que el nuevo ser se va a
desligar del ambiente paternal y familiar. Esta contradiccion se va generalizando por la
influencia del exterior. Esto es lo que se aprecia en casi todas las comunidades que han
perdido poco a poco sus estilos de vida. De este hecho se deriva la interpretacion que el
futuro que nos depara a todos es incierto y es considerado como el resultado de la

modernizacion.

4, Tnuu landa. El nifio y su tona

La formacion de “persona” en la cultura 7iuu savi tiene que ver con lo que sera en el futuro
0 su destino, sobre lo cual existen abundantes estudios. Jansen, en los datos sobre “nahual”
y “tono” recopilados en las comunidades mixtecas de Apoala, Tilantongo, Pefioles y
Chalcatongo menciona que el “tono” es el animal que se vuelve la gente (fianduu en
Huitepec), aquella parte del ser que se vuelve dicho animal y si se posee alguna mancha en
el cuerpo, es signo de que esa persona se vuelve animal (Jansen, 1982: 311-312;
compérense Anders y Jansen 1994, Anders, Jansen y Pérez Jiménez 1994).

Alicia Barabas (2006: 184) sefiala que el nahualismo es

defiende agresivamente a sus polluelos cuando otras aves se acercan a su nido, ademas de que con ese nombre

le puso mi abuela Benita a su biesnieto (padre de Chik#) hace mas de tres décadas. A la segunda nieta, la
hermana de Ita Yuyu, se le ha puesto carifiosamente /ta Viko que significa “Flor de la nube” y simboliza
también la pureza de la familia. La Gltima tiene se le ha puesto el nombre de Iya que significa “princesa”.

75



... la capacidad de transformacion que tienen los especialistas religiosos en sus tonas
o alter ego animales o fenomenos atmosféricos mediante la cual se comunican con lo
sagrado y adquieren los dones para curar o danar las tonas o las almas de la gente
comun.

Andrés Medina (2001: 100) define al nahualismo

“... como un sistema de control social en el que el referente clave es un concepto
de autoridad y poder basado en la posesion de un nahual o “espiritu familiar”.
Este asume la forma de animal o de fenomeno natural, como el rayo, el viento o
bolas de fuego.

La concepcidn descrita es misma la que esta presente en Huitepec. Aquella nifia o nifio que
nacié destinado a ser diferente de los demas nifios, nace con ciertas caracteristicas de lo que
seré en el futuro: se convertird en coyote, ledn, zorro, zorrillo, serpiente, rayo, gato, perro,
aguila, lagartija, entre otros animales. Se concibe que todos nacemos con ciertas
caracteristicas y afines a algun determinado animal. Este ha sido un asunto tan normal en la
vida cotidiana de quienes viven relacionados con el medio ambiente. Nacer con el “doble”
que en la lengua mixteca se denomina “fnuu’” es algo que no le sorprende a nadie; s6lo se

necesita tener mucho cuidado para evitar alguna confrontacion con las personas que se

convierten en algtn animal, sobre todo de aquellos “nahuales” (Nuu rrja 'ma) que pueden

perjudicar el bienestar de otras personas.

Derivado de los procesos de como se forma la persona social en la comunidad mixteca de
Huitepec, se puede sefialar que desde que se nace se consulta a la mujer u hombre de
conocimiento (adivinador) sobre el destino que depara el bebé, cual serd su carécter, sus
cualidades humanas, etc. La misma partera que estuvo al tanto cuando la criatura nacié le
tiene que explicar a la mama que nacid en tal posicion o en tal forma. Un ejemplo de ello es
cuando el bebé nace trae enrollado su propio cordon umbilical en el cuello y segun la
explicacion de las mujeres experimentadas, es sefial que el futuro del bebé es incierto y que
puede causar verglienza a sus padres y familiares. Cuando la criatura nace de esta forma es
signo que la vida que le depara es de mucho sufrimiento y de incontables “verguenzas”

76



porgue muy joven le gustaran cosas ajenas (ratero) y cometera actos contrarios a las normas

sancionadas por la misma sociedad en que vivira.

Quienes nacen con la capacidad de convertirse en “nahual” que es su doble o “tmuu”
(disfraz), muy pocos estan conscientes de este hecho. Generalmente, una sefial de contar
con un “doble” aparece constantemente en los suefios, pero no siempre se dan cuenta de
ello. Hasta la edad adulta se inicia se auto-reconocimiento de que se convierte en cierto

animal.

Si el bebé nace un dia domingo o de dia cuando el sol ya esta en el cenit se interpreta por
las abuelas que sera un ser flojo, su “suerte” serd muy negativo; le gustara la vida holgada y
falto de voluntad para trabajar. Si por el contrario nace a media noche o por la madrugada
sera un ser trabajador y que no tendrd miedo a enfrentarse a lo desconocido, tampoco le
dard temor caminar por las noches. Quien nace en dias benéficos (buenos) sera un ser
bondadoso, lleno de ternura y le gustard siempre compartir con otros lo poco que posee.
Quien nace un dia no benéfico (malo) suele ser egoista, individualista y no bondadoso.

Ademaés de las cualidades del bebé anunciadas por el adivinador o adivinadora, sus abuelos
sobre todo, también se consultara sobre el tiempo de vida que tendrd, si va a durar mucho o

poco tiempo; de la misma forma se consultara sobre su “smuu”®

, equivalente al concepto
antropoldgico de “tona” (del ndhuatl tonalli, “dia, brillo, alma”) y por supuesto, si tendra
su doble y en qué animal se convertira. Si los resultados son que la nifia o el nifio tienen su
“tnuu” (su doble) sus padres comenzardn por preocuparse porque su “fmuu” andara
desprotegido mientras crezca la criatura. En las noches, antes de dormir se procurara

conseguir tizne que se obtiene de las ollas de comida para pintar el rostro del bebé a fin de

ahuyentar los aires malignos que se supone que son los preferidos por el “siuu rrja’ma”

(nahuales). En algunas otras ocasiones, sus padres procurardn no dormir en la misma casa,
porgue se cree que son presas faciles de perseguir, dondequiera que vayan. Las personas

conciben que “tmuu” es una cualidad que acompaia a la criatura durante su crecimiento y

% La palabra “muu” tiene un significado aproximado de “méscara” o el objeto que se utiliza para cubrir el
rostro. A la mascara se le denomina “nuu tnuu™: Nuu es igual a “cara” y tnuu “lo que cubre o lo que esta
pintado” y que en algiin momento determinado corre riesgo de ser atrapado porque es el que esta enfrente de
la persona. Es lo que expone alguien ante un pablico desconocido.

77



por ello es altamente sensible. No es un tratado sobre el nahualismo, sino apenas son datos

que ocurren con aquellos que por destino se convierten en “nahuales”. Los casos que se

conocen son los siguientes:

a)

b)

El caso del desfile de 7iu 'un rr#a’ma en Yucucundo. Esta es una anécdota personal

de quien escribe este texto. En cierta ocasion, cuando se encontraba realizando
actividades agricolas (pizca) en el paraje denominado “Toto Chuun” (Pedregal de
Gallina), en una noche oscura se percato, junto con su hermano, que en el camino de
Pueblo Viejo a la localidad de San Francisco Yucucundo iban desfilando luces
parecidas a antorchas. Al arribar el desfile al centro de la comunidad de referencia,
las luces comenzaron a dispersarse entre las casas de la comunidad, al mismo
tiempo que se estaban apagando todas, con excepcién de una que habia quedado
encendida. Después de un buen rato, nuevamente se fueron encendiendo las demas.
Es como un juego interminable entre apagar y encender. Al siguiente dia, nosotros
continuamos con nuestras tareas de recoger la mazorca y los ejotes, pero como a
medio dia escuchamos los repiques de campana como sefial que un nifio amanecié
muerto en dicha comunidad de Yucucundo por estos seres que en la variante de la
lengua mixteca denominamos “7ianduu” (el que se vuelve animal o fendmeno

natural).

El caso de Flor. Cuando nos encontrabamos laborando como docentes mi esposa y
yo en la comunidad de Huaxolotipac en 1975, existia la necesidad de acudir a otra
comunidad, la del Gachupin a realizar distintas actividades socioculturales con los
demas docentes de la region. Ahi nos encontrabamos cuando lleg6 un enviado de mi
madre a avisarnos que nuestra hija Flor se encontraba gravemente enferma en la
comunidad de Huitepec, mi lugar de origen, distante a 8 horas de camino. Cuando
llegué a la casa, efectivamente se encontraba recuperandose poco a poco mi hija,
gracias al apoyo de una sefiora de conocimiento (una curandera) se logro rescatar a
nuestra hija de las garras de la muerte. ;Qué fue lo que pas6? Segun las versiones de

mi madre, de mi abuela y de otros familiares cercanos, hasta ahi llegd el 7iu’un

rr#ia’ma 0 “nahual” y en descuido en la noche, la sac6 de la cama mientras mi

78



d)

madre dormia, para llevarla a jugar con ella en los cruces de camino, como pelota o
cualquier juguete. Como prueba de este hecho es la aparicion de moretones en todo
el tierno cuerpo de mi hija, sobre todo en la espalda y el cuello. Los primeros
sintomas de este peligro, al amanecer la nifia aparte de que estaba desmayada no
podia sostener su tierna la cabeza, estaba practicamente estrangulada. Su
recuperacion fue lenta. Se tuvo que preparar una serie de ceremonias para evitar que

volvieran los “nahuales” a buscarla.

En pleno inicio del tercer milenio, en la ciudad de Tlaxiaco, Oaxaca sucedi6 algo
insélito. Una estudiante del Programa de Doctorado de la Universidad de Leiden,
Holanda, se encontraba realizando sus estudios sobre el sistema curativo en la
Mixteca y las funciones del bafio de temascal que se usa con mucha frecuencia entre
las mujeres de origen mixteco y mestizas cuando dan a luz. Pues resulta que a esta
estudiante le sucedieron dos cosas relevantes: por un lado tuvo una hija que nacié
justamente en la ciudad de Tlaxiaco, como un buen pretexto de recurrir al temascal
como un acto curativo para fortalecer su cuerpo, de acuerdo con la concepcion
mixteca, y por el otro, en una noche oscura se percaté que justamente en la ventana
de la habitacion donde dormia su criatura, aparecié pegada por un instante una “bola
de lumbre”, un tanto indescriptible, queriendo penetrar a la habitacion. Cuando
nuestra huésped investigé qué fendmeno era, sus vecinos le informacion que era el
“nahual” que buscaba a su criatura para matar. Como no es de la cultura, muy poco
caso le hizo al fenémeno, a pesar de que su investigacion estaba orientada hacia la

medicina tradicional.

El caso de El Capulin. Cuando nos encontrabamos laborando como docentes en las
comunidades de lturbide y Buenavista de Judrez, ambas pertenecientes al municipio
de Santa Cruz ltundujia (1971). En el paraje llamado el Capulin, a orillas del
camino hacia la comunidad de Iturbide se encontraban tres arboles de encino muy
altos y en una de sus ramas estaban colgados los huesos de dos animales. Segun las
versiones de uno de los moradores del lugar, hacia alrededor de tres afios en que en

el paraje llegaban unos coyotes a exterminar las ovejas y las cabras de los

79



moradores. Por las noches entraban a los corrales a matar animales, los més
grandes. Los duefios de las ovejas y de las cabras convinieron en espiar a los
animales dafieros que entraban a los corrales y cuando divisaron que estaban
acercadndose dos o tres coyotes enormes, entonces con sus respectivas armas les
dispararon, cayéndose de inmediato dichos animales. Los campesinos, al darse
cuenta que no eran animales normales, decidieron colgar los cuerpos en los arboles
maés altos de ahi. Segun se sabe, al tercer dia aparecieron unos sefiores de otras
comunidades lejanas a reclamar y solicitar la devolucion de alguna parte de los
coyotes sacrificados, debido que en la comunidad de procedencia, unos sefiores
estaban agonizando y como sabian que dichos sefiores se convertian en coyotes,
entonces por acuerdo de los familiares de dicho enfermo se comision a dos sefiores
para viajar a grandes distancias con la finalidad de recuperar la vida del citado

nahual.

El caso de un anciano del paraje denominado Buenavista en Huitepec. Antes de que
muriera un sefior corpulento llamado Antonio, el sefior se convertia en coyote. El
mismo sefior les platicaba a sus sobrinos y a sus nietos que en realidad, él se
convertia en “coyote”. En cierta ocasion, Don Antonio se encontraba en la puerta de
su vivienda en la comunidad de Huitepec, tratando de curarse de una herida
ocasionada en una de sus piernas. En ese momento aparecio un sobrino suyo y éste,
al preguntarle qué le habia pasado, entonces el sefior le comentd que en dias
pasados, cuando se encontraba en su rancho llamado “Buenavista”, “jugueteando”
(su nahual) debajo de un arbol de enebro. Era muy temprano, apenas estaba
amaneciendo; el mismo “nahual” divisa que iba pasado otro sobrino suyo (Sr.
Santiago), camino al rancho llamado EIl Carrizal y como llevaba su arma de fuego,
al divisar a un coyote que se encontraba comiendo las frutas de enebro; ni tardo ni
perezoso, empufid su arma y le apunté al “coyote”, pero no imagind que fuera su
propio tio convertido en “nahual”. Terminé Don Antonio con su explicacion que
estaba sentado ahi, tratando de curarse de la herida que ocasiond su propio sobrino,
primo del visitante. Estas expresiones denotan que el citado anciano sabia que su

nahual era un “coyote”.

80



f)

9)

El caso del nifio de San Miguelito Ixcatlan, Yosondua. A finales de la década de los
sesentas, Gabriel Caballero Morales se encontraba prestando sus servicios
educativos en la comunidad mixteca de San Miguelito Ixcatlan, Tlaxiaco. En esa
época, uno de sus alumnos se comportaba de manera extrafia y al preguntarle a otros
de sus alumnos sobre ese comportamiento, coincidian que este nifio extrafio se
convertia en “nahual”, en una enorme serpiente. En una mafana a la hora del recreo,
los demas nifios se arremolinaron alrededor de este nifio “nahual” le insistieron que
demostrara su poder de convertirse en una “serpiente”; todos los nifios lo siguieron
hasta el arroyo que queda unos quinientos metros, debajo de la escuela. El nifio
“nahual se apartd de los compafieros para dirigirse donde habia algo de arena, ahi
comenzo a excavar con sus ufias, amontonando la arena alrededor de un pequefio
pozo, el nifio se acomodo dentro del pozo e inicio a girar, conforme iba girando mas
rapido se fue convirtiendo en una enorme “serpiente”. Al ver este fendmeno, los
demas nifios se espantaron y comenzaron a correr rumbo a su escuela. Después de la
hora del recreo, volvié a la normalidad; aquel nifio que hacia un momento estaba
convertido en una “serpiente” volvio a su estado natural, como cualquier nifio de su

edad (Comentario personal de GCM).

El caso de Don Miguel Cruz. A finales de la década de los afios setenta, en la
comunidad mestiza de Cabecera Nueva, Putla, Oaxaca, Don Miguel Cruz, aparte de
ser comerciante de aguardiente, le toco el cargo de Presidente Municipal. Uno de
los asuntos que tendria que atender era de unos sefiores de la localidad dependiente
de Cabecera Nueva. Sin embargo, la parte demandante no quedd conforme la forma
de cdmo se impartid la justicia, entonces los inconformes recurrieron a la amenaza
hacia el Presidente Municipal. No pasado mucho tiempo, comenzd a lloviznar,
amenazando un aguacero y Don Miguel que habia acudido a ver su caballo que
estaba atado a un arbol, de regreso a su casa se par6 un momento debajo de un
capulinar, esperando que pasara un poco de llover. Comenzé a caer rayos por todas
partes y uno de ellos cayo justamente donde estaba parado Don Miguel. Como

resultado, Don Miguel cay6 fulminado por el rayo. Tiempo después, como todo se

81



h)

)

entera la gente, se supo que aquellas personas que unos meses atras habian
amenazado a Don Miguel, no eran personas comunes y corrientes, eran “nahuales”,

se convertian en “rayos”.

El caso de una sefiora de la comunidad de Huitepec que cuando se encontraba en la
comunidad, mucha gente sabia que se convertia en “gato”. Tiempo después, la
seflora emigro hacia la ciudad de Meéxico como trabajadora doméstica y
posteriormente a otra ciudad. Actualmente no se sabe si sigue convirtiéndose en

“gato” o ya no. Si el medio urbano propicia la pérdida de esta cualidad humana.

El caso de la sefiora Lupe de la comunidad de Huitepec. Una sefiora que muri6 de
manera extrafia, segun su propia hija. En vida, siempre estuvo atada a las
actividades domeésticas: atendio a todos sus hijos cuando éstos estaban chicos, los
vio convertidos en personas responsables para la vida; en el ocaso de su vida, junto
con su esposo, Vivio siempre en el campo; nunca acepto vivir en la comunidad. Se
sabe que ella se convertia en una serpiente, de aquella que so6lo se alimenta de ratas
y ratones que viven en la milpa y en los matorrales. Lo curioso del asunto, es que

sus hijos se dieron cuenta muy tarde que ella se convertia en una “serpiente”.

El caso de dos sefioras de la comunidad de Huitepec. Una vive y otra murié de
manera extrafia. Las dos han sido gorditas. Se sabe también que se convertian en
“gatos” que hacian dafio donde hubieran nifios. En cierta ocasion el padre de familia
que durante mucho tiempo no se lograba que sus hijos crecieran, sino siempre

amanecian muertos con moretones en el cuerpo, sefial segura que eran obras de

“Auu rrija’ma (nahuales). Por enésima ocasion, los padres de la criatura estaban

luchando por vigilar que su bebé se lograra, para lo cual el hombre se desvelaba
para espiar a los “nahuales”. En ese tiempo, por las tardes, siempre veian él y su
esposa que cerca de la casa donde vivian, divisaban a dos gatos grandes que
maullaban de manera lastimera. Cuando el sefior se percatd que no eran animales de

verdad, sino eran “nahuales”, decidié empufiar su arma para matar a dichos gatos.

82



Segun se sabe por las personas que han tenido experiencias cercanas respecto al
nahualismo, una forma de devolver la vida a quienes se convierten en “nahuales”, es
proponer gque se recuperen algunas partes vitales de su cuerpo y que puede ser un pufio de
pelo, una pata, una oreja o un dedo de la pata. Si el afectado accede entregar alguna parte
del cuerpo del “nahual” muerto, entonces se cree que vuelve en si la persona cuya tona fue
afectada. Mediante ciertas ceremonias destinadas a las partes recuperadas. Se logra sanar al

“nahual” aludido.

Cuando alguna persona nace con la capacidad de convertirse en algin animal, ésta esta
asociada con el don de curar, adivinar, pero también perjudicar a alguien; es decir, si es un
hombre o mujer, sus conocimientos son para bien o para mal. Segun las conversaciones con
un hombre de conocimiento ya fallecido, €l sostenia en nuestras largas conversaciones que
hombre o mujer que posee los conocimientos, sabe que solamente puede hacer uso de dos
de las tres esferas (magia, medicina, sacralizad) de conocimiento: Magia y salud o salud y
sacralidad. No debe emplear las tres esferas de conocimiento, no le es autorizado por el ser
mas poderoso. Es decir, desde la construccion del conocimiento se va marcando lo que
debe saber un hombre de conocimiento.

La pregunta que nos podriamos formular son: ;Cémo se identifica a alguien que se
convierte en “nahual”? y ¢tienen algo de especial? Radl G. Alavez Chavez (207-209), al
recorrer a pie gran parte de la Mixteca para realizar sus investigaciones tuvo la oportunidad
de conversar con la gente mixteca y al abordar sobre los “nahuales” de como se identifican,
sus interlocutores mencionan que una forma de distinguir a las personas en qué animal se
convierte es observando sus comportamientos; si muestra agilidad como el aguila o alguna
ave, de seguro se convierte en ese animal, si le da mucha pena iniciar cualquier
conversacion, es muy probable que sea un coyote, si demuestra no temer viajar de noche y

no duerme, es seguro que sea un ledn, tigre o lobo.

83



En la comunidad de Huitepec, una sefiora de conocimiento le sucedié algo insolito hace
mas de dos décadas. Durante toda su vida estuvo dedicandose a curar a la gente, asi como
propiciar que lloviera pronto en beneficio de la comunidad. Sus conocimientos fueron
heredados primero a una hija y tiempo mas tarde a su Unico hijo. Antes de morir, le pidio a
su hijo a pasados tres afios de su desaparicion fisica, que le construyera su lapida como le
Ilaman en Huitepec. Segln lo que se sabe, cuando sus hijas, sobrinas, sobrinos, nietos,
nietas y otros familiares llegaron al domicilio donde vividé ella para realizar los
preparativos, y de esa forma cumplir su deseo de ponerle una lapida a su sepultura. Cuando
acudieron al pantedn y después de quitar la tierra de la sepultura para sacar los huesos, la
sorpresa mas grande de su hijo y de los familiares que se encontraban presentes en el
pantedn fue que vieron pura ceniza. Es decir, en vez de huesos y craneos encontraron pura
ceniza.

La explicacion que hay alrededor de este hecho es que la difunta mujer de conocimiento no
solo se dedico en vida a hacer un bien a su préjimo, sino también a hacer maldad cuando

alguien le pidiera.

5. Tnuun fiito landa. Los cuidados

Si es el primer hijo y primer nieto, todas las atenciones son para él o para ella. No se dejara
que llore. No le permitiran que la recién estrenada mama deje descubierto a su bebé, dejarlo
solo en la cama o en la hamaca (aqui es dificil hacerse de alguna cuna). En todo momento
la criatura tiene que estar acompafiada por algun miembro de la familia para evitar que el
“aire malo” penetre en ese sitio bendito. Cualquier sintoma de malestar del bebé tiene que
ser explicado por la abuela, bisabuela, tia o alguien que posee conocimientos sobre el
comportamiento de la criatura como experiencia largamente acumulada. Dependiendo de
como emite su llanto, se adivinara qué tiene y entonces se preparan para realizar alguna
limpia con huevo (criollo) o con algunas ramas del matorral o hierba: albahacar, zauco,
ramas de pirul, ruda y en el altimo de los casos, se recurre a alguna prenda sucia de vestir
del padre: un calzdn o truza, calcetines y con ello frotarle todo el cuerpo del paciente para

ahuyentar esos espiritus malignos (“mal aire”).

84



Desde el nacimiento de la criatura y durante el tiempo que lo amamanta su madre, los
alimentos que ingiere ella deben ser, sino especial, debe haber mucho cuidado para evitar
que el bebé tenga algin malestar. Es decir, la suegra o alguna otra mujer de mayor edad es
la que acomparfia para educar a la nueva mama qué es lo que debe hacer cuando el bebé
enferme, que puede ser natural o de tipo “sobrehumano”. Se le aconseja que el bebé se vista
con ropa de color rojo intenso y un amuleto en el pufio de la mano que suele ser una bellota
Ilamada coloquialmente “ojo de venado”, porque la propiedad curativa de esta bellota es de
prevenir que alguien le “haga ojo” al nifio o nifia.

La adquisicion de esta enfermedad que en lengua mixteca es kue’e tnuu (enfermedad de
manchar la cara) se atribuye que alguien involuntariamente le despert6 la simpatia por lo
hermoso del bebé, entonces se descargan sus energias negativas con la sola mirada. Aqui
retomo el estudio de Laureano Reyes Gomez (1992: 60), quien analiza esta misma

enfermedad entre los mixes y sefiala que

... Se cree que las mujeres en periodo menstrual aumentan el ‘calor’ interior, lo que
les permite ser potencialmente agresivas con la mirada y en consecuencia provoca el
‘mal de ojo’. Este tipo de enfermedad es una de las mas frecuentes que presenta la
poblacion infantil, no obstante que se les protege con talismanes, como medio
prolifictico...%

Un testimonio familiar nos puede ilustrar lo que se viene explicando:

Hace mas de treinta y cinco arios cuando nuestro hijo mayor, José Antonio tenia un
ano de edad, teniamos necesidad de trasladarnos a mi y a su madre hacia la ciudad
de Tlaxiaco, Oaxaca en un camion de redilas desde la comunidad de Santa Cruz
Itundujia, Putla, Oaxaca (1973). A poco de iniciar el viaje, el nifio comenzo a emitir
llantos de manera incontrolable. Cuando el camion se detuvo en la comunidad de
Caniada Morelos para que el chofer descansara y reanudar el viaje hasta el dia
siguiente, tuvimos que separarnos del grupo de personas que viajaban
incomodamente con nosotros en el mismo camion de redilas, repartidor de cervezas
en la region, para evitar las molestias que causaba el llanto del nifio. Ninguno de los
dos durmio por el llanto desesperado del bebé y por la madrugada reiniciamos el
viaje en el mismo camion. Casi al llegar a la ciudad de Tlaxiaco, un serior que
viajaba con nosotros en la cabina, aparentemente no tenia semblante de indigena,
nos pregunto “... que por qué el nifio tenia el rostro amarillo y descolorido...”; le

% Quienes participamos en esta cultura sabemos que la poblacién infantil es la més vulnerable de sufrir este
“mal de 0jo”, pero no es la Gnica: hay personas adultas que han llegado a padecer esta misma enfermedad.

85



comentamos lo que el nifio sufrio toda la noche por el llanto desesperado. Al
dirigirse hacia mi, casi me ordena: “Saque sus calcetines y frotele la cara del nifio
porque a él le hicieron ojo...” Enseguida procedi a realizar lo que me indicaba el
sefior y pasados unos 20 minutos, nuestro hijo recobro el semblante de alegria.
Comenzo a comer y a jugar. Este hecho constituyo una buena llamada de atencion
para nosotros y a reconsiderar que existen otras formas de curar cuando la
enfermedad no es fisica, sino es producto de descargas de energias negativas.

Un sintoma de esta “enfermedad de filiacion cultural” es el llanto que ocurre de inmediato,

pero pasada esa inmediatez, Reyes Gémez sefiala que el sindrome puede ser por

...hipetermia (temperatura), anorexia (pérdida de apetito), adinamia (agotamiento
fisico) y astenia (cansancio); lo que lleva a una pérdida gradual de peso y, en caso de
no atenderse, el paciente tendrd una muerte inevitable (Reyes 1992: 60).

Como parte del cuidado, la recién estrenada mama debe estar atenta de lo que diga la mujer
de mayor edad qué es lo que debe consumir para evitar que el bebé se enferme; los
alimentos deben ser calientes: caldo de gallo cuyo condimento sea el epazote y no
hierbabuena; estd prohibido consumir carne de cerdo porque esta carne es considerada
alimento muy frio. La mama debe consumir mucho atole para que la leche sea abundante
para el bebé. El papa no debe provocarle a la mama disgustos o corajes porque quien de
inmediato resiente este malestar es el bebé a través de los dolores colicos o bien, de lo que
defeca que es de color verde intenso. Mientras se desarrolla el bebé, los mayores deben
estar atentos para acompafar a los nuevos papas, quienes deben aprender sobre la marcha,
porgue aun no existen escuelas para padres; los mayores son los encargados de transmitir

sus experiencias.

Las enfermedades. Sean adultos o no, las enfermedades consideradas en la lengua como

“kue’e” acecha a todos. Las enfermedades que con mayor frecuencia suelen padecer los
bebés y que dificilmente perciben sus padres y sus abuelos, se clasifican en las de orden
natural y las de orden “sobrehumano” o provocadas. Las primeras enfermedades son
aquellas que a temprana edad se padece como algo normal: diarrea, gripe, tos, anginas,
fiebre, empachos, disenteria, dolores colicos y se debe generalmente por falta de cuidados
de la madre y de los deméas adultos miembros de la familia. Su curacion suele ser sencilla

que va desde un té de hierbabuena, de guayaba y otra mezcla de plantas curativas si es

86



diarrea; si es tos, se calienta en la ceniza unos miltomates mezclados con la misma ceniza
desprendida de la brasa y un poco de unguiento vaporub, se coloca en el cuello del paciente
y se ata con pafiuelo. Se recomienda hacerle esta curacidn antes de dormir para que surta

efecto. Desde luego, durante el dia se recomienda no ingerir nada frio.

Durante las primeras etapas de vida de dichos bebés, en todo momento estd presente la
mama y también son momentos de los primeros aprendizajes que la madre ira consolidando
como parte de su formacion. Si tiene dudas, constantemente le consulta a su suegra, a su
madre, a sus tias y a sus abuelas. Entre los aprendizajes que ira acumulando son: qué
cuidados necesita el bebé, como y cuando darse cuenta de sus molestias, en qué momento y
qué intervalo consumir sus alimentos, cémo abrazarlo para que deje trabajar a la madre, qué

hacer cuando se enferma y no se tiene la disposicién de los servicios médicos.

Contrario a las disposiciones culturales, cuando la nuera se siente “moderna” o que la
pareja desea romper con el esquema “tradicional” por considerar ésta como anticuado, estas
actitudes se atribuyen con frecuencia a la falta de informacién debido al temprano
alejamiento de dichos jovenes de sus respectivos hogares o la falta de responsabilidad de
sus padres en la educacion familiar.

Junto con el aprendizaje de como cuidar al bebé, los papds deben comportarse
correctamente de acuerdo con las normas de la convivencia familiar para mantener la
armonia en el hogar, lo contrario exige ser controlado por los mayores: padres, abuelos y
aun padrinos de bautizo. Los primeros dias y meses de experiencia como padres,
indirectamente reciben recomendaciones: el varén no debe dormir con su mujer recién
parida, ésta debe guardar los cuarenta dias de reposo que comunmente se conoce como la
“cuarentena”, hasta que su cuerpo y sus huesos se normalicen. Debe evitar tener relaciones
sexuales. Estos cuidados tienen una estrecha relacion con la consistencia fisica de la recién

estrenada madre.®’

% En la comunidad mixteca e Huitepec est4 generalizada la idea todavia que una mujer fuerte y sana o un
hombre fuerte y sano es quien esta gordo o gorda. Pueden ser capaces de trabajar fisicamente sin sentir el
cansancio. Es la idea que esta presente cuando se inicia la bisqueda de la esposa del hijo.

87



Durante el tiempo que la criatura tarda en desarrollarse, el papa debe aprender de no
provocar disgustos a su mujer para evitar que el bebé se enferme seguido. Como se viene
sefialando en lineas anteriores, una forma de darse cuenta de los disgustos provocados por
el papé o alguien cercano a la familia es cuando la materia fecal del bebé adquiere un color
verde hierba o bien le dan dolores colicos intensos. Si suceden estos hechos desagradables
y reprobables tanto para la madre como para los suegros, es porque el hombre se siente
muy libre de decidir de manera autoritaria las cosas. En este momento intervienen los
mayores para regular la conducta del varon y de esa forma mantener la armonia de la
familia.

Los bebés son considerados como seres altamente vulnerables de ahi que son proclives a
padecer distintas enfermedades de espanto, el mal de ojo, el susto u otros males. Una forma
de prevenir que padezcan estas enfermedades es recurrir los conocimientos de los mayores

como los padres y los abuelos o bien, de alguien que sabe prevenir y curar.

6. Ve’e nn#'#n. El temascal

Tanto en la antigledad como hoy, existian y siguen existiendo diversas formas para
proteger tanto a las criaturas como a los adultos, asi como los medios a través de los cuales
se curaban los antepasados y que hoy se conservan y se mantienen vigentes aun. Como

medio eficaz para equilibrar y prevenir los males se recurria y continGa recurriéndose el uso

del temascal conocido con el nombre de ve’e 7i#'# que significa como “Casa del mudo” o

“casa de vapor” y es para darle tratamiento a las enfermedades como resfriados,
eliminacion de las sustancias toxicas acumuladas en el organismo, también ha servido para
controlar el estado emocional de los adultos, picadura de animales ponzofiosos (viboras,

arafias o tarandulas), pospartos, para el cansancio y otros padecimientos.*®

% Xavier Lozoya, en su interesante articulo titulado: “SPA: Salute per Aqua, El Temascal (Revista de
Arqueologia Mexicana, 2005: 54-57) reporta el uso del temascal con fines medicinales tanto en el pasado
como el presente. El uso del temascal es amplio, se usa para: a) Molestias del resfriado comun, b) Dolores de
pecho y espalda, c) Infecciones respiratorias, d) Contracturas dolorosas, desgarramientos y torceduras, €)
Padecimientos el aparato circulatorio (...), f) Innumerables trastornos de la piel (...), g) Reduccion de la
tension nerviosa, el insomnio, y h) Neurastenia (...).

88



Algunas familias del Nuu Savi recurren al bafio temascal como acto no sélo curativo sino
de purificacion. A los bebés de 2 y 3 meses de nacidos, son introducidos por un tiempo
brevisimo para propiciar que se purifique su sangre asi como la eliminacion de los granos
que le brotan en el rostro. Ademas, como el temascal es considerado como algo delicado,
entonces se realizan algunos ritos. Anteriormente era frecuente organizarle al temascal
ciertas ofrendas que servia de proteccion al bebé y era para que no se molestara el temascal

con quien o quienes conviven en el mismo sitio.

El nimero de veces que una mujer que da a luz puede bafarse es variable, depende de su
propio organismo. Si el cuerpo recién alterado necesita mas bafios, entonces esta mujer se
introduce cada dos o tres dias al bafio y algunas aguantan hasta 6 o 7 veces. La partera que
se encarga de acompaiiar al bafio de temascal, en ocasiones ya no resiste, entonces se
recurre el apoyo de otro familiar de sexo femenino. Otras veces, con dos 0 tres veces que se
bafie la recién estrenada mama es mas que suficiente para que su cuerpo vuelva a la
normalidad. El agua que se hierve para provocar vapor dentro del temascal es de varias
plantas medicinales: ruda, mirto, zauco, malbha, altamisa, pirul, valeriana, enebro macho y
punta de carrizo. Las propiedades curativas de estas plantas son para sanar las heridas,
cerrar los huesos, eliminar las sustancias tdxicas, quitar la frialdad y eliminar los codgulos

de sangre internos.*

Quienes nacieron y viven en otros contextos socioculturales no cuentan con las
posibilidades de armar un bafio de temascal junto a la vivienda o en el patio, entonces las
estrategias usadas por las sefioras de mayor edad como las suegras y las abuelas, son las de
comprar en el mercado mas cercano las mismas hierbas curativas y cocerlas en un
recipiente y con esa agua caliente, las mujeres que acaban de dar a luz se bafian una o dos
veces, con ello se logra eliminar, aunque no en su totalidad, la frialdad y la acumulacién de

aire en el abdomen. %

% Informaciones proporcionadas por la sefiora Sofia Santiago Cruz, mi esposa, en el otofio del 2005.

100 Experiencia familiar acontencida cuando nacié nuestro nieto (2002), nuestra nieta (2004), otro nieto
(2007), la segunda nieta (2008) y la tercera nieta (2009), debido a la falta de informacién de las nuevas
madres, porque en sus respectivos hogares ya no se acostumbraban estas curaciones tradicionales.

89



Algunas familias de la comunidad de Huitepec acostumbraban organizar ceremonias
propias del bafio de temascal y era para proteger que este sitio delicado no perjudicara la
salud del bebé. Tanto los abuelos del bebé como sus padres buscaban a alguien para
apadrinar y tenia que ser alguien cercano de la familia. Por la mafiana del dia elegido
llegaba la partera acompafiada de un médico indigena para la ceremonia. Se utilizaban
refrescos, mezcal, agua de amaranto, flores, cigarros y delante del bafio de temascal se
sacrificaba el pollo de tal forma que su sangre se depositaba en la puerta del temascal. Con
la carne del pollo sacrificado por la mafiana se preparaba una comida especial para toda la
familia presente en la ceremonia, un tipo de mole que en la variante del mixteco se conocia
como “tiuku” preparado con maiz tostado y carne de pollo, con todos los ingredientes
normales, més una yerba conocida como “pipiona” que le proporciona otro sabor. %
Después de la ceremonia se consumia lo que se prepar6. Esta ceremonia garantizaba que el
bebé maés crecido no fuera atrapado su espiritu por la duefia del temascal, que segun las
versiones de quienes viven la cultura, cada espacio fisico dentro y fuera de la vivienda son

espacios benditos. De ahi que donde suele construirse el temascal de “torito” existe el

iiu'un i’ #n (deidad o duefia del temascal) de genero femenino que es la cuidadora de las

criaturas nacidas en ese sitio.

En la Mixteca es posible identificar dos tipos de temascal, como también sefiala Esther
Katz en su estudio sobre el tema (1993: 176): el del torito y el de adobe o tierra. EI primero
es desarmable y provisional mientras que el segundo suele ubicarse dentro de la habitacion
principal. Hay cierta coincidencia en el uso del temascal y es empleado para curar ciertas
enfermedades como el sarampion, el paludismo, las hinchazones, para aliviar el cansancio,
pero fundamentalmente para el posparto (ibidem: 177). El agua que se emplea para
provocar vapor al interior del bafio no es pura, es agua hervida de diversas plantas
medicinales recolectadas por las parteras o la suegra y abuelas y son: carrizo, altamisa,
gordolobo, ventosidad, mastranzo, rosa de castilla y hojas de naranjo; esto es para el caso

101 1nformaciones proporcionadas por mi abuela Benita Santiago Ramirez (g.e.p.d.) en 1990 y mi sefiora
madre Natividad Caballero Caballero (1994) quien tuvo suficientes experiencias personales en el uso del bafio
de temascal cuando nos tuvo a nosostros sus hijos. Tiempo mas tarde, estos conocimientos los hered6 a
primera nuera cuando ésta también tuvo sus primeros tres hijos (junio del 2005). En otras comunidades del
Nuu Savi se realizaba la misma ofrenda y era para la “abuela del temascal”.

90



del posparto (ibid). Si es para algun tipo de enfermedad, la cantidad y la calidad de dichas

plantas medicinales variaran.

Con la vida moderna ya no se recurre a ningun tipo de ritual; sobre todo cuando se trata de
parejas jovenes que viven en los medios urbanos. Cuando el organismo de la mujer que
tuvo su bebé necesita algo, consulta con su madre o sus tias, entonces éstas sugieren
bafiarse con agua caliente de una variedad de hierbas sefalas en lineas anteriores, que
solamente las personas de mayor edad conocen. Con 3 0 4 bafios de este tipo pueden
sustituir al bafio de temascal, siempre que se ocupen las mismas plantas medicinales para el

temascal.

De acuerdo con la cultura 7iuu davi, se recomienda el bafio de temascal para las mujeres que
dan a luz porque evita la deformacién del cuerpo, asi como provocar que haya abundante
leche materna para amamantar al bebé. Teniendo leche materna para amamantar al hijo
durante el tiempo que dure su crecimiento evitara que la mama se embarace de inmediato.
Al menos ésta ha sido una de las estrategias que los antiguos recurrian para evitar

embarazos seguidos.

En otros momentos se recurre al bafio de temascal, sobre todo las personas de mayor edad
gue se sienten en ocasiones cansadas, son las que necesitan que su organismo vuelva a la
normalidad y para ello buscan a alguien que les de masajes durante dos o tres dias y como
punto culminante de su curacion, se recomienda bafiarse en el temascal. Son las mujeres
ancianas las que recurren al bafio de temascal con el apoyo de otras mujeres y muy poco se
da el caso en que un hombre intervenga. También se recurre al bafio de temascal cuando
alguien, sobre todo los ancianos, sufren de artritis 0 reumatismo que es frecuente en las
zonas frias, para lo cual a recomendacién del médico indigena, consiguen diversas yerbas
para preparar el agua que se ha de utilizar para provocar suficiente vapor dentro del bafio de
temascal. También es recomendable recurrir al bafio de temascal cuando se desea
desintoxicar el organismo; con el sudor provocado al interior del bafio se eliminan las

sustancaias toxicas largamente acumuladas en el organismo.

91



Como sefiala Katz (ibidem: 183), el temascal “... es un lugar de transformacion, de
destruccion y de creacion, un lugar entre muerte y vida para dar a luz, vuelve como si fuera
al Utero de la tierra y renace con su fertilidad restaurada por el calor y la humedad, al igual
que la tierra necesita del sol y de la lluvia”. Es decir, es un sitio especial que se relaciona
con lo “sagrado”, lo delicado y lo especial en la vida del mundo indigena.

La dieta alimenticia es particularmente compleja en la Mixteca. Quien nacio y crecio en el
contexto cultural no solamente adquirié conocimientos sobre las propiedades nutritivas y
curativas de los alimentos, sino sabe que son alimentos simbélicamente “frios” y “calientes.

Katz (1992: 102) al estudiar esta especificidad en la Mixteca nos dice que

Dependiendo de la temperatura real, la temperatura simbdlica, el tipo de coccion, la
consistencia y el sabor, la comida sera una combinacion de frio-caliente y seco-humedo,
pero con una tendencia hacia lo caliente-humedo, especialmente en el caso de las comidas
festivas, en las cuales no se consumen alimentos crudos ni asados, con la excepcion del
chile y de quelites aromaticos.

Estos alimentos simbdlicamente “frios” tienen una estrecha relacion con los lugares donde
se producen, la temorada del afio en la cual se producen, las partes de los productos que se
consumen, las fomas de preparacion, el sabor también es determinante, sin son cocidos o
crudos, hervidos o asados (ibidem: 101-102). De ahi la importancia de ofrecer un
tratamiento especial a las mujeres que dan a luz, quien no deben consumir alimentos “frios”
0 crudos porque se consideran dafinos para el organismo; esta mujer debe consumir de
prferencia alimentos bien “calientes”, se recomienda que consuma caldo de gallina si fue
una nifia y caldo de gallo si fue nifio, acompafido de tostadas, agua tibia o tés de hierbas
“calientes” y de preferencia dos o tres dias que consuma el té de una camote denominado

“Itamorreal”.

7. Nuntju'un inii landa. Aprendizajes y madurez

La madurez de los nifios, de los jovenes y de los adultos es el reflejo de la acumulacion de

conocimientos y la capacidad de demostrar lo aprendido durante su vida. Tratar de explicar

92



este proceso es sumamente complejo, hay que recurrir los estudios psicologicos y de otras
disciplinas humanisticas. Al referirse ahora sobre las formas de como un individuo que
crece en contextos socioculturales distintos, resulta mucho mas complejo. Sin embargo,
desde nuestro punto de vista, la educacién que le llamamos educacion familiar y
comunitaria tiene que ver mas con valores que se aprenden desde que se nace en un
ambiente familiar distinto, pero sobre todo lo que se va aprendiendo a temprana edad al

lado de los familiares cercanos.

Educacién comunitaria. Iniciaré por ejemplificar lo que ocurre todavia al interior de la

familia mixteca de San Antonio Huitepec. Las familias que tienen poco contacto con el
mundo exterior es de rigor realizar una serie de actos ceremoniales cuando nace un nifio o
una nifia. Los padres de éstos, sus abuelos y los que se empefian en asignarle algun atributo
al recién nacido: como se viene mencionando en lineas anteriores, si es un nifio, de comdn
acuerdo con los demas familiares que estan presentes, le tienen que acercar al bebé un
lapiz, un cuaderno o un libro si el deseo es que el futuro ser sea un buen estudiante o buen
escribano (tinterillo), si por el contrario, desean que sea un buen agricultor y para que no le
falte de comer en su hogar con sus hijos y su mujer, le dan en la mano los instrumentos
propios del trabajo como pueden ser: machete, hacha, "garabato”, barreta y mecate. Si es
una nifa, también de comun acuerdo se le tiene que acercar para que los toque con sus
manitas, si es para cocinera: el metlapil, la carda o lo que la abuela tiene en la mano. Si
desean que sea una mujer "pensante™ o estudiosa, también se le acercan un lapiz, cuaderno
y libro. Es comun todavia observar el trato que reciben los hijos no es el mismo, se valora
mas al hombre que a la mujer. Se sigue considerando, en algunos casos, que el papel de la
mujer es dedicarse a las actividades del hogar y a procrear hijos, en cambio al varén se la
da mas preferencia, tanto para los padres como para los deméas familiares.’®> Con estas
actitudes, el mayor deseo de los mayores es que las nuevas generaciones tengan asegurado

su futuro.

192 Tanto en Huitepec como en otras comunidades de la region, es comdn observar que cuando nace un nuUevo ser
en el seno de las familias que no recurren a los servicios médicos, todos los miembros de la familia estan
presentes. El padre debe ayudar a su esposa deteniéndola mientras ocurre el nacimiento.

93



En algunas comunidades mixtecas, por costumbre familiar se sigue otorgando mayor
preferencia hacia los hijos varones.'® Por eso es sancionado aquel joven, junto con sus
padres, si no adquiere estas responsabilidades desde su hogar, y aqui es donde pueden
intervenir los familiares mas cercanos para vigilar que se cumplan los deseos de los

antiguos duefios del solar.'®

Si en la familia mixteca se muere el padre (considerado tradicionalmente el jefe de familia),
idealmente el hijo mayor es el encargado de vigilar que todo marche bien, aun cuando
dicho hijo no tenga la suficiente madurez para asumir las responsabilidades de un adulto.
Velara por el crecimiento de sus hermanos y ver que éstos estudien; cuidara de sus
hermanas como si fuera €l el padre, inclusive su obligacion abarcara hasta con sus abuelos.
Ayudara a su madre, quien serd vista como una sefiora viuda llena de respeto por su buen
comportamiento. Si por el contrario, la madre es la que muere pronto, la hija mayor es la
encargada de responsabilizarse de sus hermanos, la que tendrad la obligacién de preparar
comida para todos los de la casa; en otras palabras, desempefiara su papel como si fuera la

propia madre.

Si los hijos adquieren la responsabilidad de velar por la vida de sus padres por el resto de
sus dias y se quedan en la comunidad, estaran atentos si éstos llegasen a enfermar; si los
viejos necesitan algun tipo de ayuda en la siembra de su maiz, frijol y calabaza o bien, para
la reparacion de la casa, pronto acudirdn esos hijos a realizar dichas actividades. Quienes
deciden salir en busca de otros estilos de vida fuera de su comunidad, su obligacion

consistird en enviar algin apoyo econdmico para solventar los gastos de sus progenitores.

El concepto sobre el trabajo que se tiene entre los campesinos, se torna como algo natural.

Se concibe que todos los seres humanos tenemos la obligacion de ocuparnos de algo en la

193 Obviamente estas preferencias no concuerdan con la idea de una equidad y de una emancipacién necesaria,
por lo que son altamente cuestionadas. Hay que buscar la explicacion de tales preferencias desiguales en la
tradicion de machismo y discriminacidn de la mujer, reforzada y promovida tanto por la ideologia colonial
como por la iglesia catolica para justificar el demérito del papel de la mujer. Actualmente ha comenzado una
lucha por la equidad de género en nuestras comunidades; ello implica un fuerte cuestionamiento de esa
mentalidad de las iglesias y de la sociedad local y nacional.

94



vida y tenemos que cuidar nuestra vida; nadie debe vivir a expensas de otras personas o
estar sin hacer nada, porque entonces, ¢quién debe contribuir para el sustento diario?, a ello
obedese que a temprana edad se debe educar que es por obligacion aprender a realizar
cualquier actividad, sea esta ocupacion remunerada o no.*® En Huitepec, desde el hogar se
va inculcando a los nifios la necesidad de que nadie debe estar sin hacer nada. Es una
exigencia generalizada buscar la realizacion de alguna actividad: barrer el patio, el
traspatio, cuidar los animales domésticos, acarrear agua, buscar lefia, cuidar animales, lavar
la ropa, lavar los trastes, poner la olla de comida, dar de comer a los animales domeésticos,
ayudar a cocinar, apoyar en la elaboracion de tortillas o bien, contribuir en los quehaceres
que tienen que ver con el arreglo de la casa, del camellon o bezana de los terrenos de
cultivo; del corral de animales domésticos; todo tipo de quehaceres agricolas, entre otras
ocupaciones.

Los hombres y las mujeres comienzan a realizar responsablemente cualquier actividad
dentro y fuera del hogar desde temprana edad y ahi comienzan a ser observados por los
familiares primero y posteriormente por los vecinos y finalmente toda la comunidad. Estas
observaciones son las que directa o indirectamente moldearan el comportamiento del sujeto
observado, y en la medida de lo posible, a temprana edad se le van asignando ciertas
responsabilidades que méas tarde se puedan traducir en cargos de mayor relevancia al
interior de la comunidad. La adquisicion de los distintos niveles de conocimiento se da en
forma gradual y sistematica; ni antes ni después y se valora la habilidad y las destrezas
adquiridas.

Las nifias y los nifios que van adquiriendo diversos conocimientos de su entorno es
mediante la lengua materna que poseen, y quienes intervienen en este proceso son sus
padres, sus abuelos y sus familiares cercanos. Si el tnu'un davi 0 lengua mixteca es la
empleada para tal fin, sus padres y sus abuelos estaran inculcando lo que deben aprender a
partir de esa edad. Comenzaran a distinguir los fenémenos culturales que existen en su

mundo; la relacién con la naturaleza, las distintas ceremonias que se organizan alrededor de

104 Se le denomina solar al sitio donde esté construida la casa principal en el centro del pueblo y que se destina
para sembrar, sobre todo el traspatio, todo tipo de verduras y de plantas medicinales como epazote, hierbabuena,
cilantro, yerbasanta, ruda, manzanilla, etc.

1% En su interesante estudio sobre “La Educacién para el Trabajo” 1989, Oliveros F. Otero resalta su
preocupacién por qué hoy no se educa para el trabajo. Por qué las politicas educativas se empefian mas por

95



ella; la cabal distincion entre uno y otro fendmeno que presagian acontecimientos
cotidianos y la cosmovision que tiene su comunidad. También al lado de sus padres y sus
abuelos, no solamente se van responsabilizando de lo que realizan cotidianamente, sino las

historias trasmitidas junto al fogon por los abuelos y abuelas.

Las estrategias metodoldgicas empleadas para valorar si hubo aprendizajes o no, han sido a
través de la observacion de los mayores si la demostracion es correcta de los
conocimientos; entonces se comprobara si dichos conocimientos fueron asimilados. Un
ejemplo de ello puede ser: saber pegar bultos a las bestias de carga de manera correcta; es
decir, si el joven coloca sin dificultad los bultos a las bestias de carga, porque para ello tuvo
suficiente tiempo para observar al padre, tio 0 hermano mayor, sobre las técnicas de colocar
dicho bulto. Lo mismo sucede cuando se unce la yunta para el arrastre del arado (egipcio);
desde chico, el joven aprendio observando a los hombres adultos trabajar, por eso a veces
hay que dejarlo solo que unza a los toros nuevos y que trabaje con ellos en un terreno
también nuevo o en el que haya dejado de cultivar tres o cuatro afios. Asi se comprueban
los aprendizajes, esas son las técnicas de valoracion del aprendizaje en nuestras

comunidades.

Nuevamente me remito a la comunidad de Huitepec para mencionar que los jovenes
comienzan a nombrar la topografia de su territorio comunal en su lengua materna a

temprana edad: Yuve'e Tniakua (E| Tlacuache), Ye'e Kava Nu'un (Pefia de Lumbre),

Chutnu T+doko (Bafio Ganadero), Yu 'u Kava Nd#+#(Cueva del Muerto), Ndo 'yo (Ciénega),

Yata Ve’e Nu'un (Atrés de la Iglesia), Nuu Ka’a (Loma de Chilar), Ye’e Kava Tnanu (Pefia
Descompuesta), Ye’e Kava Choko (Debajo de la Pefia de Hormiga), etc. Llegan a conocer,
de acuerdo a su nivel, lo que se cuenta de cada paraje si es bueno o malo pasar por esos
sitios a determinadas horas del dia o de la noche. No son conocimientos elitistas o
exclusivos, sino de un saber generalizado que inicia desde la familia y se desemboca en un
saber comunitario, como sefiala Benjamin Maldonado (2004: 2). Junto con la adquisicion

de esta nocion espacial, también van definiendo y comprobando sus conceptos de lo que

profesionalizar a las nuevas generaciones en alguna rama de conocimiento y se deja de lado, y no prepararlos
para la vida; es decir, para el trabajo.

96



ocurre en el cosmos. En otras palabras, dichos jovenes van adquiriendo distintos
conocimientos sobre el movimiento y la fase de los astros y el significado que tiene para la

gente, en funcién de las actividades que desarrolla y de la agricultura, fundamentalmente.

A partir de los seis o siete afios, un nifio ya sabe distinguir sin temor a equivocarse qué
animales del campo son inofensivos y cuales pueden perjudicar a los cultivos; cuéles son
comestibles y cuales no. De la misma manera, comienza a acumular informaciones sobre
las plantas; ya distingue cuales son comestibles y cuales son medicinales. Como especie de
juego, cuando acude a buscar lefia para el cocimieno de tortillas 0 comida y en el campo
suele identificar los hongos comestibles y los lleva consigo a su casa.

La socializacion'®

es un proceso de formacién del ser humano desde el momento en que
nace hasta su muerte.’®” Durante este tiempo se establecen ciertas etapas de la vida de todo
ser humano para ir aprendiendo y construyendo diversos conocimientos, tanto lo que se
aprende a través de vivencias personales como las transmitidas por sus padres y abuelos,
articulandose de manera arménica con las formas de vida comunitaria, sin desligarse de la

naturaleza que le da sustento.

El proceso de socializacion como forma de aprendizaje para la vida no se da de la misma
forma en cada sociedad y en cada grupo humano varia sustancialmente de acuerdo a las
condiciones socioculturales y del medio ambiente, el nivel econémico y el estatus social
dentro de la comunidad y, las buenas relaciones de los padres con los demas familiares.

Como campesinos, su vida estd méas ligada al campo y la adquisicion de nociones de como
se debe aprovechar racionalmente todo lo que aquel proporciona para la sobrevivencia de
quienes viven ahi. A ello se debe que los nifios que nacen en el contexto sociocultural
mixteco, su vida estara supeditada a las normas sociales que existen con relacién al medio

ambiente.

106 Se refiere precisamente a las formas de cémo la familia y la comunidad contribuyen a generar diversos
conocimientos y aprendizajes. Trato de este tema desde mi propia experiencia; para una vision de un antrop6logo
estadounidense, comparese el estudio de Monaghan (1995) sobre la comunidad de Nuyoo.

197 Culturalmente se concibe que la educacion de todo ser humano comienza desde mucho antes de nacer; desde
que se encuentra en el seno materno. De ahi la importancia que tiene prodigarle a la futura madre todas las
atenciones que ella merece por parte de sus familiares.

97



El trabajo constituye un medio a través del cual se adquiere el prestigio social dentro de la
comunidad de la que es parte. Si a temprana edad se demuestra el interés por hacer algo en
la vida y junto a ese interés se observa la honestidad, la honradez y el respeto como normas
imprescindibles dentro de la sociedad, ésta misma reconoce™® y una forma de hacerlo, es la
designacion de cargos comunitarios de mayor responsabilidad y relevancia a quien o

quienes hayan observado una actitud de buena conducta.

Se debe entender que el concepto de trabajo en tnu’un davi es “tnifiu” que significa
“trabajo”, “problema”, “entretenimiento” que poseen los habitantes de la zona oriental, es
totalmente humano. Es decir, es un acto que significa que cualquier ser humano debe hacer
algo que ponga en movimiento su organismo. No se refiere de ninguna forma acumular de
manera sistematica los bienes individuales y mayor riqueza, sino méas bien la acumulacion
de dichos bienes debe basarse en los esfuerzos que se invierte para que los productos de
autoconsumo no se distancie del nivel de los otros miembros de la comunidad.
Socialmente, los individuos que poseen cierta cantidad de bienes o tierras productivas
heredadas de sus antecesores son considerados como kuika que significa mas o menos
como "ricos"”, pero no por ello quedan excluidos de la obligacion de producir los granos
basicos para su familia 0 para que los excedentes sean vendidos a nivel de comunidad.'%°
Es decir, es mal visto vivir a expensas de otras personas o quedarse sin hacer nada.

El trabajo es un medio para adquirir la responsabilidad asi como ciertos conocimientos
sobre la vida. El trabajo también va ligado estrechamente con la particular forma de
concebir la reproduccién bioldgica. De esta manera el trabajo no solamente es una
actividad, sino que es lo que engloba tanto al hombre como a la mujer para que tenga
sentido ser humano. A esta particular forma de pensar se debe que es totalmente distinto el
concepto de trabajo que realizan los animales o del que se realiza en las grandes fabricas de

las zonas urbanas. Lo que sefiala Otero (op. cit.: 45-46), “En sentido estricto, el trabajo es

108 En algunas comunidades mixtecas consideran a los cargos comunitarios como cargas que hay que eliminar, en
otros casos como en Huitepec, es un honor servir a la comunidad; es signo de que el pueblo no olvida a sus
"hijos".

109 A nivel de comunidad es posible apreciar la diferencia entre quienes tienen un poco mas que otros y, a veces el
trato que se da también es diferente derivado de esta diferencia de bienes. En algunas comunidades mixtecas de la
zona como Pefioles, Yuta, Tamazola y Estetla, esta presente el sistema de mayordomias; donde los mayordomos
son nombrados en algunos casos por la comunidad y en otros, en forma voluntaria y, lo poco que poseen (maiz,
frijol, cabras, ovejas, guajolotes, pollos, etc.) se destinan para estos gastos.

98



una actividad propia del hombre y de la mujer. En sentido amplio, se habla tambien del
trabajo de los animales y el trabajo de las maquinas”. En las comunidades mixtecas donde
esta arraigada la tradicion, se le da mas importancia trabajar en forma colectiva que trabajar
solo. Es mucho mas significativo estar acompafiado de otras personas en las labores, porque
en dicho espacio se comparten los conocimientos, los problemas familiares y los asuntos de
la comunidad. Luego entonces, el concepto de “trabajo” esta cargado de calor humano, es
méas humano y es més de aprendizajes matuos.**

La importancia que tiene el trabajo como actividad tiene que ver con la influencia que
ejercen los padres, los abuelos, los tios, los padrinos, los hermanos y los primos. Si el nifio
carece de padres y abuelos, con mayor razon, a temprana edad se incorpora a los
quehaceres agricolas con mayor responsabilidad, sean propios o ajenos y, es ahi donde el
nifio se ve obligado a aprender los distintos quehaceres que se le presentan para llegar a la
autosuficiecia més tarde. Es decir, a partir de que va adquiriendo la responsabilidad para
conducirse adecuadamente ante su familia y ante la comunidad, también tiene necesidad de
nuevos aprendizajes para convertirse hombre "hecho y derecho™ de manera precoz.

El grado de aprendizaje de un trabajo responsable esta ligado estrechamente, como se viene
sefialando, el nivel econémico y estatus social de la familia, aun en las comunidades mas
pequefias. Si el nifio es de familia con solvencia econdmica y posee padres, no tiene
necesidad de recurrir a los trabajos ajenos como "mozo",™* pues su posicién econémica le
permite ocupar los servicios de alguien mas que se encargara de cualquier actividad; esto
limitara a aquel a aprender las actividades agricolas que sus padres, tios, abuelos y primos
saben realizar. Aun cuando tenga nocion de ello, no lo podra ejecutar adecuadamente
porque no se integré plenamente a ello, y es logico que a la edad adulta no podra ejecutar
con destreza dichas actividades, pero quizds esté capacitado para hacer otras cosas,
comercio, por ejemplo.

La etapa de la adolescencia entre los jévenes mixtecos, no es que no exista, la viven de otra

forma. Las distintas actividades que a temprana edad comienzan a desarrollar tanto

119 5obre la ayuda matua en la Mixteca, he tratado ampliamente lo que significa compartir el espacio de
grupos de mas de veinte personas que viven la alegria de trabajar juntos (Julian 2002: 94-95).

11 Miguel Bartolomé y Alicia Barabas en su texto sobre los chatinos, se refieren a este tipo de trabajo como
"trabajo de la gente™" a diferencia del "trabajo propio” que es el de la familia (1996: 327-411). En San Antonio
Huitepec y la Mixteca oriental es frecuente escuchar que la persona que asiste para ayudar a otros a agilizar el

99



hombres como mujeres, les va a permitir incorporarse a la vida en pareja. Tal vez a esta
situacion se debe que su vida en pareja es complicada y que solo es regulada mediante la
participacion activa de sus padres y sus familiares.'*?

Entendido que el trabajo es una necesidad, entonces el hombre se ve obligado a acudir a
realizar estas actividades con mucho respeto y lleno de alegria, de lo contrario no se
avanzaran dichos quehaceres. En otras palabras, el trabajo no tendrd buen rendimiento,
como tampoco el tiempo, éste se "alarga” demasiado. Por lo menos, es lo que se considera.
Existe un amplio conocimiento sobre la necesidad de comportarse adecuadamente ante
cualquier tipo de quehacer, adoptar una actitud contraria sélo equivale a perder mucho
tiempo en cosas inGtiles, sélo por no tomar en cuenta los consejos de los mayores.**?

En el trabajo se puede observar el grado de responsabilidad de los hijos, pero esto tiene que
ver con la condicion familiar; no es lo mismo hablar de hijos que crecen bajo la vigilancia y
el cuidado de sus padres que aquellos que han quedado huérfanos a temprana edad o son
hijos abandonados.***

La carga de trabajo que a cada uno de los jovenes le corresponde difiere notablemente. Los
hijos que crecen bajo la custodia de sus padres suelen ser los que poco sufren; es decir, por
lo menos no se privan de muchas cosas. En cambio, los huérfanos y los abandonados, aun
cuando no sea el espacio adecuado para tratar este tema, resulta por demas interesante ver
que el sector infantil que aprende a ser mas responsable frente al trabajo lo constituyen

precisamente los huérfanos y los nifios abandonados. A ellos les corresponde por necesidad

trabajo se le llama "mozo", aun cuando aquellos que contratan sean también pobres. En otras regiones se utiliza el
término "mozo" para referirse a la servidumbre de grandes haciendas y ranchos.

12 En Ja comunidad mixteca de Huitepec, durante el casamiento religioso de los jévenes se reproduce el proceso
de su sistema de vida que se denomina samplaluuu que traducido al castellano significa "hablemos de compadres
por los jovenes contrayentes”. En otras comunidades mixtecas el mismo proceso tiene otro nombre: samaniluu,
viko tanda’a, viko tma’an nda’a, viko fienu. Quiénes intervienen en este proceso para la formacion de la nueva
pareja son los padrinos de bautizo y son ellos quienes participan para vigilar que la vida en pareja de dichos
jévenes no hayan problemas.

113 Hasta antes de 1975, la poblacién de Huitepec no contaba con brecha ni medios de transporte para viajar a la
ciudad de Oaxaca 0 a otras comunidades de la region. El traslado se hacia a pie y durante el viaje con frecuencia
se veia junto a una piedra o arbol montones de flores, yerbas o piedras a orillas del camino; esto significa que los
viajeros se detenian para limpiar su cansancio con esos objetos y los depositaban en esos sitios. Por experiencia
personal y dependiendo de la fe del individuo, al rendir culto a los duefios del monte y del camino,
inmediatamente tiende a eliminarse el cansancio. Aquel individuo que no creia estos ritos, era mas probable que
cayera rendido de cansancio y para recuperarse se tardaba mas de lo debido.

14 Sobre la situacion de los hijos abandonados comienza a ser normal durante los Gltimos afios treinta afios en la
comunidad de referencia, debido a la constante migracion de hombres y mujeres a otras partes del pais y a los
Estados Unidos. Ya no es novedad ahora que una mujer adquiera la condicion de madre soltera, a diferencia de lo
que haya ocurrido durante la década de los setentas.

100



y por obligacion aprender desde pequerfios a ser responsables aunque para ellos representa
mas sufrimiento. Por ningln motivo se debe interpretar que quienes tienen padres no
aprendan a ser responsables, lo que ocurre es que se aprecia una ventaja contar con una
familia compuesta de padre y madre, ya que éstos son los que van a guiar el aprendizaje, en
cambio quienes no tienen una familia completa, el aprendizaje se realiza por medio de
imitacion hacia los adultos en los campos de trabajo, tienen que buscar aprendizajes fuera
del hogar. Todo joven que crece en este ambiente le asiste la obligacion de que antes de ir a
la escuela, generalmente los varones tienen que acudir a buscar lefia en el monte, pastar los
animales para el trabajo agricola, ir a aterrar la milpa que esta cerca de donde viven o hacer
cualquier cosa; las mujeres por su parte, deben moler, ir a traer agua o preparar alguna
comida. En otras palabras, es obligacion hacer algo para tener derecho a consumir lo que
hay en la cocina (tortillas).

Los conocimientos que se construyen por medio del trabajo en la Mixteca oriental**®
(Coronado, 1987) son: la concepcion del tiempo y el espacio,**® la clasificacion de las
plantas y animales, la relacion hombre-naturaleza y los fendbmenos naturales que ocurren.
La acumulacion de los conocimientos tiene que ver con las condiciones econémicas,
sociales y politicas de nuestras comunidades al integrarse al desarrollo capitalista. Es decir,
mientras mas comunicacion haya y mas eficiente en nuestras comunidades, el contacto es
mas frecuente con otras sociedades no indigenas, y mientras mas se intensifica la migracion
como ha ocurrido en nuestras comunidades, es mayor la transformacién en la relacion
hombre-naturaleza y las formas propias de organizacion social al interior de nuestras
comunidades.

La situacion de los hijos de los migrantes que radican en distintas partes del pais y en los

Estados Unidos, es diferente. Sin son hijos de padres que ambos son originarios de la

15 Es un concepto que se ha ido acufiando a partir de los trabajos de Gabriela Coronado Suzan cuando abordé
los estudios sobre el bilingtiismo en la comunidad de Santa Maria Pefioles, para denominar de alguna manera
a las comunidades que se encuentran en la frontera linglistica y cultural con los zapotecos de Valles Centrales
de Oaxaca y son: Tlazoyaltepec, Huitepec, Tamazola, Nuxad, incluyendo a Pefioles.

118 Espacio y tiempo entendidos como distinguir los diversos conceptos en la lengua mixteca: vitna (hoy), iku

(ayer), kani (antier), nde kani (antes de antier), y#nuu (hace ratito), navii (ahorita mismo, dentro de un ratito y
hace un ratito), tnuvi 'nka (al rato), na kukuee (después), tuu (amanecio), na tuu (cuando amanezca), ne ‘en nka

(temprano todavia), te yaa nka (oscuro todavia), y#a 7iu (tarde pero por la mafiana), 7i#:i (tarde pero en la
tarde), nkuaa (anochecer), nku nifiu (Se hizo noche), dava nifiu (a media noche), diki (arriba), chiji (abajo), ta
ndita (aquel lado), ta diki (hacia arriba), ta chiiji (hacia abajo), i’a (aqui o acd), yajan (alld), ndiajan (hasta

101



comunidad existe mucha probabilidad de que haya continuidad en cuanto a la
responsabilidad que se adquiere por medio del trabajo. En otras palabras, se sigue
inculcando la tradicion de pensar que para vivir hay que ocuparse de algo, saber hacer
cualquier cosa para no estar con los brazos cruzados; aqui es evidente que la formacion
estar4 en manos de la madre.'’ Si son hijos de profesionistas, mayoritariamente de
profesores, la situaciébn cambia, pues muchas veces el o los padres se ausentan por
cuestiones de trabajo y los hijos se quedan solos en el hogar y es ahi donde nadie los guia
sobre lo que les corresponde desarrollar, y aprovechando su aparente libertad, se quedan a
descansar hasta muy tarde. Si sus padres son benevolentes y cuentan con solvencia
econdmica no preparan sus alimentos en la casa, ademas de que no aprendieron a
prepararlos, entonces ocurre lo inevitable, se integran a otro estilo de vida, el que los espera
en este mundo cada vez mas incierto.

Como consecuencia del proceso de castellanizacion impulsado por la Escuela Rural
Mexicana durante los Gltimos setenta afios, los hijos, los nietos y los bisnietos de quienes
les tocd vivir de manera cercana esta amarga experiencia, se reproduce la negacion de
seguir practicando el uso de su idioma mixteco en el hogar, entonces podemos ver con
tristeza que los jovenes y los nifios ya no hablan tu 'un davi en Huitepec. Ha provocado en
muchos de ellos una actitud de rechazo hacia la lengua y a toda la cultura y en otros,
contradictoriamente existe una valoracion hacia lo perdido. A pesar de que ya no se desea
el uso del idioma nativo, tampoco se maneja adecuadamente el castellano, lengua de
dominio. Se observa de manera cotidiana un castellano incorrecto donde se recurre con
frecuencia la traduccion literal del mixteco al castellano. Un ejemplo de ello es: “con
permiso, voy a pasar tu cara”, “hasta mafiana padrina”, “no piensa bien mi cabeza”, “que se

haga grande tu cabeza”, entre otras expresiones. ™

ahi), ika (lejos), nuu ika (desde lejos), yatni (cerca), nuu yatni (desde cerca), yata ndute (atrds del agua), entre
otros conceptos.

17 v/irginia Reyes de la Cruz y Claudia Ramirez Az(car, en sus estudios sobre la Nifiez Jornalera (2005), nos
reportan como a temprana edad se integran los nifios a las actividades agricolas cuando viajan con sus padres
a los campos agricolas de Sinaloa, Culiacan, Valle de san Quintin y Tijuana, Baja California. En sus estudios
sefialan que las nifias y los nifios combinan sus actividades en la escuela con los jornales durante el tiempo
que duran con sus padres en busca de sustento diario.

18 Quienes hemos aprendido el castellano sin un método adecuado, con mucha frecuencia se manifiestan las
interferencias lingtisticas tanto en el habla como en la escritura y éstas interferencias se ubican en los niveles
de fonologia, morfologia y sintactica.

102



A la musica, las danzas, las formas propias de organizar las fiestas de "todos Santos", los
sistemas organizativos y todo lo que tiene que ver con la relacién hombre-naturaleza, poco
a poco se va desapareciendo con la “modernizacion”, ya no hay mucha creatividad de los
artistas;**® sélo es posible apreciar en la Mixteca oriental la reproduccién de una musica
que proviene de otras culturas.*® En lo que se refiere a la medicina, se siguen aplicando los
conocimientos para distintos procesos curativos en franca contraposicion con la medicina
de alopatia que convive en la misma comunidad; los profundos conocimientos de los
campesinos sobre los movimientos del sol, la luna, las estrellas y otros astros, la direccion
del viento, de la nube, etc., posibilitan relacionarse con el medio ambiente y pronosticar el
tiempo; la identificacion de las piedras y el respeto hacia ellas, pues a decir de los ancianos,
las piedras que tienen algunas figuras de personas, aves y otros animales simbolizan la
deidad con relacion a la vida humana.*** Dos hechos de mucha relevancia permiten asociar

la presencia de las piedras de adoracion o 7iu 'un en las actividades agricolas y con la salud.

Primer caso:

En cierta ocasion y en plena primavera, un hombre llamado Vicente Ramirez
Caballero se aprestaba a limpiar su solar, preparando para la siembra de maiz y
otros granos por la cercania de la lluvia. La basura que junto la amotono encima de
una piedra puesta en la rilla de su terreno y por la tarde, decidio quemarla. Por la
noche del mismo dia comenzo a sentir fuertes ardores en todo el cuerpo y en el rostro
fundamentalmente como si estuviera quemandose. Sobre este incidente le comento a
su mujer y lo unico que recomendo ella fue que se tomara algunas copas de mezcal
para ver si se detenia el dolor. Al dia siguiente amanecio muerto y cuando le
descubren su cuerpo estaba totalmente chamuscado (quemado). La familia dio parte
a la autoridad municipal y como es de suponer, comenzo la averiguacion sobre sus
actividades del dia anterior y al enterarse de ellas la autoridad y otros familiares, de
inmediato acudieron al lugar de los hechos y vieron que la piedra de la que
haciamos alusion al inicio del relato, estaba también chamuscada por la quema de la

119 Cuando se sefiala la ausencia de creatividad de la misma poblacién y muy poco interés por mantener lo que
aun se cuenta en la comunidad, es uno de los resultados negativos de los programas paternalistas impulsados
por los distintos regimenes del gobierno: Solidaridad, Progresa, Oportunidades, Procampo, entre otros.

120 En el area de la Mixteca donde es fuerte la creacion musical, sobre todo las chilenas, es en la zona donde
se colinda con las comunidades de los estados de Guerrero y Oaxaca: Metlatdnoc, Tlapa, San Lui Acatlan,
Coicoyan de las Flores y otras localidades.

121 Eystaquio Celestino Solis (2001), en sus estudios reporta que en la regién de la Montafia de Guerrero, entre
los nahuas existen multiples formas de cdmo se controlan las emociones de las personas y que con frecuencia
los seres extrafios aperecen a altas horas de la noche o determinada hora del dia.

103



basura del dia anterior. Entre la corporacion de la autoridad se encontraba otro
senior, don Crisanto Garcia, quien estaba medio borracho y muy molesto por lo que
le habia pasado a su amigo Vicente Ramirez, entonces comenzo a patear y golpear a
la piedra, reganidandola que por su culpa su amigo tuvo ese fracaso. Al dia siguiente
de este pequerio incidente por la manana, alguien paso en el camino cerca del lugar
donde estd la piedra y vio algo raro ahi: habian restos de cigarros, restos de velas,
olia a mezcal, cerveza y refresco, estaba mojado el piso junto a la piedra, habian
flores frescas y huevos. Después se supo que don Crisanto Garcia, quien habia
maltratado a la piedra cuando acudio acompariando a la autoridad el dia anterior,
comenzo a sentir los mismos dolores que el difunto, entonces consulté a una persona
de conocimiento y con el apoyo de ella acudio a organizar una ofrenda al sitio para
restablecer su salud. De esta manera se salvo de una muerte segura.

Segundo caso:

Quien esto escribe, a principio de la década de los arios setentas del siglo pasado le
paso algo inexplicable en la comunidad donde estuvo prestando sus servicios como
Promotor Cultural Bilingiie.'”> Una tarde un seiior de nombre Juan Garcia nos
comentaba a los docentes que estabamos consumiendo nuestro tiempo en la cancha
de basquetbol de la comunidad, que en sus terrenos pedregosos cerca de la
comunidad, cada 25 de diciembre y cada anio nuevo, él veia encenderse una lucecita
en la entrada de la cueva que enseguida nos fue a mostrar donde era. Quienes
escuchamos este relato, una tarde se nos ocurrio ir a buscar el sitio y efectivamente
encontramos el lugar mencionado. La entrada de la cueva la encontramos muy
estrecha, logramos introducirnos arrastrandonos y ya dentro habia un amplio
espacio. En aquella ocasion observamos que habia cerca de 20 craneos, restos de
otros huesos como costillas, piernas y brazos, ademas vimos restos de vasijas de
barro y en medio del espacio habia un monton de ceniza. Después de algunos
comentarios regresamos al centro de la comunidad.

Después de unos veinte dias transcurridos, dentro de mi curiosidad por experiemtar
lo desconocido, volvi solo al sitio, con la luz de una lampara de mano, logré
introducirme a la cueva y escogi el craneo mds completo. Lo envolvi con una playera
blanca que llevaba consigo regresé a la casa donde vivia. Lo puse en la repisa y lo
cubri con la misma playera y hasta después de unos dias se percataron los demds
comparieros docentes de que ahi habia algo, y cuando se dieron cuenta de qué se
trataba de inmediato comenzaron a ponerle cigarros, sobre todo.

Se acarcaban las vacaciones de diciembre (1969) y como tenia que salir hacia la
ciudad de Tlaxiaco, Oaxaca. Después de transitar alrededor de tres horas (de ocho a
diez kilometros de distancia) comencé a sentir mareos como si hubiera amanecido
indipuesto por la embriaguez del dia anterior. Después de un recorrido de 15 horas,
por la noche de ese dia llegué a la ciudad de Tlaxiaco y de esta ciudad a Oaxaca.

1221 os acontecimienos tuvieron lugar en la localidad de Cuauhtémoc Yutecoso, Monteverde, durante el otofio
de 1970.

104



Después de dos dias de recorrido para llegar a mi comunidad natal de San Antonio
Huitepec, todo este tiempo me senti mareado, deprimido y desorientado.

Al llegar a mi comunidad solamente mi abuela Benita Santiago se encontraba en el
hogar porque mi madre Natividad Caballero habia acudido con mi hermano Lalo a
los campos de trabajo en Tapachula, Chiapas. Mi abuela se percato que no me
encontraba bien y me lanzo una pregunta que jamds la he olvidado: ;Vienes
borracho, verdad? Le contesté con un rotundo no y solo me respondio que algo me
pasaba porque mi comportamiento no era normal, y como era noche, no salio a
consultar a su comadre doria Chita, quien vivia cerca de la casa. Al otro dia muy de
marniana mi abuela suspendio su molienda y desaparecio. Después de un momento
regreso a la casa pero acompanada de su comadre Chita.

La seriora Felicitas Ramirez que asi se llamaba, dirigiéndome me ordena quitarme el
reloj para que pudiera pulsarme y enseguida me explica: Kuecheen yo’o ren, dujan

kuu chin kue kue’e nkuun ndian nkonuu nuu fiuu to’o. Dio n ytktye neva’a yo’'o ve’e
ndekuun fiuu ikaan, nken vaayu fiundia’an ina kuu amini u’u dani’'nu fia’an ndijiun o

ndian j¥ fun (Pobre de ti. Eso te pasa porque no te portas bien donde andas en el
pueblo de la gente. En la casa donde vives posees “un hueso” y como no es cualquier
cosa, pues no te deja como quiera salir de ahi...”). Asi se expreso la seiiora Chita y
le indico a mi abuela que buscara algunas cosas que ella ocupa para las ceremonias

v dispuso su tiempo para acudir al cerro mds alto del territorio de Huitepec, Chif
D #hkuku (Cerro cabeza del tecolotillo).

Doiia Chita escogié un dia especial para acudir al cerro'” y en compaiiia de mi
abuela fuimos tempranito. La ceremonia de curacion comenzo a las 7:00 horas de la
manana. Primero donia Chita comenzo a pronuciar una oracion ininteligible
dirigiéndose a las piedras de adoracion, detras de ella me hallaba sentado y después
de una detenida observacion, comencé a dudar de sus conocimientos. Doria Chita se
encontraba de espaldas porque estaba “platicando con su fiu’'un’ y de inmediato se
volteo a verme y me interrogo en estos términos: “Adio fietnu’un fia’aun run” ;’No
me crees verdad”? Cuando me percaté de su enorme capacidad para percibir y
sentir lo que pensaba de ella, no me quedo otro remedio que mentir, contestindole
que le estaba creyendo todo lo que en ese momento realizaba en el sitio sagrado y de
curacion.

Quienes nacimos y crecimos en este contexto sociocultural nuestras creencias estan puestas

en esos simbolos de adoracion que son piedras con figuras y nuestro deber es continuar

organizando las ceremonias a la lluvia, a los considerados "duefios" de todo cuanto existe

123 |_as personas de conocimiento de la comunidad de Huitepec tiene establecidos los dias para propiciar la
curacion y el bien de quienes solicitan los servicios y deben ser los dias lunes, martes, jueves y sabados; los
otros dias no son propicios para arreglar asuntos. Ademas, esos dias son ocupados para provocar maldades y
conocer todos los males padecidos.

105



en la naturaleza que en tnu'un davi se denomina 7iu'un nde’yu *“dios del lodo”.
Culturalmente se concibe que 7iu 'un nde 'yu existe en todas partes; donde se aprecie que hay

tierra ahi esta el espiritu de nuetro dios, el dios que nos acomparia en nuestra vida cotidiana.

Landa kuechi. La nifiez. La categoria de landa kuechi es aplicada a los nifios de cualquier

edad (hombre o mujer), sea joven o de mayor edad y siempre tiene que ver con la persona
que lo expresa. Puede tener varios significados: es una forma de expresar el carifio hacia
alguien como persona de buenos sentimientos y de buen comportamiento. También
adquiere otra connotacién como la de calificar que alguien adn no ha adquirido la suficiente
madurez para enfrentar la vida y eso puede constatar su grado de aprendizaje sobre la

variedad de actividades.

Ser landa kuechi en algunas comunidades del Nuu Savi significa que se encuentra en una
etapa de intensos aprendizajes de cuanto esté a su alcance. Y en esta etapa es cuando el
nifio y la nifia aprenden lo bueno para vivir en armonia con los demas, para solidarizarse
con los demas; a sus padres y a sus demas familiares les corresponde “moldear” ese
caracter. Del comportamiento de landa kuechi seré el reflejo de lo que aprenda de sus

mayores y también de los nifios de su edad, sean éstos vecinos o familiares.

También se expresa “nuu 7iifiu’un ini”, cuando lo que ha aprendido tiene relacion con su

edad y su temprana madurez. El sentido del aprendizaje tiene que ver con su grado de
responsabilidad entendida como el desempefio adecuado de cualquier tipo de actividad,
pero también de su entorno familiar y comunidad. En otras palabras, lo primero que se
observa es su buen comportamiento ante los demas y su grado de responsabilidad de
llevarlo a la practica.

De la misma forma, constituye la etapa de dejar la etapa de inmadurez y de incertidumbre
para ingresar a una etapa de proyecciones y consolidacion; situacion que Van Gennep

llamaba ritos de paso.?*

Landa yukue'e. Juventud. EI concepto de “persona” comienza practicamente cuando tiene

lugar el desarrollo del ser humano en toda la extension de la palabra. Evidentemente, es la

106



etapa decisiva porgque de este momento depende que el ser comience a proyectar su imagen
hacia las otras familias y hacia la comunidad. Llegar a ser landa yukue’e es estar hecho y
derecho para la vida. No se refiere a la edad cronoldgica, se refiere mas bien a la madurez
que denota lo suficientemente capaz de enfrentar solo a la vida. Sabe trabajar, sabe cuales
sus responsabilidades, demuestra ser honesto, es repestuoso ante los ancianos y ante las
cosas de los demas. Es solidario y sociable. En fin, nadie se puede quejar de el. Se
convierte en un ejemplo a imitar, sobre todo los mas chicos. Ya es apto para enfrentar la
vida: cargos en la comunidad o decidir contraer matrimonio. Ha llegado a la plenitud de la
vida.

Convertirse en persona significa para la cultura, traspasar la frontera que separa entre la
individualidad y la colectividad. Es decir, un ser colectivo necesita pensar y actuar
colectivamente: ver por los demés desde el ambito familiar. Los momentos en que solemos
apreciar a este tipo de personas es cuando existe alguna reunion familiar o social: Lo que
hay para comer o beber, se comparte. No se aprecia un acto individualista ni egoista que
frecuentemente es sancionado por los mayores. Es decir, como sefiala Miguel A. Bartolomé
(1997: 145):

Se trata entonces de una categoria construida por la interaccion, en cuya
configuracion intervienen procesos ideacionales sumamente variables, no solo entre
las diferentes culturas sino también de proceso historico de una misma cultura.

Mas adelante, el mismo autor sefiala:

... que la persona social también esta constituida por medio de los significados que le
otorgan los sistemas clasificatorios parentales y politicos, los grupos generacionales
de edad, la asuncion de identidades ceremoniales, e incluso de ideas referidas a los
aspectos inmateriales de la existencia, como es el caso de las concepciones
animicas... (ibid).

Bartolomé, con los datos disponibles de otros autores respecto a la relacion de las personas
con su entorno, los clasifica en “personas sociales” y “personas espirituales”.
Independientemente de la explicacion que ofrece en su texto sobre otras categorias, por
“persona social” sefiala que “... aqui la imagen que la sociedad ha construido

124 Estudios de van Gennep retomados por Jests Jauregui en su texto “La teorfa de los ritos de paso en la
actualidad” (pag. 61).

107



subjetivamente respecto a lo que debe ser uno de sus miembros, imagen que es
necesariamente internalizada por los individuos para responder a las expectativas
existentes...” (ibidem: 150). Es decir, la colectividad interviene para construir esa imagen
de persona y se considera como una continuidad de la vida privada a la vida publica. Los
hombres que a temprana edad colaboran activamente en los trabajos comunales y en el
sistema de cargos son observados por los adultos y ancianos, quienes valoran positiva o

negativamente cualquier comportamiento asumido por dichos jovenes.
De esta forma la nocion de “persona” es ante todo es “... una categoria interna de las

culturas, que proporciona a sus miembros un referente comin basado en un mismo

principio clasificatorio, que otorga un “nosotros compartido...” (ibidem: 162).

108



Fuente: Cddice Selden, p. 7-1:. Preparacion de la boda
de la Princesa 6 Mono.

Capitulo 11

Viko tha’an nda’a:
Fiesta de casamiento

109

ooy .
]
i
1
1
K
i
g



En este apartado nos referiremos al concepto del matrimonio no como lo entiende la cultura
occidental, sino a la ceremonia que se realiza mediante acuerdos entre dos personas de sexo
opuesto para establer formalmente su union, ya sea ante la justicia o ante alguna fé
religiosa. Si bien es cierto que el matrimonio catélico fue instituido durante la época de la
Colonia, para el caso mexicano, las culturas mesoamericanas continuaron manteniendo sus
propias formas de concebir la formacion de pareja y posteriormente se comenzd a mezclar

las distintas formas de cOmo se organiza la ceremonia.

Actualmente, los diversos momentos en que es posible formar parejas en Nuu Savi varia en
cada comunidad. Este proceso se conoce con distintos nombres: Sampaliluu (hablemos de
compadres por los jovenes), samaniluu (hablemos de comadres por los jovenes), viko tanda'a,
(fiesta de juntar manos), viko tna'an nda'a (fiesta de juntar manos) o viko 7ienu (fiesta de la
nuera). Todos estos conceptos se refieren a los procesos a través de los cuales todo individuo
atraviesa para convertirse en persona o simplemente “ser gente™ y ello ha implicado entre otras
cosas, pensar colectivamente. El proceso de convertirse en persona comienza a temprana edad
y es un acto de aprendizaje de adquirir la categoria de "persona" y ser un digno hijo
reconocido por el pueblo que en la lengua se le nombra da'a 7iuu (da’ya fiuu) y significa

literalmente “hijo del pueblo”.*®

Llegar a ser da’a 7iuu 0 “persona” implica pasar por un proceso prolongado de intensos
aprendizajes. EI momento determinante en este caso, es la formacién de pareja que en la
variante del idioma mixteco de Huitepec es “sampaliluu”. Acceder a la categoria de persona

implica demostrar el grado de madurez y la acumulacion de responsabilidades.

125 Ser da’a i significa que no solamente las personas que viven en la comunidad reconocen a cualquier
individuo que naci6 ahi, sino que ese acto de reconocimiento va implicito el derecho y la obligacion que éste
tiene con su comunidad. Entonces, ser “da’a fiuu” es mucho méas de lo que hace pensar una simple traduccion
como ser “nativo” o “ciudadano” (término que tiene su origen en el derecho romano).

110



1. Ye'e y#v# landa d¥'£ ye’e y#v# landa tee: Vida de la mujer y vida del
hombre

“Ye'e y## landa” es una expresion que denota la vida de un sujeto especifico: El joven. De

manera libre significa “el inicio de la vida del joven o de los jovenes” o simplemente “la vida

del joven”.

El inicio de la vida de una persona es un proceso que engloba todo, desde las formas de como
ha sido educada dentro de su familia, los conocimientos que posee al incorporarse a temprana
edad a las actividades Utiles de la comunidad y por supuesto, su interaccion con los demas
miembros de la familia y de otros jovenes de su misma edad. Esta es la educacion familiar y
comunitaria que recibe y en todo este proceso, estan presentes los valores que han sido
internalizados en él y que se expresan a partir de su relacciébn con otros: respeto,

reconocimiento, honestidad, sencillez, responsabilidad, entre otros.

A través de la interaccion el sujeto comienza a identificar cudndo un comportamiento es lo
correcto y cuando no lo es. Para darse cuenta de ello tiene que tomar en cuenta la percepcion
del otro o de los otros con quienes convive. En este sentido, el inicio de la vida es un proceso
sumamente complejo y dificil porque de este “buen” comienzo dependera del tipo de
generacion que la sociedad esta esperando que contribuya para el mantenimiento de una
sociedad deseable.

El término “da’a”*?®

|127

simboliza una pequefia rama que nace del tronco grande y frondoso del
arbol™" y se refiere al proceso formativo del ser humano. Sea hombre o mujer, se denomina
indistintamente landa du'un que significa "“criatura tierna”. Es una etapa que comprende desde

gue nace hasta el periodo del balbuceo, del gateo hasta los primeros pasos como sostiene Jean

126 Da'a, significa “cria” o “retofio de algo” y se refiere al “hijo” o la “hija”.
127 En otras palabras, es el arbol genealdgico de la familia.

111



Piaget (1985) en su interesante estudio sobre el desarrollo del nifio; es decir, es una etapa que

es posible aprender de todo cuanto perciba.'?®

% es todo un

El nacimiento de un hijo o de una hija en el seno de cualquier familia*?
acontecimiento, porque no sélo se incorpora un nuevo ser como miembro de esa familia
extensa, sino el estatus de todos cambia. Si es el primer hijo, los padres se estrenan como tales,
pero esto va ligado que ser padres no es tan sencillo; significa nuevos aprendizajes y nuevas
conductas que dentro de la clasificacién de Van Gennep*® se conoce como “ritos de paso”,
porque se deja de pertenecer a un estadio anterior para incorporarse a otro, pero de manera

compartida.***

No solamente se incorpora la criatura a la nueva familia que Van Gennep sefiala como “acto
de agregacion”, sino provoca un cambio radical el estatus de sus padres y de todos los demas
miembros de la familia cercana. Si antes del nacimiento ain no eran padres, tios, abuelos o
primos, a partir de este momento se inicia otra etapa de su vida familiar. Los hermanos de los
padres y los papas de los padres, de pronto cambian sus estatus, que en ocasiones tardan en
asimilar el nuevo papel a desempefiar que son tias y tios (didi, dito) o abuelos y abuelas (chii,

1 132

chitna) 0 estos Ultimos “papa grande”, “mama grande como Se conoce en otras

comunidades mixtecas.

Si la familia es extensa como suele ser en la mayoria de los hogares del Nuu Savi, sus
miembros adquieren nuevo papel y se incorporan sin querer a nuevos estatus donde los demas

miembros de la sociedad, los veran con mas respeto y de mayor compromiso. Es decir, la

128 | as técnicas a través de las cuales se adquieren los conocimientos al lado de los mayores es por medio de
la observacion directa y su aplicacion a una edad apropiada de acuerdo con la cultura. Si alguien ya posee
algun conocimiento es a través de la demostracion en el terreno de los hechos.

129°E| sentido que adquiere el concepto de “familia” es aquel que se refiere a la unién de un hombre y una
mujer, y como producto de esta union aparecen las criaturas (da’a). En la cultura mixteca es frecuente
observar la familia extensa donde incluyen los familiares colaterales.

%0 Adn cuando el estudio es demasiado antiguo, la clasificacion que se establece es alin vigente en muchas
comunidades originarias de la Mixteca.

131 En la familia extensa de los 7iuu savi incluye a abuelos de ambas partes, tios de ambas partes, hermanos,
sobrinos, padrinos de ambas partes, inclusive, ahijados. Aln cuando no vivan en la misma vivienda, son
tomados en cuenta cuando alguna familia tiene asuntos importantes qué cumplir o porque tiene algin
problema que necesita de los demas familiares.

132 En la mayoria de las comunidades mixtecas de la zona se le otorga el estatus de maa sa 'nu (mamé grande)
paa sa’nu (papa grande) para referirse a los abuelos de ambas familias.

112



educacion que todos habran de proporcionarle al nifio 0 a la nifia tiene que ver con lo que van

a aprender a vivir en familia y que sepan relacionarse con cada miembro de ella.

El contacto permanente que tiene la criatura con su madre, con su padre, sus hermanos si los
tiene, con sus tios, con sus abuelos y con otros familiares cercanos, a temprana edad los va
identificando no solamente con la vista, sino al escuchar comienza a identificar el tono de voz.
Paralelo a este proceso, también identifica lo que hay en ese espacio humano que es la
vivienda: los animales domésticos y el medio ambiente; factores que influirdn de manera

decisiva en la formacion de su caracter y la adquisicién de nuevos aprendizajes.*®

A temprana edad los nifios y las nifias comienzan a aprender el don més preciado de la vida: la

responsabilidad ***

para con la familia y con la comunidad. Si la educacion familiar y
comunitaria ha estado sujeta a las normas sociales de la comunidad, a esa corta edad, el nifio o
la nifla comienza a demostrar su madurez por medio de las habilidades y destrezas que va
adquiriendo para realizar las actividades cotidianas. Las técnicas a través de las cuales la nifia
o el nifio aprende es a través de la observacion, imitacion y al escuchar a los mayores cuando
se encuentran conversando sobre distintos asuntos relacionados con la vida social y politica de
la comunidad. En otras palabras, en el mundo indigena muy poco se escuchan las
instrucciones dadas por un adulto. Chamoux (1992: 20) en su interesante estudio en la Sierra
Norte de Puebla sobre como se transmiten los conocimientos entre los nahuas, pone énfasis en
la expresion “saber hacer” y que es un prolongado proceso iniciado desde la tierna infancia

hasta la edad de madurez.

Da'a kuech#£ es hijo varon y literalmente significa: da’a es igual a cria, retofio y kuech+# es
algo que grita, es algo que esta dotado de fuerzas, es alguien fuerte. También se conoce como
da’a dujun. Da'a €s cria o retofio y dujun, el alto, el que va a reforzar, es el sustituto y de

manera libre es “el hijo vardén”. A pesar de la confrontacion entre los estilos de vida

133 Erasmo Cisneros Paz (1990) denomina a este tipo de socializacién de los nifios en contextos
socioculturales “endoculturaciéon” y otros Antropdlogos como Gonzalo Aguirre Beltran (1973) como
“educacion informal.

134 |_a responsabilidad es entendida aqui como una cualidad humana que se aprende y se consolida durante
nuestra existencia como sociedad. En ocasiones no se llega a realizar por la influencia de otros factores
externos.

113



“modernos” y los llamados “tradicionales”, donde los primeros borran la memoria historica y
por supuesto cualquier relacion con una o dos generaciones anteriores, mientras que los
segundos, se sienten protegidos por las citadas generaciones pero ademas, estas nuevas
generaciones adquieren la obligacion de perpetuar la vigilancia y la proteccion del espacio
bendito que es el solar, la vivienda paterna, los otros espacios sagrados que son de cultivo y

por supuesto, el apellido de la linea paterna.

En algunas comunidades mixtecas se continda considerando al espacio territorial como
“sagrado”, de ahi la estrecha relacion con todo lo que hay ahi. Una forma que posibilita
perpetuar esta relacion es por medio del apellido de la familia paterna. El vardn que nacié en
ese espacio constituye la esperanza de la continuidad del apellido. El sitio donde la familia ha
estado compartiendo la alegria y los sufrimientos a veces se continta compartiendo hasta
cuatro generaciones: bisabuelos, abuelos, padres e hijos; esa vivienda que es un espacio
sagrado se organizan ceremonias en la construccion de altares, elaboracion de comidas,
bebidas. Como por ejemplo, cualquier acto es ceremonial, suceden acontecimientos que estan
ligados con el “mas alld”, con la vida que existe mas all& de la muerte. Casi todos los mixtecos
esperan pacientemente el “regreso” de sus seres queridos cada 2 de noviembre a compartir lo
que sus descendientes hayan preparado y de lo que ellos acostumbraron a consumir en vida.*®
A todo esto obedece que cuando se incorpora un hijo varén, ofrece por lo menos la esperanza

de que la vida pueda continuar mas alla de la muerte en ese espacio bendito que es el hogar.**®

Da'a d## (hija mujer). También se conoce como doko que significa “hombro”. Da’a significa

hijo, retofio y d#'#, se refiere al sexo femenino y “doko” significa “hombro” que simboliza el

gran apoyo hacia el compafiero o marido, hacia la familia; es decir, ahi descansa el buen apoyo

35 En la totalidad de los hogares de la comunidad de Huitepec, el jefe de familia se empefia en organizar el

altar de los muertos (nuu ito nd#+) donde se habran de depositar las frutas de la temporada, la comida y las
flores olorosas. El dia 2 de noviembre, temprano regresa la hija o la nuera a dejar en el altar la comida y las
tortillas que prepararon que se habran de compartir en el hogar principal.

136 Se cuenta que en varias familias han sucedido cosas extrafias. Cuando los hijos no cuentan con recursos
para preparar lo que los seres desaparecidos hayan estado acostumbrados a consumir y reunen lo Unico que
pueden para preparar sobre todo la comida. En cierta ocasion, una familia pobre prepar6 con mucho ahinco un
guisado de carne de pollo y el dia 2 de noviembre se puso en varios platos en el altar previamente preparado,
pero como no ha sido comida habitual de los desaparecidos, de inmediato aparecieron en el suefio del hijo

114



que una familia espera. Al igual que el vardn, el cambio de estatus de la muchacha tiene que
ver con el desempefio de las actividades que desarrolla: La elaboracién de comida, molienda,
preparacion de la ropa, tejido, etc. A diferencia de los hombres, el grado de responsabilidad de
los padres y familiares cercanos es mucho menor, en cuanto a los gastos que esto ocasiona si
una mujer decide casarse con algun joven. A sus padres no les asiste la obligacion de
preocuparse para preparar todo, sino se concretan a esperar pacientemente que alguien llegue a
“pedir” la mano de su hija; todo depende de como se haya comportado ella y de lo que haya
aprendido en el seno de su familia como signo de maduracion. Las noticias se cunden de
inmediato si la muchacha sabe realizar todas las actividades que le corresponden y la rapidez
con que ese aprendizaje ha sido adjudicado a la joven, ademas de su alto grado de
responsabilidad y de respeto hacia los deméas. No solamente ella recibe esa distincion sino sus
padres, pero sobre todo, la madre que supo proporcionar buenos aprendizajes a sus hijos, sobre

todo.

El hecho de esperar pacientemente que algin joven se fije en la hija no significa de ninguna
forma que no le corresponda a ella decidir sobre su futuro si va a estudiar o prefiere formar
una nueva familia con el joven. Para poder decidir si se casa tiene que ver con el
comportamiento del joven también reflejado en la sencillez y la honestidad demostradas
durante su corta vida. Si existe la decision de unir su vida con dicho joven comienza otra etapa
de su vida: la etapa de restricciones, ya que no podra disfrutar de su corta juventud y de su
libertad. Cada que desee visitar a sus familiares lo hard acompafiada de sus hermanas o
hermanos. A partir de aqui también se intensificard su aprendizaje sobre los quehaceres del
hogar porque de lo contrario dejara en mal no solamente a sus padres, tias, abuelas, hermanas

mayores, sino a todos sus familiares cercanos.

La joven es la que va a decidir finalmente si es de su voluntad unir su vida con el muchacho y
con ello sabréa con anticipacion la responsabilidad que le espera con los padres, los hermanos y
los familiares del muchacho, y por supuesto, la capacidad de construir su futuro al lado del

joven que se convertira su marido (y##me). A ello obedece que durante los viajes de pedimento

para cuestionar el descuido de no preparar la comida tradicional. Al final de la fecha de “visita”, la comida no
se consumid, quedaron intactos, y este es un signo de que no les gusté la comida puesta.

115



y la etapa previa a la "fiesta de cerrada de puerta™ se convierte en una nueva etapa de intensos

aprendizajes y de preparacion para esta etapa de la vida.

Si la muchacha es inclina por el estudio, tiene que confrontar con la opinion de su padre y de
su madre para que la dejen salir fuera de su hogar por varias razones, una de ellas es que por
tradicion familiar se ha considerado a la mujer como lo mas intimo y lo intocable en cada
familia; es como una flor que no debe estar expuesta a miradas furtivas de extrafios, y también
por eso es considerada como la mas vulnerable y entonces, la preocupacion comienza cuando
ella decide estudiar porque tendra que salir fuera del hogar e incluso de la comunidad. Por su
condicion de mujer no esta obligada a velar por la vejez de sus padres; es decir, no le asiste
totalmente la obligacion, ademas de que ella estara sujeta la decision de su futuro compafiero o
marido, sea éste de la misma comunidad, de la region o de lugares lejanos. El destino de ella
es viajar a fortalecer y ampliar la vida de otra familia, la de su compafiero, integrarse a esos
otros estilos de vida. En esta nueva vida, la joven mujer tiene que aprender los estilos de vida
de sus suegros, sus cufiados y sus familiares politicos cercanos; es decir, le asiste la obligacion
de integrarse a esa nueva familia. Si el destino le marco que durante su vida no tuviera marido,
es la encargada de estar con sus padres y evidentemente, esa situacion la convierte como una

bendicion del ser poderoso.

La otra etapa de la vida es conocida como nu nkuu yukue'e landa, que en castellano significa
"cuando ha crecido la criatura". Es la etapa del inicio de la maduracion fisica e intelectual,
pero también la etapa de intensos aprendizajes al pasar a todas las pruebas de la vida y
considerarse apto 0 apta para ejercer con responsabilidad sus actitudes y su propia vida; por lo
tanto, ya puede ser tomado en cuenta para incorporarse a la vida adulta ain siendo joven,

cronologicamente hablando; etapa en que se consideran como "nifios adultos o nifias adultas™.

Es la etapa que en lengua mixteca también se conoce como nuu 7ifiu’un ifii landa que

significa "cuando ya piensa bien la criatura o el joven”. Es la etapa en que comienza a reflejar
la educacion familiar proporcionada por los padres, los abuelos, los tios, los hermanos
mayores y los vecinos cercanos a través del proceso de interaccion; es la etapa en que se le va

formando su caracter para ser una persona responsable.

116



Nuu 7ifiu’'un ifii landa es el momento de mucha significacion para los jovenes, porque es

cuando son capaces de demostrar su sentido de responsabilidad. Si se logra consolidar esta
cualidad, se sentiran orgullosos sus padres, sus abuelos y sus tios. Lo contrario significa que
hay que intervenir para que su conducta se vaya consolidando. Es la etapa decisiva porque
implica un intenso proceso de preparacion para vivir en pareja como cualquier ser humano
capaz de perpetuar la especie humana; pero de acuerdo a su cultura es la etapa de aprendizajes
a nuevas formas de vivir, a corregirse y evitar que comience a desordenarse. A ello obedece
gue a temprana edad se insista en formar su nueva familia, previendo nuevos aprendizajes al
lado de sus padres para el caso del varon y de sus suegros, para la mujer. Una de ellas es
satisfacer los deseos de los mayores (abuelos, padres y tios) de ver a su hijo convertido en
persona, por lo tanto, evitaran de esta forma las criticas innecesarias de los demas familiares y
de sus vecinos. Otra es demostrarle a medio mundo su sello de masculinidad y evitar que
genere una sospecha de homosexualidad. Cualquier tendencia sexual hacia el mismo género
0 actitud sospechosa del varon, sobre todo, es motivo de burlas y criticas de los demas

hombres.

Si el vardn cuenta entre 16 y 18 afios de edad, se insistird una y otra vez que cuenta con la
edad apropiada para contar con una pareja ideal por varias razones: Una de ellas es perpetuar
el apellido paterno, contar con quien debe responsabilizarse del solar (sitio donde esta el hogar
paterno) y el sentimiento de los padres de haber cumplido su deber de ver a sus hijos crecidos
hechos y derechos. Es decir, pasar de una etapa a otra y convertirlo en persona como ultimo
eslabon de la vida; aun cuando ya sea mayor de edad el joven y no ha encontrado a su pareja
ideal, no tiene todavia el estatus de persona. Independientemente de ello, esta concepcion ha
ido cambiando con el tiempo, porque comienzan a haber solterones de mas de 30 afios de edad

en nuestras comunidades.

117



2. Nuu nduku rienu. Pedimento de la nuera

Expresion que significa “la busqueda de nuera” y constituye otra etapa de la vida de los
jévenes y suele ser muy compleja, porque se trata de revisar las formas de cémo se educan
a los hijos. De eso depende si ofrece la posibilidad de establecer una relacion entre una
familia y otra a través de la relacion de pareja de los hijos."*” Son ceremonias que implican
ampliar las relaciones de parentesco entre una familia y con ello se propiciara la solucion
de problemas de distinta indole sobre todo, las bodas, los bautizos, presentacion de nifios,

cumplearios y otros eventos sociales.

La formacion de pareja en la cultura mixteca implica que la preparacion para el pedimento
comienza cuando el hijo adquiere la edad de casarse y ocurre entre los 16 y los 20 afios.
Aun cuando esta decision debe corresponderle al joven, en muchos casos se da por medio de
la presion de sus padres y sus familiares, sobre todo de sus padrinos de bautizo, quienes desde
los inicios mencionan a las sefioritas de su agrado a quienes se podria pedir la mano para
convertirla en prometida del ahijado. Si el joven acepta la sugerencia de sus padres y de sus
padrinos, entonces comienza la preparacion para ello; ellos son los encargados de buscar el

apoyo de una persona de mayor edad y de mucha experiencia a quien cominmente se le

denomina "y+,iv+,i nduku fienu" (Y## = gente, nduku = busca, fienu = nuera), que traducido
al castellano equivale a "gente que busca nuera™ o bien, "embajador"”, como se conoce en otras
comunidades del Nuu Savi. A esta persona especializada que conoce los discursos especiales o
ceremoniales se le conoce también como y## ya’an nda’vi (persona que sabe el discurso

elegante y respetuoso).

137 E| sentido de las alianzas que establece la antropologia no encaja en términos econémicos, sino en lo social
para fortalecer la relacién familiar; el valor social que adquiere emparentarse con personas de otros apellidos
por la via del prestigio social suele ser lo més relevante.

138 Seguin los padres del joven, es la edad propicia para iniciar una nueva familia, si existe el consenso que la
nueva pareja obtenga consejos y apoyos de los familiares y padrinos para consolidar su vida. Si la decision es
de no casarse luego, seguramente quedara fuera de todo el proceso del sampaliluu.

118



El "Embajador” es la persona que tiene la encomienda de guiar e interceder por el joven, por
sus padres y por sus padrinos ante los padres y los familiares de la muchacha.**® El discurso
que el "embajador” pronuncia durante la primera visita a la casa de la novia dura entre una
hora y una hora y media, y comienza por revisar el panorama biblico de trtadicion cristiana y
al final explica el motivo de la visita. Comienza con un "Ave Maria" para disculparse de la
imprudencia de acudir en la madrugada a interrumpir el suefio de la familia visitada.**® Un

discurso generalizado es el que se ofrece a continuacion:

“Nduu kuu uu nken fienii d#kta ye adu'a kava nuu siu'un nken koo yuku, koo nchaa
yutnu, yuku, icha, koo nuu fiu'un nde'yu i'a, fiefii d#k+a. Ndee ndf'f ifia koo nuu iiu'un,
nuu teyu, fieni d#kta ye koo yute, nuu fiu'un koo ndute, nken koo ye’e y#v¥, nken jue'nu
yutnu. Ndajani dkta ye ad#v i nuu fiu'un nde'yu kada tniniu, d#vi koo kanda, rierii
d#kta. Ndevitna io "escritu”, ifia danani y#+ datnaa.

l'a nu nkanda fiv'un d#vi yoko fiu'un ka "bendita"; vendaa and#¥ nken nduu ifia

ndute davi. I'a fiekoyo nuu fiu'un, i'a fiekoo "vida", yutnu, yuku, ye io nuu fiu'un nde'yu

kaa i'a. Iia nkuu nu fiee nduu uni nkachii katuu tnu'un.

Ye nkuu nduu jfm# nken io thu'un katuu ye nd+# k#t# ye fiika nu fiu'un, k#tfye ndava,
k#tf fiu'un nu ndute tuu nuu. Daduja nkuu nu fiefii d#kta, nken nd+# ifia takuu veji un
nakava ye’e y#vfka’a kundeku ndoo y#+

Nu fiee nduu kuu un'un nken nkiji d#kfa ye kavatuu fn "uertu" nken ian chi'i ndujime,

kendi'ime chijn. Tni'in ian nuu fiu'un nani "uertu” "Edén" katuu jue’en yata ndute.

Nkachi tnu’un ndivi’i dandoo Yandius. Nken ifia nkuu nduu un'un.

1% E| "Embajador" es la persona que no sélo conoce el lenguaje ceremonial, sino ha demostrado ser una
persona honorable, sencilla, honesta y respetable de su familia. Su papel es representar a alguna familia para
buscar novias. Durante las visitas o entrevistas con los padres y familiares de la muchacha emplea un discurso
muy especial y se va a referir a la génesis biblica. Este es un claro ejemplo de que alin se mantienen residuos
de la colonizacidn iniciada desde hace mas de 500 afios y que se emplea ahora para otros fines.

0 Un lenguaje ceremonial implica metaforizar el discurso. Es decir, no es un lenguaje popular, sino es uno
que se emplea para casos especiales.

119



Dadu'a nkuu nken fiee nduu ujie, nken ifia nu nkachi "Jehova Dios" ye nduu ndatatu

ndoo yenda'vi. Iia nkuu nduu "Domingu”, nken n## ye'e y## ndatatui ndekui

tnu'unran. Iiia iyo tnu’'un ndeku ndoo vejene veji.

Te vitna tuu nuu yo'o. Vitna kendoo nda'vi yo'o nken jununditoun nuu fiu'un nde'yu
ka'a, junundito nuu "jardin" ka'a, du’a nkachia nuu tee kuu "varon". Dadujan nkuu
nuu tee nda'viiia nkendoose nuu ita, nuu "jardin Edén". Ndute ka'a, kodoun nuu
"huertu". Ka'a iyo tnu’un nkachi "Jehova Dios".

Iyo tnu’un ye ndutean nkund¥'fse nukuekase yute "Jardin", nken ifia fiodose nuu itu,
nuu ita, tnu’unra.

Dujani nkuu nuu ndeku nda'vise veyee vejue'en kuiya, veyee vejue'nu yutnu,
vejue'nu itu, vejue’nu nchaa ita. Nuu fiunde’e 7itfse nken nchaa ye iyo nuu
“huertuse” ndaa dama jue’en. Danaani nken fiee itaan. Nd+'# ifia ta nda'va jue’en.
Danaani nken veji ndoko ian tuku. Takuchini ndokoan vejini, nken nuu nke'e ndee

k#tf fika nuu fiu'un, k#f tHaa nuu tachi, nken nd+#u’u 1 tna'an kft+a fide danut+
nuu ita, nuu itu, nuu "huertunia”.
Dadujan nkuu nuu veji tnu'un nda'vi ifiise ye dujan ndeku nda'vise nken vaayu

nkotnuni ini "Jehovda Diosiia". Veji tnu'un nkuu kueka iniise. Dadujan nkuu fierii

d#k+ “Jehova Dios” nuu ndian kendi'a nken nu datuume nuu iiara nken dananime

"Angel San Gabriel", tee nda vi iiide kuechime nuu "Jehova Dios".

Te yo'o "Angel", du'a iyo vejene veji, te vitna akuu kada ndi'v ye mee ye fn, nken
vitna fienii nda'vi d#+ ndi'u nken tunuu yoo, nken fiee yoora na ndatnu'un nda'vien
nukuen kunduu chi, du'a kunduu mifii ndi'u ye jf'#un taviun nuu "varon" chi diko
Auu teyu nkuaa tee nda'via, ditna nkuii.

Ten vitnara nken jue'en nduu, jue'en kuiya ndekuse, nken veji nuu ndf'#¥ ifiise, ten
jue'en nken kanuu tee nda'via na ndide kunuu kuu “almase”, na ndide nkuu veji
nkuu kueka iiiise du'a nkachi Jehova Dios". fn "Angel"” nkachi, dujan kuu "padre"”,

dujan nkuu nkukava dikose nuu nde’yu, nuu ndeku tee "varon" nuu ‘“huertuiia’.

"Varon", ndeku deun nkuu yu'u tee “Angeliia” rieese nuu ndeku “varoniia”.

120



Tean tuku nkachise: chin ndekuin. Dadujan nke’e fika tnu’un na’anse, nken
“Angeliia” nkachi tuku: kadaja'nu iniiu nkachi dutuen tavatniiiu vejuun ndi'u nu

nandide nkuu iniu, nkuu almau ndekun ne'en nditoun itu, ita ka'a, nuu "huertu”
ka’a, chin atuu dujan nkuu ifiiun vejene veji. Nken vitna nke ad#+ nka ifia, nkachi

dutuen. Nken i'a mifii u’'u ndi'v jfii nuu nandide nkuu ifiiu chi nakuu tnuni ini

dutuen nandide ichi kadame. Iyo tnu’un ye du’a nkachi "Angeliia” fiiime "varoniia".

Atuu ye kadaen chin nkutnuni ini dutuen nuu nandide iyo ndeku nda'vi ndiu, nkuu

“varoniia”. Ndaa ndije chin dujan iyo, medii, me #n ndi'v nkendi'a fia'an dutuen

kendooen ne’en nditoen fiu'un nde'yu ka'a, ne’en nditoen "jardin" ka'a.
Ndee vitnara nken veji ye nku kueka iniiin chi atuu na ye iyo tedio nuu nde’e ndi’u

nuu “huertu” ka’a nke danaani veji

ndoko yutnu ka'a, danaani nken takuchi ka'a veji nken dadujan nuu nchaa nd#tu'u
k#tf kendi'a mee dutuen fiee. Veji k#tf fitka nuu fiu'un, uu uu tayu tna'an kftfa, kftf

ttkaa nuu tachi, #n nka tu k#tfa ndetna’an tayutt Iiia nkuu du’a nkoutnuni inii ndi'u

ve akuu kada nken koo jununditoen itu, nuu ita ka'a, nken dio tna’an tayu ndi'v koo
miniin. Atuu yekadaen nuu dujan ye iyo nuu. Dujan nakava tnu'un ndajua'an ndi'u

nu dutuen nkuu tu Angeliiara.

Du'a nkachi "Angel San Gabriel" nken ndaje’en ichi vendaa and# £ nken nkachise:

“Nandaen ndajua'aen tnu'un nuu dutuen”.

Iiia nkuu nken vendaa “Angeliia” and#vf nuu ndeku dutuen. Ye nkachi yo'o tava

tniniu, fie'en ndi’'u nken du'a nkachi "varoniia”. Ndije ye veji tnu'un kueka nuuse, veji

nuu nd£'vt ifiise nken nkachise ye akuu ndee nkase, akuu kedavase jununditose nuu
itu, nuu ita, nuu "huertu”, chi nchaa nd#u'u k#t# kanindije yo'o. Nchaa ndftu'u k#+a

dak#tfme ifiise nuu fiee fn tna’an nuu "huertuiia”. Nken ifia akuu ye'ese, nken dio #n

tayu tee nda'vian nijase. Du'a nkachi "Angel" ndajua’an tnu'un nuu dutuenra. Atuu

kuftf ye kadaen. Nkachi nda'vi ifii yo'o fie'eun. Na ndajani tu d#kf ndi’u nuu na

121



kadaen nken kavani'nu uu diko "ora" nke ndiji tukun nken ndatnu'uen nuu ndian ye
kiji tna’an tayuse tee “varoaniia”. Du'a nkachi dutuen fiiime tee “Angeliia”.
Nu ndinu uu diko “ora”, nken iyo tnu’un ye venuu tuku "Angel" fideme nuu

dutuen. Nken nu fiee nduu, nu fiinu ye uu diko “ora” nken nkachise: vitna vendijin
tukuin, ndee mee ndi'u ye jii nduku nda'viun nu dujan na’in nkuu ifiiu "varon", chi
minii u’'u ndi'u jfniin. Ndej#ni kutuin nu ye ndije ye ndaa dujan nkuu ifiise chin dujan
nken ndee and#¥ kadaen nu nakada 7i#f vaen. Duja nkachi dutuenra. Najf'iin
tukuin tavaen tnu'un yu'use, nkuu "Angelra". D#v#ni tuku tnu'uan ne'en tee nda'vian,
mifii na’ainse koo tna’an tayusera. Ten dujani nkuu nuu kavase nuu fiu'un nde'yu

ka’a, nuu ndeku nda'vi "varon", tedio d#vni tnu’uan na’an tee nda’v ika’a. Dujan

nkachi “varoan” iyo tnu’un.

Nkachi dutuen vejuun tuku ndi'v katnu'un fia'aen nu nandide nkuu ifiiu, nkuu

"almau", nu d#vni tnu’'un nkachiun ndekani. Nuu d# i tnu'uan ndajuan tuku ndi'u
nkachi dutuen, nkuu tean fiise "varoaniia" ra. An'an chin d#i tnu'uan nkachi
ndi'u, chin d#vii ifia nkuu ini, nkuu "alma" ndi'u, ye dio tna’an ntayu ndi'v mini
kuu dujan ye kachi ndi'v. Nken nkachi “Angeliiara”, te atuu ye kadaen dujan, nu
dujan +n ni fienii inii yo'o, ten dujan kava tnu'un ndajua’an tuku ndi'v nuu dutuen.

Du'a nkachi "Angel" nke dadujan ndaje’ense ichi vendaa tukume and+#+ nu ndeku

dutuen nani“Jehova Dios padre". Ye nkachi nda'vi iniu. Ne'en tuku ndi'u
dakutna'meense nken nkachi tukuse vitna ye dio tna’an tayuse mifiise, ku ifa
ndatajiin tnu'un, du'a nkachi "Angel", ndajua’an tnu'un nuu "Jehova Dios".

en nkachi dutuen: dujan kuu ra'in nuu dujan neni inise, ten dujan, kuu ndatatu
Nken nkachi dut d ki ! d ten d kuu ndatat

nda'viun uu diko ora nken kee nda'viun tu kuun chin ka’a nke nkuu uni ye’eun nken

ifla ye kundaa kuu ku#tf nuu ndian ye kiji tna’an tayuse tee nda’vian mediin tean
ndeku. Akada nka tukuen te ad#+ ichi kada ndoo nken nakada tnuni ndoo ndian ye

kaku “compariiase” ye kundaa kuu kutf, nkuu dutuenra. Nken vejuun kava tuku tee

nda’vi “Angeliia”. Nken nkachise, vitnara nken fiee ye uu diko ora. Vitnara nken

122



kane’en yo’'o fn "seria" kund#’fun nken jua'aun nken nakuu ndeku nd+t'fse, chin

nakuu ndatatuse tee nda'vian, chin atuu nduu ndatatuse. Nchaa nduu fiide tmifiu tee

nda’vian. Tee ka'a dujan nakuu nduu nd+ #se kundekuse venduu ndejf fn, nkachi
dutuen, fiiime "Angeliiara”. lan kuu #n fiefii nken nakeeun. Te du'a kachiun jua'aun.
Nkachi dutuen, vejuun ndi'u nu ndije ndaa yee fn ni fiefii ifiiu nukue'e nkachiun iku
kani, ten dujan kuu nu +n ni fienii ifiiu. Ten vitna nken janujuinii y#+ yo'o nken, uni
uito kada ndaiaun nuu ndi'u nken nayee mee dutuen du'a nkachi "Angel”, fiiimera.

Na'a nken, nda'vi kaa tee nda'viiia fiejuinii y#tfse nken, fiide nda'ase, uni uito riide
nda'ase nuu tee “Angeliia”, nken tean fia'anse vekie fiefii nuu tna'anse, vek#vf fieni
y#kt juiiu tee nda'viia, nkachi "Angeliia". Ndije ndaa, ndije kutff ye #n ni fiefii ifiiu

dujan kuu vitna na k#kuu nken ndi'v na kunde’e "uertu" ka’a, nken jf'#n tnaa yo'o

ndatatun chin atuu ndatatu yo'o vejene veji nde vitnara. Jue'en yo'o junu koo
chiluun nke ndatatun nke nakendoo ndi'v jununditoen itu, yutnu ita ka'a. Du'a

nkachi tean uu tnu'un nuu tee nda'vifia nken jue'ense fiekoose kuenda'vi dava

"jardin". Dadujan te yatnini ndata yu'u tee nda'vifia, tnani nke’e ndatnanu y#kf

yatase. Ava'a vetu nkuu y## juiiuse, ten tnaani niido kavase jue'ense, ten nkuneeni

nuuse fidise, nken dadujan nkuu nuu kava dito "Jehova Dios" nken nkachise: Vitna

nken vejuun ndi'u nken na ndatnu'uen nu nandide kadaen nken koo tayu tean

kundekuse. Du'a nkachi dutuen ndatnu'unme nd+’# "Angel San Gabriel”, iyo tnu’un
katuu ye’e y#vf ka’a.

Jue'en nda'vi nuu nidise katuuse. Tee ka'a kuu "Angel". Atuu ku#tf ye kada ndoo
vitnara. Nee nduu, fiee ora ye ni'in tna’an tayuse, ten d#vini ytkt juiiuse kuu
ndaja’an ndateku ndf'#se n nka "parte”. Na kandee nken akuu chi ad#v# ichi

kadaen ten du'a kaka nkaa, du'a kava jf'#n, du'a nkachi dutuen. D#v#ni y#+ juiiuse

123



na ndaja'an nd+#se. Kachi u’u tu yo’o # ndudu nken dujan nakee iiu'un ndoo y#+

na'an datni mee tee nda'vina.

Daya’a ifia nken ndatoo juiiu ifia, nduu y#+ nduu ifia "nifia". Vitnara nken ni'in
tna’an tayuse. Ni'in ye kandeka tna'an tayu tee nda'vi ka'a du'a, nkachi dutuenra.
Dujan katuu tnu’'un ndeku ka'a ndevitnara, nken nandadame d#vise chi du'a kunani

tean vejene veji chin, diko fiu'un nde'yu nkua'ase ndevitna, nken ad#vf nka ifia vitna

nken na kuu nanise "Adan". Te "huertu" ka'a nakuu nani "Jardin, Paraiso

Terrenal” te nifia ka'a na kuu nani "Maria Eva”.

Nu dujan kachiun nken na ndak v+ ifii nde vitna nken, kuu ka'a, ten kachiun ye akuu
akajime #n ndoko yutnu ye nujuinii dava ndaa "jardiniia”, chin na dujan ten ad#v+
ichi kada ka'a. Dujan tun#t na taiiee koo ye'e y## ka’a. Du’a nkachi
"Jehova Dios" ndatnu’unme nd#+ Angel San Gabriel. Ndi'v tuku kunani "la
Santisima Trinidad". Du'a nani dutuen kachi tnaaun kuun. Va’a nkuu ndak## ifiiu.
Nu nkuu fn uu ora vendaa ndi'u nken kachi yo'o jua’aun nuuse: "Ave Maria
purisima”. Uni wito dujan kachiun, na ndak# ¥ ifii ka'a, chin dujan te nakuu nken

andak v ini. Ka'a kuu "la Santisima Trinidad", ten yute "Jardin" du'a kunani. Du'a

kachiun kuu tmaun nda vi ndi ’u tuku. Nkachi tuku 7iii ra.

Nkundije nkuu, #n, uu, uni, jfm+ ora vendaa "la Santisima Trinidad" nken nkachi

"Angel San Gabriel" "Ave Maria purisima, Ave Maria purisima, Ave Maria

purisima”. Uni wito nkachi tean tn’un ra nken dadujan nke’e ndak# ¥ ifii "Adadn”".
Nken nkachise fiii tna’anse: Vitna nken ndak#+ ifii yo'o, nken aniiii yo'o ye nuu

kava dutuen. Nkida'vi ifii yo'o tuu nken, ndekame nifia ka'a fiee. Du'a nkachi tee

nda'viria 7ii tna’anse. Nu ndada kava tee "Adaniia” tnu’un nken nkachise:

"gracias, carne de mi carne, hueso de mi hueso". Dadujan nkuu te riide "sentir"

tean ye d#vini y#t juiiuse nkuu "formado comparniase”. Na'an tnu'un nuu tee

nda'vifia ndee yo'o "Adan", dujan kunaniu, ten nifia ye ndeka dutuen fiee kunani

124



"Maria Eva", ten "uertu” ka'a kunani "jardin paraiso terrenal”, ten yute fia’a yatni

kunani "rio Jordan", nkachi dutuen ye nchaa nd#tu'un k#tf nkiji nieji "fruta" ka'a,
nkoo d#v#me, du’a nkachi dutuen dakendoome tnu'un. Ten #n "fruta" ka'a akuu u’'u
kajiun chin ad#f ichi va’a kadaun ifia, ndatajiin tnu'un nkuu ye nda’vi "Angel San
Gabriel"” riiime "Adan", nken vendaa nda'vi tean and#v+ nuu ndeku "la Santisima

Trinidad", nkachi y#vf ndajua’an tnu'un ii ka’a. Vitna nken atuunka yekoo kundeku

nda'vien, du'a nkachi "la Santisima Trinidad".

Iiia nkuu nken nkendoo nda'vi "Adan" ne’en nditome itu, itaiiara, nken jue'en nduu,

Jjue'en kuiya ndeku nda'vise, nken danaani nken yuu kava #n "Angel”, dio nukue'e

kaa "Angel San Gabriel" kaa tu ifiara. Dujan kaa ina yuu kava nuu siu'un nde'yu

ndeku "Adan" nd¥ ¥ ad+ fme nkern fiatnu’unme nu ndeku Adaaniia. Dujan nkachi

tee nda'viria. Katuu tnu'un ye nkachi "Maria Eva", atuuse ndeku, yute jue'ense

venu 'un kuekase ndute, nkuu "Maria Eva". Dio nkachi dutuen vejuun ndi'u ye kuu

kajiun ndoko yutnu ye t#kaa jue'en nuu nkuu dava "jardin" chin dfuu kundekun

nd#'# dutuenra. Du'a nkachi dutuen vejuun ndi'u, kuu kajiun yajan. An'an, akuu

kajiin chin yo'o nkachiun ndekani ye mee dutuen nkachii yee akuu kajiin. Kuenda

kuu atuu fieji u’'u ndi'u ifia. Meni "fruta" ndika ye'e yutnua nieji ndi'u, nkuu "Maria
Eva" iiiime “Angeliiara”. Ten atuu modo nuu amiu ndukuun kajiun. Najf'#n ndi'u
koo dio #n du’a nken kajiun. Dadujan nkuu nu 7ie’en ichi tee nda'via jue’ense
kuedava “huertuiia” nken ni'inse #n ndoko yutnu nu juinii kuedava "jardiniia".
Na'anse ifia nda'a datnise, ten #n ni'inse nda'a kua'ase, nken venu'unse nken fia'anse

"fruta" nda'a datni nda'a "Eva", ten tn#+ tu fiaa nken fiejimera. Nu vekee chiluu ifia

dujuniia nken va’a jui’na nkuu ifiia fejia tnu’unra. Dujan nkuu ifiara ten ndee

Juiniini mee "Adanna". Dujan katuu tnu'un vejene veji.

125



Nandide io vitna nkuu "Adaniia" fiiime ad+ fme. An'an, nkachi "Angeliiara”, ka'a ye
kuu kajien "fruta" ndika dava "jardin", kuu fieji ndi'v. Kuu kaki yo'o nkuu "Maria
Eva" fiiime "Adanra”. Ten nkachi "Angel" ye akuu kajien, ten naku vitna nken kuu

kajien nkuu "Adan" uan. An'an chin kuu kajiun. Du'a nkachi dutuen vejuun ndi'u
chin na kunuu tnu’'un kundekuun nd+'+ dutuen nkachii ku kuenda vejuun ndi'v du'a
nkachi "Angeliia" fiiime "Adan".

Ten nu nkuu tu ifiara. Nken dujan nkuu nke’e fiejime "frutaniara”. Ten dian dak+##

=~ n

yu'u mini kajime ndokoa ten ndakuiko "Angeliia" venu'un yu'u "jardiniia" nu
fie’ende "frutaiia"” na yfuu du’a chide’e nuu, dadujan nku un nkotnuni inii "Adan"

ve veji dutume nanduku fia'anra nken fiinusera.

Chide'e nuuse ndekatna'anse nd¥'f adf'fse jue'en t#ku yutnu "jardin", nken nuu kava

"la Santisima Trinidad"”, nken nkachiara: Na nkuu, na rideun vitnara. Ten atuu
kuftf modo, ndane'en nuuse ndf'+ adf'#se. Nde dujan nken nkotnuni ifii ye nda’via
ye io ye juanuuse, nken nu tuu nuuse mend#f mee knd+ atuu ye juanuuse, atuu
iflise ye io tokose nken dio nda'a yutnu olivo fie'ndese nken nkuu ndf fse fiad#se

tokose. Nu rie'ense nd+'t adtf'fse nken ndane’e nuuse nde’ese nuu "la Santisima

Trinidad", nken nkachise: "padre, du'a kaa ye nkiji danda'vi ia'an ndi'u. "Angel”

nkiji danda'vi ia'an ndi'u.
Te ad ¥ inia tuu, tedio dujan ku#tf kaase. An'an chin ad#v# ian fiiko. Tean jue'ense

nuu “jardiniia”. Du'a nkachi "la Santisima Trinidad". Te du’a venu’unse nkachi

"Adaniia". Naji'ien nandukuen. Dadujan nkuu nken vekee naase jue'en dava

"jardiniia", nuu dujan fie'ndeme nda'a "fruta". Iiia nukoo nda'vi t#ku yutnu #n nka
tuku “Angeliia” ye danda'vime "Addaniia". Kunde'e chin d#nuu kaa tee ka'a tnu'un

katuu ye’e ytvtka’a.

126



Ten an'an chin fn sefia ne'en tee ka'a, nkuu "la Santisima Trinidad". Nkuu ndije
ad#vfina. "Buenu" ten atuu ku#tf ye kaden nu dujan tee ka'a danda'viiia ten dujan
nakuu, atuu ye kaden, t#vfte tivfye'e yfvfiiide yo'ora, ye fiide yo'o, ten ye fiide tee
ka'a. Du'a nkachi "la Santisima Trinidad". Dadujan nkachi nda’vi tee “Adaniiara’.
Ad## ndi'u iiide dutu. Ad#¥ ndi'u. Dio tee ka'a danda'vi iia’anse ndi'u nken dujan
tna'aenra. Ten atuu ye kaden un dujan fieni d#+ yo'o dutuen. Dujan kuu ra’in,
kundeku #n "castigu” #n “castigu” ye’e y#vf ka’a. Najua'an ndi'u tee nda'vi ka'a,
naa kava nda'vise kundekuse ye’e y#vf ka'a. Kotaiiu unse pechuse kuikose nuu yuku,
nuu i’ 'un nde ’yu konukuse chin dujan fiidese. Nken najua’aen fn bendicion d#kfse.
Dadujan nkuu ye ujie wuito nkachimee fiiime: "maldita seas". Du'a nkachi dutuen
nke nduu nda'a nchaa y## juiiume nken nduu koo. Du'a kava yo'o kuikoun chin
danda'viu y#f ka'a, ten dujan tuku ka'a, kee nda'vi ka’a jf'#n yuku kundeku nda'vi.
Du'a iyo tnu’un nkachi dutuen Yandius, kuu kue'e "castigu" kundeku ka'a, nukaa
Jj#n diko yuku y#k+t, diko yaka kaji. Ka'a nken kotaiiu'un y#tfme konuu. Ten ka'a kuu
"enemigo" yo'o. Nchaa nd#tu'un "tiempu" kuu iiii ka'a kajifia’'ame yo'o nu ajunu
kuendaun konuun, ten dujan tuku yo'o, nuu ndiani ndani'un ka'a kuu ifiiu janiu uu
yu "karruti" dtkt ka'a. Du'a nkachi "la Santisima Trinidad".

Nde'un nukue'e kaa vitnara nken du'a nani chin atuu d#+ yutnu ka'a vejene veji.

/!

Ten vitna nke fieckoo d#vfyutnu ka'a. Ka'a nakunani " arbol de la ciencia del bien y

del mal”.

Dujan nakunani yutnu ka'a chin ka'a fiide nken t#vf tee, t#vf ad+t, t#f ndodo ye'e
y#v#du'a nkachi "la Santisima Trinidad".

Nken ni fn d#vfyutnua vitnara, nken kuu ka'a kendoo nda'vi yo'o nuu "huertu”, j#n

nda'viun ndian kundekuun nuu chanda o ndika de 've nken ifia ke’e ndada taya yo’o

fiu'un, chi’i ndujiun chiifn, ifia kada yo’o nken ni'in ye kundekuun konditoun. Du'a

127



nkachi "la Santisima Trinidad". Nendi'ia usi uni nuu chfitn nke ria'ame nda'a
"Adan", ten fia'anme ndatniiiu kund+ fme kada tnifiume; kue'e ndatniiiu katniniu
nda'vi yenda'via ndoo du'a ndeku nda'vien ye'e y#vf "Yandius" ka'a.

Yata kund+'f ndoo ta'vindajie nuu fiu'un yf'¥ nken chi’i nduji ndoo nuni tata, nkuu

nitundoo nken io "cosecha" ndeku nda'vien nde vitna.

Nkachi "la Santisima Trinidad": d#v+ fn "Angel” nkuu "comisionadu” ndeka tuku
tee nda'viia jue'en fiikose nundaa, ifia fiikose. Iyo nuu fiide va'ase ve'e, fiide va'ase
fn "ranchu”, dujan ni nkuu nken jue'en nduu, jue'en kuia ndeku nda'vise. Dadana
nken tuu nuu #n landase fiide va’ase, #n da'a dana nken fiekunanise "Abel". Iyo
thu’'un ye tee "Adaniia" fiundekuse kue’e kuia, rieese jfm# "sientu” kuiya tnu’'unra,
nken tunuu nka tuku landase ye fiunani "Cain". Iiia ndeku ndf'#se nken danaani

nken nkuaa tean nd#'f fianise, nkuu kue’e diii tna'anse nken "Cainfia” ndaja'nime

nanime "Abelnia". Dujan nkuu nu nkotnuni, nkotnuni inii "la Santisima Trinidad" ye

’

ad#v# ichi fiide tee nda'viiia ndekuse. Nide "condenar"” tean meese, fiide "manchar’
tean nda'ase. Neiti nda'vi dfkt "la Santisima Trinidad" ye akuu kada tee nda'viiia
“raza” kundekuse nuu kaa nuu j £+ ye'e yfvfka'a.

Iyo thu'un ye tee "Adan" niundekuse ujie "sientu" kuiya nken fiiyo tuku n nka
landase ye fiunani "Zet". Dujan nani n nka landase. Iiia fiundeku nda'vi nd¥'fse.
Iiia fiide "raza" jue'en nduu, jue'en kuiya ye’e y#vf ka’a. Ndata'vise 7iu'un

nundekuse ye nuu chindujime tata ye fia'an dana dutuse. Nkachi y# ¥ ye kue'e jui'na

tnundo'o fiiyo nundeku nda'vise.

Nken fn nduu nken nkachi landase fiatnu 'unme dutumera: vitnara nken kachi yo'o
nuu ndian ndeku dutuen, “La Santisima Tinidad” chin mifii u’un ndi’u jii nuu

ndeku dutuen. Naku ye atuu tnu'un kuu kada ndoo kada va'aen #n "torre" nken yeen

128



and#v+ Dadujan nkuu nu ndatnu’un landa nken nke'e fiide tnifiuse nken fiideva'ase
"tabernaculo”, fn "torre" ndane'ense ye kuu ichi kaase and#¥ tnu’'unra. Ne’enni
ndakee tna’anse fiide tnifiu nda'vise, nken dujan nkuu uu, nkuu uni, nkuu jfm+, nkuu

u'un nduu fiide tnifiu nda'vise, nken vaayu nkotnuni ifiise ye kuu yeese andvf.

Takuu dava ichi veyeese nken dadujan nkotnuni ifii "la Santisima Trinidad" ye kuu

kada u’use yeese nuu ndeku dutuse. Iia fiendi'a "la Santisima Trinidad" ye akuu ye
inu tee nda'vian kunde'ese nuu ndeku dutuse nken fia'an ian "bendicion" d#kt tee
nda'vinia.

Nuu fitnira nken n nka tuku nduu nuu ndakee nketna'anse ye kada tniniu tukuse, ten
nkotnuni ifiise ye akuu nka chi ndadava tnu'un na'an landase. Iyo ye na'an tnu'un
yodo, ye ya'an tnu'un "stila", ye na'an tnu'un davi. Nkuu uni, nkuu jfm# kue’e nka
tnu 'un nkuu nken ni fn andatekuka chin damani tnu 'uanra.

Ni #n ifa ateku tnuni nka tnu'un na'an nken, ankuu kada tnifiu nkase ifia. Dadujan
nkuu nuu veji nu nd#v# ifise; nd+#+ dadanase nken dadujan nke'e nkachi tu "la
Santisima Trinidad". Chin "luego" nkotnuni ifia, nkuu inii, nkuu "alma" tee nda'viiia

ndf'# dadanase nken nkuu "comisionado Angel San Gabriel": yo'o "Angel”,

nakachien ye yo'o nke'eun vejene veji fiekoo nda'viun ten ankuu junukoen, nkuu

ifiise nken veji nu ndfv# ifise nd+'f landase vitnara nken, kee yo'o. Yo'o nka nken,
chin ay+#iyo ifia jua'aun nu yee and#'vf nka ifiise.

Landa ye na'an tnu'un davi, df#n nu iie ense tekoose ifia: Ye na'an tnu'un "stila", ye
pa’an tnu'un yodo. Dudu'a tekoose ifia #n tna'an daduan nken nakaku tnifiu kada

ina n tna'an nu kue'e ku ini, kuu "alma". Ya'a nuu #n tna'an chin namee tee
nda'vian ateku tnunise tnu'un ja'an landase. Iiia nka nakadaun ten kachun kunaa
nd### fia'anme. Ndi'u nu ta nke'e ndakachime fiu'un ye kutume, dio yo’o nkachiun

nuu fiekoun fide tniniu "en el nombre del padre del espiritu santo". Du'a kachiun

nken dutuen na ndaji nkooen, ye koo ye kaji yo'o, ten nkachi dutuen duja nkachi

129



"Angeliia", iiime tee nda'viiia, nken nkachi dujan kuu ran'in, da ani'in kondito ndi'u

nd++da'a dane du'a nkuen kendoo ndeku ndi'u.

Te dujan kuu ran'in. Te ndaa ndije kut## chin diko fiu'un nde'vu nken teaniia dutu

ndi'v nken nkakui di'na kui vitnara nken ndoo ndi'u datnee danduten nken ni'in

ndito ndi'u, dane'en danduten nken nandide chindi'a dutuen dujan du'a nkachi

"Adan". An'an chi koo kuenda nuu nandak# ¥ ifii dutuen du'a nkachi "Angel", ten
dfvfni fiu'un ka'a nkuu "convertido” tuku yo'o nkachi dutuen. Iiia nka tnu'un

"ultimo" taji nken kuu nka dujan ku ifia kunduu kundekuin nd+f'# da'aen nkuu tean.

Iiia ni ye nkuu nuu fiee tnu’'un ka’ara.

Iiia du'a nkachi nda'vin ndinui du'a nduku nda'viin y# ¥ nakada kuenden. Iiia ndinu

nda'vi ndi'u ve'e kie'e yo'o tata, naa, landa. Iia du’a dajunu nieni fia'aen ndeku

nda viun ve’e kie eun.

En el segundo dia penso Dios que en la tierra deben haber plantas, arboles, pastos,
yerbas. Dios pensé eso que todo debe haber en la tierra, en los pueblos donde habran
rios, agua, vida que propiciara que crezcan los arboles. Reflexion6 Dios que no se debe
trabajar en la tierra sin vida porque eso es como no estar en este mundo. Hasta ahora
persiste la escritura que asi ocurrid y que se conoce como el movimiento de todo,
movimiento de rotacion y traslacion de la tierra.

Entonces se movid la tierra y fue posible por el vapor sagrado que salié de ahi, subi6 al
cielo y se convirtio en lluvia. Hasta entonces cay6 sobre la tierra para que hubiera vida,
arboles, monte e hizo lodo. Esto es lo que paso durante el tercer dia, segun la historia
que se cuenta.

Se cuenta que en el cuarto dia, todos los animales y las aves, tanto terrestres como
marinos aparecieron sobre la faz de la tierra. Entonces pens6 Dios que poco a poco se
iba completando este mundo donde habremos de vivir los seres humanos.

Cuando llego6 el quinto dia, pensé Dios en poner un huerto donde habria de depositar
semillas. Sembrd en el lugar que puso por nombre “Huerto de Edén” que esta en el
Oriente. Asi dicen las escrituras que dejé Dios. Eso es lo que sucedio en el quinto dia.

130



Pasaron muchas cosas para que llegara el séptimo dia, entonces dijo Jehova Dios que
ese dia se destinaria como dia de nuestro descanso y de toda la humanidad. Ese dia es

el dia domingo para que la gente de todo el mundo descansara.

"Ahora que naciste t0. Te quedards a cuidar la tierra y el jardin", le dijo
Jehova Dios al "vardn". A partir de entonces aquel hombre se quedo en el Jardin de
Edén a cuidar las plantas. Se cuenta que el hombre tuvo que traer el agua del rio
para poder regar el jardin. Ese era el trabajo que hacia.

Asi pasaron los dias, meses, afios. Poco a poco crecieron las plantas; empezaron las
plantas, los arboles comenzaron a florear, a dar frutos. Esos frutos empezaron a
madurar. Todo lo que habia en el huerto estaba sufriendo cambios. Comenzaron a
Ilegar los animales mamiferos y aves a comer las frutas. Llegaban de par en par.

El primer hombre llamado "varén™ se puso a pensar que no era posible que estos
animales anduvieran de dos en dos, de par en par, mientras que él vivia sélo en la
tierra. Se puso triste. Entonces, se dio cuenta Jehova Dios lo que le estaba pasando
al "vardon". PensO y crid6 un Angel que le puso por nombre "San Gabriel".
Jehova Dios le platicd al Angel que necesitaba su ayuda para ver el problema que
enfrentaba el "vardn”, que habia estado triste durante los ultimos afios.

Entonces Jehova Dios le platicd a Angel todo lo que estaba ocurriendo en el
mundo, los cambios que estaba teniendo, le dijo: "quiero que visites a varon y le
preguntes qué es lo que le pasa". Enseguida obedecio el Angel a Jehova Dios;
descendid sobre la tierra en busca del "varon™.

Al llegar al huerto, el Angel le pregunté al varon: "vardn, iestas? El varon le
respondio:

Si, aqui estoy. El Angel le dijo al vardn: "perdona que me haya mandado
Jehova Dios para preguntarte, qué es lo que tienes, qué te pasa al estar cuidando
aqui las plantas del huerto. Por qué estas triste. Eso es lo que el padre quiere saber,
para buscar una solucion". Al escuchar esto, el varon le respondié: “es cierto.

Antes, no habia nada desde que el padre me dejé aqui. Vivia contento cuidando la
tierra, el huerto; pero una vez que estas plantas crecieron, dieron flor y fruto. El
fruto empezo6 a madurar. Llegaron los animales a comer las frutas y yo s6lo, no me

doy abasto de cuidar todo lo que hay. Es mucho lo que hay que cuidar.

131



Hay veces que me siento triste, viendo a los animales que llegan de par en par y yo
no puedo sentirme esa compafia. Yo lo que quiero es una pareja para poder seguir
cuidando lo que encarg6 el padre”. Esto es lo que le dijo el "varon" a Angel y éste,
le pregunt6 que si eso era todo lo que él queria. A lo que el varén contestd que ese
era su deseo.

En ese momento, el Angel subié al cielo y cuando llegd ahi, le cont6é al padre
Jehova Dios lo que el "varon" le planted.

Cuando Angel volvid al cielo, entonces le comunico al padre: "Padre, cumpli con su
orden. Platiqué con el varén y lo que él quiere es su compafiia, porque no se da
abasto de cuidar el huerto porque llegan los animales de todas partes a comer las
frutas”. Al terminar de escuchar a Angel, Dios le dijo: "Gracias por entregarme la
razon y te espero dentro de cuarenta horas para platicar adonde va a salir la
compaiiia del varon". Le dijo el padre Jehova Dios al Angel.

Al término de las cuarenta horas, nuevamente acudido Angel al padre y este lo
mandd otra vez a interrogar al varén, si su decision era la misma, en los términos
que le planted al principio. Cuando el Angel descendi6é nuevamente para preguntarle
si no habia variado lo que pensaba, el "varon" le contesto: jNo! Lo que yo pido es
mi compafiera. No digo otra cosa méas que eso”, le dijo el "varon™ a Angel. Este le
prometid que eso era lo que le iba a comunicar al padre " si lo Gnico que quieres es
eso, tu compafiia”. Después de la conversacion, inmediatamente subi6 Angel al
cielo para entregarle la razon al padre "Jehova Dios”, diciéndole: “el encargo de
usted ya se cumplid y lo que insiste el varon es que quiere siempre su compafia”.
Jehova Dios, después de escuchar los pormenores de Angel, dijo: "Bueno, si esa es
la decision del varon, asi sera, pero quiero que cuando lleguen las cuarenta horas,
tienes que bajar por Gltima vez a interrogarle para ya tomar un acuerdo dénde
saldra su compafiia”, le dijo el padre a Angel. Entonces el padre le dio una sefial a
Angel para que le diera al "varon" y que éste descansara, porque trabajaba de dia y
de noche y que no tenia descanso. Angel cumplié con el Gltimo viaje, llegando a la
tierra le dijo al "varon": "otra vez me mando el padre a preguntarte si tu decision
sigue igual o ya has pensando otra cosa". Varon le contesto diciendo lo mismo, que

no tenia otra decision mas que esa y le dijo Angel que se hincara y que se persignara

132



tres veces. Al instante se le vino un suefio profundo y Angel le dijo que fuera a
descansar porque no habia descansado y €l (Angel), se encargaria de cuidar el
huerto, mientras tanto descansara nuestro hombre.

El "varon" sintié entonces todo el cuerpo pesado. Le provocé el suefio y se acosté a
dormir enmedio del huerto. Entonces bajo Jehova Dios y platicé con Angel,
preguntando por el varén, donde se encontraba. Angel le indicO que estaba
durmiendo enmedio del huerto. "Ahora llegé el dia y la hora en que el "varon" debe
tener su compafia", dijo el padre.

Enseguida se acercaron donde estaba durmiendo el "varén®, entonces dijo
Jehova Dios: "que la compaiiia del varén debe salir de su costilla izquierda”. Para
eso dio el padre la bendicion, logrando que apareciera una nifia. "Ahora el varén ya
tiene una compafiia, pero ya no es igual como antes cuando estaba sélo. Vamos a
cambiar de nombre, se va a llamar Adan, el huerto se llamar “Jardin del Huerto
Terrenal” y la mujer se llamara Maria Eva. Asi le diras cuando despierte”, le dijo
Jehova Dios al Angel San Gabriel. Les recomiendas que no coman la fruta que
estd enmedio del jardin; también les dices que yo me llamo de hoy en adelante, la
“Santisima Trinidad”. Asi se llama nuestro padre, les indicas a Adany a Eva".
Prosiguio el padre con sus instrucciones: "Despues de dos horas que me haya subido
al cielo, pronunciaras: “Ave Maria purisima”, tres veces.

Entonces despertaras a Adan y le dices que bajo el padre y trajo la nifia que sera su
compaiiia".

Efectivamente, cuando Adan despert6 Angel San Gabriel le comunicé lo que el
padre le encargd que le dijera. Entonces Adan contestd: "Gracias. Ser carne de mi
carne y hueso de mi hueso". EI Angel coment6 cémo debia llamarse cada uno y el
rio se llamara "Rio Jordan". También recomendd mucho "No puedes comer la fruta
del arbol de enmedio porque si no harias mal camino”, le dijo Angel San Gabriel y
después. Enseguida se desaparecio también Angel San Gabriel, subiendo al cielo,
guedando Adan y Maria Eva solos a cuidar el Jardin del Paraiso Terrenal. Asi
pasaron los dias, meses y afos.

Entonces, repentinamente aparecié un Angel parecido al Angel San Gabriel,

preguntando por Adan: ¢Estas Adan? Maria Eva contestd diciéndole al visitante que

133



Adan no se encontraba en ese momento porque se habia ido al rio a traer agua para
regar el huerto. El supuesto Angel le dijo a Maria Eva: “Me encarg6 el padre la
Santisima Trinidad avisarles que pueden comer la fruta del arbol que estd enmedio
del jardin, para igualar su vida con la del padre". Maria Eva le explic6 al supuesto
Angel que no podian comer aquella fruta porque el padre les dijo en un principio
gue no podian comer. Que solo tenian permiso de comer la fruta de los arboles de la
orilla™: Sin embargo, el visitante insistid que es la nueva orden que mandd el padre".
Al ver la negacion de Maria Eva de aceptar la propuesta, expreso lo siguiente: "Yo
mismo voy a cortar la fruta de enmedio para que comas conmigo”. Entonces fue a
buscar la fruta, una corté con la mano izquierda y la otra corté con la mano derecha.
Le dio a Maria Eva y ésta, al comerla sinti6 una gran satisfaccion en todo su cuerpo.
En lo que estaban probando la fruta prohibida, hizo acto de presencia Adan vy al ver
a Maria Eva comiendo la fruta prohibida, la recrimin6, diciéndole: ";Qué pasa
ahora?" ¢Es que el padre mando al Angel a decir que siempre podemos comer la
fruta del arbol de en medio?

Maria Eva explico que el mismo enviado fue a cortar la fruta del arbol de en medio
del jardin para darselo a ella. Eva le propuso a Adan para que probara aquella fruta:
“Tu también come™. Adan se oponia, recordando: "Pero si en un principio dijo el
padre que no podiamos comer esta fruta". Para entonces, intervino Angel para
explicar que efectivamente envié a él el padre, en los siguientes términos: "EI padre
me mando a decirles que pueden comer aquella fruta con el fin de que igualen su
vida con la del padre”, insistio el Angel.

Después de mucha insistencia, Adan acepté comer la fruta prohibida. Cuando el
Angel impostor se dio cuenta que estaba logrando su objetivo, dio media vuelta 'y se
encamind hacia la orilla del jardin, para esconderse de la maldad que habia
propiciado.

Para entonces también, Adan y Maria Eva se escondieron entre los arboles porque
creyeron que el padre la Santisima Trinidad los iba a buscar. Efectivamente, cuando
se dieron cuenta, estaba ahi el padre, “la Santisima Trinidad”, preguntandoles:
¢"Qué pasd?, ¢qué hicieron™?, les dijo el padre a Adan y Maria Eva, que se

presentaron ante él. En ese momento se descubrieron y se avergonzaron mucho al

134



no contar con qué cubrirse sus 6rganos genitales y rapido buscaron la hoja del arbol
de olivo que habia en ese jardin. Le explicaron al padre que minutos antes habia
llegado un Angel a decirles que podian comer la fruta prohibida. "Quiere decir que
vino a engafiarnos”, preguntaron los pecadores.

El padre insistio: "No fue el Angel San Gabriel”. Adan volvié a insistir: "Si, ese es".
Para entonces, el padre les preguntd: ¢"Adonde se fue™? Los dos explicaron que el
supuesto Angel se dirigi6 a la orilla del jardin. Queriendo verificar lo expresado por
la joven pareja, el padre les dijo: "Vamos a buscarlo”. Enseguida fueron a buscar a
Angel impostor y lo encontraron entre las plantas donde habia ido a cortar la fruta
prohibida. Enmedio de ese arbol estaba. Adan y Eva le dijeron al padre: jAhi estal
El padre les contestd: ""Se parece mucho a Angel San Gabriel, pero no es".

Ni modo. "Lo que él hizo y lo que ustedes hicieron es una desobediencia. A partir
de este momento ya no va a ser igual”. Tanto Adan como Eva insistieron ante el
padre que el Angel los engafio. El padre les contestd nuevamente: "Bueno, si este
Angel que no es el Angel San Gabriel, es el culpable, le voy a dar un castigo, de hoy
en adelante su panza y su pecho se arrastrara en el suelo para desplazarse”. En ese
momento expresd una bendicion, diciendo: "maldita seas”. Siete veces pronuncid
esta frase y luego este Angel se convirtié en una serpiente y luego fue a treparse en
uno de los arboles del jardin. El padre sentencio al Angel impostor: "Ahora vas a
andar asi por haber engafiado a Adan" y a Eva. Desde entonces, los hombres
tenemos un pavor hacia las serpientes.

También Adan y Eva deben salir del jardin. Buscaran las lomas o las laderas para
vivir y donde quiera que encuentren la serpiente serd su enemiga fatal. Esta
tratard de hacerles dafio si no se cuidan. Tanto Adan como Eva y sus descendientes,
la mataran con piedra o con vara". Esta fue la sentencia de la Santisima Trinidad
hacia Adan y Eva. También les explicé que como antes el arbol no tenia nombre,
ahora se va a llamara el arbol de la ciencia del bien y del mal, porgue ese fue el que
echo a perder la vida de ustedes".

"Ahora t0 Adén, tienes que salir del jardin y para que puedas vivir, tienes que

sembrar para que la tierra produzca tus alimentos” y, para lo cual, el padre, dio

135



bendicion y aparecieron trece tipos de semillas que le dio a Adan para el cultivo.
También le dio las herramientas para poder preparar la tierra.

Desde entonces se encuentran las herramientas que nosotros ocupamos para labrar
la tierra y limpiar la milpa, para poder tener alimentos con qué vivir en este mundo
de Dios.

El padre “La Santisima Trinidad” comision6 al Angel San Gabriel para que
acompariara a Adan en un llano donde tenia que edificar su casa y su rancho. Asi
pasaron los dias, los meses y los afios. Nacio el primer hijo de Adan que le puso el
nombre de Abel y después naci6 otro hijo que le llam6 Cain. Los dos crecieron y
comenz6 Cain a envidiar a su hermano Abel, llegando a matar a su propio hermano.
Se dio cuenta la Santisima Trinidad" lo que habia sucedido entre los hermanos.
Consider6 entonces que no estaba bien lo que habian hecho, por tanto, el mismo
padre condend esa accion y dijo que Cain no podia ser una raza buena para vivir en
la faz de la tierra.

Adan, cuando tenia setecientos afios, tuvo un tercer hijo a quien le llamé Zet. Este
crecio y procred varios hijos que poblaron la tierra. Siguiendo con los trabajos;
vinieron las sequias y tuvieron que pasar hambre.

Después de varios afos, los hijos de Adan querian conocer adonde vivia el padre.
Adan le dijo a sus hijos que el padre vivia en el cielo por lo que era imposible llegar
adonde tiene su morada el padre. Los hijos le preguntaban a su padre Adan si
podian llegar adonde vive el padre la "Santisima Trinidad". Proponian construir una
gran torre para alcanzar hasta el cielo. Estos hijos empezaron a trabajar. Llevaban
una semana de trabajo iban avanzando poco a poco.

Iban llegando a mitad del cielo cuando el padre "la Santisima Trinidad" se dio
cuenta y pens6 que no era posible que ellos llegaran hasta donde él vivia. Por lo
que, una tarde pronuncié una bendicién. Al otro dia, cuando se reunieron
nuevamente los hijos de Adan para continuar con el trabajo ya no pudieron
comunicarse entre si; cada uno habl6 una lengua diferente.

Se pusieron muy tristes porque ya no pudieron comunicarse, tampoco para trabajar.
Se dio cuenta el padre lo que en esos momentos estaba pasando entre los

descendientes de Adan y Eva.

136



Comisiono al Angel San Gabriel para que bajara a resolver el problema. Le dijo el
padre que no era un problema dificil, sino que cada uno debia vivir aparte para que
pudiera trabajar y asi poder vivir y que: "me recordaran de vez en cuando, que
bastaba con que dijeran: "en el nombre del padre y del espiritu santo", para que
tuvieran abundantes alimentos y cosecha y que no les faltara nada". Asi le
recomendd el padre al Angel San Gabriel, para que les transmitiera a Adan y a sus
hijos.

Cumpliendo la orden, el Angel bajo y hablo con la familia de Adan y le dijo todo lo
que el padre le recomendd que le dijera.

Adan aceptd lo que el padre mando a decir y que si en un principio fue hecho de
tierra, tierra debia convertirse después. Esa era la orden que el padre habia dado a
Adan. A éste no le quedd otra cosa que aceptar, por lo que a partir de entonces,
todos nosotros somos como una planta: nacemos, comemos, reproducimos y
morimos.

Y que disculpen si les estoy interrumpiendo el suefio sefior, sefiora, jovenes.

Disculpen mil veces, porque los estamos desvelando.”

Como se aprecia en el discurso™** que pronuncia el “Embajador”, al acudir a la vivienda de la
familia de la muchacha a ofrecer una disculpa y solicitar un espacio de intercambio familiar;
hay una mezcla de ideas, entre la concepcidn catdlica y la explicacion del proceso que se sigue
para el desarrollo del ser humano que se conoce como cosmogonia. En cada pasaje biblico que
alude el discursante, con frecuencia aparecen referencias sobre el proceso del crecimiento del
hijo y la contribucién de la familia; constantemente se compara con la planta o flor que es lo
mas apreciado en la vida de cualquier marido y mujer. También se aprecia que existe la

necesidad de que haya continuidad en el desarrollo del ser humano "porque para eso venimos

al mundo™: dejar a alguien en el lugar que nos vio nacer (ve'e t#kie'e), para que continde

11 Ubaldo Lopez Garcia, originario de otra comunidad mixteca llamada Santiago Apoala, explica en su tesis
doctoral (2007) la importancia del discurso o parangdn como lenguaje especial reservado a los ancianos y que
se ofrece en momentos de mayor relevancia social en la comunidad. EI mismo autor ha documentado y
analizado discursos o parangones similares empleados por el especialista 0 Tanisa’nu. En otras partes de la
Mixteca, el discurso de pedimento de novia es del mismo contenido: véase el texto narrado por el sefior José

137



ocupado ese espacio sagrado, heredado por los seres queridos que se nos adelantaron a “otra

vida”.

A pesar del cuestionamiento hacia el papel que ha jugado la iglesia catélica como continuidad
de la colonizacion espafiola, con mucha frecuencia se alude a la génesis biblica y se relata
como “mito” sobre el origen del ser humano en el momento de solicitar por un lado, un
espacio que permita a los familiares del varén suplicar e implorar la comprension de los
familiareas de la mujer por la peticion de su mas preciado tesoro, miembro de la familia para
formar parte de otra familia, y por el otro, iniciar, si el caso lo amerita, un largo proceso de
revisar lo conveniente y lo inconveniente que dos jovenes de distintas familias lleguen a

convivir y comprenderse durante el tiempo que dure la vida en pareja.

Las visitas de pedimento que se realizan en el domicilio de la muchacha son de tres a cuatro,
tiempo en el cual se conversa sobre el proyecto de vida en pareja de los jovenes. Estas visitas
suelen realizarse durante los fines de semana por la madrugada, y debe ser, segin la
costumbre, entre 1:00 y 3:00 hrs., para evitar las miradas extrafias y la noticia de la buena
nueva entre los moradores de la comunidad. El intervalo entre la primera visita y las
subsecuentes es de 15 ¢ 20 dias, segun como se acuerde. ES comun observar que los dias
lunes, martes, jueves y sabados se realizan estas visitas porque son dias considerados como los
de "buen augurio” (nduu va'a), en cambio los demas dias como miércoles, viernes y domingos

no son escogidos por ser "dias malos"*?

o dias pesados.

Segun la concepcion de quienes ven la influencia del tiempo en el arreglo de cualquier tipo de
asuntos, pero sobre todo, la union de una nueva familia, es imprescindible tomar en cuenta
estos detalles.'*® También se sabe que de acuerdo con la concepcion de la cultura, quiénes

nacen en los dias buenos nace con "buena estrella” (le ira bien durante toda su vida); es decir,

Velasquez (que corresponde a las comunidades de la Mixteca de Guerrero) y fue publicado por Alonso Solano
Gonzalez (1986: 9-12).

¥2De acuerdo con la cultura mixteca, no son iguales todos los dfas, hay dias malos (maléficos) y buenos
(benéficos). Es recomendable tratar de resolver cualquier tipo de asuntos o negocios durante los dias buenos,
debido a que los resultados son siempre positivos, en cambio si existe la necesidad de resolver algun asunto
durante los dias no apropiados, no siempre son positivos los resultados. También influyen los suefios de los
responsables antes de planear arreglar algun asunto.

138



es gente de buena voluntad, sociable, generosa y amigable, virtudes que no todos los seres
humanos poseemos, en cambio, quienes nacen en dias inapropiados, les deparan muchas

visicitudes en la vida.

Los tratos que reciben los familiares del muchacho durante las primeras visitas en el domicilio
de la muchacha seran determinantes. Si son bien recibidos, existe la certeza de que existe la
voluntad de aceptar un compromiso de esta naturaleza, pero tiene que ver con el

comportamiento del muchacho durante su vida de soltero.

Las visitas al hogar de la joven pueden prolongarse de ocho o diez veces; hasta entonces se
decidira si hay o no voluntad de establecer el compromiso con la familia de la muchacha.*** Si
son recibidos en la casa de la muchacha con respeto es signo de buena voluntad, tanto de los
padres de la novia como sus familiares cuando aceptan formalizar el compromiso de formar
pareja de su hija con el joven. Una muestra que indica contar con buena voluntad es el hecho
de aceptar cualquier "presente™ que se les hace por parte de los visitantes, que puede ser desde
un cigarro hasta una copa de mezcal, chocolate y pan, entre otras cosas que llevan consigo los

familiares del muchacho.*®

Cuando son aceptados los "presentes” es una muy buena sefial para establecer una relacion y

posteriormente se definira la fecha para una fiesta previa que en el idioma mixteco se nombra

"viko ndad# yu'u ve'e” (fiesta de cerrada de puerta). La fiesta en si constituye el

acontecimiento de mucha importancia porque es donde se formaliza el compromiso en la
formacion de la pareja, para lo cual, los padres de la muchacha proporcionan a los padres y
familiares del pretendiente una extensa lista de los familiares mas cercanos que deben ser
notificados para que puedan estar presentes cuando se realice la citada fiesta de formalizacion

del compromiso familiar.

143 Es frecuente observar en algunos casos, que los padres del muchacho acuden con algin adivino para
consultar el futuro de la nueva pareja, ademas de ver si la mujer es la indicada de unir su vida con el hijo.

%4 perfodo en que el novio es investigado y observado por parte de la novia, sus padres, sus hermanos, sus
tios y todos sus familiares de ésta si el candidato a yerno sabe trabajar, si es responsable y si retne el “perfil”
para integrarse a la nueva familia del lado femenino.

145 sj alguien llega de visita y lleva consigo algo para ofrecer a quienes se encuentran en ese domicilio, es
sefial de que algo quiere. Si no es asi, el visitante es una persona amable, es una persona de sentimientos
nobles. Los cigarros y el licor adquieren la calidad de productos benditos.

139



Si durante las primeras visitas no fueron bien recibidos por los padres de la muchacha y una
rotunda negativa de ellos a establecer algin compromiso, es sefial que hay algo que entorpece
este trato: mal comportamiento del muchacho, no es buen trabajador, es irrespetuoso, es de
familia pobre, es de familia desintegrada; o bien la muchacha tiene compromiso con alguin
apuesto joven. Estas son entre otras razones por las que se opta por interrumpir las platicas y

no establecer ninguin compromiso con los familiares del joven.

Entre las familias mixtecas que poco contacto han tenido con el mundo exterior, se
acostumbra elegir para nuera una muchacha que tenga menos solvencia econémica que el
muchacho por la siguiente razén: Existe la posibilidad de que la joven se adapte a los modos
de vida familiar del muchacho y como se supone que estd mas necesitada que él, no tendria
muchos motivos para protestar si llegase a tratarla mal. Lo mismo ocurre si es huéerfana, nadie
reclamara si es molestada o tratada de manera incorrecta por la nueva familia a la que se

incorpora, ella tendra que adaptarse a nuevos estilos de vida.

Al interior de las sociedades indigenas también existe una marcada estratificacion social
expresada por el nimero de bienes que cada familia posee: la extension de terrenos; el nimero
de animales como chivos, borregos, vacas, caballos o asnos; la cantidad de maiz que posee, la
frecuencia con que compra maiz; la cantidad de frijol y calabazas; la frecuencia con que busca
trabajos de jornal entre sus vecinos y familiares (Caballero, 1982: 132).24¢ Es decir, son los
Ilamados pobres entre los mas pobres. Las nuevas generaciones que nacen en este ambiente
son los que mas aprenden a temprana edad a conocer y manejar los instrumentos de trabajo y
como resultado, son los que més experiencias adquieren; son los llamados nifios adultos.**’
Estos jovenes son los mejor apreciados para yerno o para nuera. Estas constituyen entre otras

cualidades que se van acumulando durante el proceso de desarrollo del joven.

146 Gabriel Caballero Morales en sus estudios sobre las clases sociales en Huitepec sefiala que no hay clases
sociales, sino son capas socioecondmicas, debido a la minima diferencia econémica que hay entre quienes
poseen un poco mas y otros, nada.

147 En el texto “Educacion y Cultura. Formacion comunitaria en Tlazoyaltepec y Huitepec, Oaxaca” (2002) de
Juan Julian Caballero se explica con detalle el proceso a través del cual los nifios, a temprana edad, adquieren
variados conocimientos al lado de sus padres y familiares cercanos (Pags.: 87-95).

140



3. Viko nu nandad# yu'u ve'e nduku rienu. Fiesta de culminacion del
pedimento de la nuera

“Nu ndad# yu'u ve’e” se traduce literalmente “cuando se cierra la puerta”. La pregunta que

salta a la vista es ¢por que se cierra la puerta? Culturalmente ¢que significa? En la

cosmovision mixteca se considera que la casa estd ubicada en un espacio “sagrado” y su

contorno: t#ie’e, y##ve’e, yu'u ve’e, etc., y por lo tanto, todo lo que se platica en ese espacio

es serio, es delicado, es lo intimo, es bendito. Entonces, la expresion “cerrada de puerta”
significa el fin de un proceso para llegar a un acuerdo sobre el futuro de la vida de los jovenes;
es la culminacion o cierre de un proceso para establecer compromisos serios. Luego entonces,
es el momento de la culminacién de una etapa de un proceso. En este momento ya no hay
otros asuntos qué abordar y discutir. Es la fase final de un periodo para pasar a otro y

constituye lo que en su momento le llamo Van Gennep “ritos de paso”.

Dependiendo de las condiciones econdmicas donde se retinen las familias para platicar y llegar
acuerdos, muchas veces el tipo de vivienda puede ser desde un jacalito hasta una suntuosa
vivienda. Sin embargo, no deja de ser un sitio bendito, delicado y todo lo que ocurre en ese
espacio es intimo. Tampoco se elaboran documentos. En este proceso en el que estan
presentes las personas de mayor edad, la palabra simboliza lo bendito que hay que respetar.
Aqui la palabra vale porque para eso se retunen en familia para acordar algo. En cambio, lo que
se puede obtener como acuerdo en la calle o en el camino que es un espacio publico, no es
bendito ni intimo, es poco serio si asi se decide, no es obligatorio cumplir dicho acuerdo. En
cualquier asunto en el que interviene la pareja formada por una mujer y un hombre, es
sumamente serio. Si se trata de una invitacion para acudir a colaborar con quienes llegan a
invitar, es obligatorio suspender cualquier ocupacién del hogar o del campo para acudir a
apoyar a quienes tienen ese compromiso. Si la invitacion es por medio de un escrito, significa
que la invitacion no es seria, por tanto no implica una obligacion acudir. La concepcion a
partir de la cultura, es que el sistema grafico de comunicacion es poco serio. No es una

expresion de calidez humana.

141



Viko nuu nandad#fyu’u ve’e. Literalmente es una fiesta que se organiza para cerrar una serie de

compromisos de caracter social al quedar conformes, tanto los padres de la mujer como los del
hombre. Esta fiesta que practicamente es una ceremonia, se realiza en el domicilio de los
padres de la mujer. Notificados los familiares del novio para este compromiso previo al
casamiento religioso, se congregan los mas cercanos, tanto del pretendiente como de la
pretendida, en la casa de ella. Durante el tiempo que se le dedica a esta etapa de decision, hay
un momento en donde se retnen ambas familias con los pretendientes para explicarles la

responsabilidad que implica formar una nueva pareja.

La reunion en esa fecha es decisiva. Los familiares reunidos suelen sugerir que de arrepentirse

cualquiera de los jovenes'*®

todavia es tiempo para remediar la situacion porque es una etapa
previa al casamiento. En caso de que la muchacha o sus padres se desistieran, junto con sus
familiares, ademas de quedar en evidencia ante la sociedad, tienen la obligacion moral de
reintegrar todos los gastos efectuados hasta ese momento por los padres y los familiares del
muchacho. La autoridad municipal toma conocimiento del acontecimiento e interviene para
que todo quede solucionado y con ello, evitar que existan conflictos al no lograr establecer la
relacion de parentesco por medio de la unidn de los jévenes. Sin embargo, la reputacion tanto
de la muchacha como la de su familia queda en entredicho. La muchacha ya no se casara a la
usanza tradicional; con seguridad tendra serios conflictos cuando llegue a vivir con algin
hombre més tarde. En el mismo momento de la ruptura del compromiso con los familiares del
muchacho, los padres de la muchacha son severamente cuestionados por sus propios
familiares cercanos, en especial cuando la muchacha es menor de edad; lo cual implica serias
responsabilidades para la futura ama de casa, sobre todo si ésta no esta habilitada para realizar
los quehaceres del hogar. Se les recrimina por el atrevimiento de iniciar un compromiso no

concluido que se considera vergonzoso.'*

18| as causas del desistimiento de la muchacha pueden ser: el varén tiene alguna amante (mmeiiu), un hijo
"escondido" o la muchacha est4 enamorada de otro hombre. Este acto es considerado como un desacato a las
normas sociales de la familia y de la comunidad.

19 En la familia “Julian”, a un tio cercano le toc un caso vergonzoso delante del sacerdote catélico cuando se
estaba preparando para casarse en el templo catélico. Estando en el altar de la iglesia, ante la obligada
pregunta del sacerdote si era de su voluntad unir sus vidas ante Dios, la muchacha manifesté su desacuerdo de
casarse con él; estaba ahi por voluntad de sus padres. El casamiento religioso se deshizo publicamente y a
partir de ahi, los padres de la muchacha trataron de obligar a ésta para que viviera con el muchacho en pago
de lo que él habia gastado con sus padres durante el proceso de pedimento. Los padres y familiares de la

142



Por el contrario, cuando se llegan a establecer compromisos de comdn acuerdo entre ambas
familias, los jovenes deben aceptar los consejos de sus padres, de sus familiares y de sus
padrinos de bautizo. Al no existir ningln inconveniente de parte de la muchacha, se da el
pleno consentimiento de ellos para fijar la fecha de celebracion del casamiento religioso, que

constituye el momento mas relevante.

Las complejas formas de aprendizaje para vivir en pareja es un proceso que no tiene limite,
continua a lo largo de nuestra existencia. Lo que no se logra aprender en la vida de nifiez y de
soltero, entendido éste como etapa previa en que se vive solo sin ningln acomparfiante, se
aprendera al lado de los suegros, sobre todo la mujer. De ahi que sus padres influiran para que
la mujer aprenda a estar abierta a nuevos aprendizajes de la vida al lado de la suegra, quien se
encargara de explicarle como preparar la comida, que tipo de guisos; como se lava la ropa,
cdémo se plancha; como atender al marido cuando se dirige a su trabajo o cuando regresa a su
vivienda después de la faena diaria; cobmo tratarlo delante de otros miembros de la familia y
cémo prodigarle atenciones en la vida intima. La nueva esposa debe aprender que cuando sale
su marido a trabajar en el campo, ella debe estar atenta para ofrecer algo al marido para lo que

requiera llevar consigo.

Culminada la ceremonia del intercambio de consejos y debido a la alegria de los participantes
por la formalizacion del compromiso, se comparte entonces lo que los padres del novio han
llevado consigo®® que son: bebidas embriagantes, cigarros, comida y otros regalos. Lo que
llevan se consumird durante el tiempo que dure la fiesta, que puede ser de uno a dos dias,

dependiendo de las posibilidades econdmicas de los padres del pretendiente o bien, de las

muchacha acudieron hasta el domicilio del muchacho para ofrecer los servicios de ella. Sin embargo, en un
descuido, ella se escapd de la presencia de ambas familias que se encontraban reunidas. De esta forma quedé
interrumpida la relacion entre ambas familias y por lo tanto, los gastos que el muchacho generd fueron
reintegrados delante de la autoridad municipal.

150 5j ambas familias son numerosas (100 minimo), se preparan 25 litros de mezcal, entre 15 y 20 cartones de
cervezas, 20 o 25 rejas de refrescos, 40 kilogramos de carne de res para el caldo, 15 o 20 almudes de tortilla, 5
a 7 maquilas de frijol, 3 cargadores de pan, 3 0 4 paquetes de cigarros, etc. Necesariamente tienen que estar
los musicos de cuerda o una banda de musica. Todo depende de las condiciones economicas de la familia del
muchacho.

143



exigencias de los padres y familiares de la pretendida.™™ EI momento se convierte en una
excelente oportunidad para que los demas familiares se conozcan y conversen sobre las
aptitudes, actitudes y habilidades de los jovenes para el trabajo. Ese es el tema principal de la

fiesta.

Lo comun que se observa en este tipo de compromisos, sean catdlicos o no, es ofrendar a la
tierra la bebida de cualquier producto antes de ingerirlo.*** Cuando se trata de compromisos
previos al casamiento, es comin escuchar musica especial durante el desarrollo de cualquier
actividad: al momento de poner la olla de comida en el fuego, cuando las personas
especializadas cuentan las tortillas que comienzan a llegar como "guetza™ en zapoteco, 0 da ‘an
en mixteco; cuando se destapa el garrafon de mezcal o el cantaro de bebidas embriagantes
como el tepache o el preparado de amaranto, que en mixteco éste ultimo recibe el nombre de

ndute yuchi nd+,ij+,in (ndute = agua, yuchi = polvo, nd## = amaranto). La musica que se
ejecuta debe ser especial como sefial de alegria por la union de las nuevas familias, y de
acuerdo con las normas sociales, todos los participantes deben estar contentos, nadie puede
actuar en contra de su voluntad; si se descubre que alguien de los presentes se encuentra ahi
por una obligacion y no por su voluntad, se le pide que se retire ya que esto es considerado

como un mal presagio para la nueva familia.™

Una vez formalizado el compromiso de casamiento con la celebracién de la fiesta de "cerrada
de puerta”, la muchacha se convierte en "prometida formal” y a partir de ese momento tiene
que cambiar de actitud. Es decir, pasa de un estatus a otro y ello implica aceptar las

restricciones que la sociedad establece. Se le prohibe platicar con amigos o con jévenes que no

BIA nivel de comunidad de Huitepec, si los familiares de la muchacha estan arraigados a su costumbre,
suelen ser muy exigentes. No sélo piden bebidas embriagantes para consumir durante la fiesta, sino alimentos
para todos sus familiares. Ademas, exigen un trato adecuado y respetuoso de parte de los familiares del novio.
Una actitud contraria provocarad que se rompa el compromiso, de ahi la necesidad de soportar cualquier
insulto que provenga de algun familiar de la citada muchacha.

152| a reverencia hacia la "Madre Tierra" es algo cotidiano entre quienes respetan esta otra forma de ver el
mundo. Si alguien invita a probar un trago de bebida embriagante sobre todo (mezcal, aguardiente, tepache,
pulque u otras bebidas fermentadas), en cualquier sitio que se encuentren los protagonistas deben dejar caer
algunas gotas de dicha bebida antes de llevarlas a la boca. Es una practica que se observa entre l0s 7iuu savi de
Atatlahuca, Yosonotu, Tijaltepec, Teita, Tlazoyaltepec, Pefioles, Tilantongo, Ticua, Yucuhiti, Nuyoo, entre
otras comunidades.

144



sean familiares; tampoco debe andar sola por el camino.*** El novio, por su parte, podra tener
la libertad de visitar a sus futuros suegros cuando quiera y a la hora que lo desee, con el fin de
participar en las actividades que le sean encomendadas, pudiendo platicar, desde luego, con su

prometida Unicamente delante de los padres y los hermanos de ella.

En algunos casos, se acostumbra que el joven viva varios meses en la casa de sus futuros
suegros™ y que tiene lugar después de la “fiesta de cerrada de puerta” y es para que éste
comience a apoyar a sus futuros cufiados y suegro en los distintos quehaceres del campo, pero
el objetivo central es ser observado de cerca si sabe trabajar con responsabilidad y de esa
forma asegurar el futuro de la nueva familia. Durante el tiempo que vive en la casa de sus
futuros suegros también constituye un espacio que posibilite que dichos jovenes comiencen a
conocerse y a interactuar. Durante el tiempo de su permanencia en el hogar de la familia de la
mujer, segun algunas evidencias, el novio pasa algunas pruebas; se le ofrecen a consumir todo
caliente: atole, tortillas quitadas del comal, salsa picosa elaborada por la novia, entre otros.
Esto constituye una demostracion de tolerar y resolver la adversidad de la vida con o sin el

apoyo de sus familiares. Constituye la madurez fisica y psicoldgica de enfrentar la vida.

Por su parte, los padres del muchacho comenzaran a trabajar afanosamente y sin descanso para
poder demostrar su alto grado de organizacion, a fin de que cuando llegue la fecha del
casamiento religioso de su hijo se garantice que no falte lo necesario para ello y de esta forma

quedar bien ante los familiares de la muchacha y ante la sociedad en su conjunto.

Los padres del muchacho inician su peregrinar con la visita a sus familiares y compadres para

comentar sobre el compromiso contraido, invitandolos para que los acomparien en el dia del

153 |_a presencia de personas extrafias y no muy confiadas ahi, es considerado como un mal presagio para la
nueva pareja y los resultados son desagradables, ya que por lo regular no tardan en separarse, no tendra hijos,
o0 siempre tendran discusiones.

%4 Entre los chinantecos, mazatecos y zapotecos del Istmo de Tehuantepec, Oaxaca, el vestuario femenino
sirve de referente para clasificar el estatus de las mujeres: las jévenes solteras Ilevan un huipil que denota que
son libres, las mujeres casadas llevan otro tipo de huipil, las comprometidas suelen identificarse por el tipo de
bordado que lleva el huipil.

155 os novios que tienen la posibilidad de ir a vivir en la casa de sus futuros suegros, son los huérfanos o los
de extraccion humilde (pobres). Esto influye para aceptar o no a alguien como yerno porque durante ese
tiempo, sera examinado por los padres de la joven.

145



casamiento religioso o civil.**® Como respuesta a la invitacién formal, la familia visitada se
solidariza de inmediato con los familiares del compromiso. Muchos de ellos se ofrecen
voluntariamente para desempefiar diversas labores propias del evento, con el objeto de atender
adecuadamente a los familiares de la novia para el dia del casamiento. De esta forma se logran
integrar multiples comisiones: una que se encargaré del control y distribucion de las bebidas

(v#vfyinda'a ndidi), la del cocimiento de la carne (y##dachi'o jusiu), la del conteo de tortillas
(y## y# nda'a dita), la de la preparacion de la rica salsa en los metates (y## fiide va'a cha'a
yetu), la de la cocina (y## y#f yu’u nu'un), gente repartidora de bebidas y cigarros a los
invitados (y## dajia ndidi nd+#inu), la de los servidores de mesa (y# £ daya'a ko'o), la de los

mensajeros y mozos (y## ne ‘en ndito ve'e kie'e), entre otras.™’

Nuevamente los familiares del novio seran los encargados de notificar a todos los familiares
de la muchacha, de acuerdo con la lista proporcionada, aungque generalmente suele ser mas
extensa que la de la “fiesta de cerrada de puerta”, para que obligatoriamente acudan como

invitados de honor al festejo del casamiento de su familiar.

Independientemente de la familia extensa, se invita a otras personas para que acudan al

compromiso. El hecho de acompafiar a otro u otros es "hacer gente" a ese otro que en lengua

0~

mixteca es “7iide y#ftna’an” (hace gente a otro). Y cuando todos estan presentes aunque sélo
sea presencial, sirve de testigo que se ha unido una familia y la obligacién social que se
adquiere es velar por el futuro de esa pareja. Por otro lado, entre todos se acompafian en el
compromiso; si algo falta se recurre al apoyo mutuo (da'an) y la colaboracién solidaria. Es

decir, entre todos hacen la fiesta.

B6Al acudir a notificar los padres del muchacho a sus familiares llevan consigo, mezcal y cigarros, como
sefial que es una visita de respeto especial y de mucha formalidad. Ademas, los padres del joven y no otra
persona o personas son quienes deben acudir. De ninguna manera deben acudir solos, porque ello indica falta
de respeto. Si ya no vive alguno de los padres del muchacho, iran los padrinos de bautizo, acompafiando a la
madre o padre del muchacho.

"Todas las comisiones son importantes y quienes las integran son personas altamente confiables por haber
demostrado honestidad, responsabilidad y seriedad en sus actos.

146



4. Viko tna'an nda'a: Fiesta de casamiento

Viko tna'an nda'a se refiere al momento de suma importancia porque es la culminacion de un
proceso del desarrollo del ser humano para formar su nuevo hogar,™® que no se sujeta a algan
tiempo porque es la vida misma. Cuando nos referimos a la fiesta de casamiento, la musica
que se ejecuta al preparar los alimentos, al recibir el da'an (ayuda matua) que llega, durante la
preparacion de las bebidas embriagantes y cuando se inicia la preparacion de alimentos,
representa un espacio de vida de quienes se encuentran rodeando a la nueva pareja. En otras
palabras, cuando se trata de colaborar para formar una nueva pareja nadie debe sentirse triste,
debe ser motivo de alegria. De ahi la importancia de la musica considerada como el alma de
toda una fiesta. En si la musica es la expresion més intima del ser humano cuando algo
especial ocurre en su interior y es la que imprime los momentos emocionantes de los
participantes, que pueden ser de alegria o de tristeza. En la cultura 7iuu savi se concibe que en
la fiesta es necesario que haya mdusica, sin la cual y por supuesto, alguna bebida embriagante y
la comida especial que se prepara para ello, simplemente se concibe que no es fiesta.

a"’ 'y que significa de manera libre "fiesta donde se establece la unién de

Viko tna'an nda
familias a través del casamiento™ o “fiesta de tejer relaciones familiares”. Es el proceso por
medio del cual se forman nuevas familias. Ademas, constituye un excelente espacio para
mantener la cohesion familiar y social, no s6lo en la comunidad de Yuku Yata (San Antonio
Huitepec), sino entre las propias comunidades en la Mixteca como Apoala, Tilantongo,
Yucuafie, Nuyod, Yucuiti, Jicayan, Ticua, Tijaltepec, Monteverde, Atatldhuca, Ocotepec,
entre otras. A traves de este proceso de viko tna'an nda'a se establece por un lado, la unidad
entre distintas familias de diferentes apellidos, donde no solo intervienen los familiares de los
jévenes que van a establecer esta relacion de pareja, sino que participan otras personas de la
comunidad, dependiendo del grado de organizacién de cada familia, y por el otro, es el evento

que marca la vida de la nueva pareja que se integrara plenamente a los compromisos sociales y

158 Se ha reiterado que el ciclo de vida de los mixtecos es la misma vida y comienza, por marcar un tiempo,
antes del nacimiento del nuevo ser y se prolonga mas alla de la muerte.

19 Como se ha reiterado, en cada comunidad mixteca se conoce con otros nombres: Samaniluu, sampaliluu,
viko tna'an nda'a, etc. y se refiere al mismo proceso.

147



comunitarios. Es decir, a partir de esta ceremonia se posibilita la construccion de un nuevo

estatus.

Si bien es cierto que Viko tna'an nda'a es el evento donde nacen nuevas relaciones familiares,
no significa que este espacio no comience desde antes. ES un proceso que inicia desde el
momento de la concepcion, nacimiento, crecimiento del nuevo ser.'®® Es decir, se puede
considerar que es un proceso circular en la vida de la sociedad humana con una cultura y una
historia distinta como la mixteca, no sujeta totalmente a otros modelos culturales. En otras
palabras, durante el proceso de viko tna'an nda'a se amplia el tejido de las relaciones
familiares que comienza mucho antes con la llegada del nuevo ser al mundo.*®* En las nuevas
relaciones familiares que se establecen, es comln observar que se toman en cuenta actitudes

de respeto, el grado de organizacion y la cohesion familiar de cada apellido.

El concepto mismo de viko tna'an nda'a que constituye el vocablo cotidiano de los 7iuu savi al
refirirse a la boda, evidentemente simboliza la unién de dos familias y que por lo tanto debe

establecerse una relacion de respeto, de fraternidad y de solidaridad.

Durante la etapa previa al casamiento, el joven debe cumplir una serie de ritos y ceremonias si
ha aceptado vivir en pareja: Demostrar con trabajos su aprendizaje, su grado de respeto hacia
los demés, su grado de responsabilidad en su corta vida. En la conformacion de esta nueva
familia no solo intervienen los padres y los familiares cercanos de ambas familias, sino que
participa toda la comunidad. Todos intervienen para cumplir el compromiso social, el de

atestiguar que hay un nuevo compromiso qué cubrir y es el de regular la conducta de la nueva

%0 E| ciclo de vida de los mixtecos es circular. Es decir, cada etapa cumple una funcién especifica adn
después de la muerte, pues ésta es considerada como la prolongacion de la vida donde los que parten a la otra
vida se encuentran vigilando qué es lo que les puede ocurrir a sus hijos y a sus nietos. Si dichos seres queridos
presienten algin problema para sus hijos, suelen aparecer en el suefio. Quien todavia cree esta relacion, es
signo que esta preparado para lo que venga si es bueno 0 malo.

161 Se acostumbraba y ain es habitual observar que familiares cercanos o amigos lleguen a solicitar ser
padrinos de bautizo del nuevo ser que esta por llegar al mundo. Si esto ocurre es signo que existe muy buena
voluntad de relacionarse con el matrimonio a través de compadrazgo y el nuevo ser nacerd con "buena
estrella”. Hay ocasiones que llegan muchos a solicitar ser padrinos, sin embargo, se le concede a la primera
pareja que acude, para lo cual Ilevan consigo atole, tortillas y algunos regalos como vestido o una muda de
ropa. De no acceder a esta peticion por parte de los padres del bebé significa una afrenta que marcard un
distanciamiento entre una familia y otra.

148



pareja, como condicion indispensable, si todos desean que el vardn sobre todo, llegue a ser un

buen hijo de la comunidad, respetable y reconocido socialmente (da a 7iuu).

Con la influencia de la “vida moderna occidental”, el proceso y caracter simbdlico-ritual
profundo de viko tna'an nda'a tiende a desaparecer. Sin embargo, aln se reproduce como parte
de la vida cotidiana porque es parte de la memoria colectiva de los habitantes de cada
comunidad mixteca como una herencia cultural que pertenece y que le da vigor a su
cotidianidad. Es el proceso que en mayor o menor grado ha logrado mantener la armonia
familiar y comunitaria, aunque durante las ultimas tres décadas, como el caso de Huitepec,
muchas parejas que han estado viviendo fuera de su lugar de origen, regresan a casarse en la
comunidad y recurren a la mezcla de costumbres: Antes o después del clasico baile popular “a
la vibora de la mar”, se baila el sampaliluu 0 samaniluu como bailable ceremonioso y

enseguida, lo tradicional en los medios urbanos el vals, por ejemplo™. 2

Como parte de la memoria colectiva de la comunidad de Huitepec y su forma cotidiana de
vida, el proceso del sampaliluu resulta imposible precisar la fecha en que comenzé su practica
en la comunidad mixteca, seguramente se fue consolidando junto con la estructura social del
nacleo poblacional como una necesidad de sobrevivencia. Lo que sabemos es que es tan
cotidiano en muchas comunidades mixtecas y el impacto de este evento del sampaliluu varia
de una época a otra. Una de las escenas historicas del Codice Selden que Maarten Jansen y
Gabina Aurora Pérez Jiménez proponen que se designe con un nombre mas apropiado que es
el de “Ariute”, aparece la Sefiora 6 Mono, princesa de Ariute, hoy conocido como Magdalena
Jaltepec, transportada en la espalda de uno de los enviados de su padre, con fines de contraer

nupcias con el gobernante de otro reino de la Mixteca, llamado Sefior 11 Viento,®®

pero le
salen al paso algunos sefiores que le anuncian peligro o un riesgo durante su viaje. Este hecho

historico aparentemente sin importancia tiene una estrecha relacion con lo que sucede

162 | a vigencia del sampaliluu como folclor en la comunidad de Huitepec data de 1964. En aquella ocasion la
citada comunidad recién estaba incorporandose a los procesos de cambios y con ello, se funda en dicha
comunidad una Zona Escolar, institucion de la SEP que impulsd, a través de la escuela, la organizacion de un
bailable "autoctono™ del lugar, para participar en la exposicion de las Artesanias, que se realiz6 en la
explanada de la Escuela Urbana "Miguel Aleman" de la ciudad de Oaxaca el 14 de noviembre de 1964.

163 Maarten Jansen y Gabina Aurora Pérez Jiménez, en su importante comentario (2000, 2007), dedican una
parte de su texto para explicar la vida de la Sefiora 6 Mono y del Sefior 8 Venado, sefialando el tortuoso
proceso que cada personaje histérico llevd para formar su propio matrimonio.

149



actualmente, en el que constantemente se observan incidentes cuando algunos jovenes
disputan la "atencion” de algunas jovenes, y cuando éstas no corresponden las sefiales de
dichos jovenes, éstos tratan por todos los medios posibles de obstruir el posible enlace con
otro joven, cuando éste con sus padres visita el hogar de los padres de ella para fines de

casamiento.

Con algunas variantes, viko tna'an nda'a como proceso estd presente en la memoria colectiva
de los habitantes de muchas comunidades del Nuu Savi. En las comunidades donde se sigue un
proceso para llegar a conformar una pareja, los jovenes deben pasar por viko tna'an nda'a para

184 v “da’a s (hijo del pueblo).’® Esta idea del nuevo

adquirir la categoria de "persona
hogar esté presente en todos, jovenes y adultos, sefioras y sefiores. Lo cierto es que viko tna'an
nda'a constituye un proceso a través del cual se forma la nueva familia y se practicaba en la

comunidad de Yuku Yata desde antes de la llegada de los religiosos dominicos durante el siglo

XVI en el asentamiento original que hoy es Nuu Y#na’an (Pueblo Viejo); a pesar de que se han

incorporado algunos elementos culturales de fuera, se sigue practicando en la comunidad de

Huitepec el referido sampaliluu.

En su origen, viko tna'an nda'a como parte culminante de un rito de preparacion para dejar de
ser joven y convertirse en hombre y mujer responsables frente a la vida, es de vital

importancia la colaboracién de los familiares*®® y amigos, tanto del novio como de la novia.

El apoyo moral y la ayuda mutua son imprescindibles para la cultura mixteca y demas
comunidades cuando existen compromisos de caracter familiar. La ayuda mutua o da'an en

mixteco, expresa la contribucion que se otorga en especie y tiene un valor simbdlico; por lo

164 E| concepto de persona se le asigna a ese ser que no sélo posee la cualidad humana, sino esa cualidad es
reconocida socialmente. En términos psicoldgicos se refiere a un proceso que un individuo pasa a ser, de la
inmadurez a un ser que se reconoce haberse transformado positivamente por la sociedad; es decir, sentirse (til
para los deméas (Rogeres 2001: 103-116).

165 Al reconocer a algln joven o gente adulta como da’a 7iuu, no s6lo se le reconocen sus derechos y sus
obligaciones, sino su ascendencia familiar. Si los padres y los abuelos de da’a 7uu fueron personas
respetadas, este estatus social es reconocido por la comunidad.

166 e consideran familiares cercanos los tios, tanto paternos como maternos, los primos que son los hijos de
los tios, los abuelos de ambas familias, incluyendo a los hermanos de los abuelos, los sobrinos, etc.

150



regular son tortillas, pan, maiz, ollas, cobijas, rebozos, platos, jicaras,*®’

etc. En algunas
ocasiones, esta ayuda es de caracter solidario en los quehaceres durante el tiempo que dura el

Compromiso.

Si se tratara de una peticion expresa de los padres del muchacho para que algin familiar aporte
como da'an cierta cantidad de dinero 0 mercancia, ésta debera reintegrarse cuando aquel que
la aportd contraiga un compromiso similar; si quienes contrajeron el compromiso ya no viven,
este se heredara a los hijos y a los nietos. De esta manera, son los hijos o los nietos quienes
cubren la “deuda” de sus padres o abuelos cuando éstos hayan fallecido. La "deuda” que se
hereda es un simbolo de amistad, porque en Gltima instancia es un buen pretexto para
establecer el compromiso moral con la familia cercana y lejana, el cual persiste y continta su
curso si hay voluntad para una vida, si no armonica por lo menos, una que ofrezca la

posibilidad del reencuentro entre los familiares de distintas generaciones.'®®

La preparacion de viko tna’an nda’a comienza desde tres y cuatro meses antes de la fecha.
Los padres del muchacho solicitan el apoyo de sus familiares mas cercanos para que paticipen
en el corte de lefia verde a fin de que ésta alcance a secarse y se pueda utilizar durante el

cocimiento de alimentos y otros quehaceres durante la fiesta.

Aquellos familiares que no pudieron acompaniar en el corte de lefia, uno o dos dias antes de la
fiesta de casamiento Ilegan también a la casa del novio con su carga de lefia y ocote. Es casi un
compromiso moral acudir con algo para apoyar a la familia, y para que todo esté en orden, los
hombres se dividen en distintas comisiones para realizar las actividades propias de su sexo
como es el acarreo de lefia, la recepcion de las bebidas embriagantes y dulces, el sacrificio de
algin animal como reses, pollos, pavos, puercos, y otros, cuya carne sera consumida durante
el tiempo que dure la fiesta; el arreglo de una enramada que servira de proteccion donde se
van a ubicar los masicos, o bien, para la cocina que se improvisa para tal ocasion. Mientras

tanto, las mujeres se organizan para moler chiles, las semillas de alegria (el amaranto) que sera

187 | _a cantidad varfa, depende de la voluntad de los que van a proporcionar la cooperacion.

198 £ autor de estas notas le toc devolver el da’an heredado de su extinto padre cuando éste organizé el viko
tna’an nda’a hace més de seis décadas y aportd su da’an consistente en: 5 almudes de tortillas, 2 litros de
mezcal y un paquete de cigarros.

151



utilizada para la elaboracion del "tepache™; lavado de ollas, platos, recibimiento de tortillas,

pan y otros obsequios.

Los ancianos estaran ahi para dirigir algunas actividades o bien para aconsejar a los jovenes y
los nifios qué es lo que deben hacer durante el espacio de la fiesta. De esta manera estaran
atentos para apoyar que todo esté en orden, ademas del encargo de espantar a los perros, pollos

y otros animales que suelen circular en el patio de la vivienda.

Visperas de la boda. En la noche previa al dia de la boda catdlica, los padres del novio, los

padrinos y el "embajador” se organizan para ir a visitar a los padres y familiares de la novia
que se encuentran reunidos en la casa de ésta. Les llevan la cena preparada especialmente en
ollas de barro o en otros recipientes. Llevan consigo algunas bebidas como mezcal, cervezas,
cigarros, refrescos y mdasica de cuerda o de viento que no hace falta. En el trayecto se ejecutan
musicas alegres para este tipo de compromisos. Se reparten bebidas embriagantes y cigarros.

Al llegar al domicilio de la novia y en el momento de entregar lo que se lleva para la cena, se

toca otro tipo de musica. El "embajador” o y##ya’an yu'u ve'e (el que abre en la puerta), que

es la persona indicada para representar a los padres y familiares del novio, quien posee amplia
experiencia y conocedor del ritual de casamiento. Este inicia el didlogo o parangén con el que
se ofrece lo que se lleva consigo. El discurso especializado del “Embajador” dura

aproximadamente media hora. **°

Posterior a esta ceremonia de profundo respeto, los
familiares de la novia, representados por otra persona igualmente especializada en el asunto, le
contesta con otro discurso al "embajador", agradeciendo la visita y el respeto demostrado al
cumplir el compromiso contraido, y es entonces cuando se recibe lo que los familiares del
novio llevan consigo.’™® Mientras cenan los familiares de la prometida se tocan distintas

mausicas, se reparten las bebidas, cigarros y otros, comienzan a bailar como sefial de fiesta.

Dia de la boda. Dependiendo del acuerdo con la familia de la muchacha, desde un dia antes de

la boda se llevan a la casa de la novia lo que podria prepararse para la comida y los

199 E| parang6n especial que el "Embajador" pronuncia es algo diferente al que se emplea durante el proceso
del pedimento.

0 Todo es contabilizado para que cuando se devuelvan los recipientes como ollas, tenates, platos y otros
enseres, éstos se encuentren completos e integros.

152



ingredientes, esto sera guisado por los familiares de ella que ya se encuentran congregados ahi
también. Se acostumbra llevar carne de res, pollo, guajolote, frijol y tortillas para ser

preparados en la casa de la muchacha.

En algunas ocasiones se acostumbra llevar el almuerzo el dia de la boda, para los familiares de
la novia. Mientras tanto ésta es arreglada por la madrina de bautizo del novio, se ejecutan
distintos tipos de musica y en ocasiones es acompafiada de cantos en mixteco por las tias, las
abuelas y la maméa del muchacho. Quienes en este momento han acudido a presentar las

felicitaciones, no desperdician la oportunidad para bailar al son de la musica.'™

Ritual de confesién. La novia debe estar en completo ayuno a la hora de ir a la confesién con

el sacerdote; sélo hasta despues de haber recibido el sacramento religioso por medio de la
confesion (nu'un ndana’ma) podra tomar sus alimentos,*’ ya junto al esposo, en sefial de
respeto y de buena voluntad unir su vida a la del muchacho. Desde aqui comienzan a
compartir la misma tortilla, el mismo plato de comida y esto significa para la cultura
“acostumbrarse a vivir como un solo ser desde el principio, a “congeniarse” desde el

principio”.}"®

Camino hacia la iglesia.- Enseguida del arreglo de los novios en sus respectivos domicilios,

junto con sus familiares se encaminan hacia el templo catolico para lo que sera el acto final: el

casamiento religioso (nuu tna’an nda’a). Los masicos no dejan de tocar sus melodias

acompafadas de cantos en lengua mixteca que se denomina ita yaa d+'# que significa,

"Musica de la flor de la virgen" (ita = flor, yaa = musica y d##= mujer). Los familiares mas

™1 Como parte de la reparticion de responsabilidades, un grupo de mujeres que no le tocé estar en la cocina,
sobre todo, las madrinas del joven, las tias y las abuelitas, su tarea es alegrar el domicilio del novio, bailando
al son de la misica. Su Unico trabajo es ese. Después de un buen rato otro comisionado acude a invitarlas para
gue tomen sus alimentos y enseguida se continta con el baile (observacion personal en el domicilio de la
familia Vasquez Julidn en 1999 y de la familia Julidn Ramirez en el invierno del 2004).

172 Se supone que cuando el casamiento religioso es por la mafiana, los jévenes deben estar en ayuno como
signo de pureza para entregar su "alma" al otro que sera su pareja que en mixteco se denomina "tna'an tayu"
(pareja).

173 por experiencia propia, cuando recién casados acudimos a visitar a los familiares mas cercanos; a la hora
de invitarnos a saborear la comida, observamos solamente un plato de comida. Por un momento esperamos
otro tanto, sin embargo, ello no ocurrid. De ahi que comenzamos a compartir el mismo plato de comida y la
misma tortilla.

153



cercanos, embargados por la alegria que esto provoca, no desperdician la masica que se
ejecuta para bailar hasta el atrio de la iglesia. Algunos familiares que en esos momentos se
encuentran ya "alegres" por el consumo de bebidas embriagantes desde temprano, suelen ser
los que mas se divierten y divierten a los familiares. El joven se encaminara por separado, de
su hogar hacia la puerta de la iglesia catdlica, lugar donde se encontrara con su prometida en
espera de ser conducidos por sus respectivos padres hacia el altar. En algunas ocasiones, el
reducido grupo que acompafia al muchacho se agrega un pequefio grupo musical y en otras no,

todo depende de las posibilidades econémicas.

Al establecer el compromiso de casarse por la iglesia catdlica ha sido una "obligacion”
aprender el catecismo y todo lo relacionado con el ritual del casamiento, ha sido en castellano.
En ocasiones ha constituido episodio un tanto desagradable para los jovenes y dependia, en
gran medida, de lo que se podia memorizar; se casaban los jovenes en ese momento o se
posponia. De ahi que cuando el sacerdote convocaba para pasar la dura prueba de la confesion,
los familiares se encontraban sumamente nerviosos. Este momento constituye también un
instante de decision, ya que depende del aprendizaje de los jovenes lo que se tiene que
memorizar para la realizacion del casamiento. Lo aprendido y de acuerdo con la norma de la
iglesia catolica,’™ los jévenes tienen que demostrarlo publicamente, donde la promesa no
debe faltar no tanto del amor,*” sino del compromiso, “obediencia al esposo” y del papel que

cada quien le toca desempefiar, a partir de ese momento.

Ritual después del casamiento. Una vez efectuado el compromiso religioso delante de “Dios”

en el templo catolico, se toca la primera masica en sefial de alegria y la comision encargada de

repartir la hierba de poleo, lo hace sin distincion de nadie, bailen o no bailen. Todos los

176

acompafantes tienen derecho a disfrutar el aroma de esta flor.”"™ Ademas, el encargado de

1 Hoy, en pleno inicio del siglo XXI (2008) se sabe que quienes desean bautizar a su hijo, Primera
Comunidn, Confimacidn o Casamiento, tanto los padres como los padrinos de ambos, les asiste la obligacion
de acudir “al retiro” que la misma parroquia eclesiastica ha impuesto. Si no se cubre este requisito, se cancela
la posibilidad de participar en esta ceremonia catolica.

15 Hace medio siglo, la eleccion de la esposa o del esposo dependia en gran parte de la decisién de los padres,
padrinos y abuelos. No era relevante pasar por el proceso del noviazgo para establecer alguna comunicacion.
Bastaba con el consentimiento de ellos como una forma de “respeto” hacia la decision de los mayores.

76| os ramos de flor de poleo (ita = flor, nduku = monte) se reparten (nicamente en este acontecimiento.
Otras fechas no. La flor de poleo simboliza y se compara con lo mas valioso que se tiene: "la duefia del
hogar", ademas de que se ocupa para aromatizar el ambiente. Un dia antes del casamiento, se reunen los

154



encender los cohetes lo hace de inmediato. Es el momento en que la madrina de bautizo del
novio y otras madrinas de menor rango®’’ se preparan para llevar cargada en hombros a la
novia y bailar con ella durante el recorrido hasta la casa del novio. La novia debera mantenerse
siempre en los hombros de sus, ya también consideradas madrinas. A esto se debe que desde
el nacimiento del nifio, se eligen a las mujeres portentosas como candidatas a ser madrinas de
bautizo que pueden ser hermanas, primas o algunas contemporaneas (de la misma edad) del
padre o de la madre del joven. Era inexistente la costumbre que los compadres y comadres
sean sobrinos o tios.}™® Sin embargo, no significa que esto no se transforme con el tiempo,
como lo que ha ocurrido durante las ultimas dos décadas en la comunidad de Huitepec, sobre

todo.

Durante el recorrido de la iglesia catolica a la vivienda del varon, se toca una musica especial
para que bailen todos los familiares que acompafan a los recién casados. En este momento
una de las madrinas del novio, su mama o algun familiar cercano de sexo femenino lleva una
mascada y un ramo de la hierba de poleo en la mano y ejecuta, al ritmo de la musica, un ritual
que en lengua mixteca se denomina yaa ndayojon iienu, que en esparfiol significa "Musica que
purifica a la novia". En todo momento se baila con el clasico ramo de la flor de poleo ya
repartido y los comisionados estan pendientes para repartirlo en caso de que alguien no lo

llevara en la mano.'” Los demés acompafiantes deben hacerlo bailando.

T'#ie’e landa tee. Al llegar la comitiva en el patio de la morada del ahora joven marido,

después de un buen recorrido entre la iglesia y aquélla, las madrinas descienden de sus
hombros a la novia. Aunque cansadas por haber cargado a la joven, participan completamente

regocijadas cuando se toca otro tipo de mdsica. En este momento todos los familiares

familiares mas cercanos para preparar los amarrados (manojo) de la yerba; el momento debe reinar la alegria
y alguien de la casa debe estar dispuesto para repartir mezcal y cigarro. Cuando existia la mayordomia hace
medio siglo, en la comunidad de Huitepec, se acostumbraba repartir la yerba de poleo en la fiesta de
mayorodmia.

Y7 LLa madrina de menor rango se refiere a la del evangelio, de “"agua", de primera comunién o de
confirmacon.

178 No se acostumbraba ofrecer el hijo a alguien ser padrino o madrina de bautizo; era mal visto. Con el paso
del tiempo, ha cambiado la situacion, ya se ofrece el hijo a algiin primo o amigo de mucha confianza para que
lo lleve al bautizo, primera comunion y confirmacion.

9 E| ramo de poleo sirve para acercarle al olfato de alguien que esté bailando junto, aparte de la pareja. Sirve
también para aromatizar el ambiente.

155



participan llevando siempre en la mano la hierba de poleo. Durante la ejecucién del baile, se

reparte todo tipo de bebidas tipicas como el tepache, el mezcal, refrescos y el yuchi nd+,ij+,in

(yuchi = polvo, nd## = amaranto) cuyo significado en espafiol significa "bebida de

amaranto™.*® La musica que es acompafiada con algunos cantos en #nu’n davi y son: ita
nduku, en espafiol "Flor de monte™ y yaa mpari, "MuUsica del compadre™ y es la que simboliza
la alegria de quienes estan presentes, sobre todo quienes se estrenan como compadres por la

nueva pareja.

Mientras los demas bailan en el patio, los abuelos, los padres, los padrinos y los tios de ambas
familias suelen concentrarse en la casa principal de la familia del varén y con la presencia de
los jovenes recién casados; se procede a aconsejar a ellos no sélo cdmo deben comportarse en
su vida de pareja sino hacia sus familiares cercanos. Estos consejos tienen lugar en la
intimidad familiar,'®" y quienes cuentan con autoridad moral para intervenir en este acto de

mucho respeto son personas que no solo poseen una amplia experiencia de la vida, sino

haberse comportado como y##yukue'e (gente grande). No en todos los casos es bien visto que

alguien que no haya tenido una conducta correcta intervenga para aconsejar a la nueva pareja.

Se considera como una total falta de respeto.

Concluida la comida y el momento de inmensa alegria en la casa del varon durante cuatro a

cinco horas, todos los invitados se dirigen a la casa de la novia 0 ad# #me (su mujer), con el
unico fin de alegrar un momento, como una sola familia. La visita se realiza por la tarde y en
algunos casos, hasta el dia siguiente, dependiendo del estado de algunos de ellos,
principalmente de los padres y de que la solvencia econémica del nuevo marido permita, la

diversion se prolonga hasta el siguiente dia.

180 Es el polvo de la semilla de amaranto que se muele con mucha ceremonia unos ocho dias antes en la casa
del novio por las amistades y familiares cercanos, para preparar el tepache que es una bebida especial que se
reparte entre la concurrencia de la fiesta. Esta bebida se consumia también en la casa del mayordomo hace
medio siglo en la comunidad de Huitepec.

181 De acuerdo con la tradicién familiar, en ocasiones esta ceremonia se lleva a cabo delante del altar familiar
donde es frecuente encontrar algunas imagenes catolicas, como simbolo de lo bendito que esto representa.

156



En el hogar de los padres de la novia, que también es un espacio bendito,'®? después de breves
momentos de alegria, todos se dirigen hacia el domicilio de los padrinos del bautizo de la
novia. Llevan consigo tortillas, refrescos, bebidas embriagantes y cigarros para ofrecer a los
citados padrinos y los responsables de conducir esta visita son los padrinos de bautizo del
marido, quienes entregan a sus coniguales “el presente”. Aqui también dura la fiesta de una a
dos horas y, posteriormente vuelven al hogar de los padres de la recién estrenada esposa. En el

trayecto siempre se toca algun tipo de mdsica y los que van acompariando lo hacen bailando.

El momento de alegria en el domicilio de los padres de la estrenada esposa ya es breve.

Posteriormente se toca un tipo de musica monotona y triste cantada en mixteco y se denomina
yaa tnu'un nd£'v# ifii d¥'f dutu fienu (vaa = musica, tmu'un = palabra, nd#v+ = tristeza, isii =

corazon, d#'+ = madre, dutu = padre, fienu = nuera) que significa "musica que entristece el

corazon de mama y de papa de la nuera”. En el canto refleja la tristeza de los padres y
hermanos de la novia por el vacio que deja ella al pasar a formar parte de otra familia, no sélo
como nuera, sino como hija de los padres de su esposo, que son sus suegros. Si no es muy
tarde, al volver los familiares acompafiados de los musicos a la casa del esposo, son invitados
los familiares de la novia a este sitio para rematar el dia que es de intensa actividad. Los

183

musicos dejan de tocar sus mejores melodias ya muy noche, " si se cuenta con el permiso de

la autoridad municipal se puede prolongar hasta la madrugada del otro dia.

Cubierto el compromiso del primer dia de fiesta, al dia siguiente, todos amanecen mal, unos
con la tremenda "cruda" y otros todavia ebrios, momento conocido en lengua mixteca como
nuu nduva'a ifii que significa “Cuando se cura el corazén”. En este momento, y dependiendo
de la época, la recién estrenada esposa asume sus primeras responsabilidades tanto con los

familiares de su esposo como con los de ella misma.*®* A primeras horas del dia, la nuera solia

[Txxil]

1821 o bendito que en lengua mixteca es “ii” significa que los tratos, los asuntos, los acuerdos y los consejos
gue se dan en esos espacios sagrados, son indisolubles, son perennes, etc. Si se llegasen a romper dichos
acuerdos, implica que hubo motivos mas fuertes que obligaron a ello y es fuertemente sancionado por las
normas sociales.

183 | _a autoridad municipal es la que autoriza hasta qué hora deben durar los compromisos de esta naturaleza.
Quien o quienes desobedecen los acuerdos, al dia siguiente son citados para una amonestacion, una multa o
hasta la carcel iran a parar.

184 En otras épocas, era obligatorio que la nuera asumiera sus primeras responsabilidades; ahora ha cambiado
y este hecho no pocas veces es sancionado por los mayores.

157



preparar un atole de maiz para ofrecer a sus suegros y a los familiares de éstos. Mas tarde, la
nueva pareja acudia al hogar materno para ofrecer una jicara de atole a todos los invitados que
aun se encuentran ahi, como son los padrinos, tios, hermanos, primos y otros. De esta forma se

contribuye a restablecer las energias gastadas durante el dia o los dias anteriores.'®

Como parte final del compromiso, los padres de la nueva esposa acompafiados de sus
familiares y atn de los musicos que también acompariaron, se encaminan hacia el hogar de los
padres del yerno para devolver los utensilios y todo cuanto se haya utilizado durante el tiempo
que durd la fiesta de casamiento de su hija. En la vivienda del recién estrenado marido
también suelen estar los demas familiares cercanos y juntos almuerzan. Durante la platica que
se sostiene durante el almuerzo no falta la reparticion del mezcal como tampoco las cervezas,

cigarros y refrescos.

Debido a la emocion y alegria de todos como una sola familia, dependiendo en gran medida
del gusto y de las posibilidades econémicas de ambas familias, a partir de este momento se
convierte en otro dia de fiesta. Comienzan nuevamente a bailar y concluye esta diversion hasta

bien tarde de ese segundo dia de fiesta.

Un dia después del casamiento, sea que haya durado un sélo dia, dos o tres, muy temprano se
concentran los familiares y los compadres que acudieron a colaborar en la casa del nuevo jefe
de familia. La concentracion va acompafiada de musica y es para valorar los esfuerzos de
todos y los agradecimientos por parte de los padres del novio hacia todos los familiares que
intervinieron para la organizacion de la fiesta, el momento dura hasta bien tarde de ese dia. En
esta reunion se acuerdan las estrategias a seguir para contribuir en la solucion de algunos
problemas que pudiera tener la nueva pareja, compromiso en el que todos estan llamados a
compartir y a aportar. Este es el motivo fundamental por el cual se hace necesario el apoyo de

los demas familiares.

Nivel organizativo. Viko tna'an nda'a es un espacio a través del cual los padres y los

familiares del joven pueden demostrar su capacidad de organizacion y de convocatoria, sobre

185 En las primeras actividades de la novia, también contribuyen sus cufiadas y tias politicas, porque elaborar

158



todo, de quienes intervienen directamente durante el convencimiento de los padres de la novia
para que ésta acepte vivir en pareja con el joven. Las etapas de convencimiento por parte del
“Embajador” suelen ser prolongadas y comienzan desde la primera visita hasta la

consumacion de la fiesta del casamiento y la consolidacion de la vida en pareja.

Como parte de la responsabilidad familiar del joven, para que la boda sea de relevancia social,
se comisionan a parejas jovenes para que acudan a resguardar los hogares de los padrinos de
bautizo de la muchacha, asi como realizar todo tipo de actividades que ellos dejan pendientes
por acudir a acompafar a su ahijada. Estas comisiones deben cuidar también los animales

como cabras, ovejas, vacas, y atender a los animales domésticos.

Se organizan otras comisiones para cumplir el compromiso, son quienes deben estar
pendientes para que todos los familiares e invitados tomen sus alimentos. Las mujeres son las
encargadas de calentar las tortillas y servir la comida; los hombres son los responsables de
trasladar los platos de comida y de tortillas de la cocina a otra casa 0 a otro sitio donde se
concentran para comer. Una o dos parejas, tanto de hombres como de mujeres pasan a repartir
refrescos, cervezas, mezcal, cigarros y copas de brindis a todos los que acuden a la fiesta.'®®
Por lo general, se invitan a las personas de mayor edad para que acomparien en la casa del
novio desde temprano y cuando hay musina son aquellas personas las encargadas de comenzar

a bailar, entre mujeres o con algunos hombres que se asoman en ese instante.*®’

Los hombres y las mujeres que no participan en el baile son los que vigilan a quienes estan
ebrios y que se encuentran bailando. Deben saber si son familiares o invitados del muchacho o
de la muchacha. Es decir, en ambas familias existe esta comision como medida de proteccion

para que no se peleen, se puedan caer o se puedan accidentar.

atole temprano es sumamente pesado.

18 participar en la fiesta implica no quedarse sentado como mero espectador. Se asiste la obligacién de
realizar cualquier actividad. Casi no se acostumbra solo acudir por la comida, bebidas embriagantes y bailar.
Exige, por respeto, hacer algo. Por la influencia de la vida moderna, esto tiende a cambiar.

87 En diciembre del 2004 cuando se cas6 Fructuoso Julian Ramirez en la iglesia catélica de San Antonio
Huitepec, los familiares, sobre todo, las mujeres que se encontraban acompafiando a la familia, no
desperdiciaban ninguna musica. Se paraban de inmediato a bailar y después de un rato bailando, la comision

159



El ofrecimiento de una adecuada atencién a los invitados de la muchacha, exige que se
comisionen por parte de los familiares del muchacho a hombres como mujeres de mucha
resistencia para encargarse de repartir las copas de mezcal a los familiares de la novia, ya que
por cada copa que se ofrece tienen que corresponder tomando una; de ahi la relevancia de
seleccionar a hombres y muijeres resistentes.*® Estos repartidores andan por pareja llevando
consigo una botella de un litro y una copa transparente o una jicarita, una cajetilla de cigarros;

uno sirve y el otro ofrece.

Por tradicion, los hombres deben ofrecer a sus compafieros hombres y las mujeres a sus
comparieras mujeres. Es poco comdn observar que los hombres ofrezcan algunas copas de
mezcal a las personas que no son de su mismo sexo, solamente si son familiares cercanos y de

mucha confianza, entonces si se ofrece lo que llevan.

De este compromiso familiar tiene conocimiento la autoridad municipal. Con mucha
anticipacion se comisiona a los hombres de mayor respeto para que acudan a la autoridad de la
comunidad a solicitar permiso para organizar la fiesta, asi como la proteccion que debe haber
de parte de los topiles. Si hay otros compromisos similares en otras familias, el grupo de
topiles comandados por el Jefe de Policia, en cada hogar donde hay fiesta recorre para vigilar
que todo esteé controlado. Si alguien provoca alguna rifia por su estado de ebriedad, de
inmediato es conducido a la detencion. Si alguien se resiste a cumplir esta orden es llevado en

peso por el grupo de topiles hacia la carcel de la comunidad.

Con relacion a la vestimenta actual de los mixtecos, es un asunto que adquiere cierta
complejidad, debido al desplazamiento del traje original por la vestimenta moderna en la
mayoria de las comunidades. En Huitepec por ejemplo, el hombre se vestia de calzén y camisa
de manta blanca que su mujer cosia; usaba cefiidor de lana o de algoddn cuyo hilo era

elaborado también por ella, sombrero negro de lana de medio cono o bien de palma de

encargada de invitar a a desayunar o comer, invitaban a éstas a tomar un atole o un café en el comedor y
enseguida del consumo de alimentos, volvian a su “trabajo” que es bailar durante la fiesta del familiar.

188 Hace tres décadas, como parte del castigo que los familiares del muchacho reciben por una mala conducta
de aquél, era obligatorio que con cada uno de los invitados se tomara una copa de mezcal. Los tiempos han
cambiado; ahora se ha evitado hasta donde sea posible ese trato no muy amable de los familiares de la
muchacha.

160



diversas formas. Alin hoy se usan todavia cotones y cobijas de lana adornados con grecas,*®
huaraches de suela o de piel cruda tipo “pata de gallo™ y redes de ixtle.**® La mayoria de los
elementos de la vestimenta mixteca ha quedado en desuso en las comunidades y se debe, por
un lado, a la falta de materia prima para su elaboracion y, por el otro, la introduccion de

vestidos elaborados en fabricas, que suelen ser mas econdémicos.

Los hombres jovenes al casarse, era obligatorio reunir todos los elementos del vestuario de uso
cotidiano pero estos debian de ser nuevos; ahora, con el transcurso del tiempo, también esto ha
quedado en desuso por la penetracion de los elementos culturales ajenos. En este momento ya

es normal observar que los varones se vistan de traje y corbata, a la usanza moderna.

El traje original de la mujer, dependia casi de las condiciones socioculturales y econdémicas de
cada comunidad. Para el caso de Huitepec, el traje femenino consistia en un enrollado tejido
de lana de color gris o negro, sujetado con un cefiidor de algoddn o de lana y soyate de palma.
Llevaba un huipil y como adorno un bordado de 4guila de dos cabezas,*™* en la parte de la
espalda, complementado con otros adornos como mariposas, libélulas, flores, etc. Las trenzas
se enrollaban con listones o tlacéyot! de color rojo, formando un rodete en la cabeza; collares

de maiz y de frijol y, en algunas ocasiones, collares de perlitas de diversos colores. Las

mujeres lucian aretes de frijol del &rbol conocido por todos como yutnu nduchi t#da'vi, que en

castellano se conoce como "colorin™; sandalias de cuero aungue, en la mayoria de los casos,

las muijeres se sentfan més libres descalzas.'*?

Muchos de los elementos culturales que aqui se describen han quedado en desuso. El vestuario

actual tiende a ser "moderno”. Las mujeres prefieren comprar sus vestidos y toda su

¥Tanto las cobijas como los gabanes de lana, todavia hay quien los teje en telares de cintura.

1%0) s ancianos de la comunidad todavia cuentan que era comdn que ellos mismos elaboraran sus redes de
tortilla. EI material lo fabricaban, desde el corte de las pencas de maguey de ixtle hasta convertirlos en ixtle
después del proceso de descomposicidon en alguna represa de agua.

SLE| Profr. Pedro Reyes Ramirez, originario de la comunidad de Huitepec, afirma que él mismo tiene en su
poder ese lienzo donde esta estampada el aguila de dos cabezas, que pudo haber sido el simbolo del Pueblo
Viejo (Yuku Yata). Ha sido una tradicion escuchar leyendas relacionadas con el 4guila de dos cabezas entre
los mixtecos de Santiago Ixtayutla, alld en la Costa; en la Biblioteca Municipal de Santiago Apoala existe un
retablo del aguila de dos cabezas.

161



indumentaria porque, segun ellas, no exige mayor erogacion de gastos ademas de que permite
ahorrar mucho tiempo que se invierte durante su elaboracion. Lo Unico que no ha variado es el
color intenso de la ropa que se prefiere comprar: rojo, verde, azul, amarillo y rosa;
culturalmente se interpreta que estos colores forman parte integral de la naturaleza y de su
propia vida. Es decir, en los colores representa la vision del mundo de los indigenas en general

y de los 7iuu savi en particular.

El contenido de los cantos que solamente las mujeres cercanas al novio pronunciaban
dependia del estado emocional de ellas, después de ingerir bebidas alcohdlicas; el mensaje se
referia a la alegria por haber conseguido una "bella flor" que adornara su hogar y su vida
familiar. Hacia esa “flor” estd dirigido el mensaje metaférico y poético y como son
expresiones emocionales, no ha tenido un orden ldgico. Todo dependia del momento

emocional y de la masica que en ese momento se tocaba.

En la variante del sampaliluu de San Antonio Huitepec, tanto la musica como el canto en
lengua mixteca se sistematiz6 en 1964 y se le puso el nombre de sampaliluu que se entiende
de la siguiente manera: “sa” viene de “sa'an”’ que significa "hablemos", mpali de "compadre™
y luu de "joven o jovenes”, y de manera libre es "hablemos de compadres por los jovenes

contrayentes".

La préctica del sampaliluu como folclor de la boda estuvo olvidada durante mucho tiempo. A
partir de la participacion de un grupo de jovenes no especializados para representar este baile
ceremonial fuera de la comunidad primero, y posteriormente en las festividades del Lunes del
Cerro que se organizan en la ciudad de Oaxaca y otros eventos que el Gobierno del Estado de
Oaxaca ha realizado, en muchos casamientos de jovenes tanto de Huitepec como de las
Agencias de Miguel Hidalgo, Yucucundo e Infiernillo y de otros pueblos; se esta volviendo a
practicar el sampaliluu como un nimero especial dentro de la fiesta del casamiento y

constituye un buen motivo para recuperar la memoria histérica de los fiuu savi. **

192 |_os ancianos y ancianas sostienen que hubo una época en que todo mundo andaba descalzo. Y asf viajaban
a grandes distancias, sobre todo cuando habia necesidad de viajar a la Ciudad de Oaxaca o a otras partes como
Zimatlan, Zaachila, Santa Cruz Mixtepec y Etla.

193 Comunicacion personal de Don Camilo Aquino Caballero, uno de los primeros masicos que participé en la
compilacion de la musica del sampaliluu para su sistematizacion en 1964 (10-1-2002).

162



Las partes del sampaliluu como folclor constituyen un esfuerzo de recopilacion de quienes

intervinieron y es como sigue:***

Yaa tnu’un davi fiita yu’'u y #v# nani Sampaliluu:

195

THanchi nd++marruta.

Ndodo itnu jue’en Marruta ndodo yute
Jjue’en tflanchi

# panu seda tni'in ndi'u  duja na fienui
nii...

Ita yaa df'#

Ita yaa d+ f nakuu ndi’u d+#..
Chi ni’in ndi’u ye ndukui nii ita viko nakuu

ndi’'u d#£.. chinakoo tnaa ndi 'u viko nii
Tta nduku.

Ita nduku nakuu ndi’u mpari

Chi ni’in ndi’'u ye ndukui d++
Ita viko nakuu ndi v luu
Chi ni’in ye kendoo ve’e kie e nii.

Yaa mpari.

Kada ja’nu ifii yo’o mpari

Chi nako’oentn nda’a ndidi

"Libélulay Maria"

Por toda la loma va Maria,

Por todo el rio va la libélula,

Una mascada de seda adornareé yo,
el cuello de mi nuerasi...

"Flor de siempreviva"

Flor de la virgen que sea yo,

Porgue consegui yo la que busco,
Flor de la nube que sea yo,

Para gque viva un momento de fiesta.

"Flor de poleo”

Flor de poleo que sea yo compadre,
Porque consegui yo la que busco,

Flor de nube que sea yo joven,

Porque consegui la que se quedara en
hogar.

"Mousica de los compadres"

Perdone su corazdn compadre,

mi

194 Viko tna'an nda'a 0 sampaliluu es de la cultura mixteca porque esta en la memoria colectiva de este pueblo
mixteco; no es propiedad de nadie. Quienes han intervenido para sistematizarlo como el caso del sampaliluu
de San Antonio Huitepec, no sélo son ellos los portadores de esta informacion, sino representan la voz
colectiva de un pueblo, es la memoria comunitaria. Por tanto son compiladores de esta noble labor, porque
tuvieron el privilegio de participar para la sistematizacion de tal informacion.
1% En el intermedio de ita nduku (Flor de Poleo) y yaa mpari (misica del compadre) se canta otro canto que

se denomina ita y++ (Flor del "marido™), dependiendo del momento y el estado emocional de los familiares de

ambas partes.

163




Nakuu d#ka ifiie vitna
Kuenda ye ndekuen viko fienu.

Akada yee iii yo’o mpari

fn nda’a ko’o yo’o, fn nda’a ko’o ndi’'u
naku dtnka ifiie vitna

chi nkejna’an landa ndoo mpari

Nu nd#v#ini df'f dutu fienu.

Nda nda’vi nda nda’vinka nkuu ndi’u vitna
d#t..
Nda nda’vi

nkendooe
Vitna nii...

nda nda’vinka nkuu ndi'u

Chi jue’en fia doko ndi’u d++-..
Nke vitna nkendoo ndi 'u nii...

Porque vamos a tomar una copa de mezcal
Para alegrar nuestros corazones hoy,
Por estar en esta fiesta de casamiento.

No desperdicie su corazon compadre,

Una copa para usted y otra para mi,

Para alegrar nuestros corazones hoy,
Porque se unieron nuestros hijos compadre.

"La tristeza de los padres de la nuera"

Qué triste y qué triste me siento yo hoy,

QuEé triste y qué triste me siento
al quedarme yo

hoy,

porque se fue mi hija,

por eso me quedé solo hoy.

En cada frase o verso en esta lengua mixteca se observa el reflejo del estado emocional de

quienes participan, pero lo es mas para los familiares del joven, que pueden ser de alegria

compartida o de una tristeza por el vacio que deja la pareja en el hogar paternal donde

conviven abuelos, padres, hijos y nietos. Sin embargo, en este proceso, en la version de los

propios 7iuu savi, Se gana mas al integrarse como una familia mas, tanto en la linea paterna

como la materna.

A pesar del efecto negativo que ha provocado en la vida de los pueblos indigenas el consumo

de las bebidas embriagantes que comienza durante la época de la Colonia, en los casos

especiales como la mayordomia y en los casamientos, constituye una bebida bendita. En

ocasiones, la misma bebida como el pulque, el tepache, los distintos tipos de mezcal,

constituyen ademas “remedios caseros”, pero para ello hay que dosificar su consumo.

164




Exagerar el consumo de las bebidas embrigantes no solo provoca serios problemas de salud
personal, sino en muchos casos la violencia domestica y desequilibrio familiar. Sin embargo,
cuando el consumo va ligado con los compromisos familiares, sociales y comunitarios, son
momentos de alegria que suele interpretarse como estrategia para nivelar la situacion
econdmica de cada familia. Un mecanismo que sirve de control porque evita las grandes
diferencias econdmicas, pero significa que es mas importante acumular el reconocimiento

social en cada comunidad.

La transmision de las emociones y los sentimientos hacia la nueva pareja, tiende a resaltar mas
cuando el casamiento estd basado en la voluntad y los intereses colectivos, tanto de los
mayores como de los propios jovenes. Esto significa, entre otras cosas, que por tradicion se
debe asegurar la continuidad de los apellidos de la familia, sobre todo el paterno. De ahi la
preferencia que sienten los padres y abuelos por los hijos varones que van llegando al mundo,
aln cuando sean numerosos.*® En esta visién, las mujeres quedan aparentemente excluidas de
la continuidad del apellido paterno y del derecho hacia la herencia de sus abuelos. Sin
embargo, no significa que tales cosas ocurran; las ideas arraigadas en cada familia es que las
mujeres representan lo mas intimo del hogar y de la familia, a ello obedece que

contradictoriamente ocupan el lugar privilegiado y menos publico.

Respecto a la fiesta del casamiento, en algunas épocas y mucho antes de que existiera la
necesidad de emigrar, la boda civil se hacia de manera esporadica y, se podria decir, que casi
no era tomada en cuenta; todos preferian y siguen prefiriendo el casamiento catélico. Sin
embargo, muchos de los jovenes tenian serias dificultades para aprender de memoria el
catecismo pues eran monolingiies en lengua mixteca. Por tal motivo, casarse por la iglesia
representaba un orgullo pues aprenderse de memoria el "Ave Maria", el "Rosario™ y los "Diez
mandamientos de Dios", mas que un compromiso social, era todo un episodio y aun lo sigue

siendo para quienes desean cumplir este tipo de rituales y compromisos.

1% Hay familias que todavia consideran que las mujeres, su destino es casarse con quienes se atraviesen en su
camino, por lo que quedan fuera de la reparticion de los solares y demds bienes familiares. Aunque esto esta
cambiando de manera paulatina, debido a la influencia de la idea machista introducida en la comunidad de
Yuku Yata. El cambio que estd ocurriendo se debe que mas mujeres han accedido mayores estudios y
evidentemente el creciente ndmero de ellas en el campo laboral.

165



Los jovenes y aun adultos que por alguna razon vivian en union libre eran mal vistos,
cuestionados y recibian serias criticas por la misma sociedad. Con frecuencia, tanto familiares
como conocidos de la pareja, recriminaban a aquellos padres que no se preocupaban por casar
a sus hijos. Podian vivir en union libre los viudos, los separados o divorciados pero los
jovenes, no. Cuando algin hombre abandonado, viudo o separado se fijaba en alguna joven
soltera, tenia que pasar por el rigor de la costumbre que representa viko tna'an nda'a. ES decir,
tenia que comenzar desde el proceso de pedimento hasta el ritual del casamiento y la extension

de los lazos familiares.

Quienes han estado fuera de la comunidad y/o por educacion han ampliado su horizonte con el
conocimiento de otras practicas y con un andlisis critico de la discriminacion y opresion de la
mujer en muchas culturas, desde luego también en las culturas que heredan el machismo
colonial, encontrarén en la forma tradicional del matrimonio varios aspectos reprobables y
condenables: por ejemplo la costumbre que obliga a los jovenes estar sujetos a la decision y
caprichos de los adultos®®’, la negacién de participacion politica plena a la mujer, y las
frecuentes ocurrencias de violencia doméstica del hombre (especialmente cuando esta
enviciado por el alcohol) hacia la mujer y los nifios, asi como muchos tables y traumas.

Hoy en dia la consciencia de ello y el contacto con las ideas y los logros del feminismo se
estan aumentando. Esto causa que cambien las formas de ver las relaciones de género en las
propias comunidades mixtecas, pero falta ain mucho para una plena emancipacién de la mujer
mixteca. Un factor limitante es también la mentalidad heredada del colonialismo que sigue
presente tanto en las iglesias como en la educacion publica, y que conlleva un rechazo a
cualquier tipo de verdadera emancipacion (de género, pero también del andlisis intelectual y

politico).

197 Segtin los reportes del Dr. Neftali Gonzalez Huerta, en algunas comunidades mixtecas del area de
Huajuapan de Ledn, Oax. (Yucund, el Jazmin, Coxcatepec, San Francisco de las Flores, Guadalupe Villa
Hermosa, San José Buenavista, San Andrés Sabinillo y San Juan Reyes) se acostumbra establecer entre los
padres de los jovenes a matrimoniarse algin precio de las muchachas candidatas a novia. Es mas, la
costumbre de “vender las nifias” se ha trasladado, junto con la migracion, hasta el Valle de San Quintin y
Tijuana, B, C. (“Los nifios mixtecos en sus comunidades y mas alld del pais de las nubes” en: Primer Foro
Regional: Anélisis de la situacion de los nifios indigenas y nifios jornaleros agricolas. Edit.
UPN/COMEXANI. México, 1994. P4gs. 135-146).

166



A finales de la década de los afios sesentas cuando comenzo la migracion masiva de los
primeros jovenes, unos en busca de estudio y otros en busca de trabajo fuera de la comunidad,
viko tna'an nda'a como proceso, se fue desapareciendo poco a poco; la mayoria de dichos
jévenes comenzaron a formar parejas con mujeres de otras partes. Sin embargo, se comenzo a
observar dificultades en las relaciones con sus propios padres y con los demas familiares;
algunas de dichas parejas, debido a distintas costumbres de los pueblos de procedencia de
alguna de ellas, no se adaptaban facilmente a otros y como resultado, mas tarde comenzaron a
tener fuertes problemas que ha conducido la separacion o al divorcio. Hechos altamente

cuestionables y mal vistos por las demas familias de la comunidad.

Las parejas que ya no cumplen totalmente el ritual de organizar viko tna'an nda'a por el
fendmeno migratorio y la influencia de otros estilos de vida, tanto sus padres como sus
abuelos, padrinos, tios y otros familiares no se sienten comprometidos de vigilar porque vivan
sin muchos problemas. El impacto social que ha causado esta otra forma de ver la vida en
pareja, con mayor frecuencia ocurre la separacion, el divorcio o la infidelidad y
consecuentemente, se propicia la desintegracion familiar. Ademas, es el sector de la poblacion
que facilmente se apropia de otros estilos de vida por considerar que son “mejores”; en cambio
si se siguen reproduciendo las formas propias de vivir, no pocas veces se ha considerado como

“atraso cultural”. Esto evidentemente, ha impactado negativamente hacia las comunidades.

La transformacion (varios dirian: el deterioro) de la vida en pareja tanto en Huitepec como en
otras comunidades, se ejemplifica con las mujeres jovenes de Huitepec que iniciaron su
emigracion hace més de cuatro décadas (1970): muchas de ellas comenzaron a formar parejas
con hombres de otros pueblos y como son costumbres distintas a las de la comunidad, viko
tna'an nda'a ha sido relegado a un segundo término. Algunas de dichas mujeres, en el mejor
de los casos, con el paso del tiempo, se han convertido en madres solteras.'*® Situacién que
impacté negativamente al inicio y con el paso del tiempo, la misma comunidad se ha ido
acostumbrando y siente que es el resultado de los estilos de vida modernos que han llegado a

la comunidad por diversos medios.

1% Hoy, es comun observar que ha aumentado el ndmero de madres solteras en la comunidad de Yuku Yata;
de cada diez familias de dos a tres son madres solteras y ya se ve como algo normal. Los padres que antes
eran intransigentes con sus hijas, hoy se han vuelto tolerantes.

167



5. Nani tna’an ndoo y#+. Parentesco

Nani tna’an, literalmente significa “hermano cercano” y se refiere a un nivel de cercania
familiar consanguineo, pero también se interpreta como personas que comparten la misma
historia, el mismo sufrimiento, el mismo espacio bendito y familiar. En este sentido, los
familiares del joven que intervienen directa o indirectamente desde la preparacion del
casamiento hasta su culminacién, adquieren compromisos de velar porque su vida en pareja
sea un ejemplo para la familia y para la comunidad. La responsabilidad directa le recae a los
padres y padrinos de bautizo. Si la pareja comienza a tener conflictos, que es normal en todas
las parejas, que no solamente unen sus vidas sino parte de sus proyectos de vida, de inmediato
intervienen para aconsejar al varon o a la mujer sobre las formas de como deben comportarse.

1% no solamente dependera del futuro

Se insistird una y otra vez que su buen comportamiento
del var6n ante toda la comunidad, sino el prestigio que poco a poco iran forjando como nueva

familia a través del tiempo.

Con la union de familias a través del casamiento, tanto el esposo como la esposa contraen
serios compromisos con sus respectivas familias. Esta nueva relacion se extiende a los tios,
padrinos, abuelos y cufiados. A partir de este momento se amplian los lazos familiares. Se
establecen nuevas formas de respeto. Los mayores se convierten en compadres de casamiento
que en mixteco se denomina mpari tna'an fie'nu (mpari = compadre, tna'an = de igualdad,
fie'nu = gente mayor, de respeto). Los nuevos esposos son considerados hijos de ambas
familias, por lo que ellos respetaran como padres a sus respectivos suegros. Ademas contraen
la obligacion de visitar a sus familiares, no solo cuando lleguen a tener problemas de pareja,

sino como obligacion de hijos.

Los hijos recién casados también tienen la obligacion de reconocer los lazos de parentesco que
se han establecido en ambas familias. A los suegros hay que respetarlos de "papa" y "mama".

A los padrinos de "padrino” y a las madrinas de "madrina”. Una forma de fortalecer los lazos

199 Byen comportamiento se interpreta como aquel que se ajusta a las normas sociales y morales de la
comunidad: respeto, solidario, honesto, sencillo, armonioso, etc., y es bien visto por los demas. Mal
comportamiento para los demas es ser egoista, irrespetuoso, deshonesto, borracho, poco solidario,
individualista, flojo, entre otros calificativos.

168



de parentesco es a través del sistema de compadrazgo. Los lazos de parentesco se extienden,
como toda sociedad de origen mesoamericano donde es comun contar con la familia

extensa. 2%

También resulta comun observar que en una sola vivienda vivan hasta tres o cuatro
generaciones: Abuelos, padres, hijos y nietos. Esto, de alguna forma, garantiza que los hijos
vivan unidos y que el nuevo ser si es que hay, se sienta protegido por el calor familiar.

La nueva pareja, durante los primeros meses y aun afios, es normal que vivan en el hogar

paterno mientras se construya su propia casa.

Si la pareja decide construir una casa propia donde vivan solamente ellos después de un afio o
hasta cuando tengan un hijo, es comun observar el acompafiamiento de los mismos familiares
que han estado en las buenas y en las malas, desde que hubo decision de que se casaran. Todos
acuden a contribuir con su da'an, que son apoyos gratuitos que la familia otorga o bien, esos

apoyos son reintegrados a otros jovenes parientes cuando tengan compromisos similares.

Cuando se casan muy jovenes, sobre todo la muchacha, la suegra, la tia, la abuela o la cufiada
mayor, son las encargadas de los nuevos aprendizajes de la muchacha sobre la preparacion de
la comida, el lavado de ropa, el remiendo de la ropa del marido, el tejido de la cobija de lana,
los cuidados que debe tener para evitar malgastar el dinero y los alimentos: maiz, frijol,
calabazas, animales, etc., y los complejos conocimientos que giran alrededor de cada
actividad. Esta nueva etapa se convierte en intensos aprendizajes al lado de la suegra, porque
es ella la encargada de ensefarle a su nuera los gustos y los caprichos de su muchacho.

A eso obedece que se eligen a mujeres de menor edad para nuera, de preferencia huérfana para
que no proteste y sepa trabajar como es debido y al gusto, sobre todo, de la suegra.’®* Las

relaciones de parentesco se amplian con el casamiento, pero no es el Unico espacio, también

20 Una familia extensa implica reconocer a los demés miembros de la familia, tanto a nivel vertical como
horizontal. En esta relacion parental no s6lo se reconoce su descendencia consanguinea, sino las relaciones
gue se construyen a partir de otros compromisos como el padrinazgo y compadrazgo. Comparese Monaghan
1995.

169



sucede lo mismo con el bautizo, el hecho de apadrinar alguna actividad como pago de una

banda de musica, acompafiar a algin joven cuando culmina algun grado escolar, etc.

21 Sj la nuera es juzgada que no sabe hacer nada, puede ser el inicio de muchos problemas en la nueva
relacion familiar. Quien queda en evidencia es la madre de la muchacha por su “irresponsabilidad” de no
haber educado correctamente a su hija y no saber comportarse bien con su otra familia.

170



Fuente: Cddice Nuttall, p. 18. Bastones de mando frente
al templo de la Serpiente Emplumada.

Capitulo IV

Y##ne'en tninu:
Personas que cargan trabajos

171



Desde la familia se aprende que en el lugar de residencia o de origen nos asiste el derecho
inalienable, como seres humanos, de disfrutar la vida, pero también la obligacion de participar
activamente en cualquier actividad de beneficio comin. El sentido comunitario que se
adquiere a temprana edad es prepararnos a contribuir desde joven a desempefiar cargos o
comisiones. Vivir en comunidad significa compartir todo: tierra, conocimientos, recursos
naturales como el agua, el monte y el aire; guiados por principios de “reciprocidad”, y que
significa, en los términos de los Alicia Barabas y Miguel Bartolomé (1999: 21), “... e/
principio organizador de la vida colectiva y por consiguiente de la membrecia e identificacion
comunitaria, etnedida como la participacion en un sistema de intercambios reciprocos
equilibrados”. En fin, llevar una vida comunitaria es compartir todo, lo que en algin momento
propusieron algunos lideres indigenas como Floriberto Diaz, Jaime Martinez Luna y Joel
Aquino, retomado posteriormente por Juan José Renddn y Benjamin Maldonado (2003). En

ese sentido, “y# ¥ ne’en tnifiu fiuu, y#¥f fiu'un d#+’ hace referencia a las personas que por

obligacion comunitaria deben contribuir, aceptando cargos que la comunidad confiere a “sus
hijos” (da’a fauu®?). Este intercambio es el que ha posibilitado que en nuestras comunidades

exista cierto grado de armonia entre unos y otros.

Con relacion a otras formas de organizarse a nivel de comunidad y que se conoce como
“sistema de cargos”, existe abundante literatura que de alguna forma coincide con los
estudios sobre este sistema que los cientificos sociales denominan “sistema de cargos”:
Alvarez (2001), Bartolomé (1999), Chance (1998), Korsbaek (1996), Korsbaek y Gonzélez
(2001), Lisboa (2001), Lépez (2001), Monaghan (1995), Padilla (2001), Palomo (2001) y
Sandoval (2001). Todos abordan a analizar el sentido que tiene ocupar cargos en las
comunidades como una forma de adquisicién de prestigio social y enfatizan que

... donde existe el sistema de cargos, y no ha sido sustituido por una organizacion
comunitaria para el ceremonial, es posible encontrarlo en el corazon de la misma...
El sistema de cargos es un epifenomeno de la estructura social y, como tal,
fuertemente imbricado con ella como institucion estructurante... (Topete y Korsbaek

2001: 6).

202wy fyine’en tnifiu”: Y#vies gente, ne’en es poseer, tener, ostentar, misiu = trabajo, problema, ocupacion y 7iuu =
pueblo o comunidad. YA 7iu 'un ifii significa *“gente que posee sentimientos”.

172



Ostentar algun cargo de responsabilidad es ser autoridad en una comunidad y ello no es tarea
sencilla, implica mucha responsabilidad porque es puesta a prueba la capacidad para solventar
cualquier problema que surge en la comunidad y su area de influencia. Quien es elegido por la
comunidad que en mixteco es da’a fiuu y que literalmente es “hijo del pueblo”,*® es un acto
de reconocimiento por la capacidad que éste posee; a pesar de los cambios ocurridos, se
mantiene como un honor que la comunidad reconozca a alguien como tal. Anteriormente, ser
autoridad no era considerado como un problema. A pesar del arraigo a las formas de como se
concibe la responsabilidad de cualquier individuo de la comunidad, ha tendido a cambiar el
concepto de “cargar cargos de la comunidad”, comienza a considerarse como problema,
porque implica abandonar las actividades cotidianas a nivel de familia para concentrar las
atenciones en las de la comunidad. Sin embargo, no habia escapatoria, porque era y sigue
siendo una via por donde se accede al prestigio social y ha sido motivo de reconocimiento por

parte de los demas comuneros.

Los familiares por su parte, intervienen de manera conjunta para apoyar a los jovenes
contrayentes en su nueva forma de vida, tratando de resolver algunos problemas que puedan
surgir en esta nueva relacion. Es decir, durante el tiempo que tarde la nueva pareja en
consolidarse, la vigilancia es constante y quienes intervienen para regular la conducta de los
jovenes son los padres, los tios, los abuelos y los padrinos de bautizo, tanto del hombre como
la mujer. Si persisten los problemas, los mismos familiares que intervienen son quienes
determinan si debe continuar esta pareja 0 no. Cuando la comunidad participa en la fiesta de
casamiento, indirectamente participa ya sea para sancionar la conducta de la pareja o para
aprobar y ha sido una forma eficaz que contribuye a normar la vida conyugal de estos jovenes,
que influenciados por sus padres se arriesgaron a tomar la decision de "vivir como

personas"?* y "vivir para la comunidad".

2% Adn cuando tenga connotaciones distintas, se utiliza indistintamente el concepto de “da’a 7iuu” como
“ciudadano”, entonces lo que denota aqui es una absurda confusién. “Da’a 7iuu” es utilizado para reconocer
que alguien es “hijo del pueblo”; es alguien que tiene sus raices ahi, es un concepto que denota derechos y
también obligaciones. El sentido de ser da’a iuu va més alla de un simple reconocimiento de que alguien es
del lugar. En ese sentido no a toda la gente se le considera como da’a fiuu.

173



Las responsabilidades que se van construyendo desde la formalizacion de la pareja es
determinante para los jovenes. Es un proceso prolongado, no es de una determinada etapa de
crecimiento, sino es toda la vida; desde el nacimiento hasta la muerte y se inicia con el de
menor rango como topil de la iglesia que en mixteco se denomina: tatnu ve'e fiu'un (tatnu =

vara o palo, ve'e = casa, 7iu'un = deidad o Dios).

Durante el tiempo que tarda el joven en desempefiar cargos que la asamblea comunitaria le ha
otorgado, siempre es observado por los demas miembros de la comunidad; si demuestra estar
preparado para ello, muy pronto es ascendido a otros cargos de mayor responsabilidad y
aunado con su preparacion escolarizada, a muy temprana edad culmina con lo cargos de
mayor responsabilidad en la comunidad que es el de ser Presidente Municipal y Presidente de
Bienes Comunales; antes o después, dependiendo de su desempefio, se integra como miembro
del Consejo de Ancianos o Caracterizados como se le nombra en Huitepec.?®® En algunas
comunidades mixtecas como San Juan Teita y San Pedro Jicayan, se mantiene la estructura de

los servicios comunitarios.?%

Si el joven que se ha incorporado a los cargos continta observando buena conducta ante su

comunidad, se le considera como persona importante y es reconocido como: Y# ¢ yukue’e

(persona grande), y#v# nkuu yukue'e nuu fiuu (persona que es grande en la comunidad®”’).

El prestigio de una persona no depende de sus posibilidades econémicas, sino su alto

204 \/ivir como personas significa contraer a temprana edad serios compromisos sociales: cumplir con los
cargos comunitarios, comportarse adecuadamente, ser honesto, vivir en armonia con los semejantes, etc.

205 En ocasiones, algunas personas que no han cubierto algin cargo comunitario se han integrado en el equipo
de caracterizados o bien en el de Consejo de Ancianos, sobre todo algunos profesionistas que han sido
tomados en cuenta por su disposicion de colaboracién con los proyectos de la comunidad. Entonces, el
prestigio comunitario se acumula durante toda la vida y ese proceso hay que cuidarlo, porque una actitud
anticomunitaria puede destruir todo.

206 A pesar de que en Oaxaca existe el reconocimiento desde 1998 el Sistema de Usos y Costumbres para las
elecciones municipales, muchas veces no se toma en cuenta el escalafén para desempefiar los cargos mas
importantes de la comunidad. Sélo se toman en cuenta algunas cualidades humanas de los candidatos como
son: Ser respetuoso, ser responsable, ser honesto, sencillo y trato amable con la gente. Sin embargo, esto no es
suficiente.

27 jyf = gente, nkuu yukue'e = se hizo grande y nuu 7iuu = delante del pueblo o frente al pueblo. En otros

casos se les da el calificativo de y## tu've que significa “gente que sabe”, “gente que conoce” o “gente
estudiada”. A nivel de broma entre los propios individuos, se escucha que agregan otra palabra y queda como
“tee tu’ve ... ko’0” que significa “el hombre que sabe ... tomar” en alusion a este tipo de gente que no sélo

posee conocimientos, sino que también sabe embriagarse.

174



sentido de responsabilidad, honestidad, sencillez y de respeto hacia los demas miembros de
la comunidad, que se ven complementadas con sus formas adecuadas y respetuosas de
opinar sobre los problemas de la comunidad. Es decir, se considera como un intelectual

nato, un da’a fiuu (hijo del pueblo).

Durante el desempefio de cada cargo comunitario, quienes estan al tanto para que no sean
privados de apoyo y de muchas necesidades son el papa, la mamay su esposa. Son quienes
contribuyen en el cultivo del maiz, frijol y la calabaza durante el tiempo que el muchacho
estd cumpliendo su responsabilidad comunitaria. Entonces, en recompensa de que toda la
familia contribuye para forjar una buena imagen del joven, el cargo comunitario que al
joven le corresponde desempefiar, todos sus allegados se sienten orgullosos de él, lo
contrario provoca disgustos, una afrenta a la familia y desequilibrio entre los miembros de

la familia; en fin, todos se sienten defraudados.

1. Y## va'a d#+°% Personas bondadosas

Contar con buenos pensamientos significa adoptar actitudes sociales y comunitarias.
Cuando alguien tiene problemas de inmediato acuden a proporcionar apoyo solidario, sin
esperar nada a cambio. De estas personas muy pocas hay todavia en la comunidad de
Huitepec. Como producto de la influencia externa, todo mundo se ha vuelto un tanto
egoista e individualista, por tanto, el sentido comunitario de vivir se ha ido desmoronado

con el tiempo.?*

El prestigio social de los individuos en la comunidad Huitepec se va construyendo
paulatinamente. La familia extensa cumple aqui una funcion de primer orden porque es la

primera que contribuye cuando en otra vida en pareja no andan bien las cosas. No vivir bien

208 Sjgnifica en castellano “gente de buenos pensamientos” (y#v# es igual a gente, persona y va’a igual a

bueno, noble, solidario, sociable, correcto y d## significa “cabeza”) y se refiere a aquellas personas que
“tienen un noble pensamiento”, son solidarias y bondadosas, no son egoistas, tienden a vivir en colectividad.
299 Un concepto que han ido acufiando algunos intelectuales de origen indigena y estudiosos sobre el tema es
el de “comunalidad” que alude a todo lo que puede haber en una comunidad: territorio, agua, recursos
naturales, la familia, la propiedad, las normas sociales, los cargos, los conocimientos y otros, se comparten
(Martinez Luna, 2003; 71-83).

175



no significa necesariamente falta de solvencia econdmica, sino las constantes agresiones del
marido hacia su mujer, hacia sus padres, hacia sus suegros, hacia sus hijos y sus demas
familiares; es signo que algo esta desequilibrado. Antes de que la noticia cunda a toda la
comunidad, alguien le toca convocar a los demas familiares para reunirse en la intimidad
del hogar de los padres del “agresor”. Ahi se explican las causas del o de los problemas y se
analizan las consecuencias si no se detienen a tiempo esas conductas reprobables. Hasta
entonces se reprende al culpable y le sugieren como debe comportarse ante los suyos y
hacia los demas de la comunidad, porque de lo contrario se proyecta una imagen negativa y
como resultado, queda de por medio el prestigio que hasta ese momento se haya acumulado

en la familia.

Si el problema persiste después de dos o tres veces que se le haya llamado la atencion al
joven, entonces de comudn de acuerdo entre los miembros de la familia, acuden a la
autoridad a solicitar que el culpable sea castigado. Llegar hasta este limite significa que no
hubo consenso, por lo tanto rebaso el limite de la tolerancia familiar. En este momento, el
apoyo solidario de la familia se retira y se deja solo al muchacho en el mundo para que
labre su propio destino. Todo depende de él y de su familia, si es que su mujer decide

acompariarlo adn.

Por el contrario, quienes reciben una solida educacidén familiar son los que no tienen
muchos problemas para escalar hacia el prestigio social, para que sea reconocido por los
demas como da’a 7iuu. Sin embargo, no siempre se cumple este anhelo; en ocasiones los

que menos tienen, en términos de solvencia econémica, son quienes se convierten en gente

de prestigio social para la comunidad (y## yukue’e). Aqui no depende del nimero de

bienes que posee, sino su presencia en la comunidad a través de la responsabilidad, respeto
hacia los demas, sencillez, solidaridad y honestidad. La claridad de su pensamiento hacia
los problemas comunitarios y su disposicion de acompafiar siempre en este proceso de

discusion.

Una forma de otorgar reconocimienos a alguien por parte de la comunidad o asamblea

comunitaria es asignandole alguna comision dentro de algin Comité, de esos tantos que se

176



inventan al interior de la comunidad, porque a medida que pasa el tiempo y se descubren

nuevas necesidades comunitarias, Se crean nuevos comités.

2. YAviyukue’e, yfvfi#f. Personas grandes, personas ancianas

Y# £ yukue’e, y#v# ii# significa “persona grande, persona madura o simplemente vieja”, y
se refiere a alguien que no solo esta grande de edad, sino es maduro de pensamiento; puede
que tenga mas de 60 afios de edad o muy joven. Los limites de edad no corresponden
necesariamente a la madurez de pensamiento. Si nos referimos a la madurez mental tiene
que ver con la edad que tenia cuando contrajo la responsabilidad de vivir en pareja y a
partir de ahi es posible considerarlo maduro, pero también es posible a partir de convertirse

en abuelo porque cuenta ya sus primeros nietos y esto suele ocurrir cuando apenas cuenta

con 40 afnos de edad. La otra connotacion de 7i## se refiere a aquel o aquella persona que en

ocasiones, se responsabiliza de transmitir conocimientos, saberes y experiencias de la vida

a los nietos y a otras generaciones.

El contar con la experiencia de y## yukue’e o y#v#7if+ en el hogar es un privilegio para la

familia, porque constituye una garantia que estos ancianos transmitan sus saberes sobre la
vida a las nuevas generaciones, aunque éstas no las escuchen como suele suceder en estos
tiempos modernos. Sin embargo, por el sélo hecho de ser viejo no es ninguna garantia que
cuente con conocimientos aptos para que estos sean transmistidos. No todos los ancianos
pueden contar con la lucidez de recordar sus saberes. Muchos de ellos van perdiendo la
memoria sobre el tiempo y el espacio, a temprana edad.

Si el hombre o la mujer se encuentra en esta etapa, sobre todo el hombre y haber cubierto
una serie de cargos comunitarios, sus saberes suelen ser inmensos, entonces no soélo es Util
para la familia, sino para la comunidad. De ahi que una forma de aprovechar sus
experiencias y sus conocimientos es formar lo que se llama en otros contextos
socioculturales “consejo de ancianos” o simplemente “caracterizados” como el caso de

Huitepec.

177



Depende de las organizaciones que cada comunidad posee, el “cuerpo de caracterizados” o
lo que en otras comunidades se conoce como “consejo de ancianos”, constituye la jerarquia
mas alta dentro de la escala de cargos que pasan los hombres. Los consejeros son los que
analizan, discuten y proponen la solucion de los problemas que la autoridad municipal
presenta antes de socializar en la asamblea comunitaria. Las facultades de los
“caracterizados” son complejas y de ellas depende que una autoridad equilibre bien sus
funciones durante el periodo que cubre el cargo. De este consejo de ancianos depende el
buen equilibrio de la conduccion de los destinos de la comunidad por parte de las
autoridades en turno en los aspectos de imparticion de justicia, el manejo honesto de los
recursos economicos y el equilibrio de la vida comunitaria.

A los ancianos les recae la responsabilidad de determinar los destinos de la comunidad,
siempre que la autoridad en turno tome en cuenta su papel y acuda a ellos para consultas.
No todos los ancianos pueden tener acceso a este prestigio, que combinado con el honor de
servir a la comunidad, es una escala de prestigio que va mas alla. Es mas, la morada donde
se retinen los venerables ancianos al igual que la autoridad que son los intelectuales, se
llama *“ve’e miniu” que en lengua mixteca tiene un significado literal “casa de trabajo”,
“casa del problema” o “casa de responsabilidades”. Cuando a algunas de estas personas se

|,210

despiden de este mundo materia se les rinde homenaje en la noche de cada dos de

noviembre frente al altar que en lengua mixteca es ito nd#y+; construido por las autoridades

de la comunidad, para el caso de San Antonio Huitepec. En ese sentido, dichas personas
ocupan un sitio de honor para la posteridad que solamente se ve amenazado este
reconocimiento con la penetracion de ideas modernas del mundo occidental, traidas por
quienes emigran, por la escuela, por la intromision de otras iglesias protestantes y por los

medios de comunicacion.

3. Tnifiu fiuu. Cargos de la comunidad

Las formas de como se organiza el gobierno en muchas comunidades del Nuu Savi tiene su

base en la asamblea comunitaria. Es necesario destacar que aun cuando han sido trastocadas

210 a extensa lista de presente ante el altar de muertos del municipio es leida por un cantor de la comunidad
comisionado por la autoridad.

178



las formas propias de organizarse, en muchas comunidades se mantienen dos tipos de
autoridad: la autoridad tradicional y la instituida por el estado. En todos los casos y
dependiendo del grado de integracion de dichas comunidades al esquema "formal”

impuesto por el Estado, las autoridades se eligen por “usos y costumbres”?**

y se dividen
en dos tipos: a) Cargos por escalafon y b) Cargos por voluntad de la misma comunidad a
partir de observar la conducta de sus dirigentes. En ambos casos, los criterios que son
determinantes para elegir a quienes han de desempefiar los cargos comunitarios son: haber
observado un comportamiento aceptable, de honestidad en los cargos anteriores y el respeto

hacia las personas de mayor edad.

En algunas comunidades mixtecas donde ha sido una tradicion elegir a sus autoridades por
el “sistema de cargos”, es donde se respeta esa voluntad de la comunidad para designar a
sus representantes, por encima incluso, de las voluntades propias y personales de ocupar
dicha responsabilidad. Es decir, aun cuando los candidatos no tengan las condiciones
adecuadas, aceptan como una obligacion hacia su comunidad desempefiar tal o cual cargo

comunitario.

Como ejemplo de lo que sucede en algunas comunidades citaremos nuevamente el caso del
Municipio mixteco de San Antonio Huitepec, que por tradicion se rige lo que otros
estudiosos denominan el “sistema de cargos”, aun cuando con ello se propician conflictos

internos entre la cabecera municipal, las agencias y rancherfas.?*?

Sobre los distintos cargos que se desempefian en la comunidad de Huitepec, hasta el
momento no se ha abordado con la profundidad que se requiere, de ahi que que los datos
sean escasos en los archivos, tanto del municipio como del Estado de Oaxaca. A quién le

interese conocer de cerca de como se eligen las autoridades tienen que juntar los pedazos de

211 Jaime Martinez Luna (2003) sostiene que el concepto de “Usos y Costumbres” es un concepto absurdo y
hasta ofensivo, impuesto por la misma estructura del gobierno estatal para referirse a las formas propias de
cémo las comunidades nativas eligen a sus autoridades mediante procesos propios, ajenos a la politica
“formal”.

22 Ain cuando se comparta el mismo territorio histérico heredado por nuestros ancestros y contar con la
misma historia, las fricciones nunca faltan. Para el caso de Huitepec y sus agencias, las mas antiguas como
Yucucundo, Miguel Hidalgo e Infiernillo, sus relaciones no son las deseadas y esto tiene un origen historico
gue no abordaremos aqui porque es tema que va mas alla de una relacién administrativa.

179



historias con quienes han desempefiando distintos cargos dentro de la propia comunidad,
aunque muchas veces, ni ellos mismos tienen presente el desarrollo de sus actividades.®
Muchos de quienes han estado al frente de la comunidad como autoridades ya no recuerdan
qué tipo de obras hayan realizado, entonces la empresa de juntar estas pequefias historias
orales y documentarlas, es un reto de las nuevas generaciones que desean conocer Su

origen.

La expresion que recurrimos actualmente para nombrar a nuestras autoridades comunitarias
es “tee ne’en minu”, sin embargo la forma correcta de nombrar a las personas que han
servido a la comunidad es “da’ya fiuu ye fiene’en tniiiu Nuu Yuku Yata” que literalmente
significa da’ya = hijo, fiuu = pueblo, 7fiene’en = que tuvo, que ostentd, que se
responsabilizo, mifiu = trabajo, asunto, problema, Nuu = pueblo, Yuku = cerro, monte y
Yata = antiguo, espalda, que en forma libre vendria a significar: “Hijos responsables de los

cargos comunitarios del pueblo antiguo”.

Hasta donde la memoria permite recordar corroborado con los datos, durante los Gltimos
cien afios San Antonio Huitepec como municipio ha sido gobernado por personas
honorables y de mucho reconocimiento por parte quienes han vivido en la comunidad. Este
sistema de cargos se ha ido estructurando y consolidando a partir de las propias necesidades
y exigencias del tiempo, es decir, mientras aumentan las necesidades propias de los
comuneros mas se incrementan las comisiones o comités que deben cumplir los hijos de la

comunidad.

Los cargos comunitarios estan mas relacionados con la voluntad de colaboracion,
honestidad, humildad y de respeto hacia los demas, que la escolaridad que algunos han
tenido acceso. Es decir, se puede llegar a ocupar el cargo comunitario mas alto sin saber
leer y escribir. Se ha observado que quienes mas problemas tienen con su actitud de
honestidad son los que tienen estudios escolares de distintos niveles, en cambio, aquellos

3 por un trabajo de otro orden elaborado por Gabriel Caballero Morales y Juan Juli4n Caballero (Vida y
Obra de los Presidentes Municipales de Yuku Yata de 1900-2000), al realizar entrevistas con las personas que
desempefiaron cargos de Presidente Municipal en la comunidad de Huitepec, en la mayoria de los casos no
hubo precisiones sobre las actividades desarrolladas durante esos periodos; las mismas personas que
desempefiaron cargos comunitarios no recuerdan el periodo de su funcién.

180



individuos que no cuentan con algin grado de estudios, en todos sus actos refleja la
humildad, la honestidad y el respeto hacia los demas y hacia las instituciones sociales de la

comunidad, por lo tanto, son depositarios de la confianza de la comunidad.***

El tiempo que todo individuo tarda en el cargo para descansar varia, desde uno hasta tres
afios y, comienzan estas responsabilidades el 10. de enero (afio nuevo). Todos los cargos
duran un afio, con excepcion de los del Cabildo Municipal y de Bienes Comunales que les
toca cumplir la obligacion durante tres afios. Cuando se tarda solamente un afio en el cargo,
el individuo tiene derecho a descansar solamente un afio; si los cargos son de tres afios, le
debe tocar descansar tres afios antes de ser nominado para otro cargo, y asi sucesivamente.
Si aun no ha cubierto el nimero de cargos que le corresponde, su preocupacion esta
relacionada con su condicion fisica, no s6lo de seguir trabajando en las faenas agricolas a

nivel familiar, sino el esfuerzo que pueda imprimir estar pendiente en el cargo.

El derecho que los comuneros tienen de ir a descansar después de haber cumplido su
obligacion, es determinado por la misma asamblea de comuneros. Es mas, los mismos
comuneros llevan su propio rol, qué cargos les toca desempefiar tal o cual afio, y a quiénes
les faltan dichos cargos. Si por equivocacion de la asamblea a alguien no le tocé ningun
cargo que por obligacion le corresponderia cubrir en ese afio, el mismo interesado solicita a
todos de la asamblea comunitaria ser considerado para dicha comision, y el argumento es
gue a una edad mas avanzada dificilmente pueda cumplir como debe ser el cargo, de ahi
que antes de que sea tarde, se ofrece voluntariamente desempefiar algin cargo. Para una
mejor comprension, dividiremos los cargos entre los de menor responsabilidad y los de

mayor responsabilidad:

2% Hace mas de 35 afios (1° de junio de 1975), en una visita hacia la comunidad de Huitepec, dias antes del
nombramiento de las autoridades municipales, escuché el comentario lleno de ensefianzas de un campesino
que no forma parte del equipo de caracterizados: “Ya sabemos quien serd nuestro presidente municipal.
Apenas si el pobre puede estampar su firma, pero es muy honesto; nos hemos dado cuenta de su honradez
cuando ha sido comisionado para revisar el corte de caja de algunos tesoreros que hay en la comunidad.
Cuando nuestro candidato presenta su informe, si sobra un peso lo da a conocer en la asamblea, en cambio
quienes han ido a estudiar, cuando sobran cinco pesos, no son capaces de publicar en la misma asamblea. De
ahi nos damos cuenta que quienes poseen mas estudios no son muy honestos, que digamos...”

181



a) Tniriu ne’en y#vfatu’ve. Cargos de personas iletradas.

NOMBRE DEL CARGO TIEMPO DE DURACION
Topil o topilillo de la iglesia. 1 afio.
Topil de la autoridad municipal. De 3 a 5 afios.

Vocal de los diferentes Comités que funcionan en | Alrededor de 7 a 8 afios.
la comunidad (Asoc. de Padres de Familia de
Preescolar, Primaria y Secundaria, de Salud, Pro-
festejo,  Albergue  Escolar, Pro-carretera,
Electricidad, Agua potable, etc.).

Jefe de policia. 1 afio.
Regidor de gasto. 1 afio.
Suplente en el Cabildo Municipal. 3 afios.
Suplente del Comisariado de Bienes Comunales. 3 afios.
Suplente del Consejo de Vigilancia. 1 afio.
Juzgado Constitucional. 1 afio.
Fiscal de la iglesia. 1 afio.

Los ciudadanos tienen la obligacion de destinar entre 25 a 30 afios de su vida para
desempefiar los servicios comunitarios, sin ninguna retribucion economica. Todos saben
que servir algun cargo en la comunidad es un honor; quien desempefia su comision con
honestidad, humildad y respeto es motivo de orgullo ante su familia y ante los demés
jévenes de la comunidad. Aun cuando los comuneros saben que pertenecen a este grupo, la
misma asamblea los puede nominar para desempefiar algin cargo de mayor
responsabilidad, todo depende de su desempefio, de su honestidad y de respeto hacia los

demas.
Por citar algin ejemplo de como se desempefian las comisiones, citaré aqui las obligaciones

de los Regidores de Gasto de la comunidad de Huitepec hace mas de tres décadas. Eran los
encargados de preparar varias redes de totopos (tortillas tostadas) para las salidas que tenian

182




las autoridades municipales hacia la cabecera distrital 0 a la ciudad de Oaxaca. El maiz que
se ocupaba para hacer las tortillas salia de la troja comunal.?® Los Regidores de Gasto a
través de los Jefes de Policia salian a repartir el maiz a todas las mujeres que eran viudas,
solteras macizas y jovenes para elaborar totopos. Esta actividad se repetia cuantas veces
fueran necesarias, ya que era el Unico apoyo que recibian las autoridades cuando salian a
realizar gestiones en las ciudades como Oaxaca y la ciudad de México.?*® Los totopos

pacientemente elaborados, eran guardados en redes de ixtle colgadas en la casa comunal.

Los sefiores que sirvieron a la comunidad durante afios en la comunidad de Huitepec, ahora
cuentan con mas de 75 afios de edad y la mayoria sufre de sordera, reumatismo y otro tipo
de enfermedades; sus comentarios son de tristeza y de resentimiento; porque a pesar de
haber sufrido hambre, frio, sed, cansancio entre otros; la poblacion joven no le tienen
ninguna consideracién, mucho menos les otorgan un reconocimiento. No les tienen ni el
mas minimo respeto, ni siquiera un saludo. Este constituye el impacto negativo de la
modernizacion que ha llegado hasta nuestras comunidades por diferentes vias. Existe una
ruptura entre una generacion y otra sobre la concepcion de la vida en una comunidad donde
todos los moradores se conocen. La relacion entre una generacion y otra, no todos

interpretamos y proponemos una solucion para que la ruptura no sea tan agresiva.

b).  Tnifiu ne’en yfftu’ve. Cargos de personas letradas

NOMBRE DE CARGOS TIEMPO DE DURACION
Topil o topilillo de la iglesia. 1 afio.

Topil de la autoridad municipal. 1 a 3 afios.

Secretario judicial y/o municipal. De 1 a 3 afios.

Tesorero de distintos comités y de la Presidencia | Alrededor de 6 a 7 afios.
Municipal.

215 Es una construccién de madera que ha servido como depésito de la mazorca que se cosecha del cultivo
comunal.

218 Este tipo de apoyos se les brindaba a quienes cumplian los cargos de Presidente, Sindico Municipal y
Representantes comunales en las décadas de los afios cincuentas, sesentas y todavia hasta mediados de los
afios setentas. Mas tarde se fueron suprimiendo estos apoyos.

183




Presidente o Secretario de distintos comités que | Alrededor de 5 a 6 afios.
funcionan en la comunidad.

Regidor del Ayuntamiento Constitucional (De una a dos | De 3 0 6 afios.
regidurias).

Alcalde Unico Constitucional. Solamente 1 afio.
Presidente de Bienes Comunales. 3 afios.

Sindico Municipal Procurador. 3 afios.

Presidente Municipal Constitucional. 3 afios.

Presidente del Consejo de Vigilancia. 3 afios.

El acceso a los cargos de mayor responsabilidad en la comunidad de Huitepec, como es el
caso de Presidente Municipal y el Presidente del Comisariado de Bienes Comunales, esta
condicionado de contar con una escolaridad elemental que permita por un lado, servir de
enlace con el mundo exterior y por el otro, contar con una vision clara sobre los proyectos
comunitarios. En funcién a ello se va determinando qué tipo de cargos puede cumplir tal o
cual persona. En este parametro se sujetan quienes se quedan a vivir en la comunidad y
hacen su vida ahi; quienes por necesidad de sobrevivencia o0 en busca de estudio han
emigrado hacia otras partes, sin son temporales, son tomados en cuenta para los cargos
comunitarios. Quienes por el contrario han emigrado y residen en otras partes, es dificil que
sean tomados en cuenta para el sistema de cargos. La contribucion de quienes contamos
con residencias en otras partes, se reduce nuestra contribucion a nivel econémico y moral
con las autoridades en turno o bien, nuestras participaciones en proyectos educativos y

culturales.

Quien es reconocido como da’a fiuu 'y que por ello se siente obligado a nominarse para el
cargo de Presidente Municipal de la comunidad, tuvo que haber comenzado a desempefiar
el cargo de topil, considerado como el cargo inicial dentro de la escala; dependiendo del
cumplimiento y el grado de honestidad observados, el pueblo lo nombrara para Secretario
Judicial o municipal; si dicho individuo sigue observando buen comportamiento y buen
desempefio en este nuevo cargo, después de un afio de "descanso”, es elegido para ocupar

otros cargos de mayor rango como: presidente o secretario de la Asociacion de Padres de

184




Familia, Secretario o Tesorero del Comisariado de Bienes Comunales o alguna otra
comision que se inventan al interior de la comunidad como: Asociacion de Padres de
Familia de Educacion Preescolar, de Educacion Primaria y Secundaria, Comité Pro-festejo
de la fiesta titular de la comunidad, Comité de Salud, Comité de Agua Potable, Comité Pro-
carrtera, etc. Mas tarde es elegido para Tesorero Municipal. Si en este cargo se desempefio
como debe ser, no dejando dudas de su honestidad, menos deudas, pronto es nombrado en
asamblea de vecinos para Regidor del Ayuntamiento. Posteriormente, se le reservan cargos
como Sindico Procurador o bien, si demuestra ser activo y sigue teniendo buena conducta,
el pueblo lo elige finalmente como Presidente Municipal.?*’ Un cargo que puede ser
desempefiado antes o después del puesto de Presidente Municipal es el de Alcalde Unico
Constitucional, quien automéaticamente se convierte en auxiliar del Agente del Ministerio

Publico que opera en la cabecera distrital.

En los cargos de mayor responsabilidad, todo ciudadano sabe exactamente cuando y como
los debe cubrir. EI tiempo que se destina para ello fluctta entre 35 y 40 afios de su vida.
Quien por alguna razén no desempefia como debe ser estos cargos de responsabilidad, la
misma asamblea lo reubica en el otro grupo, pero ello lo sitla en una posicién vergonzosa

y denigrante para él y para los demas miembros de su familia.

Quienes desde temprana edad adquieren la nocién de su deber de servir a su comunidad
como una forma de consolidar su identidad comunitaria, son sabedores que es parte de su
proyecto de vida: Contribuir para el mejoramiento de su vida personal y de la vida
comunitaria. Es un proceso que nadie se escapa, sobre todo de quienes deciden quedarse a
vivir en la comunidad y también de quienes emigran de manera temporal; todo depende de

como fueron educados en la familia y en la comunidad.

Y#fau'un d#kt y##tu've (gente de buenos pensamientos, gente estudiada), son conceptos

que se asigna al grupo de personas que por su experiencia y por su responsabilidad

217 Escalar los cargos de mayor responsabilidad es producto del buen desempefio en los cargos anteriores; si
por accidente existieran actos de deshonestidad, el prestigio acumulado se desvanece. La decision de la
asamblea comunitaria es regresar al sujeto al cargo inicial como castigo por no haber reflexionado a tiempo
sobre su actuacion.

185



probadas, constituye el Gltimo eslabén dentro de lo que se ha denominado “sistema de
cargos”. Hay que reconocer que por influencia externa, no en todas las comunidades del
Nuu Savi reconoce a este grupo de personas; en el mejor de los casos, los mismos
integrantes del cabildo municipal se convierten en consejeros de la autoridad cuando el C.
Presidente Municipal asi lo decide. Sin embargo, en los municipios gobernados por algun
partido politico, el cuerpo de consejeros ya no existe. En la comunidad de San Antonio

Huitepec, aun se mantiene este grupo de ancianos y de personas que pueden influir con sus

asesorias a las autoridades. En la comunidad se conoce como y#vf tu've o y#v# iiu'un dkty

en castellano se traduce como “caracterizados” o “Consejo de ancianos”.

El grupo de ancianos al que hemos hecho referencia, por lo menos la mayoria ha cubierto
los cargos comunitarios 0 aun antes y se adquiere el derecho de incorporarse como persona
caracterizada (Consejero) que tendra entre sus funciones las de regular la actitud de la
autoridad municipal o de cualquier otra autoridad como los integrantes de Bienes
Comunales, Judicial, Asociacion de Padres de Familia de las instituciones educativas o de
otros Comités; asi como tener influencias en la solucién de problemas comunitarios que por
si sola la autoridad no logra resolver como son problemas de tierras, problemas politicos y

el acompafiamiento en las gestiones ante las instituciones del gobierno estatal y federal.

Quienes tienen el privilegio de integrarse a este cuerpo de consejeros son quienes durante el
desempefio de sus cargos comunitarios observaron una actitud de respeto hacia los demas
ciudadanos, actitud de sencillez y de honestidad. Su integracién como Consejeros puede ser
muy tardia o bien muy temprano; son decisiones de la misma asamblea comunitaria y
derivadas de su buen comportamiento ante los miembros de la comunidad. Durante los
ultimos veinte afios, algunos profesionistas han sido invitados para integrarse al Consejo de
Ancianos y se debe fundamentalmente a sus cualidades de ser respetuoso, velar por el

bienestar comunitario, honesto, tomar decisiones atinadas en las asesorias, etc.

Otro nivel de importancia donde se decide o se plantea la solucion de los problemas es la

Asamblea comunitaria. Este espacio se ha visto como el méaximo dérgano de decision.

Nuevamente traigo a colasion lo que acontece en Huitepec para ejemplificar. Los asuntos

186



que no han sido resueltos por las autoridades en sus respectivas oficinas, sean municipales,
de bienes comunales, judiciales y en el propio cuerpo de “caracterizados”, se resuelven en
una asamblea general de comuneros, mediante el aviso por parte de los topiles, quienes
recorren las principales calles de la poblacion, anunciando la asamblea a través del toque de

la concha del mar que llevan consigo.

Las discusiones y los anélisis de los comuneros suelen ser interminables. En este nivel de
decisiones también se discuten y se aprueban los planes de trabajo que la autoridad
propone, asi como los asuntos de relevancia que presentan los propios comuneros. Aln
cuando las discusiones se prolongan hasta muy tarde, de alguna forma esto ha permitido
que los comuneros se sientan satisfechos por haber logrado resolver sus asuntos. Si se trata
de discutir los programas de trabajo que las autoridades presentan como la construccién de
obras materiales se analiza y se acuerdan las estrategias de intervencion, que ha sido
generalmente por “tequio”.?'® Las obras que se ha realizado en la comunidad ha sido a base
de tnifiu fiuu 0 tequios y las autoridades toman esto como algo normal, por eso muchas
veces se quedan en el olvido en la memoria de quienes han sido autoridades. Inclusive las
propias personas que desempefiaron distintos cargos en la comunidad no recuerdan haber

participado en tal o cual trabajo, en tal o cual comision.

Formas de eleccion de las autoridades. EI nombramiento de las autoridades de Huitepec,

habia sido cada 3 de noviembre de cada tres afios para el cambio de concejales y los de
cada afio como el nombramiento de los integrantes de la autoridad judicial y otros comités.

Durante las ultimas décadas, los nombramientos se llavan a cabo en el mes de junio, julio o

218 | os ladrillos utilizados para la construccion de la Escuela Primaria por el Comité Administrador del
Programa Federal de Construccion de Escuelas (CAPFCE) en 1965, fueron elaborados en la misma
comunidad en el rancho denominado Pozo Verde, a unos tres kilémetros de la poblacion. Desde luego se tuvo
que llevar una muestra a las oficinas del CAPFCE para su aprobacion. EI maestro que dirigié y dio todo el
proceso para elaborar y cocer los ladrillos fue el sefior Juan Mendoza Miguel, sus colaboradores el finado
Juan Ramirez Julian y el C. Jacinto Julidn Santiago, y los vecinos se encargaban de arrimar todos los
materiales que se necesitaba para la elaboracién de dicho ladrillo. Los alumnos de la Escuela Primaria,
hombres y mujeres se responsabilizaron del acarreo de los ladrillos de Pozo Verde al lugar de donde se
estaban construyendo las aulas; que de acuerdo a la edad, unos cargaban 4, 5y 6 ladrillos, con el auxilio de 6
sefioritas como Liga Femenil para que auxiliaran a las nifias en el traslado de estos materiales. El responsable
de la obra fue el Arquitecto Martin Ruiz Camino, Jefe de la Oficina del CAPFCE en aquel tiempo. Después lo
mandaron a la ciudad de México y se qued6 en su lugar el Arg. Radl Corzo Llaguno. La Arquitecta que
superviso los trabajos fue una holandesa llamada Thony y el contratista en albafiileria el C. Tolentino Cruz
Zarate.

187



agosto, mucho antes del comienzo de las salidas de quienes emigran en busca de trabajo,

aprovechando que aun permanecen en la comunidad.

Antes de los afios sesentas, durante la fiesta de Todos los Santos que duraba nueve dias, se
aprovechaba para llevar a cabo el nombramiento de las autoridades. La concentracion de
hombres, mujeres y nifios era en la cancha municipal, la presencia de la banda de musica
municipal y los enmascarados, se iniciaba la asamblea para elegir a las nuevas autoridades.
Los encargados de proponer a los candidatos para ser nominados eran los enmascarados.
Por cada nombramiento la banda de mdsica ofertaba una diana en sefial de aceptacion y
alegria; después de dos o tres elementos nombrados habia un pequefio espacio para dar
lugar al baile popular y/o la presentacion de las danzas que los enmascarados ensayaban

con anticipacion.

El nombramiento de nuestras autoridades era un dia de fiesta, de alegria y de reencuentro.
No era una reunion formal, no habia disputas de poder. Nadie aspiraba a ocupar algun
cargo, porgue todos sabian que era un servicio gratuito brindado a la comunidad, sélo
esperaban pacientemente qué les tocaba desempefiar de acuerdo al rol que llevaban.

La fecha para la toma de posesion de las autoridades ha sido el primero de enero de cada
afio. Cada integrante de la autoridad municipal recibia su baston de mando en el cabildo
municipal, con la presencia de las personas caracterizadas quienes explicaban la
responsabilidad, el compromiso y el comportamiento que deberian asumir los nuevos
integrantes del cabildo frente a los diversos problemas que habran de confrontar durante su

gestion.

Una vez instituido el nuevo cabildo municipal, éste nombraba a los que iban a servir de
topiles y teniendo integrada la relacion, los citaban para indicarles la comision que les fue
conferida y al instante se les entregaba a cada quien una varita que previamente los topiles

salientes hicieron entrega a las nuevas autoridades.**?

188



Era una costumbre que los topiles realizaran los trabajos en el acarreo de lefia, la limpia de
la milpa, entre otros trabajos de los concejales que conformaba el cabildo municipal. Este
apoyo sélo se daba cuando las autoridades tenian salidas a la ciudad de Oaxaca o a la
ciudad de México para realizar sus gestiones, que siempre duraba de una a dos semanas.
Pero entre los afios 1960 y 1965, el pueblo acord6 desaparecer este tipo de apoyos.

Toma de posesion de los cargos. La transmision de poderes municipales en el Honorable

Ayuntamiento de San Antonio Huitepec, por tradicion se ha efectuado en el patio central
durante la mafiana del dia 1o. de enero de cada afio, por lo menos, durante los Ultimos afios.
Mediante un acto solemne se presentan las autoridades salientes encabezadas por su todavia
Presidente Municipal portando la bandera nacional y cada miembro del cabildo con su

“baston de mando”??°

que simboliza la autoridad de la comunidad, se presentan en la
cancha municipal para la ceremonia del cambio de poderes. Por su parte, las nuevas
autoridades, también encabezadas por el futuro Presidente Municipal se forman

ceremoniosamente en el mismo sitio convenido para el inicio del protocolo.

La organizacion de la ceremonia de la toma de posesion ha estado a cargo de una comision
compuesta por algunos caracterizados o profesionistas, nombrada por la misma autoridad
saliente. Es la comision la que se erige como maximo 6rgano comunitario para presidir este
acto protocolario y es la que anuncia en qué momento se deben desarrollar las actividades
como entrega de baston de mando, entrega de bandera, la protesta de Ley y el encargado de
hacerlo. Durante la ceremonia estan como invitados de honor los expresidentes
municipales, exsindicos, exalcaldes judiciales y otros; estan presentes todos los miembros
del honorable cuerpo de caracterizados y el pueblo. En el mismo sitio publico convertido en
recinto sagrado, las nuevas autoridades participan en la toma de protesta de Ley; culminado
este acto solemne toda la corporacién se traslada a las oficinas municipales y una vez

instalada en su respectivo lugar, se procede a tomar la protesta de Ley a quienes fueron

% | a vara simboliza cargo de la comunidad y por lo tanto, poseer esa vara es llevar consigo la
responsabilidad donde quiera que estuviera el poseedor. En este caso, simboliza guardian de la comunidad.

20 En algunas comunidades del Nuu Savi como San Pedro Tidad y Santiago Apoala, cuando el cabildo
municipal es invitado para participar en algin evento familiar como boda, bautizo o mayordomia, todos
acuden con su bastdn de mando como signo de que son autoridades, ain cuando no se encuentren en sus
respectivas oficinas.

189



elegidos como responsables de las distintas corporaciones de la comunidad que son:
regidores de gasto, los distintos comités que fueron nombrados, la corporacion de topiles y
jefes de policia, etc. Estos ulimos son quienes reciben su baston de mando que en tnu 'un
davi se denomina “tatnu”. Parte ineludible de su responsabilidad es aceptar lo que la nueva
autoridad ceremonisamente entrega a cada uno, porque a partir de ese momento se

convierten en brazos que habran de apoyarse las autoridades durante su mandato.

A partir del dia 2 de enero, siempre con su bastén de mando, participan todos en la toma de
protesta de las autoridades de las Agencias Municipales que conforma el municipio. En
estas ceremonias estan presentes algunas tradiciones como el caso de Santiago Apoala,
Nochixtlan, Oax., que se elabora la figura de fukukua elaborada con carrizo y flores de la
region, ademas de entregarle a cada miembro de autoridad un ramo de la flor Ilamada en
lengua mixteca ifa daa que es la flor de “siempreviva”.?* Esta flor simboliza, en la
concepcidén mixteca, los buenos deseos de la comunidad para que las nuevas autoridades

resistan ante el tiempo y ante los problemas sociales de la comunidad.

La comunidad de Huitepec cuenta actualmente con cerca de medio millar de profesionistas
entre profesores, médicos, ingenieros, arquitectos, abogados, etc., sin embargo, hasta 1998
ninguno habia llegado a servir a la comunidad con alguno de los cargos mencionados.?? A
mediados de 1998, en asamblea comunitaria se determind que un profesionista jubilado
fuera Presidente Municipal.?® El sistema de cargos ha limitado que "cualquiera” ambicione
ocupar estos puestos, aun cuando cuente con buenos proyectos comunitarios y se
identifique con la problematica de la comunidad. Asimismo, este sistema de cargos ha
limitado la presencia de partidos politicos, solamente pueden tener presencia cuando son
elecciones de candidatos a Diputados, Senadores, Gobernadores y Presidentes de la

Republica, por lo que no existe control sobre la preferencia o decision por la votacién de tal

221 Comunicacion personal de Ubaldo Lépez Garcia, originario de Santiago Apoala, Oax. quien manifiesta que
por tradicion se elabora un cuadro de carrizo y que es adornado con flores de siempreviva.

222 Es necesario aclarar que los individuos que hoy son profesionistas, cuando eran nifios o jévenes y se
encontraban estudiando, en los periodos vacacionales contribuian de manera informal en las actividades
comunitarias: tequio, comisidn de vigilancia de algunas festividades, etc. Quienes se incorporaron muy tarde al
circulo de profesionistas, desde los 14, 15 o 16 afios estuvieron sirviendo de topil en el templo catélico y en el
palacio municipal, antes de salir de la comunidad.

190



o cual candidato. Sin embargo, a partir del afio 2007, por decisién comunitaria se deja en
manos de algunos profesionistas la conduccion del destino de la comunidad; fueron
nombrados para el trienio 2008-2010 dos abogados, un ingeniero y tres profesores como
concejales,??* quienes se encuentran en observacion de la propia comunidad si desempefian
sus cargos como debe ser o no porque ninguno habia participado en ningin cargo
comunitario, ni participado en las discusiones sobre algunos proyectos de la propia
comunidad. Este puede ser un reto para los profesionistas que aspiren nominarse como
candidatos a ocupar algun cargo en la comunidad y también una eminente ruptura entre la
forma tradicional de ejercer el cargo y la vinculacion con algunos partidos politicos, que a
toda costa tratan de interferir en los asuntos comunitarios, a través de algunos

profesionistas.

En algunas comunidades mixtecas, se ha desaparecido el sistema de cargos por escalafon,
en cambio se mantiene como valido el criterio de que para elegir a los representantes o
dirigentes comunitarios basta con observar buen comportamiento, la honestidad, la
responsabilidad y la humildad de éstos. En algunos casos, se ha elegido a algun
profesionista para el cargo de mayor responsabilidad, sin embargo, cuando se observa que
éste desconoce las normas comunitarias y no se comporta como la comunidad espera, es
relevado de su cargo por otra persona mas responsable. Estos asuntos se ventilan siempre
en asambleas; el Consejo de ancianos o las personas caracterizadas, aun cuando estén
facultados para intervenir, no lo hacen porque la asamblea constituye la maxima autoridad

de un pueblo.

Durante los ultimos 40 afios, las mujeres solteras y viudas han tenido una destacada
participacion para ocupar distintas comisiones. Estas comisiones son discutidas vy
analizadas en asambleas de comuneros sin la participacion de las interesadas; solamente

A

han tratado de acatar pasivamente el cumplimiento de lo que el pueblo "decidié™, porque es

222 No ha habido una evaluacién puntual el por qué se decidi6 que fuera Presidente Municipal un profesionista
jubilado y por qué solamente constituye una Unica experiencia en este momento.

224 Es un dato que merece la pena interpretar con mucho cuidado: ninguna de las esposas de los propietarios
concejales del cabildo es de la comunidad de Huitepec, por lo tanto desconocen la vida cotidiana que lleva la
comunidad y es la fuente de algunos comentarios desagradables de las familias que viven en la comunidad.

191



un honor servir a la comunidad.?%®

Quienes plantean que debe existir igualdad de derechos,
sean hombres 0 mujeres, es mas seguro que no estén de acuerdo con este proceder de
determinada comunidad; se considerard como doble o triple explotacion de las mujeres. No
obstante, aun cuando a simple vista se considera que la mujer no tiene derecho a nada,
muchas veces, son ellas quienes deciden indirectamente el destino de un pueblo. Si su
esposo esta desempefiando algin cargo de mucha responsabilidad, todo lo que ocurre a
nivel de comunidad es comentado en el hogar y la esposa es quien finalmente sugiere lo
que debe hacer el esposo y él solamente cumplird con ventilarlo ante el cabildo municipal y

en las asambleas comunitarias.

Resulta necesario reconocer quiénes han encabezado el Cabildo Municipal de San Antonio
Huitepec con el cargo de Presidente Municipal a partir de 1869 hasta el Gltimo nombrado.
Ninguno de ellos ha sido reelegido debido a su participacion en otro nivel de prestigio que

son los “caracterizados”.

Imparticion de justicia. Me remito nuevamente al caso de Huitepec para ejemplificar que en

la imparticion de justicia, las autoridades municipales no se sujetan totalmente a las leyes
del Estado. Los castigos que se aplican a quienes violan las normas internas suelen ser mas
duros y drésticos, sin embargo, estas sanciones han servido de escarmiento para corregir la
conducta, no sélo de quienes violan dichas normas internas de la comunidad, sino adn de
aquellos irrespetuosos hacia las instituciones comunitarias. Las sanciones que se aplican
consisten en una fuerte suma de dinero, ademas de la carcel y la realizacion de los trabajos
comunales: limpia de zanjas, aplanado de calles, acarreo de grava o arena, siempre bajo la

vigilancia de algun miembro de la autoridad municipal.

Las comunidades mixtecas que aun mantienen sus formas propias de impartir justicia
plantean con insistencia el respeto hacia sus formas particulares de ejercer ésta, debido a

que en este contexto es donde con frecuencia se observan los conflictos originados al no ser

225 | a participacion indirecta de las mujeres en los asuntos comunitarios ha sido por mucho tiempo un asunto
de “familia”, no individual. De ahi lo discutible del sistema de “usos y costumbres” cuando por
desconocimiento cultural no se comprende ni se valoriza explicitamentet el papel que desempefian las mujeres
a nivel familiar, ni se les da la voz que les corresponde en la sociedad moderna. Esta es la contradiccion que
se vive en la comunidad de Huitepec durante los Gltimos afios.

192



compatible entre el derecho positivo y el otro que es de la comunidad. A nuestras
comunidades les incomoda la intervencion de los abogados formados en las Universidades,
y resulta peor cuando éstos son de origen indigena porque lejos de resolver algun problema,
contribuyen a complicarlo y con ello, se agudiza el proceso, en vez de agilizar su solucion.
Las formas de impartir justicia basadas en el derecho positivo y las formas propias de
sancionar las conductas delictivas, coexisten en constante conflicto y en constante

confrontacidn, porque no son compatibles los dos derechos.

Otro de los aspectos que ameritan resaltar aqui son las medidas correctivas que se aplican al
interior de las comunidades del municipio de Huitepec, que no se ven como tales, bajo la
concepcion de nosotros los nativos de la comunidad; mas bien se considera como una
forma de regular la conducta de los jévenes que es necesaria en la sociedad y que puede
servir de ejemplo para que los demas miembros de la comunidad no cometan el mismo
delito.

Las personas que han sido nombradas para impartir justicia son aquellas que ademas de
tener una edad madura, hayan desempefiado cargos comunitarios y que durante su
desempefio se demostré la honestidad, la sencillez y la honorabilidad.?®® Si dichas personas
cuentan con estas cualidades, sus sugerencias y sus consejos son escuchados y acatados por
quienes necesitan de ello. A eso se debe que no llegan a responsabilizarse sobre la
aplicacion de la justicia personas sin ninguna experiencia en la vida o que hayan tenido

formas poco honestas y honorables de vivir.

Sanciones. Las carceles existen y constituye una medida de seguridad para el mismo
infractor, y es para que no continle cometiendo el mismo delito. Dependiendo de la
infraccidn, asi es el castigo que se le aplica; generalmente los familiares no intervienen para
abogar, al contrario si es grave el delito cometido, ellos mismos piden o autorizan que su

hijo, su sobrino o ahijado sea castigado severamente. Las sanciones son entre otras, pago de

226 | as personas formalmente nombradas para impartir justicia son: Sindico Municipal Procurador, el
Suplente del C. Sindico, el Alcalde Unico Constitucional, el Segundo Alcalde y los demas Suplentes.
Independientemente de ellos, a nivel de cada familia y de la comunidad generalmente se recurren a los
consejos de los ancianos honorables.

193



una multa, o ir a dar tequio durante uno o varios dias equivalentes a la multa, bajo la
vigilancia del Jefe de Policia o de alguno de los Regidores que la autoridad comisiona. Si
son actos de violacién, una forma de castigar es que el hombre tiene que responsabilizarse
de la mujer, casdndose con ella si es soltero, si es un hombre casado debe proporcionarle

manutencion a esa “otra mujer” si quedd embarazada o procred hijo con ella.

Estructura del gobierno municipal. Antes de finalizar este apartado es necesario sefialar la

estructura actual del gobierno municipal de Huitepec y sefialar las categorias politicas de
las localidades que lo integran (Ver inciso “e” de anexos). Independientemente de que ha
variado con el tiempo, en la practica es distinta: un nivel es la cabecera municipal, otro es la
agencia municipal y finalmente otro nivel es de las agencias de policia. En la cabecera
municipal, hasta donde nos permite conocer, ha existido en la comunidad dos formas de
ejercer la autoridad: la autoridad oficial reconocida por el Estado y la autoridad tradicional
ejercida por las personas de mayor edad conocido como “caracterizados” o “Consejo de
Ancianos”. Existe como especie de una combinacion entre dos criterios de sobrellevar los

asuntos comunitarios.

El cabildo municipal de San Antonio Huitepec esta integrado por un Presidente Municipal,
un Sindico Procurador, un Regidor de Hacienda, un Regidor de Educacion, un Regidor de
Salud y un Regidor de Obras, cada uno con sus respectivos suplentes; dos Secretarios
municipales y un Tesorero municipal. La autoridad judicial estd integrada por un Alcalde

Unico, Segundo Alcalde, dos Suplentes, y un Secretario.

Existe un cuerpo de vigilancia constituido por Jefes de Policia y Policias (topiles). El
numero de los miembros de esta corporacién varia en funcion del tiempo y necesidades.
Sus funciones también varian: no solamente se encargan de resguardar el orden, sino que
también cumplen el papel de distribuir mensajes, citatorios y cartas entre los habitantes de

la comunidad y en otras comunidades de la region.

Obligaciones de las autoridades salientes. Con el fin de evitar los malos entendidos sobre el

manejo de los bienes muebles e inmuebles de la comunidad, las autoridades salientes tenian

194



la obligacion de entregar todo lo que resguardaron durante su periodo a las nuevas
autoridades. ??” En mayor o menor grado esto constituia una ceremonia de transicion de
todos los cargos: Autoridad Municipal, Judicial, Regidores de Gastos y Jefes de Policia.
Durante los ultimos 20 afios se ha ido modificando la ceremonia de entrega y recepcién de
los cargos, quien se encarga de organizar un almuerzo es el Presidente Municipal electo. El
es quien invita a todos los de su proximo cabildo, a los caracterizados y a la banda de
mausica en su domicilio, esperando el arribo de las autoridades salientes quienes invitaran a

todos a participar en la toma de posesion en el recinto de honor convenido.

Antes de que el Estado designara a los municipios lo que es la participacion municipal, para
el caso de Huitepec, los vecinos del pueblo no cooperaban nada para los gastos que hacian
las autoridades en sus salidas como son los pasajes, alimentacién y hospedaje; todo corria a
cuenta del servidor comunitario. Para que éstos pudieran solventar sus gastos, sus esposas
tenian que criar gallinas, puercos, cabrios, entre otros y responsabilizarse de todas las
actividades tanto del hogar como del campo para que el esposo pudiera dedicarse de tiempo
completo al cargo que le fue conferido por la comunidad. La participacién de la mujer en
este aspecto es muy importante, por ello es que, los que eran nombrados para desemperfiar
puestos de mayor responsabilidad en el cabildo, uno de los requisitos era que tenian que ser

casados y haber cubierto el proceso de sampaliluu.

Otros sistemas de organizacién social. En muchas comunidades mixtecas se mantiene adn

el sistema de tequios (tnifiu 7iuu), la ayuda mutua (da’an), el trueque (ndadama), el
compadrazgo y otras formas de organizacion, y han sido mecanismos eficaces para resolver
sin mucha dificultad los problemas econémicos. Estas han sido las estrategias de solucion
de los problemas econdmicos a nivel de comunidad, sobre todo cuando existe la necesidad
de recurrir los tequios para la construccion de algunas obras de beneficio social: escuela,
clinicas, palacio municipal, biblioteca, mercado, oficinas de bienes comunales, supervision
escolar, etc. Para cada programa de trabajo se nombra un comité responsable que se
encargaréa de vigilar que se cumplan las actividades sefialadas.

227 De acuerdo con la jerarquia del cargo, era una obligacion moral preparar un litro de mezcal, una cajetilla
de cigarros, un almud y medio de tortillas o medio almud segun el cargo, y el guisado para las nuevas
autoridades.

195



Muy a pesar de que en la comunidad de Huitepec un buen porcentaje de jovenes sobre todo,
se dirigen hacia las ciudades de Oaxaca, Puebla, México o en el mejor de los casos, hacia el
Valle de San Quintin, Baja California o a los Estados Unidos en busca de mejores
condiciones de vida, cada migrante tiene la conciencia de seguir cooperando con su
comunidad de origen y para ello envian aportaciones econémicas, ya sea de manera
individual o colectiva; si es a nivel colectivo, se contribuye a través de alguna organizacion.
Estas pueden ser Comités pro-mejora de la comunidad u otro tipo de organizacion como el
caso de la “Union y Fuerza de Huitepec” que radica en la ciudad de Oaxaca y la “Alianza
de Huitepec en México” integrada por los residentes de la ciudad de México, D. F. y los
alrededores.

Quienes se ausentan de Huitepec por necesidades de desplazarse a otros lugares, su
obligacion es seguir vinculado con su comunidad a través de la autoridad municipal.
Durante el tiempo que tardan en volver a su comunidad tratan a toda costa de quedar bien
con el pueblo como una garantia de que cuando regresen, no los vean como irresponsables
o faltos de respeto hacia lo comunitario. En Huitepec se compensa la ausencia de los
migrantes con la aportacion de los gastos del santo patrén de la comunidad que se celebra
el 2 de febrero, dia de la Virgen de Candelaria. Los gastos de mayordomia si los realiza
con voluntad y queda bien ante la sociedad, dicha persona es tomada en cuenta para algin
cargo comunitario de mayor responsabilidad (Sindico Procurador, Presidente Municipal,
Presidente de Bienes Comunales o Presidente de Consejo de Vigilancia).

A pesar de la presencia de algunas denominaciones religiosas, aparte del catolicismo, en la
comunidad de Huitepec estan establecidas la Iglesia de los Ultimos dias, Pentecostés,
Israelita y Testigos de Jehov4, la decisién comunitaria se mantiene vigente alrededor de la
iglesia catolica. En este rubro no ha variado el nombramiento de los cargos comunitarios;
sin excepcion los cargos propios de la iglesia catdlica como los de Sacristan, Topilillo y
Fiscal, son ejercidos por personas que ya no son catolicas. Sin embargo, por mandato
comunitario se deben cumplir dichos cargos, como parte integral de una responsabilidad

comunitaria.

196



Conflictos internos. Aun cuando no se precisan las fechas en que haya habido un

movimiento en la comunidad de Huitepec, al revisar los periodos de cada gobierno
municipal, resulta que durante los Gltimos dias de diciembre de 1954, unos jovenes letrados
de San Antonio Huitepec, se organizaron para protestar y tomar la Presidencia Municipal
para detener el atropello de la voluntad ciudadana por parte de las autoridades en turno CC.
Juan Bautista Santiago Miguel y Esteban Julian Caballero, electos en 1953 como Presidente
Municipal y Sindico Municipal, respectivamente. Su mandado iba a durar cuatro afios, pero
por los multiples problemas suscitados que no estaban actuando de acuerdo con las
necesidades y los problemas que vivia la comunidad en ese momento, sélo duraron dos

anos.

Como resultado de este movimiento se logré instalar en la comunidad el Consejo de
Administracion Civil y al frente quedd el C. Pedro Celestino Caballero Caballero nombrado
por la misma comunidad, quien termind sin problemas su periodo de gestion. La toma de la
presidencia tuvo lugar el 1° de enero de 1955. Después de arreglar los papeles que se
requerian para que las nuevas autoridades de Administracion Civil asumieran sus
respectivos cargos, la comision se trasladd a la ciudad de Oaxaca y posteriormente a la

cabecera distrital de Zaachila.

Contagiados por las ideas de la modernidad introducidas por los primeros joévenes que
tuvieron acceso a la vida urbana o en los Internados Indigenas (hoy Centros de Integracion
Social), en 1965 se decide quitar la costumbre de que los topiles apoyaran a las autoridades
municipales en sus trabajos particulares, como el acarreo de lefia, la siembra o limpia en la

milpa, entre otros.

Otro problema que frecuentemente enfrentan las autoridades municipales es la disputa de la
categoria politica del H. Ayuntamiento por parte de las Agencias Municipales de
Yucucundo, Infiernillo y Miguel Hidalgo, a pesar de compartir el mismo territorio
comunal. A ello obedece que siempre han tenido una posicidn contraria a los proyectos que

presentaba y continda presentando Huitepec como cabecera del municipio.

197



Uno de los dirigentes natos de la comunidad, Don José Mario Caballero Caballero®?®
considera que la actitud que asumen los vecinos en la actualidad con las autoridades
municipales, se debe a la ausencia de respeto que se observaba hacia unos 15 afios y esto
ocurre mas con los jovenes: no asisten a los tequios, no asisten a las asambleas, no cumplen
las comisiones que el pueblo les confiere, alteran el orden en la comunidad, etc. Lo cierto
es que no se sabe el por qué de este cambio de actitud, si es por la migracion, porque estan
mas preparados o la cuestion administrativa anda mal. Los Unicos que cumplen cabalmente
sus tequios y comisiones son los sefiores de mayor edad y por qué no reconocer, también
hay algunos jovenes muy responsables. Desgraciadamente hay cambios en la comunidad,
mas negativos que positivos, y eso no contribuye para el desarrollo del pueblo, y considera
que es por el tipo de educacion que se recibe en las escuelas, porque hay muchos viciosos,
mucha rebeldia. Sin embargo, los que no tuvieron esta oportunidad de estudiar como ahora,
son mas trabajadores, mas respetuosos, mas cumplidores en los servicios que hay en la

comunidad.

228 |_a entrevista se llevé a cabo en el afio 2001 por Gabriel Caballero Morales.

198



Fuente: Vindobonensis 23-17. “Sol sobre las llanuras”

Capitulo V

Tnu’'un ndeku vitna:. Lo que sucede ahora
(Procesos sociales e identidad actual)

199



Segun las fuentes historicas, durante la época precolonial, el mundo Nuu Savi tuvo un alto
grado de desarrollo civilizatorio comparado con otras culturas; ahi estan los cddices que
recogen las historias de este pueblo y que estan dispersos en Bibliotecas y Museos en varios
paises de Europa y de Estados Unidos.??® En esos documentos antiguos estan las historias
de las hazafas de los héroes méas importantes como el antiguo unificador de la regién Sefior
8 Venado ‘Garra de Jaguar’ (1063-1115 d.C.), la princesa Sefiora 6 Mono ‘Poder de la
Serpiente Emplumada’ y otros personajes que tuvieron el privilegio de reinar en el vasto
territorio mixteco. Este complejo proceso civilizatorio no solo fue interrumpido por la
invasion esparfiola durante los primeros afios del Siglo XVI, sino que la poblacion se redujo
drasticamente por los trabajos forzados, las enfermedades nunca vistas, la represion
religiosa y la transformacion de los sistemas organizativos de las sociedades nativas, en
funcién de los intereses del gobierno colonial (Terraciano 2001). Asi transcurre la vida de

las diversas comunidades del Nuu Savi durante los més de trescientos afios de colonizacion.

En México, como pais independiente a partir de 1821, la situacion de nuestros pueblos
indigenas no cambia. Lo Unico que cambid fue la expulsion del poder colonial de manos de
los peninsulares para depositarlo en manos de sus herederos que son los occidentalizados
de hoy y los que niegan la identidad indigena, y con ellos la basqueda de construir un
Estado-Nacién, a imagen y semejanza de los paises europeos®° por encima de la diversidad

cultural del territorio “recién liberado”.

Durante la época de la Independencia, Reforma y Revolucionaria continda el mismo
problema. La disputa por el poder entre quienes se han sentido duefios del pais se ha
encaminado a disefiar politicas para el desarrollo y con ello el ansiado deseo de forjar un

modelo de pais moderno, pero ¢qué hacer con las poblaciones nativas que se resisten a

22% Respecto a los documentos antiguos de los mixtecos Ilamados cédices, hasta donde sabemos a través de
los estudios realizados por Maarten Jansen y Gabina Aurora Pérez Jiménez (2000: 15), son méas de diez
importantes y se encuentran en distintos museos, bibliotecas y Universidades, mayoritariamente extranjeros.
Mencionamos: Zouche-Nuttall = Codice Tonindeye; Vindobonensis = Cddice Yuta TnoholYutsa To’on;
Bodley = Cddice Nuu TnoolNdisi Nuu; Selden = Codide AiiutelSicuaiie; Colombino Becker = Cddice Iya
Nacuaa. La obra editada por Jansen y Van Broekhoven (2008) ofrece una vision en conjunto de la trayectoria
historica de la escritura mixteca.

200



cambiar o “civilizarse”? En su momento histérico se plante6 como una prioridad la
castellanizacion de la poblacion nativa, para lo cual se dejo en manos de la accion educativa
como el mejor camino para propiciar el cambio. A muchos afios de distancia de la
compulsion sobre la uniformidad del pais, ain hoy en pleno inicio del tercer milenio, la
situacion del pais mexicano no ha cambiado. Se puede apreciar que nos encontramos
todavia en momentos cadticos por la existencia de la desigualdad social y econémica entre

nuestras sociedades.

1. Ndoo nd+ fto’o. “Nosotros” y los “otros”, el extrafio

Es necesario advertir que ninguna sociedad pequefia o grande que sea es homogénea, por

méas que se insista que el ejercicio de la comunalidad®*

abarque toda una vida llena de
armonia (Martinez Luna, 2003: 22-43), todos tienen sus propios limites expresados en sus
relaciones cotidianas de convivencia. De ahi que abordar el tema sobre un “nosotros” y “el
otro” (el “extrafio”) que convivimos en un mismo espacio, resulta siempre complejo porque

refleja implicitamente un acto de exclusion, de etiquetacion y de diferenciacion.

Tratar de explicar como interpretamos desde nuestra cultura el “nosotros” y “el otro”,
partiré desde una apreciacion personal. En los distintos momentos de mi vida he tropezado
y he enfrentado esas formas de cémo se expresa la exclusion: desde una mirada de
desprecio, no ser tratado de la misma forma que los demas, ignorar mi opinion, mis
formas de pensar, mis maneras de vestir, el color de mi piel, mi origen, mis costumbres
particulares, mi lengua, mi historia, las formas de ejercer justicia en mi comunidad, las
maneras de comportarme, contar con otros estilos de vida, ausencia del manejo del mismo
idioma del dominio; en fin el hecho de ser distinto y de no pertenecer a algun determinado
circulo social o profesional, entre otras actitudes. De ahi que resulta complicado explicar

las fronteras donde y cuando comienza la exclusion; frecuentemente la confundimos con

%0 Durante los Gltimos 15 afios, algunos ciudadanos de la comunidad mixteca de Yolomécatl, Oaxaca estan
rastreando afanosamente sus raices europeas porque ya no estan contentos de ser del pueblo mixteco.

281 Algunos intelectuales de Oaxaca de origen ayuuk (Floriberto Diaz (g.e.p.d.) y Adelfo Regino, zapoteco
Jaime Martinez Luna y quienes no son de origen indigena, pero que comparten esta otra forma de proponer
nuevos conceptos para los fendmenos de relacion comunitaria de los pueblos originarios: Benjamin
Maldonado y Juan José Rendén (g.e.p.d.) han propuesto recuperae esdta memoria historica.

201



otras expresiones de racismo y empleamos términos como “discriminacion” 'y
“marginacion”.

Lo que se pretende resaltar en este apartado es la exposicidn de una carga ideoldgica que a
través de mi existencia y la de mis contemporaneos, hemos soportado durante este tiempo
que llevamos viviendo. Estas formas de exclusion no solamente se dan entre individuos,
sino estan presentes en la relacion entre pueblos de distintas culturas, e incluso al interior
de una misma comunidad. La exclusion tiene varias facetas y pueden ser positivas o0
negativas; constituyen formas de distincion y competencia. Asi tenemos por ejemplo, el
tamafo de una comunidad, el nimero de construcciones materiales que posee, la categoria
politica que tiene si es cabecera municipal frente a las localidades mas pequefias que
dependen de ella. También refleja el nimero de habitantes con que cuenta, el nimero de
profesionistas y el grado de integracion de la comunidad al desarrollo regional. Es la
influencia del exterior la que determina con mucha frecuencia en competencias, en

detrimento de otros aspectos culturales.

En la lengua originaria del Nuu Savi es frecuente escuchar distintos vocablos que expresan
en mayor o menor grado, la exclusion del otro u otros pueblos, como una forma de
manifestar la diferencia. La exclusion voluntaria o involuntaria del “otro” es para distinguir
que no es de confianza, pero no significa que no se pueda convivir con ese “otro” y es
comdn que esté presente en el d&mbito familiar y comunitario. Ninguna sociedad, por
pequefia que ésta sea, no se escapa de esta relacion asimétrica, sin embargo, durante las
ultimas tres décadas se ha invertido el proceso y ha sido el impacto de otros movimientos
de reivindicacion étnica de los propios pueblos originarios a lo largo y ancho del
Continente Americano a partir de 1992 y ha sido una forma de devolverle al imperio o la
cultura dominante la misma moneda para provocar la misma reaccion de hacer sentir la
impotencia cuando el “otro”, por el hecho de poseer el poder politico y econémico, excluye
al diferente. Esta ha sido la confrontacion sostenida entre los pueblos originarios que por
siglos no han participado en las decisiones en las distintas esferas sociales y la sociedad que
se erige mestiza y poseedora de poder de dominio. Entonces, a raiz de dichos movimientos

de reivindicacion étnica, los pueblos indigenas han adoptado infelizmente una actitud de

202



rechazo hacia el “otro”, hacia aquel que durante siglos adoptd la misma actitud para con

quienes no tenfan voz y no podian decidir por si mismos.?*?

Las diversas formas de etiquetar al “otro” se expresan en la lengua mixteca de manera
consciente e inconsciente. En nuestras comunidades de Nuu Savi se expresa un sentimiento
de apertura hacia “el otro”, hacia “lo humano”; se ofrece la hospitalidad, un taco de tortilla

con sal y chile®

0 lo que se cuenta; a cambio de esta hospitalidad, se espera del “otro” o
“to’0” (el extrafio) una actitud de correspondencia. Si el visitante convive con la gente, la
entiende y acepta lo que se le ofrece, es considerado como un miembro mas de la cultura'y
se le deposita toda la confianza. Sin embargo, no siempre ocurre esto. Muchas de las
actitudes del “otro” 0 “t0'o” es de rechazo a la amable invitacion del anfitrion: Le es dificil
a veces aceptar lo que se le ofrece y por lo tanto, no convive con él; entonces ocurre lo
inevitable: la sociedad que al principio era totalmente hospitalaria y abierta hacia el “otro”,
se cierra. Aqui comienza el rechazo. Aqui se pierde la confianza hacia el “otro”. Aqui se
rompe la relacion entre el visitante y el anfitrién. La relacion se vuelve insostenible. En
ocasiones, el “otro” no comprende qué es lo que pasa al interior de la cultura porque nacio
y crecio en el seno de otra y no pocas veces estigmatiza a nuestros hermanos y hermanas de

“gente barbara” y “atrasada”, “gente sin razon”.

La distincion que existe entre “un nosotros” y “el otro” o “el extrafio” no sélo se da hacia el
gue no es miembro de la comunidad, también al interior de cada comunidad se observa esta
diferenciacion y suele estar relacionada con los estilos particulares de vida a nivel familiar
y comunitaria; las formas de interrelacionarse con el o con los “otros” de la misma
comunidad. Dependiendo de las formas de como se expresan estas relaciones es motivo de
fortalecimiento de la unidad familiar y comunitaria. A través de estas interrelaciones es
posible identificar quien es el extrafio, al que muchas veces es mal visto, es el oportunista, y

se vuelve la persona no grata para la comunidad e incluso, hasta de su propia familia.

22 Cuando el mestizo se siente marginado y desplazado por el sector indigena, de inmediato comienza a
reclamar sus derechos y ser tratado como humano. En ocasiones reconoce el origen de esa actitud de rechazo
de que es objeto, en otras simplemente ignora.

23 Ha sido una forma de apreciar al visitante, ofreciéndole el “centro de la cultura” que es el producto del
maiz: Una tortilla. En este producto alimenticio se concentra el pensamiento, la filosofia, la historia, el afecto
y la cosmovision de los humanos del Nuu Savi, sobre todo, de la gente afortunada de ser objeto de visita.

203



Las formas sutiles de discriminacion expresadas en nuestras sociedades estan ahi presentes.
Basta con observar detenidamente las actitudes que adoptan nuestros vecinos o de nuestros
amigos para darnos cuenta que esas formas de exclusién estan dentro de nosotros mismos:
por fuera sentimos rabia cuando alguien nos margina, pero también nosotros marginamos a
otros. Es decir, esas formas de manifestar el rechazo hacia el “otro” no son nuevas.
Solemos escuchar a nuestros contemporaneos el rechazo hacia el “otro”. Son formas que no
se han podido erradicar, a pesar de las declaraciones juridicas de combatir cualquier acto de

racismo.

Diversas organizaciones no gubernamentales (ONG’s) han propuesto erradicar en el

lenguaje cotidiano muchas de las frases ofensivas:?*

“Caésate con un glerito para mejorar la raza”, en clara alusion a la necesidad de cambiar de
color nuestra tez como una forma de “mejorar la raza”, el cual se considera que el color
claro simboliza un alto desarrollo civilizatorio de un pueblo. Lo curioso del asunto es que
constituye una expresion asumida mayoritariamente por los propios miembros de nuestras
comunidades. Otra expresion que solemos escuchar en la propia familia indigena es: “El
nifio salid morenito, pero aun asi lo vamos a querer”, porque el mayor deseo de los padres y
de los mayores es que su primogeénito sea distinto y de preferencia que sea de color claro,
guero y rubio. También solemos escuchar a los jovenes: “Si no estuviera tan morena, el
vestido se le veria mejor”, en clara alusion al color de la piel de la nifia que nacio en el seno

de la familia.

En el mercado laboral solemos leer lo siguiente: “Se solicitan empleados, ambos sexos,
buena presentacion; tez blanca. Inatil presentarse si no retine los requisitos”, y es una
expresion que denota una fuerte carga peyorativa y de exclusion al otro, porque quien es de
color moreno dificilmente puede encontrar trabajo.

24 En el 2000 apareci6 un cartel publicado por la Academia Mexicana de Derechos Humanos y otras
organizaciones, “Unidos para Combatir el Racismo: Igualdad, Justicia, Dignidad”.

204



Con mucha frecuencia lo pobre se asocia con el color de las personas, por lo tanto “Hay que
trabajar como negro, para vivir como blanco”, como un claro ejemplo que es necesario
esforzarse para salir de la pobreza y aspirar a vivir comodamente como si el color claro,

blanco y ser giiero fuera el sinénimo de riqueza.

“iSaludal! no seas indio”, es una expresion que se asocia frecuentemente con la falta de
“educacion”, malos habitos y de total desconocimiento de las normas de convivencia, y
constituye una forma de Ilamarle la atencidn. “Son tan indios que no saben hablar espafiol”.
Que el indio no sabe saludar, no esta educado y que solamente quienes nacieron en
contextos socioculturales donde se da una “buena educacion” desde la familia, lo saben
hacer. Por lo tanto, quien no saluda le falta el rango de ser “gente de razén”. “Pareces indio
bajado del cerro a tamborazos”. Es decir, quien no posee habitos de urbanidad es que

desconoce, no sabe convivir con el extrafio.

Asociado con la deshonestidad como el robo que es cotidiano en los medios urbanos, sin
embargo, en las comunidades indigenas se aprecian otros habitos y es fuertemente
sancionado que alguien se apropie de los objetos que no le corresponden. Sin embargo,
cuando se expresa: “indio con perro, ladrén seguro”, suele asociar “lo indio” con la pobreza
y la deshonestidad. Y finalmente, una expresion que denota la exculpacion por ser
ignorante o simplemente no sabe lo que hace y es ésta “No tiene la culpa el indio, sino el
que lo hace compadre”, para referirse que el culpable es aquel que lo acompafa, el que

tolera 'y el que compadece.

Como se aprecia, tanto el color oscuro de la piel como la pobreza y el concepto de “indio”
de los nativos de un pueblo, sirven como elementos de exclusion, que consciente o

inconscientemente se usa para etiquetar al préjimo o a la propia familia.
Las formas de identificar al “otro” frente al “yo” siempre han existido, y podemos

identificar como asunto de agrupacion con fines de establecer competencias en las distintas

actividades que dan cuenta el desarrollo del ser humano desde los tiempos de la antigliedad.

205



Hemos observado que cuando se propone un necesario cambio de actitud donde se
reconozca que el mundo es diverso y lo que esto conlleva como el aprovechamiento del
avance cientifico y tecnologico de nuestra era, esta presente el racismo en distintas
sociedades que se consideran poseedoras de la verdad y de la ciencia frente al “otro” que
carece de todo. Es posible que el origen de tantos atropellos sobre los derechos
fundamentales de los seres humanos y sobre todo de los demas débiles y marginados como

los pueblos indigenas, se deba en la relacion desigual y asimétrica.

Como se ha venido sefialando, la relacion entre distintas sociedades se ve expresada en la
lengua que se utiliza como medio de comunicacion, y dependiendo del estatus, se legitima
un conocimiento en detrimento de los conocimientos que otras culturas poseen. Para el caso
del Nuu Savi o Mixteca, entre la lengua castellana que llegd con los espafioles y tnu ‘un davi
gue se mantiene aun viva, existe una relacion de agresion, de subordinacion y de
marginacion entre el castellano como lengua oficial y las lenguas indigenas, pero ademas,
hacia las culturas y a los propios hablantes, portadores de una historia y cultura distintas

frente a la poblacidn que se erige "mestiza", "gente de razon" o "gente civilizada".

Como resultado de diversos movimientos sociales e indigenas mencionados en anteriores
parrafos que rechazo la celebracion de los quinientos afios de conquista espafiola en el
Continente Americano en 1992, y por supuesto, el levantamiento del Ejército Zapatista de
Liberacion Nacional en 1994, ambos sucesos han contribuido a cambiar la actitud de
algunos sectores sociales de la sociedad mexicana y del mundo. Se ha propuesto inclusive
en las propias leyes mexicanas el reconocimiento de que México es un pais con una
diversidad cultural y lingiiistica®®* y también la propuesta de una nueva relacion entre las
sociedades: una relacion expresada en la interculturalidad que implica el reconocimiento

del otro, una relacion de tolerancia, una relacion de respeto y de mutuos aprendizajes.

25 En el Articulo 2° de la Constitucién Politica de los Estados Unidos Mexicanos modificado recientemente y
establece que “La nacion tiene una composicion pluricultural sustentada originalmente en sus pueblos
indigenas que son aquellos que descienden de poblaciones que habitaban en el territorio actual del pais al
iniciarse la colonizacidn y que conservan sus propias instituciones sociales, econdmicas, culturales y politicas,
o parte de ellas” (2005: 5).

206



Si no todos, por lo menos la mayoria de quienes vivimos en el Nuu Savi estamos
conscientes que somos distintos respecto de otros sectores de la sociedad mexicana, y eso
tiene un origen comun. Tuvimos una civilizacion comparable con otras culturas del mundo
plasmadas en los Cadices dispersos en algunas instituciones culturales de Europa y Estados
Unidos; aun hoy contamos con una historia constantemente negada por quienes creen que
tienen la palabra: “los de raz6n”. Sin embargo, a pesar del reconocimiento de que nuestro
pais es pluricultural y multilinglie, en la practica se mantiene la misma politica de
uniformarnos y por lo tanto, en cada uno de nosotros hay una mezcla, no sélo de
expresiones culturales, sino de sentimientos encontrados; es decir, somos el producto del

contacto violento de dos culturas cuando llegaron a este territorio personas de otras culturas

que en tnu’'un davi Se conoce como y# £ yata ndute que significa “gente de atras del mar”.

En mayor y menor grado también, estamos conscientes que en este mundo Somos
totalmente diversos. A pesar de compartir, en algunos casos, el mismo patrén cultural, al
interior de cada familia y de la comunidad, concebimos de diversa forma la vida, porque
también estamos influenciados por la educacion escolarizada disefiada por el Estado

Mexicano.

A las situaciones contradictorias de nuestras comunidades, se suma una identidad poco
definida de nosotros como miembros de las comunidades. Muchos de los propios miembros
de las comunidades indigenas han ido apropiando el discurso oficial y por ello creen
firmemente que su cultura, su historia y sus lenguas originarias no cuentan con futuro. Es
decir, seguimos cargando el peso de la colonizaciéon cuando se nos impuso una lengua y
una pauta cultural; hoy seguimos padeciendo el mismo proceso, razon por la cual, no
estamos tan conscientes de ello. Como resultado de este proceso de conversion iniciado
hace mas de cinco siglos, hoy somos alienados y adoptamos actitudes contradictorias
respecto de nuestras formas de ser, entonces, el futuro de nosotros y el de nuestros hijos
estardn determinados por estas actitudes ambivalentes y contradictorias. Si no logramos
reflexionar en torno al futuro que nos depara y lo que ello conlleva, dificilmente evitaremos
ser arrasados por la globalizacion y la deshumanizacion que esta llegando de manera

acelerada hacia nuestras comunidades.

207



2.  Nundadama ye’e y+v# Los cambios en el mundo

Cuando revisamos como concebimos nuestra vida y qué cambios observamos, exige voltear
la mirada hacia la vida de nuestros hijos que representan la esperanza del mafnana. En la
mayoria de los casos no nos percatamos de lo que les pasa a ellos, en ocasiones nos damos
cuenta que en nada se parecen a nosotros los adultos en cuanto al desarrollo fisico,
capacidad y actitudes. No pocas veces nos sorprenden esos cambios y lo peor de todo es
que recriminamos ciertas actitudes adoptadas por ellos cuando no se ajustan a las normas
de como crecimos los adultos. Eso significa que vivimos en tiempos de cambios radicales y
por supuesto, no se da de manera natural, es producto de distintas fuerzas que llegan del
exterior. Solo para ejemplificar lo que estd pasando, ilustramos en este apartado algunos
aspectos de la vida en el Nuu Savi: Lengua, educacion e impacto de la migracion.

a)  Na kuu tnu’un davi ndoo. {Qué pasara con nuestra palabra?

Todo lo que acontece “hoy” es el resultado de lo que sucedié ayer, antier y en el pasado; lo
gue suceda marfiana, pasado mafiana y otro dia, sera determinado por la accion de todos. Al
hablar del Nuu Savi y nuestra lengua de comunicacion como una continuidad del pasado
resulta sumamente complejo porque hay que sefialar qué aspectos hay que referirnos: un
territorio, una historia, nuestra identidad, los conocimientos, la lengua, la religion y otros
aspectos de la cultura que compartimos. Como una manera de iniciar el sefialamiento,
mencionaré lo de la lengua nativa que tiene vitalidad todavia en Nuu Savi. Al igual que los
demas pueblos originarios de México, el pueblo mixteco y la lengua que se habla en 1459
localidades de 117 municipios (Barabas y Bartolomé,1999: 141), se han considerado como
barreras las distintas variantes dialectales para comunicarnos en esta lengua.?*® Otros
factores externos que han contribuido a aumentar la diversidad dialectal son los medios y
las vias de comunicacion entre nuestras comunidades, pero el peor factor que ha sido

determinante es la politica de planeacion linglistica disefiada por el propio Estado

2% | a diversificacion linguistica de fu un savi tampoco es nueva, Kathryn Josserand en su estudio se apoya de
la hipdtesis de que en algin momento de la historia hubo fuertes movimientos migratorios de la zona baja a la
Mixteca de la Costa (Josserand 1994) y, que muchos no vemos a las variantes dialectales como un obstaculo,
al contrario, consideramos que es una riqueza que distingue a nuestros pueblos.

208



mexicano que ha conducido al exterminio no sélo de nuestra lengua nativa, sino las demas

expresiones culturales de nuestras comunidades.

Hasta ahora no ha habido una politica de planeacion linglistica que tienda a favorecer el
desarrollo de las lenguas nativas de los pueblos del mundo mesoamericano, a pesar de las
declaraciones de nuestros gobernantes. La tendencia es la extincion de mas culturas y mas

lenguas porque siempre se ha supuesto que representan el atraso del pais,?’

por tanto hay
que impulsar la integracion de los hablantes de esos idiomas al desarrollo del pais, borrando

las diferencias culturales y linglisticas.

El papel que han jugado las instituciones educativas en el proceso de aculturacion de
nuestros pueblos ha sido determinante. En el Nuu Savi, el papel que jugaron y continGian
desempefiando las escuelas rurales y en algunos casos, de las propias escuelas bilingies ha
sido de agresion hacia los idiomas nativos; estan a la vista sus secuelas; muchos pueblos
han renunciado a hablar su idioma: tu'un savi, (chocholteco) ngigua, amuzgo, ndhuatl,
triqui, ixcateco,”® entre otras. Otras comunidades donde se mantienen todavia viva sus
lenguas nativas, se encuentran constantemente amenazadas por los medios de

comunicacion, las iglesias, el comercio, el contacto con personas de otras culturas y la

27 En fecha recientes comienza a discutirse sobre la reorientacion de la politica lingiiistica, donde se
reconozcan las caracteristicas socioculturales del pais con la presencia de mas de 60 lenguas originarias en la
legislacion. En el Articulo Cuarto Constitucional (1992) se reconoce la diversidad de lenguas y la necesidad
de proporcionar la atencion a quiénes hablan otras lenguas diferentes del espafiol. El Articulo 2° de la misma
Constitucion (2003) y el decreto de la Ley General de Derechos Lingiisticos de los Pueblos Indigenas (2003),
y para el caso de Oaxaca estan: la Ley Estatal de Educacion (1995) y la Ley de Derechos de los Pueblos y
Comunidades Indigenas de Oaxaca (1998), cuyos contenidos son considerados como los més avanzados en
cuanto a legislacién se refiere. En todo esto se reconoce la vigencia del Convenio 169 de la OIT y muy
recientemente, la Declaracion Universal de los Derechos Lingisticos (1996).

%8 Miguel Bartolomé refiere en su texto (1996: 112-113) que la migracion de los ixcatecos contribuyé a la
pérdida de su lengua nativa en los siguientes términos: “... Para los migrantes, la lengua propia pasé a ser
percibida como un obstaculo para el eficiente desempefio social en los nuevos ambitos de trabajo y de
residencia. Padres y autoridades comunales fueron asi asumiendo ---e imponiendo a las nuevas generaciones--
- la ideologia del renunciamiento lingiistico, considerdndola como un instrumento idéneo para superar la
miseria...”. Mas adelante, el mismo autor sefiala que la escuela contribuyé de manera determinante en el
desplazamiento de la lengua nativa en la comunidad de Ixcatlan: “... La escuela del pueblo se desempefio
como un centro de castellanizacion compulsiva, en el que se les prohibia a los nifios pronunciar una sola
palabra en su idioma materno. Se realizaron juntas entre los maestros y las autoridades municipales, en las
que éstas fueron convencidas de los inconvenientes que causaba su lengua y se acordd promover el uso del
castellano, asi como evitar que los nifios hablaran el ixcateco. Pero a este convencimiento contribuyé
decisivamente el desarrollo de la practica migratoria y la consiguiente minusvaloracion de la lengua propia, es
decir, la existencia de una ideologia social orientada hacia el renunciamiento linglistico...”.

209



migracion, a pesar de que hoy contamos con instrumentos legales para defender el derecho

linglistico y derecho humano de este territorio histérico.

El mecanismo politico para unificar el pais se basoé en las acciones educativas con la
propuesta de castellanizar y “redimir” supuestamente al indio. Este es el papel que han
jugado los Internados Indigenas instalados durante la década de los afios treintas, hoy
Centros de Integracion Social, que todavia operan en las regiones indigenas del pais, que
junto con la escuela rural mexicana ha sido arrasar con las lenguas de los pueblos indigenas
y sus "formas inferiores de vida" como dijera el llamado "Apostol de la educacion” el
Maestro Rafael Ramirez, quien en 1928 cuando se dirigia a sus maestros rurales, %
recomendaba reiteradamente que el maestro rural debia realizar cambios radicales en la
vida de las poblaciones indigenas para convertir a éstos en “gente de razén”; lo contrario se

interpretaba como una traicion a la patria.?*°

Si revisamos con detenimiento lo que el Maestro Rafael Ramirez impulsé en aquella época,
y a pesar de la distancia en tiempos y espacios, es la ideologia que todavia se encuentra
arraigada en muchos mexicanos, y lo peor es que en nuestras comunidades indigenas se
mantiene vigente esta misma forma de pensar en la memoria de aquellos que cursaron sus
estudios en las escuelas rurales. Las personas de nuestras comunidades indigenas que han
sentido la marginacion y discriminacion por poseer una cultura y una lengua distinta del

resto de la sociedad nacional, son los que aln recuerdan como la Gltima alternativa si se

239 « el primer consejo serio que yo quiero darte es que con estos nifios no hagas otra cosa antes de

ensefiarles a hablar el castellano. Si tU, deliberadamente, te empefias en ensefiarlos a leer, a escribir y a contar,
lo mismo que te propones ensefiarles ciencias, tu trabajo sera vano, porque de esas cosas nada entenderan.
Acaso al leer esto te dirds: ‘pero si les doy la ensefianza usando su propio idioma, ¢por qué no habrian de
llegar a comprenderme?’ Esto es muy facil de decir, pero escucha: hasta ahora querido maestro rural, te
hemos considerado como un agente valioso de incorporacién de la raza indigena al seno de la nuestra,
precisamente porgque pensabamos que comenzaba tu labor ensefiando a los indios a hablar el castellano, a fin
de que pudieran comunicarse y entenderse con nosotros los que hablamos ese idioma, ya que ningln interés
practico nos empuja a nosotros a aprender el suyo. Pero si tl, para darles nuestra ciencia y nuestro saber, les
hablas en su idioma, perderemos la fe que en ti teniamos, porque corres el riesgo de ser ta el incorporado.
Comenzaras por habituarte a emplear el idioma de los nifios, después irds tomando sin darte cuenta, las
costumbres del grupo social étnico a que ellos pertenecen, luego sus formas inferiores de vida, y finalmente,
t mismo te volveras un indio, es decir, una unidad mas a quien incorporar...” (Ramirez 1928: 47-48).

240« Por eso yo considero como cosa importante el que ti sepas ensefiar el castellano como Dios manda, es
decir, sin traducirlo al idioma de los nifios. Un nifio no sabe traducir. Debe aprender el nuevo idioma como
aprendio el suyo propio, esto es, pensando en él desde el principio; sintiendo en él desde los comienzos. En

210



desea convertirse en “gente de razon” y salir de ese atraso cultural de siglos, es
castellanizarse. Ante todo esto, muchas autoridades municipales de dichos pueblos, padres
de familia, los mismos funcionarios, los medios de comunicacion, los politicos, los
maestros “mestizos” y los maestros bilingles, a pesar de reconocer lo negativo de lo que se
ha impulsado desde hace cerca de un siglo,?* se contintia reproduciendo el etnocidio en

nuestras comunidades.

Con la creacién del Servicio Nacional de Promotores y Maestros Bilingies a finales de
1963 para resolver la cuestion educativa en las zonas indigenas del pais bajo el esquema del
INI, se contrat6 al Promotor y al maestro bilinglie para ofrecer sus servicios educativos en
las comunidades, hoy sigue siendo una labor de integracion por medio de la

castellanizacion forzada.

Hay un hecho que resulta necesario traer a cuenta, a lo largo de la historia de educacion
indigena, los mas de 60 mil maestros indigenas que hay a nivel nacional, éstos se han ido
formando en la practica. Es decir, durante mas de medio siglo que existe educacion
indigena, los maestros bilingles se han improvisado al reclutar a jovenes con una
formacion minima de educacion primaria, secundaria, bachillerato y en el mejor de los
casos, con estudios de normal basica para incorporarse al servicio educativo en las
comunidades indigenas, mediante cursos cortos de entrenamiento sobre la practica

docente.?*

Desde siempre se ha considerado al maestro como la primera persona que tiene la enorme
oportunidad de estar mas en contacto con las comunidades alejadas de los medios de
comunicacion, si es originario de la region o de la misma comunidad, las relaciones entre él

y su comunidad es de mucha confianza. Si las condiciones son favorables tanto

resumen: debe poder trazarse una linea recta entre la concepcidn de la idea y la expresion de la misma, sin dar
el rodeo de la lengua indigena...” (Ramirez 1928: 47-48).

2! Rafael Ramirez no fue el Gnico que impulsé la uniformidad del pais mediante la castellanizacion, fue la
continuidad del pensamiento criollo de Valentin Gomez Farias, de Justo Sierra y de José VVasconcelos, de este
altimo con su “Raza Cosmica”.

242 Quien esto escribe fue participante de esta politica etnocida durante los Gltimos afios de los sesentas y casi
toda la década de los setentas. En aquel entonces no habian protestas de los jovenes debido basicamente a
nuestra formacion alienada, como tampoco lo hay ahora porque el tipo de educacion no ha cambiado mucho.

211



emocionales como sociales e identidad del propio maestro, éste tiene enormes
compromisos de involucrarse en los quehaceres comunitarios del lugar, de lo contrario es
alguien que ni los padres de familia lo conocen, debido tal vez a su falta de compromiso de

vincularse a la vida comunitaria.

Siendo el maestro el primer agente que sirve de mediador o el intermediario cultural entre
la cultura occidental y la cultura local, sea ésta indigena o no,?* su responsabilidad lo lleva
a serios conflictos, ya que por un lado, su obligacion es atender a los nifios y por el otro,
ocuparse de los asuntos de la comunidad. Si al maestro indigena no lo ha formado la
institucion educativa (DGEI) que lo contratd para prestar sus servicios educativos en las
comunidades indigenas, su situacion se vuelve cadtica exigirle mayores responsabilidades

si no estd formado para ello.

Si las instancias oficiales y sindicales reconocen como necesidad que el maestro indigena
participe activamente en distintos movimientos sociales e indigenas, debe plantearse una
formacion especifica para ello; es inconcebible enviar a alguien a prestar sus servicios
docentes sin ninguna formacién especifica. Ademas de que es urgente descolonizarlo
intelectualmente para reubicarlo en su contexto sociocultural en este mundo cada vez
deshumanizante; debe adoptar una posicion clara respecto a su condicion de ser nativo de
alguna comunidad originaria, pero también la apertura de compartir la tolerancia, el respeto
y el reconocimiento a la diferencia si se desea construir colectivamente un mundo mas

incluyente.

Los distintos planteamientos politicos de algunas organizaciones indigenas a partir de los
afios sesentas y setentas han obligado al gobierno mexicano establecer algunos centros de
estudio para la formacion profesional de los jovenes que tienen un origen indigena. En el
Estado de Oaxaca, se cred el Instituto de Investigacion para la Integracion Social del Estado
de Oaxaca (IIISEO) a finales de la década de los afios sesenta y dejé de funcionar por

23 LLuz Olivia Ojeda Pineda (1993) en su interesante texto analiza el papel que han jugado los maestros
bilinglies de los altos de Chiapas para aculturar a sus pueblos de origen y la forma de cdmo ellos se convierten
en intermediarios culturales entre su mundo y el del exterior. Es decir de cémo su papel de promotores
culturales bilingues los ha llevado a convertirse en algunos casos, en caciques culturales, accediendo puestos
politicos en las estructuras del gobierno local, regional y estatal.

212



decisiones politicas a mediados de los afios setentas; el Programa de Formacion Profesional
de Etnolinguistas de las dos generaciones (Patzcuaro, Mich. 1979-1982 y Apetatitlan, Tlax.
1983-1987); la Licenciatura en Ciencias Sociales llevada a cabo en la ciudad de México,
con dos generaciones; el Sistema Abierto de Antropologia Social de la Escuela Nacional de
Antropologia e Historia (ENAH) llevado a cabo en la ciudad de Oaxaca a mediados de la
década de los afios ochentas y principios de la década de los noventas; la Licenciatura en
Educacion Indigena de la Universidad Pedagogica Nacional, Unidad Ajusco de 1982 a la
fecha, y las Licenciaturas en Educacion Preescolar y Educacién Primaria para el Medio
Indigena, Plan'90 (LEPEPMI’90) que funcionan en méas de 30 Unidades de UPN a nivel
nacional a partir de 1990.

El contenido de estos programas pilotos varia de acuerdo con la politica de cada momento
historico: en el 1IISEO se formaron jovenes indigenas para castellanizar a sus alumnos una
vez culminados sus estudios; los estudiantes de Ciencias Sociales fueron capacitados para
analizar socialmente los problemas de sus comunidades y regiones de procedencia; a los
Etnolingliistas se nos habilitd para convertirnos en gestores e impulsores de proyectos
autogestionarios a partir de tres disciplinas: Antropologia Social, Linguistica e Historia; a
los estudiantes de la Licenciatura en Educacion Indigena de UPN, Unidad Ajusco, se les ha
preparado para convertirse en directivos de Educacion Indigena una vez integrados a sus
respectivas regiones; a los estudiantes de LEPEPMI'90, por la modalidad de estudio,
tienden a revisar algunos problemas de su practica docente a la luz de las teorias, y a los
estudiantes de Antropologia Social en activistas de los problemas de sus regiones.

Recientemente se ha puesto en marcha las Escuelas Normales Bilingies Interculturales en
algunas entidades federativas de México en calidad de experimentacion para cubrir el gran
vacio en la formacién de profesores que tienen que ver con la Educacion Intercultural
Bilingle a nivel del pais; no contamos con conocimiento si el contenido curricular de esta
Unica experiencia en Oaxaca sea congruente con la realidad de las comunidades donde
prestan sus servicios educativos los nuevos profesionales. Lo Gnico que sabemos a partir de
2005 es que varios de los egresados de esta escuela, como el caso de Santiago Amoltepec,

Coicoyan de las Flores y San Martin Peras, Oaxaca, actuan igual que los demas maestros

213



bilingles en servicio de mas de veinte afios de antigliedad; es decir, en la practica se tiende
a reproducir los mismos vicios arraigados en los docentes bilingiies que no han actualizado

su formacioén profesional.**

Si bien es cierto que han sido experimentos sobre la formacion profesional de los indigenas,
no significa que otros jovenes no tengan acceso a los estudios en las Universidades publicas
y privadas, pero para ello resulta obligatorio ocultar su identidad para evitar ser

discriminados y marginados por otros jovenes que no se consideran de ese origen.

Como parte de mis reflexiones en torno al tipo de sociedad que debemos proponer quienes
nos reconocemos nativos de los pueblos originarios, el espacio privilegiado que debe
convertirse para impulsar este otro proyecto, junto con la necesidad de desarrollar las
lenguas indigenas a nivel general y de la lengua mixteca en particular, es el tipo de

educacion que debe destinarse a nuestras comunidades.

Los profesionales que pueden contar con posibilidades de llevar a cabo un cambio en la
educacién de nuestras comunidades indigenas son los egresados de algunas Universidades
como la Universidad Pedagogica Nacional, Unidad Ajusco, de cuyo curriculum toca
algunos aspectos sobre la vida de nuestros pueblos. Lograr este ideal exige que durante el
proceso de su formacion profesional exista la necesidad de adquirir un compromiso
traducido en acciones concretas en sus respetivas comunidades y sus regiones de origen. Se
debe erradicar la idea que una formacidon profesional sea solamente para acumular prestigio
solamente y evitar con ello buscar funciones meramente administrativas de la educacion de

sus comunidades, desde los puestos directivos.?*

244 Comunicacion personal de los estudiantes de la Unidad 201 de UPN de Oaxaca de lo que ocurre con estos
maestros bilingues egresados de la ENBIO y que se encuentran prestando sus servicios docentes en Santiago
Amoltepec, San Martin Peras y Coicoyan de las Flores, Oaxaca, quienes comparten los espacios docentes en
dichas comunidades (septiembre del 2005).

2% Desde la creacion de la Licenciatura en Educacién Indigena en la Universidad Pedagdgica Nacional,
Unidad Ajusco, Distrito Federal (UPN), los profesores bilinglies de distintas lenguas originarias del pais que
han tenido acceso a los estudios de Licenciatura en esta institucion, se les ha habilitado asumir una
responsabilidad alejada de su verdadero compromiso de innovar el contenido de la educacion dirigida a sus
pueblos de origen. A ello obedece que cuando regresan a sus regiones de procedencia una vez culminados sus
estudios, no pocos luchan sindicalmente por mejorar su condicion laboral, buscando su comodidad personal.

214



Quienes pueden contar con las mismas posibilidades de proponer el cambio del contenido
escolar de la educacién de nuestras comunidades desde la practica docente, son los
profesores bilingles egresados del plan de estudios sobre las Licenciaturas en Educacién
Preescolar y Educacion Primaria para el Medio Indigena, creadas justamente en 1990 en
todo el pais. Estas licenciaturas estan operando actualmente en el Estado de Oaxaca en tres
Unidades: Ciudades de Oaxaca, Ixtepec y Tuxtepec. En la Unidad de la ciudad de Oaxaca,
se cuenta ya con 10 generaciones de egresados de estas licenciaturas (alrededor de 800
egresados) y, aungue no existe una evaluacion sobre el impacto de esta formacion de los
profesores bilingiies en las propias comunidades donde prestan sus servicios docentes, lo
gue conocemos hasta ahora ha sido un cambio paulatino. Muchos de nuestros egresados
estan revisando y cuestionando su préctica docente y la estructura educativa, y es ahi donde

se empefian en incidir activamente.

Aunado al complejo problema de la formacion profesional de los indigenas esta la falta de
métodos para generar conocimientos a partir de la cultura y de la lengua de los pueblos
originarios, en el caso de los profesores. No hay centros educativos formadores de docentes
para prestar sus servicios educativos en las comunidades que tienen caracteristicas
culturales y linglisticas especificas. EI acceso que hemos tenido algunos para formarnos
profesionalmente, ha sido por un esfuerzo individual y para poder mantenernos en algun
centro de estudio, muchas veces fue necesario ocultar nuestra identidad para no ser objeto
de discriminacion por quienes se han sentido mestizos. Quienes contamos con un origen
indigena es inatil ocultar nuestros rasgos fisicos, de inmediato nos delatan nuestras
caracteristicas fisicas, las formas expresadas en la lengua indigena, la forma de hablar el
castellano, las maneras de vestir, de comer, de caminar, los habitos alimenticios y nuestras
formas organizativas. Aln cuando ocultemos estas caracteristicas como estrategia de

subsistencia, de inmediato nos delatamos. Estos hechos propician que muchos

246 | o que se ha observado hasta ahora es algo que nos debe reflexionar: Si se desea un cambio de actitud de
quienes pueden contar con posibilidades de ello que son los mismos profesores bilingles, desde su formacién
debe plantearse un acompafiamiento de sus asesores académicos que son los formadores de docentes. En estas
licenciaturas es dificil capitalizar los intereses de los propios profesionales indigenas formados en otras
Universidades para que contribuyan en la tarea de generar reflexiones compartidas con los propios miembros
de la cultura indigena. Lo més comodo ha sido dejar en manos ajenas este compromiso y lo que ha ocurrido es
que esas personas ajenas al mundo indigena desconocen la otra realidad y lo que se observa es una actitud de
descalificacion hacia las culturas originaria de nuestras comunidades.

215



profesionales prefieran no involucrarse en proyectos reivindicativos y de fortalecimiento de

la cultura y la lengua porque resulta mas comodo sentirse ajeno a la vida comunitaria.

Se debe revisar criticamente los planes y programas de estudio que se manejan para ejercer
la docencia en las comunidades indigenas que provienen de la SEP fundamentalmente, pero
también de los distintos materiales que la DGEI ha generado, y como se articulan estos
materiales en la practica. Si las condiciones linguisticas y culturales de los pueblos no
tienen relacion con los textos oficiales, hay que proponer a partir de las condiciones de cada
comunidad y de cada regién indigena. De ninguna manera se debe generalizar el contenido
de educacion para las poblaciones indigenas, como hasta ahora se ha hecho.

Plantear una nueva educacion indigena o una educacion intercultural bilingle exige renovar
casi todo. Desde los que han sido designados por voluntad popular como el caso de Oaxaca,
para administrar la educacion indigena de la entidad hasta el planteamiento de una nueva

formacion profesional de quienes ingresan al magisterio bilingiie.?*’

En esta encrucijada deben participar activamente otros profesionales de origen indigena:
Agronomos, médicos, arquitectos, abogados, etc. en vez de obstaculizar el desarrollo de
cualquier actividad que venga a beneficiar a la cultura y a la lengua de nuestros pueblos.
Pero ¢como lograr todo esto? Desde este punto de vista, existen muy pocas condiciones
para avanzar cualitativamente en la resignificacion de la identidad y valores indigenas.
Existen muchas actitudes que contradicen los planteamientos de una educacion en el marco
de la diversidad cultural y linglistica, porque durante la formacion de cada uno no se
abordan las especificidades culturales de la poblacién mexicana. No es que sea imposible,

pero primero existe la necesidad de crear diversas condiciones.

En el inicio del siglo veintiuno, el proceso de conversion, evangelizacion e integracion de
la poblacion nativa a la supuesta unidad nacional, contindla como proceso iniciado hace mas

de 500 afios; es decir, continia la prolongacion de la fragmentacion linglistica. Lo

27 Desde el inicio de la década de los afios ochentas en que se ha planteado la democratizacion de la vida
sindical de los maestros oaxaquefios, una de las mayores conquistas de este movimiento ha sido la
designacion por eleccion popular sobre quiénes deben desempefiar cargos directivos de educacion. Sin
embargo, contradictoriamente, la mayoria de ellos no ha llegado a ocupar dichos cargos por su capacidad y su

216



paradojico es que aqui contribuyen activamente los mismos miembros de los pueblos
originarios formados en instituciones educativas que existen en el pais; es decir, los nuevos

profesionales alienados y renegados de nuestros pueblos.

El impacto de las politicas aplicadas en nuestros pueblos originarios se expresa en la
pérdida de la identidad de las nuevas generaciones. Las instituciones educativas
establecidas en las regiones indigenas 2** estan contribuyendo con sus acciones la
desaparicion de las lenguas, la historia, la vision del mundo, su razén de existir. En otras
palabras, continda el proceso de exterminio de las culturas y con ello se sigue cometiendo

el delito del etnocidio®® directo e indirecto hacia nuestro sistema de vida.

Las lenguas nativas que han constituido el simbolo de nuestra identidad y el eje rector de la
vida de nuestros pueblos, constantemente se encuentran amenazadas. Por ello, cuando
muere una lengua no solo se pierde lo que nos identifica como pueblos histéricos, sino se
pierde la memoria historica porque en dicha lengua se condensa el pensamiento de

cualquier ser humano.”® Eso es lo més grave.

Las historias de nuestras comunidades no son para menos, junto con la lengua, los
conocimientos sobre la naturaleza y el cosmos que se aprende desde la cuna; la geografia y
todo el entorno natural que ha significado la razén de existir, poco a poco se ha ido

borrando de la memoria; el sentido de existencia es multiforme, es incierta; no hay un

visién académica; ha sido mas por simpatia e impacto popular. Esta es la principal causa del deterioro
educativo, particularmente en las comunidades indigenas.

28 Aln cuando existan otros factores como los medios de comunicacién masiva (radiodifusoras, televisiones,
prensa escrita), contacto con otras sociedades a través de mercados, fiestas e iglesia, que inciden en la pérdida
de la identidad y las demas expresiones culturales de los pueblos originarios, el espacio que contribuye en la
pérdida acelerada del rostro propio, es la escuela. Sin embargo, si se inviertiera el proceso puede constituir el
factor de decision para la conservacion y mantenimiento de las culturas milenarias.

2% En 1998 se decret6 la Ley de Derechos de los Pueblos y Comunidades Indigenas de Oaxaca y en su
Avriculo 16 sefiala como delito de etnocidio a toda aquella expresién que prohiba directa o indirectamente las
manifestaciones culturales de las comunidades nativas y, establece una sancién de entre 3 y 6 mil pesos de
multa y hasta 6 afios de carcel a aquel que cometa dicho delito.

20 nCada lengua en el mundo representa una manera singular de percibir y expresar la experiencia humana y
el mundo. La desaparicion de una lengua significa el empobrecimiento de la humanidad"; expresion que se
retoma de los documentos de Escritores en Lenguas Indigenas, A.C. (2000: 10).

217



proyecto de futuro. Las ideas de como debemos comportarnos nos llega de fuera. Todo esta

disefiado por el “otro” desde fuera de nuestra comunidad.***

El recién reconocimiento de que el pais mexicano es diverso cultural y linglisticamente no
ha sido gratuito, es el resultado de presion internacional a través del Convenio 169 de la
OIT (1989); las Recomendaciones de la UNESCO en 1953 sobre la ensefianza de las
lenguas indigenas a los nifios en contextos bilingies, asi como las declaraciones y pactos
sobre los derechos linglisticos de cualquier pueblo del mundo: la Declaracion Universal de
los Derechos Humanos (1948); Pacto Internacional de Derechos Civiles Politicos (1966),
Pacto Internacional de Derechos Econdmicos, Sociales y Culturales (1966); Declaracion de
Recife, Brasil (1987); Proyecto de Declaracion Universal de los Derechos Colectivos de los
Pueblos (1990); Declaracion Final de la Asamblea General de la Federacion Internacional
de Profesores de Lenguas Vivas (1991); Declaracién sobre Derechos de las Personas
Pertenecientes a Minorias Nacionales o Etnicas, Religiosas y Linguisticas (1992); Carta
Europea sobre las Lenguas Regionales o Minoritarias (1992), Declaracion de la Cumbre del
Consejo de Europa (1993); Borrador de la Declaracién Interamericana de Derechos
Humanos sobre los Derechos de los Pueblos Indigenas (1995), y la Declaracion Universal

de Derechos Linguisticos (1996), entre otros marcos legales.

Sobre el apasionante y polémico debate respecto a los "Derechos Linglisticos” como
pueblos originarios, tampoco es nuevo. Hasta donde la memoria nos permite recordar, se ha
venido planteando esta necesidad en distintos foros académicos y politicos desde 1980.
Traigo a cuenta que en las instalaciones de Centro Regional de Educacion de Adultos y
Alfabetizacion Funcional para América Latina (CREFAL) de Patzcuaro, Michoacan se
realizd un importante debate sobre la necesidad de reconocer las lenguas que hablan los
pueblos indigenas de México y del Continente Americano, y que al final se pronunciaron

los participantes en un comunicado que le llamaron eventualmente "Declaracion de

51 Como evidencia de esta vinculacién con nuestras comunidades de origen, la relacién que las autoridades
establecen con las distintas esferas del gobierno ha sido por medio de las paticipaciones municipales en los
ramos 28 y 33, que se refieren basicamente los recursos destinados Gnicamente para la construccién de obras
de beneficio comunitario. Las autoridades municipales de nuestras comunidades no cuentan con ninguna
autonomia para decidir qué es lo mas urgente en una comunidad campesina e indigena.

218



Patzcuaro sobre el Derecho a la Lengua” (CADAL,1980: 78-79) ** 'y se refiere
precisamente a la importancia de las lenguas indigenas y su uso en la vida cotidiana de

nuestros pueblos.

En la década de los setentas y ochentas del siglo anterior, organizaciones como el Consejo
Nacional de Pueblos Indigenas (CNPI), Organizacion de Profesionales Indigenas Nahuas,
A. C. (OPINAC), Alianza Nacional de Profesionales Indigenas Bilingles, A. C.
(ANPIBAC) y decena de organizaciones indigenas de caracter local, regional y estatal
insistieron en la necesidad de crear una institucion encargada de promover el desarrollo de
las lenguas indigenas y por supuesto, la oficializacion de cada una de ellas en el contexto

regional, estatal y nacional.**

252 E| aspecto fundamental de esta Declaracion es que el derecho a la lengua implica a) Que las etnias (es
decir los pueblos) de América, al igual que las de todo el mundo, tienen el derecho a expresarse en sus
respectivas lenguas en todos los actos de su vida publica y los Estados estan obligados a reconocer ese
derecho, dictando las reformas legislativas tendientes a la oficializacion de dichas lenguas; b) Que la lengua
debe constituir la base a partir de la cual se lleve a cabo la ensefianza escolar y sistematica de ella y de los
demés conocimientos que se transmiten al educando, sea éste nifio 0 adulto; c) Que por ser dicha lengua la
expresion de una particular manera de pensar y actuar la cual sustenta una determinada concepcion del mundo
y de la vida, su ensefianza no se puede separar de tal cosmovisién, por lo que los conocimientos que se
impartan deben descansar en esta Ultima; en virtud de los planes, programas o contenidos de estudio deberan
estructurarse conforme al cumplimiento de tales fines; d) Que el aprendizaje de otras lenguas estaran
subordinados a los lineamientos anteriores, razén por la que se les conceptuard como segundas lenguas aptas
para la comunicacion con los otros sectores de la poblacion; €) Que la formulacion de planes, programas o
curricula de ensefianza sistematica de cualquier area del saber corresponde a cada etnia en particular, y
consecuentemente, sera ella la que determine quiénes los elaborardn y qué contenidos y metodologia
emplearan; f) Que aquellos sectores de las etnias que por razones histéricas particulares han sido objeto de
una agresion colonial intensa, que ha llegado a extremos de deculturacidn, tales como la pérdida de la lengua,
sin que por ello hayan abandonado otros elementos que conforman su identidad historica y su conciencia
colectiva, tienen derecho a ser plenamente reincorporados a la etnia madre, a través de un tipo de aprendizaje
linglistico cuyos principios y formas de ejecucion deberan ser concertados entre los hablantes de la lengua
materna y aquellos que la van a recuperar; g) Que los miembros de todas las etnias, de la misma manera que
tienen el derecho al uso pleno de su lengua, tal como ha sido establecido en los parrafos anteriores, tienen el
derecho a ser juzgados en su propia lengua conforme a normas establecidas por tribunales concordantes con la
cultura respectiva, y h) Que el derecho a la lengua corresponde indiscriminadamente a cada etnia, no
importando el nimero de miembros de esta etnia, ya que a este respecto privan los criterios cualitativos sobre
los cuantitativos, toda vez que las reducciones de las poblaciones son, en muchos casos, consecuencia directa
o indirecta de la accién colonizadora a la cual también se debe poner fin mediante la reapertura de los
espacios sociales cercados y la consiguiente liberacién de las facultades creativas de sus pobladores.
CREFAL/INI/UNESCO. Declaracion de Patzcuaro sobre el Derecho a la Lengua. México, 1980.

253 Este deseo se cristaliza en 2003 y 2005 cuando se reconoce y se crea desde las esferas del gobierno federal
el Instituto Nacional de Lenguas Indigenas (INALLI), el decreto de la Ley General de Derechos Lingiiisticos y
el establecimiento de la estructura administrativa de la naciente institucion.

219



Cuando los hablantes de las lenguas indigenas planteamos la oficializacion de nuestras
lenguas, nos referimos mas bien a la necesidad de que se nos reconozcan como tales y por
el hecho de hablar dichas lenguas, no seamos objetos de discriminacion por quienes se
erigen de ser "mestizos" o "gente de razon". En otras palabras, no sigamos siendo objeto de
discriminacion por los otros que no se sienten indigenas, ya que en ninglin momento se ha
planteado como una segregacion de nuestros pueblos del resto de la sociedad nacional; muy
por el contrario, estamos planteando enriquecer la diversidad de culturas y lenguas de
nuestro pais con el desarrollo de cada una de dichas lenguas.?®* Estamos proponiendo
legitimar su uso en los distintos &mbitos cotidianos. Debe incluirse como contenido en los
planes y programas de estudio de distintos niveles educativos, y por supuesto, los docentes
que prestan sus servicios en los pueblos de habla indigena, no deben prohibir a sus alumnos
cuando éstos hacen uso de esa lengua materna en el contexto escolar, pero ademas, que se
ensefie la gramética de dichas lenguas, tal como debe ser, mismo que aparece en el Art. 28

del Convenio 169 Sobre Pueblos Indigenas y Tribales en Paises Independientes (OIT*®):

En fechas més recientes, las instituciones y las organizaciones no gubernamentales que se
reunieron del 6 al 9 de junio de 1996 en Barcelona, Espafia, emitieron la Declaracion de

Derechos Lingisticos (1996: 13-26) que en algunos de sus articulos se sefiala que:

Toda comunidad lingiiistica tiene derecho a codificar, estandarizar, preservar,
desarrollar y promover su sistema lingiiistico, sin interferencias inducidas o forzadas
(Art.9°); En el ambito personal y familiar todo el mundo tiene derecho a usar su
lengua (Art. 12-2); Toda comunidad lingiiistica tiene derecho a que su lengua sea
utilizada como oficial dentro de su territorio (Art. 15-1); La educacion debe
contribuir a fomentar la capacidad de autoexpresion lingiiistica y cultural de la
comunidad lingiiistica del territorio donde es impartida;, La educacion debe
contribuir al mantenimiento y desarrollo de la lengua hablada por la comunidad
lingiiistica del territorio donde es impartido;, La educacion debe estar siempre al
servicio de la diversidad lingiiistica y cultural, y las relaciones armoniosas entre

24 En distintos documentos producidos sobre el Ejército Zapatista de Liberacién Nacional se ha planteado
insistentemente que nuestros pueblos originarios deben ejercer su derecho a la autonomia y a la libre
determinacion de los pueblos.

2% "1 Siempre que sea viable, debera ensefiarse a los nifios de los pueblos interesados a leer y a escribir en su
propia lengua indigena o en la que méas cominmente se hable en el grupo a pertenezcan. Cuando ello no sea
viable, las autoridades competentes deberan celebrar consultas con esos pueblos con miras a la adopcion de
medidas que permitan alcanzar el objetivo...

"3. Deberd adoptarse disposiciones para preservar las lenguas indigenas de los pueblos interesados y
promover el desarrollo y la practica de las mismas" (OIT: 17).

220



diferentes comunidades lingiiisticas de todo el mundo (Art. 23-1, 2 y 3); Toda
comunidad lingiiistica tiene derecho a una educacion que permita a sus miembros el
conocimiento de las lenguas vinculadas a la propia tradicion cultural, tales como las
lenguas literarias o sagradas, usadas antiguamente como habituales de la propia
comunidad (Art. 27); Este derecho no excluye el derecho de acceso al conocimiento
oral y escrito de cualquier lengua que le sirva de herramienta de comunicacion con
otras comunidades lingiiisticas (Art. 29-2); La lengua y la cultura de cada
comunidad lingiiistica deben ser objeto de estudio y de investigacion a nivel
universitario (Art. 30), toda comunidad lingiiistica tiene derecho a autoasignarse en
su lengua. Asi pues, cualquier traduccion a otras lenguas debe evitar las
denominaciones confusas o despectivas (Art. 33); Toda comunidad lingiiistica tiene
derecho a usar su lengua y a mantenerla y potenciarla en todas las expresiones
culturales (ART. 41-1); Toda comunidad lingiiistica tiene derecho a desarrollarse en
el propio ambito cultural (Art. 42); Toda comunidad lingiiistica tiene derecho a que
la lengua propia del territorio figure en un sitio prioritario en las manifestaciones y
servicios culturales tales como bibliotecas, videotecas, cines, teatros, museos,
archivos, produccion informdtica, folklore, industrias culturales, y todas las otras
expresiones que deriven de la realidad cultural (Art. 45); Toda comunidad lingiiistica
tiene derecho a la preservacion de su patrimonio lingiiistico y cultural, incluidas las
manifestaciones materiales como por ejemplo los fondos documentales, herencia
artistica, arquitectonica y monumental, y presencia epigrdfica de su lengua (Art. 46);
En el territorio de la propia comunidad lingiiistica, todo el mundo tiene el derecho a
obtener en su lengua una informacion completa, tanto oral como escrita, sobre los
productos y servicios que proponen los establecimientos comerciales del territorio,
como por ejemplo las instrucciones de uso, las etiquetas, la publicidad, las garantias
vy otros, vy Todas las indicaciones publicas referentes a la seguridad de los
ciudadanos deben ser expresadas al menos en la lengua propia de la comunidad
lingiiistica y en condiciones no inferiores a las de cualquier otra lengua (Art. 50-2 y

3).
Debemos reconocer que la lengua escrita y hablada de un pueblo es el atributo mas
importante; su preservacion, su mantenimiento y su desarrollo despertaran la conciencia
identitaria y devolvera a los pueblos indigenas el orgullo de ser mexicanos en general y de
algun pueblo originario en particular como 7iahiiu, purépecha, fiuu savi, ayuuk, tének,

raramuri, ngigua, etc.

La presencia de los pueblos y comunidades indigenas, su derecho a preservar y desarrollar
sus lenguas y sus culturas plantea, desde nuestro punto de vista, cambios estructurales en la
vida politica, cultural, social y econémica de nuestra sociedad y el proyecto de nacion que

aspiramos.

221



Las mas de 60 lenguas que se hablan en igual nimero de pueblos indigenas reconocidos
recientemente, constituyen el patrimonio nacional y de la humanidad. En 1999, Escritores
en Lenguas Indigenas, A. C., propuso la iniciativa de Ley ante el Congreso de la Union,

Cuyos objetivos son:

a) Promover una legislacion que garantice la proteccion y desarrollo de las lenguas
indigenas de México; b) Coadyuvar en la definicion de una politica lingiiistica de
Estado que garantice que las lenguas de cada pueblo y comunidad indigena sean
también oficiales dentro y fuera de sus territorios; c) Articular los proyectos
lingiiisticos y culturales de los pueblos y comunidades indigenas con el proyecto
nacional, y d) Superar la desigualdad lingiiistica actual para que coadyuve a la
reconstruccion de los pueblos y comunidades indigenas.
Como se constata, en materia de reconocimiento juridico hacia nuestros pueblos, existe un
avance considerable. Sin embargo, en la practica se observa todo lo contrario, debido a
muchos factores de orden politico. A raiz de que se ha intensificado el fendmeno migratorio
para resolver el problema de la sobrevivencia familiar y comunitaria, aunado a las acciones
del comercio, medios de comunicacion masiva, religion, escuela y otras, poco a poco se
han ido desapareciendo nuestros rasgos originarios. Si se tomaran en cuenta Unicamente la
lengua como criterio para considerarnos mixtecos, muchas de nuestras comunidades
historicas ya no serian mixtecas porque no emplean dicha lengua (tu'un savi) como medio
de comunicacion; pues solamente se emplea a nivel familiar para casos especificos. Las
comunidades que por razones histdricas ya no hablan la lengua mixteca, podemos citar
entre otras, las siguientes: Huamelulpan, los pueblos Tayata, Yucuxaco, Coxcaltepec,
Nuxariio, Yucunama, Teposcolula, Tecomaxtlahuaca, Itundujia, Yucutindoo, Cahuacud,
Jaltepec, Yodocono, Yucuita y Teozacoalco, pero se siguen conservando otras expresiones
culturales como los sistemas de organizacion social, el tequio, ayuda mutua, sistema de
cargos, las fiestas, la religion expresada en los sitios sagrados, el conocimiento de las
plantas medicinales, sistemas curativos, el trueque como mecanismo de sobrevivencia, el
régimen alimenticio (verduras, insectos y frutas), la madsica que recrea la vida de cada uno

de nosotros y por supuesto, la solidaridad como valor humano que se ha utilizado con fines

222



politicos.”*®

A todo esto hay que agregar: el jarabe mixteco, los productos de la palma y la
cancion mixteca que se han considerado como algo cultural de nosotros, y el vestuario en

algunas comunidades.

Lo que hemos observado durante los ultimos afios con la globalizaciéon y la migracion,
hemos atravesado varios procesos para ser lo que actualmente somos, y considerando que la
identidad no es estatica, sino en constante reconfiguracion al igual que el movimiento de
sus protagonistas, nos planteamos estas preguntas: ;qué ira a pasar con la lengua, la
historia, la medicina y la identidad?, ¢es posible que sobrevivamos con nuestras
especificidades culturales cuando no existen condiciones para ello? Cuando por un lado se
plantea politicamente la autonomia y la libre determinacion de nuestros pueblos, ¢qué va a
pasar cuando en la Mixteca convivimos con otros pueblos que son diferentes en cuanto a la
lengua e historia como los triquis, los chocholtecos, los ixcatecos, los amuzgos, los
cuicatecos, los nahuas y los mazatecos, y los que no cuentan con origen indigena
denominados mestizos, incluidos los que han negado ser mixtecos? Son preguntas que
pueden generar no solamente reflexiones, sino otras preguntas que dificilmente tendrén

respuestas para nuestro futuro.

A pesar del impacto adverso del avance tecnoldgico y cientifico de los ultimos tiempos, es
posible generar propuestas de construccion de una nueva sociedad mas equitativa e
incluyente, para lo cual exige un esfuerzo consciente de muchos. La existencia de
organizaciones NO gubernamentales como CID-NUU SAVI'y Ve’e Tu’un Savi, A. C.,
FIOB vy otras, constituyen apenas un espacio de reflexién que se ha ido construyendo con
esfuerzos de quienes desean contribuir para devolver la imagen propia de este territorio
historico, ademas de ofrecer una excelente oportunidad para discutir, analizar y proponer
qué tipo de sociedad deseamos como 7iuu savi. ES decir, reconstituir y revitalizar nuestra

identidad por encima de la variedad y riqueza de nuestra lengua, por encima de nuestra

2% Durante el periodo gubernamental de 1988 a 1994, el gobierno mexicano adopté el concepto de
“solidaridad” para asignar a uno de sus programas de asistencia social supuestamente en apoyo al
campesinado mexicano. Posteriormente cambia de denominacion: “progresa” y “oportunidades”.

223



raquitica economia y por encima del fendmeno migratorio, exige ante todo un compromiso

serio de adultos y jévenes, de hombres y de mujeres.?’

Hay que reconocer que los 7iuu savi no somos homogéneos; somos distintos y a partir de
esa diferencia planteamos que no s6lo nos deben respetar los de otras culturas, sino que
aprendamos a respetar a otros. Esto significa desde luego, que si revisamos lo que plantea
la Ley Estatal de Educacion en Oaxaca (1995), la educacion que se imparte en la Mixteca
debe reconocer de lo que somos, de como somos y de lo que queremos ser. En ese sentido,
adquieren relevancia los distintos movimientos que hay en la Mixteca para revalorar la
lengua, la historia, la mdsica, la danza, la medicina, las organizaciones sociales. Sin
embargo, nos podemos formular algunas otras preguntas de dificil respuesta: ¢Quiénes
deben luchar para reivindicar lo que significa ser 7iuu savi?, ;es posible que esto se dé sélo

o0 alguien debe participar? y ¢qué se necesita para ello, sélo con la buena voluntad?

Un espacio privilegiado sobre el cual deben descansar las responsabilidades de reconstituir
nuestras comunidades del Nuu Savi es el movimiento magisterial de Oaxaca iniciado hace
tres décadas. Durante el tiempo de vida de este movimiento, si bien es cierto que se
reconoce la participacion del magisterio bilinglie como un sector de mucha relevancia; su
participacion ha sido de un solo lado: exigencias para el reconocimiento de sus derechos
laborales y sociales. Esta parcialidad y el poco compromiso de este sector magisterial han
provocado una desvinculacion hacia sus comunidades de origen o donde labora el maestro
bilingle. En las comunidades indigenas ya no se percibe con respeto la figura del maestro
que antes se le otorgaba; lo tratan como a cualquier ciudadano que no tiene una funcién

especifica o cualquier obrero asalariado.?®

27T A més de una década y media de distancia, aunque con dificultades, algunos miembros del CID-NUU
SAVI contintan discutiendo, analizando, proponiendo e investigando sobre distintos temas del mundo
mixteco de hoy, articulados con las historias orales que poseen todavia los ancianos de nuestros pueblos.
También de estas experiencias incipientes, algunos miembros del CID-NUU SAVI formaron parte de la
primera Direccidn Colectiva de Ve'e Tu'un Savi, varios son miembros de otras Asociaciones (Escritores en
Lenguas Indigenas, A. C. y Seminario de Intercambio de Experiencias Indigenas, A. C.) y algunos han estado
participando para generar otros proyectos de caracter estatal y nacional respecto de las lenguas indigenas de
este pais: Centro de Estudios y Desarrollo de las Lenguas Indigenas de Oaxaca (CEDELIO) y Proyecto de
Creacion del Instituto Nacional de Lenguas Indigenas (INALI).

258 Un acontecimiento reciente en la vida del magisterio y de la sociedad oaxaquefia (2006) que no se analiza
en este documento, valdria la pena tratarlo en otro contexto, porque es un hecho que ha dado origen otra
relacion con las mismas comunidades y sociedades que antes se mostraban apaticas en cuanto a su

224



b) Thu'un nkiee d#kfndoo. Lo que aprendemos

Las distintas formas de aprendizaje de los nifios al lado de sus padres, familiares y
comunidad se inicia a temprana edad y mas tarde, la escuela interviene con nuevos
aprendizajes supuestamente programados para uniformar la ideologia del mexicano. A este
proceso recibe el nombre de “educacién”. En este apartado no se abordard un analisis
profundo sobre el complejo tema de educacion, sino alude brevemente el impacto que ha
tenido la educacion escolarizada entre quienes han tenido acceso a ella. Esta constituye
parte de mi preocupacion, por ello se aborda a sefialar de como ha sido la educacién
escolarizada en San Antonio Huitepec y los impactos que ha tenido en la vida de la

comunidad durante los ultimos cincuenta afios, tanto positivos como negativos.

Por educacion familiar y comunitaria entendemos como proceso a través del cual se
transmiten los conocimientos y saberes de un conglomerado humano hacia las nuevas
generaciones. Gonzalo Aguirre Beltran, en sus estudios (1973: 9-10) sefialaba que el
proceso de transmision cultural se conoce como educacion y comprende la gama de
experiencias que el individuo adquiere desde que nace y mas tarde lo transforma y lo
transmite a otras generaciones jovenes. Sin embargo, no es un simple proceso de
transmision cultural, existen muchas posibilidades de propiciar su renovacion, invencion o

redescubrimiento, como resultado del contacto con otras culturas y con el mundo externo.

Por su parte, Erasmo Cisneros Paz (1990) sostiene en su texto que existe una “educacion
formal” y otra que es “educacion informal”. La primera se refiere a aquella que se ofrece en
una institucion llamada escuela y la segunda es aquella que se induce hacia la integracion
de individuos dentro de la sociedad por medio de la crianza o socializacion (1990: 11-12).
En el ambito de la educacién del pueblo mixteco, el aprendizaje es aparentemente
espontaneo, desordenado, carente de valor y otras descalificaciones que la misma escuela
oficial le otorga. Sin embargo, quienes hemos crecido y educado en este ambiente,

participacion politica y que ahora se han volcado a revisar la misma relacion politica con la estructura del
estado mexicano.

225



consideramos que es totalmente lo contrario, dentro de la logica de la cultura, la

adquisicion de los nuevos conocimientos son procesos distintos y de mucha formalidad.

En San Antonio Huitepec, la poblacién adulta que escasamente acudié a la escuela oficial,
aun le otorga mayor importancia al grado de responsabilidad y conocimientos que se
adquiere a través del trabajo.? Distintos estudios etnograficos sefialan que en el 4rea
mesoamericana (Cisneros, 1990; Lupo, 1995; Nahmad, 2003; Inchadstegui, 1994; Guiteras,
1986; Bartolomé y Barabas, 1996; Garcia Alcaraz, 1973; Arias, 1975; Reyes y Ramirez,
2005, etc.) los pueblos indigenas comparten muchos de los conocimientos que se generan al
estar en contacto con el medio ambiente y al realizar las actividades agricolas; la vision del
mundo y las formas de relacionarse con la tierra y la naturaleza, ain por encima de las
diferencias linguisticas. Quienes nacimos en este contexto y continuamos vinculados a

estos procesos comunitarios, dichos aprendizajes fortalecen nuestra vida.

La falta de escuelas de ensefianza elemental en Huitepec en la década de los afios cuarenta
del anterior siglo, el bajo nivel econdmico y el vinculo con el entorno regional y nacional,
un grupo de padres de familia que preocupados por la educacién de sus hijos y la
problematica comunitaria, propuso resolver estas necesidades enviando a sus hijos a
estudiar su instruccion primaria en los Internados Indigenas establecidos a mediados de los
afios treintas por el Gobierno del General Lazaro Cardenas en distintas regiones indigenas
del pais. EI primer grupo de jovenes de San Antonio Huitepec logré asistir al Internado que
estuvo funcionando en San Fernando de Matamoros, Zimatlan, Oaxaca a finales de la
década de los afios treintas del anterior siglo, una comunidad mestiza ubicada al Sur y a una
distancia de 20 kilémetros de San Antonio Huitepec. Estos primeros jovenes “letrados”
formados en esta institucidn escolar, se convirtieron mas tarde en lideres y promotores de
las ideas del cambio de la comunidad. Posteriormente, algunos otros se dirigieron a los
Internados Indigenas establecidos en San Pablo Guelatao, Oaxaca; San Bartolomé
Zoogocho, Oaxaca; San Antonio Eloxochixtldn, Oaxaca; Santiago Yosondua, Oaxaca;

29 se concibe adn que quien cuenta con saberes sobre el trabajo, es aquel que esta preparado para la vida; en
cambio aquellos que no aprendieron a realizar cualquier trabajo desde el seno familiar, son presas faciles de
sufrir en esta vida. No pocos atribuyen este hecho como la causa de una acelerada migracion, sobre todo, de
los jovenes que ven como Unica posibilidad de vida el hecho de poseer dinero.

226



“Ignacio Mejia” de la misma ciudad de Oaxaca y el internado indigena ubicado en San

Gabrielito del Estado de Guerrero.?®

Otro hecho que ha provocado el cambio acelerado en la comunidad se le atribuye a los
conflictos agrarios entre nuestras comunidades mixtecas durante los Gltimos sesenta afios y

el contacto con el mundo exterior, hechos que prové una incipiente emigracion®"

y por el
otro, aunado con el alto grado del monolingiismo en lengua mixteca en la comunidad y el
escaso manejo del castellano como lengua de comunicacion con el mundo exterior, fueron
las principales causas por las cuales observamos hoy serias contradicciones socioculturales

hacia fuera y al interior de nuestra comunidad de Huitepec.

A mediados de los afios sesentas del siglo pasado, la influencia de los Centros
Coordinadores Indigenistas (CCI) del INI, comenzo a tener efectos en la comunidad de
Huitepec, porque con ello se impulsé la incorporacién de los habitantes de la region a los
procesos de cambio econdmico y social de la region, estatal y nacional. En esta época se
reclutaron a jovenes con una escolaridad de educacion primaria, egresados basicamente de
los Internados Indigenas, con la finalidad de habilitarlos en las estrategias de ensefianza-
aprendizaje mediante un curso de capacitacion para convertirse en Promotores Culturales
Bilingiies, cuyas tareas eran las de ejercer la docencia en las comunidades del Nuu Savi.
Aunado a las acciones de la escuela rural establecida en cada comunidad trajo como
resultado la consolidacion en la préctica, el proyecto de integracion propiciada por el
Estado mexicano. A partir de entonces se intensifica el proceso de castellanizacion
coercitiva iniciado en 1934 y la implantacion de una educacion formal masiva no s6lo en

Huitepec, sino en otras comunidades indigenas de la region.

00| a mayoria de los egresados de los Internados Indigenas han ocupado cargos comunitarios mediante el
sistema de cargos. Muchos de ellos ain viven: Felipe Caballero, Hipdlito Caballero, Santiago Caballero,
Macario Caballero, Pedro Celestino Caballero, Teodoro Caballero, Francisco Velasco, Emigdio Luis, Juan
Mendoza, José Mario Caballero y Sabino Ramirez, entre otros. Las Ultimas autoridades que han desempefiado
cargos en la comunidad, su escolaridad la realizaron en la misma comunidad cuando se tuvo la oportunidad de
contar con una Escuela Primaria completa a partir de 1964.

261 En la época que se menciona, era un privilegio salir a otras partes, sobre todo a la ciudad de Oaxaca y de
México. A partir de aqui comenzaron a tejerse las redes migratorias. Bastaba con que alguien saliera de la
comunidad para que salieran otros; en otros casos, éste inducia a su amigo, a algiin familiar para seguir por la
misma ruta. Si estos jovenes regresaban a la comunidad con un manejo incipiente del castellano causaba un
enorme impacto. Todos querian imitarlo, no importaba que abandonaran a sus padres y a su comunidad de
origen.

227



La falta de escuelas y el acceso a otros estudios como educacion secundaria y otros niveles
constituyen el cimiento para la formacion de pequefios ndcleos de profesionistas de la
comunidad, mayoritariamente profesores. Esta seria la semilla que posibilitaria el

"262 3 finales de

surgimiento de la organizacion denominada "Unién y Fuerza de Huitepec
los afios sesentas, cuyos primeros integrantes procedieron de obreros asalariados y
profesionistas originarios de la comunidad, hoy, la mayoria reside en las comunidades

establecidas en los Valles Centrales y la ciudad de Oaxaca.

La influencia de las fuerzas productivas del exterior, el desarrollo o “progreso” se convierte
como la méxima aspiracion de los habitantes y ha sido basicamente en el mejoramiento de
las condiciones de vida en los rubros de sociales, econdémicos, culturales y politicos. Asi se
ha entendido por los habitantes de la comunidad de Huitepec quienes no tienen otros
intereses mas que los comunitarios, como una obligacion y derecho. Sin embargo, las ideas
de desarrollo en nuestras comunidades se reducen basicamente hasta el presente en la
construccion de obras materiales para el fortalecimiento del carécter competitivo e
individual que tiene su origen en el sistema capitalista. Como resultado de esta precaria
concepcion de desarrollo, durante los ultimos tiempos se ha visto notablemente la
desintegracion cultural y lingUistica en nuestras comunidades; las nuevas generaciones que
se han formado en distintas instituciones educativas, aunado con sus salidas constantes al
campo de trabajo dentro y fuera del pais, y por la influencia de otros factores, actualmente
se encuentran en un momento critico, sobre todo en cuanto a la identidad comunitaria y del
Nuu Davi.

Los habitantes de Huitepec se han integrado de manera acelerada a otros estilos de vida y se

aprecian dos formas contradictorias de vivir y ver el mundo: hacia el exterior se ofrece una

%62 |La migracién comenzé a intensificarse hacia la ciudad de Oaxaca y fue basicamente con los jovenes
letrados que se incorporaban en el magisterio bilinglie a mediados de la décadas de los sesentas y fueron ellos
quienes comenzaron a organizarse para la integracion de una agrupacion de jovenes interesados en el apoyo
mUtuo (chindee tma’an) y posteriormente en apoyo econdmico y moral a las autoridades municipales de la
comunidad de Huitepec. Con el tiempo, se han incorporado otros jovenes a la organizacién, sobre todo
quienes trabajan como profesores y que tienen intereses familiares en la comunidad de referencia. En este
momento no se cuenta con datos reales sobre el nimero de familias que residen en los alrededores de la
ciudad de Oaxaca y Valles Centrales.

228



imagen de un pueblo aculturado y “civilizado"”, y hacia el interior de cada familia y
comunidad refleja todo lo nativo, todo lo mixteco. Lo mixteco esta ahi, muchas veces
oculto ante el temor de sufrir las consecuencias de un racismo irracional de quienes ya no
se sienten indigenas, incluidas las generaciones de jévenes, hijos de los primeros
profesionistas migrantes que no reconocen el origen cultural de sus progenitores. Se adopta
una actitud pasiva como especie de una resistencia silenciosa, ante la falta de estrategias

para defender lo diverso y la riqueza de la cultura mixteca.

En la comunidad de Huitepec, algunos padres de familia todavia conciben la idea que
quienes tienen mayor derecho y oportunidad de acceder a estudiar son los hombres. Hace
tres décadas estaba generalizada la idea que por su condicidn fisica y de género, los varones
no les "puede pasar nada donde emigren en busca de estudio”. En cambio, las mujeres se
consideran mas vulnerables: con frecuencia son victimas de seduccion o violacion, de
modo que muchas se quedan a temprana edad embarazadas por algin hombre que se
atraviese en su camino, se casan 0 se juntan con alguien sin tener mas perspectiva de
superacion, de un buen trabajo remunerado u otro prestigio social, y como consecuencia,
“los sacrificios invertidos por sus padres resultarfan inttiles”.?*® Con el paso del tiempo y
por la influencia también de factores externos, la situacion ha cambiado paulatinamente.
Huitepec cuenta ahora con un creciente niumero de mujeres que ha tenido acceso a los
estudios universitarios como médicos, enfermeras, contadoras, ingenieros, profesoras,
abogadas y arquitectas®® y se espera que estos profesionales (hombres y mujeres) sean los
que se integren a formular nuevos proyectos de vida de nuestras comunidades. Esto es lo
que se espera de las futuras generaciones y son las méaximas aspiraciones de los mayores

que han estado siempre en la comunidad.

263 Entre las familias campesinas de Huitepec particularmente quienes no han tenido contacto con el mundo
exterior, esta arraigada la idea de que los padres que han contribuido para el estudio de sus hijos o hijas, tarde
o temprano éstos deben reintegrar, si no lo gastado por sus padres, si les asiste la obligacién de ver por el
futuro de ellos en su ancianidad. Aqui no estd en discusion quien es mas capaz, simplemente se valora su
condicién fisica y su espititu de responsabilidad.

264 De entre 80 y 90 por ciento de los hijos de los primeros profesionistas (profesores en su mayoria) han egresado
como nuevos profesionistas de otras disciplinas y con ello se ha roto la tradicion de que el hijo aspire a ser lo que
sus padres han sido.

229



Los padres de familia que ven en la escuela como un medio de movilidad social, sus hijos
realizan sus estudios profesionales fuera de la comunidad a costa de grandes esfuerzos.
Durante el tiempo que dichos jovenes tardan en los lugares de estudio se privan de muchas

necesidades porque no es lo mismo estar en el hogar que fuera de é1.2%°

Quienes logran
pasar esta dificil prueba, en sus tiempos vacacionales regresan al lado de sus padres y
abuelos a contribuir en las actividades cotidianas del hogar y del campo, ahi es donde

aprovechan también para integrarse a los trabajos comunitarios.

En la comunidad de Huitepec y de otras localidades de la region, actualmente se cuenta con
distintos niveles educativos: educacion preescolar, educacién primaria, educacion
secundaria y bachilleratos; solamente en las grandes ciudades es posible tener acceso a los
estudios superiores o universitarios. Durante los ultimos afios, algunos de los viejos
profesionistas hemos estado participando en la elaboracion de proyectos educativos de
nivel superior para establecer en la region algin centro educativo y se propone que el
curriculum sea congruente con la realidad sociocultural. Es decir, se ha cuestionado el tipo
de educacion que hasta ahora ha ofrecido el Estado en nuestras comunidades, y se propone
que el nuevo modelo educativo tome en cuenta la composicion de nuestras sociedades y la

situacion socioecondmica, sociocultural y linglistica de cada comunidad.

C) Tnu 'un y#v¥yanka. Historia de los pies ligeros (migracion)

Diversos estudios explican la historia de la migracion en la Mixteca y sus impactos tanto en
los lugares del destino como del origen, unos son estudios abordados por los propios
nativos: Dominguez, 2004; Rivera-Salgado, 2004; Ortiz, 1989; Garcia, 2004; Lopez, 2004;

Maldonado, 2004; Santiago, 2004 entre otros, y otros estudios son abordados por quienes

265 E| Profesor Isaac Ramirez Santiago (g.e.p.d.), en un viaje hacia la comunidad de Huitepec saliendo de
Oaxaca (1990), me comentaba de sus sufrimientos cuando estuvo estudiando en una escuela ubicada en
Comitancillo, de la regién del Istmo de Tehuantepec, Oaxaca. Resulta que en uno de sus viajes a la escuela,
tenia mucha hambre porque no habia probado bocado alguno todo el dia, entonces divisa a un perro
atravesando por el mismo camino y llevaba éste en el ocico una tortilla dura; ni tardo ni perezoso Isaac
Ramirez se avalanzo para quitarle la tortilla dura al perro para mitigar su hambre. Comentaba el Prof. Ramirez
que los jévenes que no han probado lo dificil de la vida, no comprenderan los esfuerzos de sus padres y de sus
antepasados para sobrevivir en las sociedades altamente inequitativas.

230



no son miembros de estas sociedades de estudio: Kearney, 2004, 2006; Besserer, 2004,
2006; Bade, 2004; Varese, 2004; Anderson, 2004; Fox, 2004; Stephen, 2004; Velasco,
2002, 2004, 2005; Velasquez, 2004; Vargas, 2004; Chimal, 1990 y Lopez, 2004, etc.

Nuevamente me remito al contexto de San Antonio Huitepec para abordar el fendmeno
migratorio, aunque existen otras comunidades del Nuu Savi donde la migracion se ha
convertido en una forma alternativa de vivir desde hace mas de medio siglo, con la primera
oleada migratoria bajo el sistema de braceros. EI fendmeno es muy importante hoy en dia 'y
conlleva una nueva forma de hacerse persona (y sujeto social), a traves de todo el proceso
dificil de la migracién y la no menos dificil condicion resultante.

Junto con la migracién en Huitepec de hace mas de medio siglo, las primeras ideas de
desarrollo que llegan a la comunidad ocurre cuando los jovenes salen en busca de mejores
condiciones de vida a fines de los afios cuarentas, pero también con los trabajadores
agricolas contratados como braceros en la década de los afios cincuenta. A partir de ese
momento comienza a manejarse el concepto de "desarrollo”, no solamente en sentido
material, sino los cambios en los estilos de vida. Es decir, las primeras tendencias estaban
orientadas a parecerse a otras comunidades que habian alcanzado su transformacion en sus
distintos aspectos: apropiacion de la lengua castellana, ropa elegante de vestir, habitos
alimenticios (consumo de productos elaborados), vivienda de materiales industrializados,

educacion escolarizada, etc.

A mediados de la década de los afios ochenta, un grupo de estudiantes de la Universidad
Auténoma Chapingo realizé un estudio sobre migracion en la comunidad de Huitepec. En
sus estudios sefialan que de un total de 367 comuneros registrados, el 47.4 % de ellos se
encontraban ausentes en la comunidad debido a su emigracion temporal hacia la Frontera
Norte del pais. El 52.6 % no salio de la comunidad debido basicamente al desempefio de

algtin cargo comunitario o bien, debido a su avanzada edad (mayores de 65 afios**®). Si se

266 |_a poblacién migrante es mayoritariamente joven. Es la poblacién que no ve otro futuro mas que emigrar
en busca de mejores condiciones de vida, vendiendo su fuerza de trabajo. Cuando las condiciones fisicas ya
no le permiten continuar como jornaleros fuera de la comunidad, entonces tienden a regresar sélo para pasar
los Ultimos dias de su vida en la comunidad como el caso de Huitepec. Aquellos migrantes que durante su
ausencia en la comunidad mantienen alguna vinculacion a través de cooperaciones econémicas son tolerados.
Por lo menos no son cuestionados por quienes han estado por siempre en la comunidad. Mientras tanto,

231



toma como base que el promedio de integrantes de cada familia que emigra es de tres
personas, entonces el 50 % de la poblacion econdmicamente activa es la que emigro
temporalmente durante el periodo que se menciona. Durante los Gltimos 20 afios el nUmero
de migrantes ha crecido de manera considerable. Los datos con que se cuentan nos indican
gue de cada familia compuesta por 4 o 6 miembros, dos o tres se encuentran fuera de la
comunidad en calidad de migrante en el Norte del pais o bien en algunas ciudades de los
Estados Unidos: Nueva York, Indiana, Washington, Carolina del Norte, Carolina del Sur,
Florida, Pensylvania, Nueva Jersey, Chicago, Washington, California y otras ciudades. Los
migrantes de otras comunidades mixtecas se dirigen a otros estados de los Estados Unidos,

basicamente en el Estado de California, Chicago, Oregon, Nueva York y Arizona.?®’

El alto indice de migracion de Huitepec y de otras comunidades vecinas de la Mixteca
oriental tiene diferentes explicaciones. En el mimso estudio de la Universidad Autonoma
Chapingo, se encontré6 que de 59 productores de Huitepec entrevistados en el mes de
septiembre de 1987, el 56 % de ellos no alcanzo a cosechar suficiente maiz y frijol, debido
a los bajos rendimientos obtenidos (673.23 Kg/Ha. promedio) y que durante el afio no
alcanzaron a cubrir sus necesidades bésicas. Si consideramos que el consumo promedio
anual es de 1,924.5 kilogramos de maiz para un promedio de 6.8 integrantes por familia, el
deéficit es de 3.4 meses, entonces se recurren a los productos que se expenden en las tiendas
de CONASUPO instaladas en la comunidad. Esta es una de entre varias razones por las
cuales se ha intensificado el proceso migratorio en nuestras comunidades. Otra razon de
peso es la intensificacion de la escolaridad de los hijos; ahora es méas obligatorio que los
jévenes en edad escolar tengan acceso a los estudios de distintos niveles, entonces sus
padres se ven obligados a salir de la comunidad en busca de la solvencia econémica para

garantizar que sus hijos estudien.

aquellos que por descuido o de forma deliberada se aislaron de los procesos comunitarios, no son bien vistos;
son excluidos y vistos como “estorbos” en la comunidad.

27 Informaciones concentradas en la Radiodifusora XETLA “La Voz de la Mixteca” de la ciudad de Tlaxiaco,
Oaxaca, que son llamadas telefonicas que se reciben en el programa “Vuela vuela palomita” que se transmite
y que es un espacio destinado para saludar a sus familiares que se encuentran en las comunidades de origen de
los migrantes.

232



La migracion constituye ahora un asunto latente en las comunidades de la region conocida
también como mixteco-zapoteca.?® Ninguna comunidad por mas pequefia que sea se
escapa de este movimiento migratorio provocado por la falta de fuentes de trabajo y el
deterioro del medio ambiente; es decir, las pocas tierras con que Se cuenta son
improductivas e insostenibles, independientemente del incremento de la poblacidon, dichas

tierras son insuficientes.

Antes de intensificarse la migracion hacia el Norte del pais y en los Estados Unidos, esta
poblacion se componia basicamente de jévenes con posibilidades de costear sus estudios en
las ciudades y aquellos que no contaban con esas posibilidades preferian quedarse en la
comunidad para combinar su sistema de vida con la dedicacion a las labores agricolas
tradicionales, heredadas de sus ancestros. S6lo eventualmente se desplazaban por tiempos
cortos como jornaleros al interior de Estado de Oaxaca y algunos otros como Chiapas y

Veracruz.

Ahora podemos contar con dos tipos de migracion: la emigracion temporal y la migracion
definitiva. La primera oleada de migracion temporal de la década de los afios sesentas dio
origen a la organizacion denominada "Alianza y Fuerza de Huitepec", de cuyos integrantes
se encontraban radicados en el Valle de México y el Distrito Federal por un lado, y por el
otro, quienes se encontraban en los Valles Centrales y ciudad de Oaxaca, "Union Y Fuerza
de Huitepec”. En muchos casos, con el paso del tiempo, estos mismos migrantes
comenzaron a establecerse en los lugares de trabajo, lo que da pie a una migracion
definitiva. Es decir, de migracion temporal pasa a ser migracion definitiva. En ambos casos,
no se ha descuidado el vinculo comunitario ya sea a traves de visitas o bien, por medio de

cooperacion econdémica hacia la comunidad.

268 |_a microregi6n donde esta ubicada la comunidad de Huitepec, por la cercania con las comunidades de
habla zapoteca y papabuco, se conoce como Cafiada mixteco-zapoteca. En esta Cafiada se encuentran las
comunidades de San Agustin de las Juntas, San Sebastian Rio Dulce, San Pedro Totomachapan, San Fernando
de Matamoros, Zapotitlan del Rio, San Felipe Zapatitlan, San Juan Elotepec, San Francisco Yucucundo, San
Francisco Infiernillo, Miguel Hidalgo, San Antonio Huitepec, San Isidro el Potrero, San José Rio Minas, San
Francisco Cahuacud, San Sebastian Yutanino, entre otras.

233



En el proceso migratorio, junto con la accion educativa y otros factores externos, muchos
jovenes se desarraigan de su contexto social y cultural, y como consecuencia, la pérdida de

su identidad y el sentido de pertenencia a sus lugares de origen.

Con la presencia de las organizaciones de migrantes radicados en distintas ciudades, marca
una nueva etapa en el proceso social, cultural y econémico de la comunidad de Huitepec.®®
Sin bien es cierto que ya existian algunos cambios reflejados principalmente en lo
organizativo y los servicios comunitarios, con la migracién se aceleran dichos cambios en
lo social, econémico, cultural y politico. Sin embargo los cambios ocurridos estaban de un
solo lado, eran cambios cuantitativos que en otros términos se conocen como “desarrollo”,
“progreso”, “adelanto”, “volverse gente de razon”, y eran reflejados en la construccion de

diversas obras materiales.

A pesar de la influencia del exterior y que ha provocado un cambio violento en nuestras
comunidades, tanto en Huitepec como en otras comunidades del Nuu Savi, ain observamos
la coexistencia de los valores culturales derivados del mundo colonial y de la cultura
occidental actual. Coexisten distintas formas en las que se expresa la resistencia indigena
para preservar y mantener la cultura nativa como los sistemas de cargos, las curaciones
propias de herencia precolonial, en contraposicion con la total ausencia de proyectos del
futuro del pueblo originario y en su lugar, es frecuente observar actitudes pasivas de los
nativos, dando lugar la apropiacion de los valores culturales ajenos, sin ningun
cuestionamiento. Es decir, el paternalismo ha ocasionado deterioro en nuestra vida social y
organizativa, lo que Bonfil Batalla (1989) ha denominado “cultura enajenada” por la

ausencia notoria de un proyecto de recuperacion de iniciativas comunitarias.

Ha sido clara la influencia y la imposicion de la cultura dominante. Donde mas queda
reflejada esta influencia es en las actitudes y/o patrones de conducta que de manera pasiva
se reproduce y como consecuencia, la pérdida de algunas costumbres y tradiciones, que

9 Hace falta un estudio puntual sobre las organizaciones creadas por los primeros migrantes en cada
comunidad del Nuu Savi y lo que cada una de ellas ha representado para la comunidad de origen. Si bien es
cierto que para la comunidad de Huitepec, fue para sostener una relacion comunitaria mas alla del lugar de
origen y de esa forma mantener vinculos familiares y comunitarios.

234



pronto son sustituidas por otras. Esta situacion contradictoria se manifiesta cotidianamente
en nuestras comunidades cuando por un lado, se observa la resistencia al querer mantener
las costumbres y tradiciones locales, y por el otro, la influencia de poderosas fuerzas ajenas
o0 extrafias que pretenden desmantelar nuestro sistema de vida: la pérdida de la lengua
nativa, tequio, formas de organizacion social, sistema de cargos, cosmovision y otros
rasgos culturales. Estas constituyen algunas de las evidencias de esta crisis de nuestra

identidad en el Nuu Savi.

No solamente en las comunidades de origen de los migrantes se aprecian las
contradicciones y configuraciones culturales sefialadas, también son constantes éstas en los
lugares del destino de nuestos hermanos. Una experiencia reciente puede servir de
evidencia esta contradiccion. En algunas ciudades del Estado de California, Estados
Unidos: Fresno, Salinas, Los Angeles y San José, y en la propia Universidad Estatal de San
Diego California, se aprecian las distintas formas de como se expresa la dificultad y los

obstaculos que cualquier migrante atraviesa para llegar a este enorme pais de contrastes.

El peregrinar en busca del suefio americano no es nuevo, data desde la aventura de los
primeros braceros que fueron contratados a mediados del siglo pasado para trabajar en los
campos agricolas del vecino pais del Norte. En aquel entonces no pocos ciudadanos de
nuestros pueblos se vieron involucrados para viajar como jornaleros en los campos
agricolas por un periodo de 3 0o 4 meses. Hoy son otros tiempos. Hoy se habla de

indocumentados cuando se viaja sin haber resuelto los tramites legales para viajar.

Como miembro del pueblo mixteco y hablante de la lengua nativa, me ha impresionado
enormemente al compartir esta experiencia, pero también con mucha tristeza cuando se
palpa el gran contraste y la nostalgia de quienes viven lejos de su contexto comunitario o
comunalidad como sostiene Jaime Martinez Luna en su interesante texto (2003). Es
impresionante observar de como los paisanos del Nuu Savi y de otras culturas emplean
distintas estrategias para soportar lo desconocido: idioma y miradas mdaltiples, desde la
indiferencia hasta las acompafiadas de reojo de asombro de quienes residen en este pais de

los ensuefios; el racismo hacia lo extrafio y por supuesto, la vida cara de este primer mundo,

235



constituyen los obstaculos. Quien desea viajar y no va preparado, dificilmente pueda
soportar estas “inclemencias del tiempo”. Conste que aqui no se ha tocado lo referente a la
cuestion laboral que segun sabemos, bajo la condicidn de ilegales hay que soportar las

persecuciones y la constante violacion de los derechos laborales de nuestros paisanos.?”

Cualquier intento de viaje significa desplazarse hacia lo conocido o desconocido e implica
necesariamente riesgos de distinto tipo, porque se supone que cualquiera que se separa
voluntaria e involuntariamente de su habitat, ese entorno natural y ese sitio sagrado,
culturalmente significa partirse en dos o mas partes: Una parte del espiritu se queda en el
sitio donde se nace (donde se entierra el ombligo) y la otra mitad sale con uno para sentir,
consciente e inconscientemente la vida, llevando a cuestas la cultura, la historia y la lengua
de la comunidad y reproducir estas expresiones culturales entre los propios miembros de la

comunidad.?™

A pesar de que los jovenes de cuyos padres son de origen del pueblo mixteco y que por
azares del destino, nacieron en otros contextos socioculturales, conciben de otra forma su
propia identidad o la identidad de sus padres. Sin embargo, cuando participan activamente
en las discusiones sobre la historia, filosofia y la cosmovision del mundo Nuu Savi, de

inmediato plantean recuperar esa identidad perdida y sentirse orgullosos.

Otras experiencias aluden al esfuerzo que sostienen los profesores bilinglies de origen
mixteco que laboran en el Estado de Baja California que para revalorar la lengua, la historia
y la identidad de su pueblo que llevan consigo tiene que hacer un esfuerzo enorme, es el
caso de algunos profesores bilinglies que se encuentran prestando sus servicios en las

escuelas bilingues establecidas en la ciudad de Tijuana, cuando llegaron a dicha ciudad para

2% Durante el viaje que realicé sobre la carretera Tlaxiaco-Putla en 1999, tuve la oportunidad de conversar
con el conductor de un vehiculo de transporte particular, quien resulté ser un exmigrante de Carolina de Norte
(EE. UU.). Lo que comentaba el citado individuo durante el viaje, cuando se encontraba en las labores de
reforestacion, en calidad de ilegal y sufria alguin accidente, aparte de no contar con alguna proteccion laboral,
corria el riesgo de ser deportado si se atrevia a exigir el cumplimiento de sus derechos. En cambio, aquel que
tenia en regla sus documentos contaba con todas las garantias sefialadas en los derechos laborales de aquel
pais.

2™ | eticia Irene Méndez y Mercado (1985) considera que esta es una decision involuntaria, porque quienes
deciden viajar a otras partes, son empujados por las condiciones de pobreza y también la aspiracion de vivir
mejor y carantes de incomodidad.

236



fundar escuelas bilingles a fines de la década de los afios setentas, ellos mismos fueron
creando condiciones para ofrecer una educacion distinta a los migrantes ya instalados en la
periferia de la ciudad de Tijuana. Se puede decir que los pioneros del servicio educativo en
la Frontera Norte participaron en la ardua tarea de aplanar los lugares insalubres y

escabrosos donde mas tarde podrian erigirse las primeras aulas escolares.?”?

Bajo las condiciones descritas, muchos de los migrantes se encuentran en constante lucha
por mantener su identidad a partir de su lengua. De ahi que se organiza algun taller de
discusion sobre la lengua y la cultura de la Mixteca, el contenido de dicho taller de
desarrollo de la escritura de la lengua tiene que ver con los siguientes temas: a)
Sensibilizacién respecto de las lenguas y culturas indigenas en general y de la mixteca en
particular; b) Explicacién resumida sobre la experiencia de Ve’e Tu'un Savi, A. C.
“Academia de la Lengua Mixteca” en la propuesta de un alfabeto consensado de la lengua y
el desarrollo de la escritura de los Gltimos 15 afios; ¢) Presentacion de la metodologia de la
ensefianza de la lecto-escritura en lengua Mixteca para primaria indigena, relacionando con
algunos de los procedimientos didacticos del nivel de preescolar indigena y algunas
propuestas de la produccion literaria, y d) Presentacion de la conferencia sobre “Migracion
e identidad de los migrantes”, sobre todo los impactos de la migracion hacia los lugares
receptores y también en las comunidades de origen de los migrantes, y el fortalecimiento de
la identidad mixteca desde fuera del lugar de origen a través del registro de los distintos

conocimientos y saberes milenarios del Nuu Savi.?"

Los temas han sido basicamente en torno a la sensibilizacion de los participantes y el
reconocimiento de los multiples factores que intervienen en la configuracion de la
personalidad; contenidos escolares; actitud de los padres de familia, de los alumnos, de los

profesores, de las autoridades de los lugares receptores y del lugar origen de los mixtecos.

22 Comunicacién personal de los profesores Paulino Francisco Sierra, Gonzalo Mauro Montiel, Nahum
Hernandez Ramirez, Felicitas Julita Lopez Mejia, Tiburcio Pérez, etc. en el invierno del 2000, invierno del
2004 e invierno del 2005.

2" En medio de estas preocupaciones, los maestros bilingiies de habla mixteca, zapoteca, triqui, nahuatl, mixe
y purépecha se han reunido en talleres para desarrollar la escritura en sus respectivas lenguas. Los talleres se
han llevado a cabo en Valle Verde, Tijuana; EI Maneadero y EI Salitral, Ensenada, y el Valle de San Quintin,
dirigidos basicamente a profesores bilingiies y padres de familia de habla en lenguas indigenas que llevan
consigo.

237



También ha sido necesario explicar sobre la configuracion de un espacio de los 7uu savi
para compartir multiples reflexiones en torno a la lengua, historia, sistemas organizativos

comunitarios, economia, sistemas de salud, filosofia y cosmovision de l0s 7iuu savi.

En distintos espacios se ha comentado con los profesores bilingiies que la practica docente
es compleja y tiene muchos aspectos de discusion, sobre todo lo referente al desarrollo de
los nifios que hay que atender, por lo que el profesor debe estar actualizado en el aspecto
tedrico-metodoldgico, social y cultural. Los alumnos que se atienden en las escuelas
bilingues de la Frontera Norte son heterogéneos cultural y linglisticamente; en un mismo
grupo puede haber nifios de distintos pueblos originarios y lenguas. Segun las
observaciones y algunas informaciones, la poblacién infantil predominante es de la lengua
mixteca de diversas variantes dialectales. Ademas, hay casos en los que un profesor atiende
grupos multigrados. El perfil linglistico de los profesores bilingles participantes a los

talleres de varios lugares, también es heterogéneo.*"

En las cercanias de la ciudad de Ensenada, se fue conformando una comunidad de
jornaleros agricolas, procedentes basicamente del Estado de Oaxaca hace alrededor de dos
décadas. La poblacion estd compuesta mayoritariamente por mixtecos de San Antonio
Huitepec, zapotecos de Valles Centrales y algunos triquis. En las reuniones sostenidas con
los habitantes de esta nueva comunidad transcultural se percatd el interés de impulsar la
revitalizacion de la lengua y la cultura de sus lugares de origen, para lo cual se estableci
lel compromiso de crear un taller de ensefianza del idioma mixteco a los nifios y el ejercicio

de la lecto-escritura entre los adultos.

Como resultado de las preocupaciones compartidas con los migrantes de la Frontera Norte,
se plantearon algunas preguntas: ;Mediante qué estrategias atender la diversidad lingtistica

y cultural de los migrantes?, ¢recurrir la via mds comoda homogeneizando a la poblacion o

2% Quienes asistieron al taller de El Mandadero en marzo del 2005 ofrecieron el siguiente perfil lingiiistico:

66 hablantes del idioma mixteco, 7 hablantes del Nahuatl, 2 hablantes del Zapoteco, 5 hablantes del Triqui, 5
hablantes Unicamente del espafiol, 1 hablante del Totonaco y 1 hablante del Mayo, siendo la lengua
predominante la mixteca o tu ‘un savi de distintas variantes dialectales.

238



asumir la responsabilidad y los retos que implica una verdadera educacion congruente con

la diversidad de culturas®>?

Los comentarios y las preocupaciones, al parecer, son similares a los que se escuchan
insistentemente en la Mixteca oaxaquefia, poblana y guerrerense; tanto los profesores como
los administradores de la educacion bilinglie no son muy conscientes de la importancia de
las lenguas indigenas; es evidente la falta de identificacion, voluntad con lo “nuestro”; los
padres de familia no le dan importancia a su lengua y a su cultura; los nifios ya no estan
aprendiendo la lengua mixteca porgue sus padres ya no les interesa; estan presentes en esta
nueva realidad muchas variantes dialectales; estdn presentes otras lenguas del sur de
Mexico, y la discriminacion por contar un origen distinto en la Frontera. Sin embargo, la
version de algunos profesores bilinglies es que en educacion preescolar se esta avanzando
en la ensefianza del idioma mixteco. A algunos nifios les interesa hablar el idioma mixteco
de sus padres; algunos profesores estan elaborando breves vocabularios, otros profesores

retoman la lectura y escritura, la redaccion de textos bilingies.

No pocas veces se ha reconocido que algunos profesores constituyen una barrera en la tarea
de resignificar la lengua, la historia y la cultura de origen; falta de estrategias didacticas
para atender la diversidad linguistica, cultura y la diversidad escolar o multigrado; de parte
de los maestros indigenas ha habido una constante demanda que se les debe pagar mas;
algunos maestros estan mal ubicados; atienden grupos heterogéneos de nifios; hacen faltan
libros de textos y otros en lengua mixteca: diccionarios, gramatica y literatura; el problema
es del profesor muchas veces. Algunos padres prohiben a sus hijos hablar su lengua
materna (indigena); el planteamiento de la educacion intercultural donde existe poblacion
indigena se reduce a solamente considerar el respeto hacia las otras lenguas y otras culturas,

pero no para recrear la lengua y culturas indigenas.

2’5 Sylvia Schmelkes, Coordinadora General de Educacion Intercultural de la SEP durante el periodo de 200 a
2006, explica que la Educacion Intercultural busca, a través de la accion educativa “... tiene que ser para toda
la poblacién. Mientras esto no ocurra, no podemos hablar de educacion intercultural. Resulta una
contradiccion, un absurdo, hacerlo. Si estamos hablando de una relacion entre culturas, desde una posicion
ética distinta, basada en el respeto, la educacion intercultural tiene que ser una educacion para todos” (p. 7).

239



La situacion actual de las sociedades multiples en la Frontera Norte es la siguiente: a) Se
siguen perdiendo las lenguas y las culturas indigenas en general y la mixteca en particular;
esto ocurre también dentro y fuera del territorio original; b) en algunos casos se ha
fortalecido la identidad étnica, aun cuando no se reconozcan estos hechos; ¢) en teoria 'y en
discursos politicos, existe una educacién intercultural bilingie, y se plantea que debe ser
para todos los mexicanos, sin embargo, en la practica se sigue cayendo en lo irreal, en
meras justificaciones, y d) por la misma naturaleza de los migrantes, es sumamente dificil
sostener la preservacién, mantenimiento y desarrollo de las culturas y de las lenguas
indigenas en contextos socioculturales distintos, a pesar de los esfuerzos sostenidos por sus

protagonistas.

La emergencia de nuevas identidades de los jovenes migrantes y la composicion de
matrimonios mixtos nos pone a reflexionar seriamente sobre qué tipo de identidad
habremos de definir mas adelante como pueblo con muchas historias. No dudamos que
durante las préximas décadas la transformacion de esta sociedad de origen mixteco sera
inminente y con ello, la deshumanizacion de nuestro modo de ser o puede suceder lo

contrario, espacio a través del cual se construyan identidades multiples.

240



Fuente: Vindobonesis 48-14 “Sefior que escribe, Tee
tanee nuu tutu”

Capitulo VI

Tnu’un davi, tnu’un dajua’an nd+ + tnu’un va’a:
Lengua, educacion y dignidad

241



La atencion oficial otorgada a la cultura del Nuu Savi, desde nuestro punto de vista deberia
ser integral, pero en la practica no ha ocurrido asi. Quienes procedemos de esta cultura oral
conocemos desde temprana edad que los conocimientos que se van construyendo en la
practica es todo integrado. No existe fragmentacién en los conocimientos que poseen las
ancianas y ancianos de nuestras comunidades; la vida es todo integrado donde se habla
desde la cotidianidad hasta los conocimientos que subyacen en los discursos ceremoniales
que se elaboran para ocasiones especiales como pedimentos, imploraciones,
agradecimientos, entre otros. Hay que reconocer que es el mundo académico conservador el
que fragmenta nuestros conocimientos para fines de especializacién, asi contamos que
existen las matematicas, historia, filosofia, religién, economia, politica, lenguaje,

migracion, estudios de género y otros temas.

Consideramos que el campo de la lengua constituye el eje central, a partir del cual se
construyen conocimientos. A ello obedece gque nuestra atencion se ha centrado en sefialar lo
que ha ocurrido con la lengua mixteca como medio de comunicacién al interior de nuestras
comunidades. Hablar ahora de una politica de lenguaje en la Mixteca donde se hablan el
triqui, el chocholteco, el popoloca, el amuzgo y el nahuatl, ademas del castellano y el
idioma mixteco, exige revisar de manera critica de como han sido tratadas estas lenguas por
la politica linguistica planteada por Estado. Desde este punto de vista, ha sido una relacion
de una constante agresion de quienes hablan el castelllano como lengua oficial y de
comunicacion hacia las lenguas indigenas, hacia las culturas y hacia los propios hablantes,
portadores de una historia y de una cultura distinta respecto de la poblacion que se erige

"mestiza", "gente de razén" o "gente civilizada".

La cultura que florecio y tuvo su esplendor en el territorio historico que denominamos en la
lengua mixteca Nuu Savi o Nuu Sau, Nuu Davi, Nuu Dawi, Nuu Dau, etc., ha sido agredida
y continGa esta agresion, a pesar de los discursos declarativos de nuestros gobernantes
sobre el respeto a la diversidad cultural y lingtistica.

Respecto al tema de las lenguas nativas, formulo algunas preguntas: ¢Cémo articular el
desarrollo de la escritura y la lectura en lenguas indigenas y la propuesta de Educacion

Intercultural Bilinglie para todos y no Unicamente para los pueblos indigenas?, ¢cémo

242



aplicar realmente el espiritu de la Ley General de Derechos Lingtisticos de los Pueblos
Indigenas decretada en el afio 2003 para reconocer la diversidad lingtistica y cultural de
México? La Ley de referencia, por si sola constituye una letra muerta. S6lo se puede
justificar en los discursos politicos de que se estan atendiendo las demandas de los pueblos
originarios. Sin embargo, quienes somos miembros de las culturas nativas, sabemos
exactamente que en la préctica sucede todo lo contrario; no hay centros educativos donde se
capaciten y se formen profesionalmente a los docentes para atender una educacion
especializada de nuestras comunidades y que contribuyan responsablemente en el
desarrollo de las lenguas indigenas; no se destinan suficientes recursos econémicos para
esta empresa cultural; los medios de comunicacién masiva no estan preparados para un
cambio de actitud. Es decir, no existen todavia condiciones para el ansiado desarrollo de

nuestras lenguas nativas.

Al referirnos a la lengua mixteca, nuevamente recurrimos a esta otra pregunta ;Como tener
claro de que las lenguas indigenas estan en franca desventaja frente a las lenguas
mayoritarias que tienen resuelto qué institucion es la encargada de ensefiar a aprender a
escribir y leer en dichas lenguas? Si se propone que las lenguas indigenas deben desarrollar
su escritura a la par con los procesos de discusion sobre el sistema ortografico y su
correspondiente lectura, se debe poner especial énfasis en la formacion de los promotores
culturales que habrian de impulsar para que la poblacion hablante contribuya; en otras
palabras, existe la necesidad de formar a los futuros lectores en fu’un savi 0 lengua

mixteca. Este hecho constituye el mas importante de los retos. Si no existe claridad lo que

esto implica, muy pocos hablantes de dichas lenguas marginadas aceptardn acompanar y

discutir durante el proceso de discusion. Lo mas comodo para los propios miembros de esta

cultura es olvidarse de nuestra responsabilidad y asumir un papel pasivo como el que hasta
ahora ha desempefiado muchos de los propios hablantes, sobre todo los profesionistas

formados en instituciones educativas altamente etnocidas.
Como politica de lenguaje en el territorio Nuu Savi donde el centro de atencidn es la lengua

mixteca, quienes reconocemos que hablamos una lengua que cuenta con los mismos valores

Inglisticos que otras lenguas mayoritarias que se hablan en el mundo, estamos

243



contribuyendo directa e indirectamente desde hace mas de una década y media con nuestra
participacion en este proceso. Lo poco o mucho que se ha avanzado en el ejercicio de la
escritura, asi como la socializacion de esta necesidad y el conocimiento de esta lengua
ancestral, no sabemos todavia hasta dénde podemos llegar: Todo depende de nosotros
como colectivo y también de quiénes estamos invitando para que se incorporen a esta

desafiante tarea.

1.  Tnu’un davi ndoo. Nuestra lengua de la lluvia

Durante los ultimos veinte afios, en la Mixteca se han formado distintas organizaciones no
gubernamentales con distintos objetivos; las hay desde las que luchan por el
reconocimiento de sus derechos politicos y humanos dentro y fuera del pais como el Frente
Indigena Oaxaquefio Binacional (hoy Frente Indigena de Organizaciones Binacionales)?”
que defiende los derechos laborales de los migrantes en los Estados Unidos, pero también
articula los procesos comunitarios de los migrantes por medio de las cooperaciones anuales,
que contribuyen en las actividades de las mayordomias, tequios y ayuda mutua; otras
organizaciones como el Consejo Oaxaquefio de Derechos de los Pueblos (CODEP) vy el
Movimiento de Unificacion de la Lucha Trique (MULT) plantean mediante marchas y
plantones la solucién de sus problemas agrarios o de incumplimiento de promesas hechas
por el propio gobierno; las luchas sindicales de los maestros bilingues de la Mixteca y las

de caracter cultural y de investigacion que por cierto, son pocas.

El origen del esfuerzo colectivo por discutir el futuro de la lengua mixteca o0 fu 'un savi se
remonta en el verano de 1988 y 1989 cuando el CIESAS-OAXACA organiz6 dos
Seminarios sobre Cddices Mixtecos en la ciudad de Oaxaca. Algunos profesionales de
origen mixteco que fueron convocados para participar a dichos seminarios aprovecharon la
oportunidad para discutir y proponer la creacién de alguna Asociacion Civil que
posibilitara investigar sobre la historia, la medicina tradicional, la religién, la musica, la
lengua y otras expresiones culturales de la Mixteca y difundirlas a través de seminarios,

talleres, encuentros y otros foros académicos.

244



En el marco de dicho seminario, un grupo de profesionales de origen mixteco plantearon la
necesidad de abordar el tema sobre la cultura mixteca, especificamente la lengua que se
habla en muchas localidades. Como estrategia, se plante6 reunir a los interesados para
discutir, analizar y proponer el desarrollo de la escritura de esta lengua milenaria, para lo
cual se discutieron algunos mecanismos de trabajo, asi como el compartimiento de algunas
interrogantes: ¢Por dénde comenzar?, ;con quiénes habria que reunirse para llegar a
proponer algo viable?, ;quiénes estarian de acuerdo con esta aventura?, ¢la cultura y la
lengua mixtecas tienen futuro en el marco de la globalizacion de la economia mundial?, ¢a
quiénes corresponde organizar las actividades de desarrollo de la escritura de la lengua
mixteca?; éstas y otras preguntas surgieron durante el proceso de nuestras discusiones, pero
también de nuestras actividades de desarrollo de la escritura y que muy poco se han
respondido, porque evidentemente consideramos que es un proceso de mucha reflexion, de
propuestas coherentes, de compromisos personales y profesionales, desde la dptica interna.

Ahi suele complicarse el asunto.?’”

Los primeros resultados de las discusiones entre los hablantes del 7u'un savi’® en torno a la
lengua y cultura, se convino que era necesario fundar un organismo no gubernamental
denominado "Centro de Investigacion y Difusion "Nuu Savi", A. C. (CID-NUU SAVI),
cuyas primeras tareas eran las de organizar encuentros para discutir cbmo abordar el tema
sobre el desarrollo de la escritura de la lengua mixteca. No fue fécil, fue importante tener en
mente que un proyecto de esta naturaleza que no es de mucho impacto entre los hablantes
de la lengua mixteca, debido a que durante méas de quinientos afios por distintos medios se
nos ha dicho que todo lo indigena, pero fundamentalmente la lengua, es sindGnimo de atraso
cultural. De ahi la necesidad de comenzar a trabajar en sentido inverso. Sin embargo,
paralelo a la discusion organizativa, se fueron dando condiciones para la preparacion y
realizacion de los primeros Encuentros de Escritores en Lengua Mixteca que en total fueron

2 E] FIOB en su reciente Congreso realizado en la ciudad de Oaxaca, Oax. (marzo del 2005), se mantiene la
misma sigla pero con otro nombre: Frente Indigena de Organizaciones Binacionales.

2T |_a experiencia nos indica que es mucho més comodo hablar de otros, pero no de si mismo, porque aqui es
necesario sentir el proyecto. Es una necesidad sentirse como parte del proyecto y no excluirse de esta
responsabilidad. Es un asunto ético.

278 Por consenso se ha definido denominar “su’un savi” a la lengua que se habla en todo el territorio por ser
una variante que es mas abarcativa que otras variantes.

245



seis y realizados en distintas ciudades y comunidades de la Mixteca, y la atencion de mas
de veinte cursos talleres de lecto-escritura en esta lengua. De esta manera se logro que el
CID-NUU SAVI fuera abriendo espacios para discutir, analizar y proponer estrategias de

formular el sistema de escritura en tu'un savi.?"

Como es de suponer, lo que en un principio era un grupo reducido de cuatro comparieros
(Ignacio Santiago Pérez, Ubaldo Lopez Garcia, Gabriel Caballero Morales y Juan Julian
Caballero) interesados en el desarrollo de la escritura y el conocimiento de la estructura
gramatical de la lengua, hoy contamos con varios centenares de hablantes del ¢u'un savi que
se han incorporado de manera voluntaria a estas tareas de reivindicacion de la lengua y de
la cultura en todo el territorio historico: Oeste y Sureste de Oaxaca, Sur de Puebla y Este de
Guerrero. Ademas, durante los ultimos once Congresos organizados por Ve’e Tu'un Savi,
A.C. “Academia de la lengua Mixteca”, se han incorporado de manera mas activa los
migrantes del Valle de San Quintin, Ensenada y Tijuana, Baja California y quienes radican
en el area de Fresno, San Diego, Los Angeles, Salinas, Santa Maria y San José, California,
EE. UU.*®

El proyecto de revitalizacion de la lengua y de la cultura 7iuu savi fue a iniciativa de 6
profesores bilingues participantes del Programa de Formacion Profesional de Etnolinguistas
realizado en la ciudad de Patzcuaro, Michoacan durante 1979 y 1982 (Gnica experiencia en

281y Otros compafieros del Nuu Savi que sin contar con una formacion

América Latina
especifica sobre Linglistica, Antropologia o Sociologia han sido “contagiados” y han
elaborado textos en tu 'un savi. Sabemos que otros hermanos de origen 7iuu savi han escrito
textos en esta lengua nativa, inclusive son autores de textos escolares y han obtenido

premios y becas, sin embargo, muy poco conocemos donde promueven la necesidad de

2% os primeros escritos describen las estrategias seguidas para las prolongadas discusiones en torno a la
identidad, lengua, historia, fiestas y demas expresiones culturales del mundo mixteco (1990).

280 De acuerdo con los datos derivados de los Encuentros, Congresos y talleres de escritura en lengua mixteca,
se han acercado a estas discusiones mas de mil personas entre hablantes y no hablantes del tu 'un savi.

%81 De la primera generacion de Etnolingiiistas egresaron 53 licenciados en Etnolingiistica y se formaron en
las instalaciones del CREFAL de la ciudad de Patzcuaro, Michoacan entre 1979 y 1982. De la segunda
generacion 42 compafieros y se llevd a cabo en las instalaciones del Internado de San Pablo Apetatitlan,
Tlaxcala entre 1983 y 1987. En total eran cerca de un centenar de compafieros, de los cuales no se sabe con
exactitud que estan haciendo en sus respectivas regiones.

246



escribir en esta lengua.”® Sin embargo, mientras més se avanzan las actividades, més
hablantes se han incorporado a compartir las preocupaciones de desarrollar la escritura en

tu’un savi.

El impulso por el desarrollo de la escritura de una lengua viva que durante cientos de afos
se ha mantenido a nivel oral, no es nada facil cuando existen prejuicios sobre el valor
negativo que encierra dicha lengua.?®® Exige ante todo revisar, reflexionar y analizar cada
proceso histdrico de dominacién de una cultura supuestamente superior a otra; entablar una
lucha donde los propios protagonistas deben desempefiar un papel relevante. Ademas, se
debe tener claro que un proyecto de esta naturaleza debe contar con la simpatia y apoyo de
los demés hablantes y que el proyecto pretenda resolver otros problemas de desigualdad
social propiciada por las relaciones asimétricas y antagonicas; en otras palabras, debemos
prepararnos y preparar a otros para participar en un proyecto de reivindicacion étnica como
pueblo milenario. Cuando se plantea el desarrollo de la lengua mixteca nos referimos que
no s6lo debemos proponer ir de la oralidad a la escritura, sino hacia el conocimiento de la
misma lengua y propiciar su desarrollo literario y de diversos conocimientos: poesias,
narrativas, ensayos, gramaticas, diccionarios, vocabularios, conocimientos matematicos,
medicina, economia, religion, astronomia, cosmogonia, entre otros campos de

conocimiento.

Las principales preocupaciones de quienes hablamos fu 'un savi y que hemos participado en
el desarrollo de la escritura de esta lengua, es el financiamiento de nuestras actividades.
Durante cerca de dos décadas ha sido practicamente un autofinanciamiento de los propios
participantes, debido a la poca atencion que las instituciones culturales y educativas del
Gobierno Mexicano han brindado a este tipo de actividades culturales. De seguir con las
mismas carencias: sin recursos para transporte, hospedaje, alimentos y compra de

materiales de trabajo, el futuro de las discusiones en torno a la identidad de este pueblo y de

%82 por las condiciones de subordinacién y marginacion de las lenguas indigenas en general y de la lengua
mixteca en particular, no se debe separar la escritura de la necesidad de formar lectores. Nuestros esfuerzos de
seguir construyendo y fortaleciendo espacios compartidos donde podamos encontrarnos y reencontrarnos
desde quienes vivimos en el territorio historico denominado “Nuu Savi”, asi como los que viven en otros
contextos socioculturales, obligados por nuestra condicién de pobreza.

247



lo que hasta ahora se ha logrado en favor del desarrollo de la escritura de nuestra lengua
mixteca, es incierto. Ademas, hay que considerar que practicamente estamos cercados por
la nueva politica mundial que propone no so6lo la globalizacion de la economia, sistemas
politicos y lengua, sino hasta proyectos bélicos dirigidos por paises altamente
desarrollados, incluidos los paises en desarrollo como México, por encima del marco
juridico en favor de los pueblos indigenas.?*

Como resultado de nuestras preocupaciones, se plante6 en su momento la creacion de Ve'e
Tu'un Savi, A. C*® "Academia de la Lengua Mixteca" que viene a constituir el espacio para
compartir reflexiones en torno a la lengua, cultura e historia no sélo de quienes habitan en

todo el territorio historico, sino de quienes se encuentran fuera de él.

Durante el tiempo que lleva de vida Ve’e Tu'un Savi, A. C. como espacio compartido, se
han atendido mas de un centenar de talleres de escritura en fu'un savi dirigidos
mayoritariamente a maestros de habla mixteca. En estos talleres se han abordado variados
temas y actividades que tienen que ver con la situacion de nuestra nacién: La historia de
nuestro pueblo que va desde la época del Sefior 8 Venado “Garra de Jaguar”, la época de la
Independencia, la Reforma, la Revolucidn, la Posrevolucion, los Codices, la economia, la
cosmogonia y por supuesto, la lengua de nuestros padres como vehiculo de comunicacion.
Teniendo como objetivo fundamental revertir la politica linguistica de agresion hacia
nuestra lengua y nuestra cultura; ha resultado necesario plantear y encaminar nuestros
primeros esfuerzos a revitalizar nuestra lengua a través del ejercicio de la lectura y

escritura.

A partir de las propuestas en los Congresos de Ve’e Tu'un Savi, sSe han organizado cursos,
talleres y conferencias para revisar y definir la ortografia préctica de la lengua, la identidad

283 A principios del 2006, un expresidente municipal de la comunidad mixteca de San Antonio Huitepec se me
acercé para hacerme una pregunta casi infantil: “;No cree usted que la lengua mixteca estorba para adquirir
otros conocimientos en las escuelas™?

284 En 2001, el Congreso de la Unién no promulgé la Ley Indigena a pesar de la firma del gobierno mexicano
en los Acuerdos de San Andrés Larrainzar. Apenas el 2003 se decretd la Ley General de Derechos
Lingisticos de los Pueblos Indigenas como una respuesta pasiva a los derechos de los pueblos indigenas.

5 Ve'e = Casa; Tu'un = palabra; Savi = lluvia; "Casa de la palabra de la lluvia". En traduccion libre se
denomina "Academia de la Lengua Mixteca".

248



Aiuu savi a partir de la lengua y la propuesta de una norma de escritura de esta lengua, entre

otros temas.

Ante la imperiosa necesidad de continuar con el analisis y discusion en torno a la lengua de
nuestros padres, se han realizado cursos de capacitacion dirigidos a pequefios grupos de
interesados en el ejercicio de la escritura y han tenido como objetivos centrales: Identificar,
analizar y proponer criterios Unicos que conduzcan a perfeccionar el registro de los
conocimientos en la lengua nativa de este pueblo. Desde que existe el espacio para repensar
en esta lengua originaria, el objetivo es lograr la unificacion de criterios de su escritura.
Esta ha sido la justificacion por la que se ha planeado reunirnos con quienes han estado

atendiendo talleres de lecto-escritura en fu un savi en todo el territorio Nuu Savi.

Desde nuestro punto de vista, el impulso por el desarrollo de la escritura de una lengua viva
que durante mucho tiempo se ha mantenido a nivel oral no es nada facil, debemos
prepararnos y preparar a otros para participar en un proyecto de reivindicacion étnica como

pueblo con un desarrollo civilizatorio, interrumpido hace mas de quinientos afios.

Existen opiniones de especialistas que el tipo de actividades que proponemos para
reivindicar la lengua y la cultura son controvertidas. Por ejemplo, Rainer Enrique Hamel
(1993: 10) retoma a Jean Laponce para sostener que es una opinion generalizada y a la vez
controvertida de que el principio de territorialidad es el mejor que garantiza para la
sobrevivencia de una lengua subordinada en situaciones de marginacion y asimetria. En ese
sentido, la territorialidad tiene la posibilidad de reforzar las redes sociales de la minoria
etnolingisitica que puede contrarrestar el impacto desplazador de la lengua dominante, en
este caso, el castellano.

El atrevimiento de plantear que nuestra lengua debe normar su uso, nos referimos al
reconocimiento el valor que posee no sélo por sus propios hablantes, sino de quienes
incluso, la han agredido. Por ello, los esfuerzos se centran en crear un sistema ortografico

de escritura, la socializacion de éste entre los hablantes, el ejercicio de la escritura y la

249



lectura, y posteriormente, reflexiones en torno a la lengua para llegar a analizar la estructura
gramatical (Hamel 1993: 10%%°).

Una forma de avanzar con el ejercicio de la escritura y la lectura en esta lengua es la

atencion de talleres, cuyo contenido ha sido a través de ejes tematicos:

e La Mixteca como espacio: a) Localizacion, b) Historia (monumentos historicos,
arquitectura, codices), c) Cultura, d) Religion, e) Filosofia (cosmovisién) y f)
Derecho (positivo, consuetudinario, usos y costumbres).

e Sistema ortografico de la lengua mixteca: a) Antecedentes, el Centro de
Investigacion y Difusion "Nuu Savi", y b) Ve’e Tu’un Savi, A. C. “Academia de
la Lengua Mixteca”.

e Ejercitacion de la escritura y la lectura: a) Uniformar el uso de las grafias, b)
Registro de conocimientos por ejes tematicos.

e Ejercitacion de la expresion oral y desarrollo de la tradicion literaria.

e Ejercicios de traduccién de la lengua mixteca al castellano y sus implicaciones.

La metodologia empleada en torno al desarrollo de la escritura en lengua mixteca se ha
recuperado el método de “la palabra generadora” propuesto por el pedagogo basilefio Paulo
Freire (1978). Desde este punto de vista, el “método de la palabra generadora” es la que
mas se ajusta a las caracteristicas culturales para el rapido aprendizaje de la escritura de

esta lengua milenaria entre hablantes y no hablantes.

a)  Tnu’un yu’u ndoo. La lengua que hablamos (oralidad)

Por tradicidén sabemos que gracias a la oralidad, las lenguas originarias de nuestros pueblos

se mantienen vivas, pero ¢;por qué insistir que deben escribirse dichas lenguas, sabiendo

28 Basado en el término “Language Planning” acufiado por Einar Haugen (1959), Rainer Enrique Hamel, al
referirse a la elaboracion de una ortografia normativa, una gramatica y un diccionario para guiar el uso escrito
y oral en una comunidad lingiistica no homogénea, es lo ideal y también cuando retoma a Heinz Kloss (1969)
sostiene que la propuesta de una planificacion del corpus de una determinada lengua, seria una forma que nos

250



que estan a nivel de subordinacion y de marginacién respecto al castellano que es Unica
lengua vélida en todos los ambitos de la vida social? La respuesta a esta pregunta exige
revisar con cuidado la experiencia cotidiana que tenemos. Por ejemplo, sabemos que la
memoria histérica no va mas alla de los cien afios, y a partir de aqui comienzan a
modificarse y a transformarse los conocimientos que se transmiten de generacion en
generacion mediante la oralidad. En cambio, si planteamos registrar dichos conocimientos
mediante el uso de la palabra escrita ofrece mayores posibilidades de seguir manteniendo
los conocimientos y seguir transmitiendo a las futuras generaciones, sin que la palabra

escrita sustituya a la oralidad.

Es evidente que el ejercicio de la escritura de las lenguas indigenas se encuentra en el sector
de la poblacion més consciente y que conoce los instrumentos legales de caracter
internacional, nacional y local que respalda esta nueva politica incluyente frente a la
politica de exclusién. Sin embargo, el grueso de la poblacion que no ha tenido contacto con
el mundo exterior, ¢qué piensa? Si se considera como politica contestataria, entonces hay
que buscar qué piensan los impulsores, y habria que identificarlos si s6lo estan buscando un
liderazgo o existen compromisos serios de acompafiamiento en el mismo proceso. Lo cierto
es que, hasta donde sabemos y que no esta expresado explicitamente, es poner a las lenguas
indigenas en el mismo nivel de prestigio que tienen otras lenguas del mundo. Luego
entonces, es parte de la politica linglistica que cada pueblo indigena plantea a través de sus

organizaciones.

Si revisamos la politica indigenista vigente todavia, durante mucho tiempo se busco la
integracion de nuestros pueblos indigenas a la sociedad nacional como Unica posibilidad y
las secuelas de esta politica entre los hablantes de dichas lenguas indigenas, ain se
aprecian. La negacion de nuestros estilos de vida se fue internalizando como Unica verdad,
por lo tanto la lengua originaria no posee el mismo valor ni el prestigio que el castellano
tiene, entonces de manera incosciente se desvalora la lengua, la cultura y la propia historia.
De ahi que a quienes les ha interesado como proyecto contestatario sobre el desarrollo de

las lenguas indigenas descansa fundamentalmente en el sector de la poblacion mas

remita llegar a la elaboracién de alfabetos, la estandarizacién y la ampliacion o creacién de vocabularios de

251



consciente de esta necesidad: algunos de sus profesionistas como Antropologos,
Sociologos, Historiadores, Linguistas, profesores y Abogados, entre otros. ;Pero como
lograr que tales profesionistas se involucren en este reto? Es aqui donde es necesario
imaginar sobre las estrategias a emplear, debido a que muchos de ellos, no estan
conscientes de la necesidad de participar en el proceso de reconfigurar su pueblo.

Si entendemos que abordar la escritura es poner por escrito lo que pensamos en una
determinada lengua, necesariamente nos conduce a revisar con qué tipo de signos gréaficos a
emplear, y si estas grafias que eventualmente le llamamos alfabeto, ha sido ampliamente
socializado por quienes hablan esa lengua, y bajo qué criterios se han definido como

representaciones graficas de un determinado idioma.

b)  Tnu’un nka’yu ndoo. Lo que escribimos (escritura)

A partir del del objetivo principal sobre el desarrollo de la escritura de la lengua mixteca, el
CID-NUU SAVI?®" convocé a los mixtecos hablantes e interesados en la escritura de este
idioma para reunirse y trazar estrategias que impulsaran su desarrollo. Con el apoyo de
algunas instituciones gubernamentales como el Instituto Nacional para la Educacion e los
Adultos (INEA), el Instituto Nacional Indigenista (INI), la Direccion General de Educacion
Indigena de la SEP (DGEI), el Instituto Oaxaquefio de las Culturas (IOC), la Direccion
General de Culturas Populares (DGCP) y el Centro de Investigaciones y Estudios
Superiores en Antropologia Social, Unidad Istmo, fue posible la organizacion de seis
Encuentros de Escritores en Lengua Mixteca (Tlaxiaco, Oax. en 1990, Jamiltepec, Oax. en

esa lengua (1993: 8-9).

%87 Entre los fundadores del CID-NUU SAVI figuran: Erasmo Cisneros Paz (Tezoatlan de Segura y Luna),
Gabriel Caballero Morales (San Antonio Huitepec), Juan Julian Caballero (San Antonio Huitepec), Raul G.
Alavéz Chavez (Santa Maria Pefioles), Silverio Ramirez Ramirez (San Antonio Huitepec), Fidelia Silva
Fuentes (Asuncidon Nochixtlan), César Mayoral Figueroa (Asuncién Nochixtlan), Ubaldo Loépez Garcia
(Santiago Apoala), Eleazar Lopez Lopez (Santiago Apoala), Gabriel Cruz Lopez (San Juan Yucuita), Porfirio
Bolafios Villegas (San Francisco Infiernillo), Moénica Gisela Pérez Jiménez (El Progreso, Chalcatongo),
Gabina Reyes Bautista (San Agustin Tlacotepec), Ignacio Santiago Pérez (San Pedro Tidaa), Antonio
Martinez Sanchez (San Pedro Yucunama) y Genaro Bautista Gabriel (San Juan Tamazola). Mas tarde se
incorporaron Juan de Dios Ortiz Cruz (Victoria, San Miguel el Grande), Celso H. Cruz Abasolo (San Pedro
Coxcaltepec), Floriberto Gutiérrez Garcia (Santiago Apoala), Hilda Lépez Gaitan (Santiago Ixtaltepec) y
Heide Carreto Silva (Asuncion Nochixtlan).

252



1991, Huajuapan de Ledn, Oax. en 1994, Xayacatlan de Bravo, Pue. en 1995, Ayutla de los
Libres, Gro. en 1996 y Tlaxiaco, Oax. en 1997).

En el marco de las actividades del Sexto Encuentro se plante6 la necesidad de crear un
espacio propio de analisis, de discusion y de propuestas de estrategias para el desarrollo de
la escritura, lectura y conocimiento del 7u'un savi. De esta forma se constituy6 formalmente
VE'E TU'UN SAVI, A.C. “Academia de la Lengua Mixteca” como institucion encargada de
normar la escritura y el conocimiento de la lengua, asi como certificar el nivel del
conocimiento sobre este idioma. Es decir, los campos por los cuales existe la necesidad de
priorizar la atencion son: Historia, lengua, economia, matematicas, salud, religion, filosofia,

cosmovision, relacién hombre naturaleza, entre otros aspectos.

Cuando se plantea la ensefianza del idioma mixteco tanto en la escuela como en otros
espacios, nos obliga a contemplar el conocimiento de como se expresa la cultura en general,
articulada con la filosofia, religion, formas de vida, historia, economia y salud del pueblo
mixteco. De ahi la necesidad de contextualizar el idioma en sus diversas manifestaciones y
su insercion en el aprendizaje de otras formas de expresion cultural, en un mundo cada vez

maés globalizante.

¢Como tener claro de que las lenguas indigenas estan en franca desventaja frente a las
lenguas mayoritarias que tienen resuelto qué institucion es la encargada de ensefiar a
aprender a escribir y leer dichas lenguas??®® Las lenguas indigenas, a la par con los
procesos de discusion sobre el sistema de escritura y el ejercicio de la misma y su
correspondiente lectura, se debe poner especial atencion en la formacién de los promotores
culturales que a su vez, se encargaran de ir formando a futuros lectores. Este asunto
constituye el mas urgente de los retos. Si existe claridad lo que esto implica, muy pocos

hablantes de dichas lenguas marginadas aceptaran acompafiar y discutir durante el proceso,

288 A principios del afio 2004, en la conferencia convocada por el CIESAS-ISTMO tuvimos la oportunidad de
escuchar a dos personas hablantes de la lengua vénneto del Norte de Italia: Una de ellas es el Presidente
Municipal de Segussino, Italia y la otra es un sacerdote nacido en Chipilo, Puebla. Lo curioso del asunto es
que, segun ellos, a 122 afios de distancia que un grupo de migrantes llego en los alrededores de Puebla, no ha
variado ni su lengua, como tampoco sus costumbres. A una pregunta expresa de los presentes a qué se debe
todo. La respuesta fue contundente: “Si quieren acabar con la cultura, primero acaben la lengua”.

253



y lo mas cdmodo es olvidarse de nuestra responsabilidad y asumir un papel pasivo como el
que hasta ahora se ha reflejado en muchos de nosotros mismos. Sin embargo, hay que
reconocer que las instituciones educativas y culturales que existen en el pais, no asumen el
compromiso de implementar programas de formacion especializada de los jovenes de

origen indigena, quienes podrian encargarse de este movimiento cultural.

Ante el deterioro del uso de la lengua de nuestros ancestros y su inminente extincion por el
impacto negativo de las politicas disefiadas desde fuera para transformarnos y construir asi

una sociedad imaginaria, 2*°

la memoria histérica que los ancianos poseen hoy esta
agonizando. Ademas, valdria la pena considerar que nuestro pueblo mixteco ha estado en la
oralidad en toda su vida y que gracias a ella nos hemos resistido ante el embate de la
colonizacion espafiola primero y posteriormente de la nueva sociedad que tomo por asalto
el poder economico, politico y cultural de nuestro pais. Pero ademas, los conocimientos
ancestrales que todavia estan presentes en nuestras comunidades, como tales no van mas
alla de los 100 afos, debido a que cada generacion le toca por naturaleza imprimir su estilo,
de ahi que los conocimientos que se van transmitiendo de generacion en generacion, se van

modificando hasta desaparecer.

Al proponer el desarrollo alfabético de la escritura en tu’un savi, no lo estamos
descubriendo nosotros. Durante la época de la Colonia se escribieron diversos textos en
esta lengua y podemos citar los mas conocidos: el Vocabulario en Lengua Misteca del
Padre Fray Francisco de Alvarado (1593) y el Arte en Lengua Mixteca del Padre Antonio
de los Reyes (1593). En afios méas recientes, a invitacion del Gobierno Mexicano a
mediados de la década de los treintas, llegaron a estudiar las lenguas amerindias los
Linguistas del Instituto Linguistico de Verano (ILV) para producir cuentos y traduccién de
textos religiosos con la clara intencién de convertir a los indigenas en protestantes, pues la
atencion se ha centrado basicamente en la traduccién de textos religiosos a las lenguas
originarias de nuestros pueblos.

28 Guillermo Bonfil Batalla planteaba en su libro México Profundo. Una civilizacion negada (1989) que
existen dos Méxicos: el México de los pueblos originarios y el de quienes son el producto de la mezcla de dos
culturas, los mestizos que se siente duefios de todo cuanto existe en el territorio.

254



¢Por qué escribir en lenguas indigenas? Esta pregunta exige una respuesta desde el punto
de vista de una posicion identitaria. Seguramente quienes han estado inmersos en estas
posturas integracionistas que el propio Estado mexicano ha propuesto construir por encima
de la diversidad linguistica y cultural, insistirdn en que las lenguas y las culturas indigenas
estdn condenadas a extinguir, ya que no ofrecen ningun futuro, por lo tanto, ante este
mundo globalizador debemos uniformarnos cultural y linguisticamente, adoptando, sin

objetar, la identidad de ser mexicano.*®

Antes de continuar, es necesario formular las siguientes preguntas: ¢De ddnde surgen las
ideas de escribir en lenguas indigenas? ;A quiénes les interesa que las lenguas indigenas se
escriban? ¢Qué hay detras de la intencidn de escribir en lenguas indigenas? ¢Es importante
la escritura para los pueblos indigenas, o para quién es importante?, ¢cuéles son las
expectativas de quienes desean escribir? ;Sabran en nuestras comunidades que es
importante transitar de la oralidad a la escritura en una lengua que por siglos se ha
mantenido a nivel oral? ;Qué significa escribir en lenguas indigenas? ¢Qué implica abordar
la escritura en lenguas indigenas cuando éstas han estado a nivel de oralidad?, ¢cual es el
proceso?, ¢por donde comenzar? ;Qué ird a pasar con la oralidad cuando todas las lenguas
indigenas pasen a ser lenguas escritas? ;Qué experiencias existen hoy para abordar la
escritura en lenguas indigenas? ¢Cual es el avance en el desarrollo de la escritura en

lenguas indigenas?

¢Como lograr esta empresa cultural cuando la poblacién de habla indigena no estd muy
convencida de esta necesidad? y ¢se debe trabajar de manera individual o colectiva?
Responder a estas interrogantes exige ser muy imaginativo para implementar distintas
estrategias que conlleven a identificar con quién discutir y disefiar los proyectos o con

quiénes comenzar a trabajar colectivamente.

2% Algunos estudios antropolégicos, sociolégicos y sociolingiiisticos recientes, abordados por estudiosos
ajenos a nuestras culturas, sostienen que quienes adoptamos una posicion contraria a ellos, nos tachan de
“esencialistas” y “primordialistas”, porque proponemos la continuidad de una cultura que esta condenada a
desaparecer. Por ejemplo Patricia Mena, al revisar criticamente el discurso adoptado por los intelectuales
indigenas que luchan por la reivindicacion cultural y lingiistica de sus pueblos se ubican en una posicién
esencialista e idilica (2002: 97-118). Sin embargo, quienes procedemos de dichas culturas, consideramos que
la cultura de nuestros pueblos constituye una veta riquisima para las investigaciones “cientificas” de quienes
cémodamente critican nuestra posicién, muchas veces sin conocernos.

255



¢Pero qué motiva a los indigenas plantear lo contrario de lo que postula la politica del
Estado?, ¢Acaso debemos ser distintos del resto de la sociedad que se erige representativa a
nivel nacional?, ;Qué nos ganamos con plantear el reconocimiento de esta diversidad
linglistica y cultural?, ;Lo que planteamos podria considerarse como una autonomia, que
en este momento esta en boga?, etc. Son muchas preguntas y tan pocas respuestas. Sin
embargo, para comprender esta compleja situacion resulta necesario revisar las distintas
politicas implementadas por el Estado mexicano en contra de sus poblaciones indigenas

consideradas como minorias, en su afan de uniformar al pais.

Elegir como tema central el desarrollo de la escritura en fu ‘un savi, nos remite a considerar
que alrededor de esta lengua, que es patrimonio de la humanidad, giran otros temas que
conducen a definir al pueblo con historia, educacion, religion e identidad. Entonces, a partir
de las actividades iniciales sobre el desarrollo de la lengua mixteca iniciadas por el CID-
NUU SAVI en sus talleres y en sus Encuentros de escritores en lengua mixteca, se oficializa
la creacion de VE'E TU'UN SAVI, A. C. “Academia de la Lengua Mixteca” para encargarse,
si no exclusivamente al desarrollo de esta lengua milenaria, al menos hasta ahora ha
centrado su interés por crear las condiciones para llevar a cabo la empresa, sin las cuales
seria un tanto dificil, como sefiala puntualmente Lepoldo Valifias (Valifias,1986: 145-147)
en su interesante texto sobre la experiencia de los compafieros mixes o los ayuuk, en el
sentido de que ningun programa oficial sea éste gubernamental o privado, es efectivo en
cuanto al desarrollo de las lenguas indigenas. Es decir, mientras no existan las condiciones
para que se pueda crear un sistema de escritura y alfabetizar a la poblacion que durante toda
su vida ha estado en la oralidad, no se puede hacer nada. Ademas, si se plantea escribir en
esa lengua "agrafa" debe ser un proceso complejo y dificil: un reto, porque como proyecto
debe tener un origen desde adentro, desde los propios hablantes, pero ¢realmente esa es la
aspiracion cuando durante mucho tiempo se nos neg6 la posibilidad de seguir hablando
nuestra lengua? Un buen deseo no resuelve el problema, exige ante todo una entrega total
de quienes quieran impulsar estas actividades; hay que "torear" con todos, sean indigenas y

no indigenas; sean instituciones del gobierno o las propias comunidades hablantes.

256



El mismo maestro Valifias sefiala mas adelante y con justa razon, que hay que tener claro y
en eso coincidimos con él, que nuestras sociedades indigenas son culturas eminentemente
orales, pero no por ello significa que estén incompletas o que estén en franca decadencia, ni
en desventaja de dominacidn por el simple hecho de no contar con la escritura; el verdadero

problema esté en la falta de la lengua escrita (Valifias 1986: 145-147).%%

Cualquier proyecto alfabetizador en este caso, debe surgir desde adentro de la comunidad, y
para que funcione, hay que tomar en cuenta la influencia de muchos otros factores. Cuando
se menciona que el proyecto de la Academia de la Lengua Mixteca debe tener un origen
interno, se refiere mas bien a la vigencia y pertinencia de las decisiones entre los propios
hablantes que son los que pueden sentir la necesidad, sin que con ello indica no tomar en
cuenta alguna sugerencia de nuestros aliados que no son de la cultura, que por cierto, son

varios.

En la puesta en marcha del proyecto sobre el desarrollo de la escritura en la lengua mixteca,
se ha planteado como meta la unificacion de la ortografia préctica de la lengua. Esto
implica desde luego, abordar estudios profundos sobre situaciones lingiisticas y sociales:
estudios dialectoldgicos, sociolingiisticos y socioldgicos; estudios que son necesarios. Si
no se tiene claro, es mejor no mover nada porque es ahi donde complica todo. A ello
obedece que ninguna institucion se aventura a hacerlo porque nunca han sentido esa
necesidad.”%

Crear condiciones significa que dentro de la comunidad hablante hayan personas
preocupadas por escribir y que produzcan materiales para ser leidos y con ello estaremos en
posibilidades de darle vida a las lecturas y a la lengua misma. Tomar en cuenta otros
proyectos como la capacitacion para aprender a leer los propios textos y los de otros, si es

de otra variante como el caso de la lengua mixteca que tiene mas de veinte variantes

20 1) Los proyectos deben surgir desde dentro; 2) deben buscar como meta la estandarizacion de la lengua, o su viabilidad

y extension; 3) se debe organizar y sostener un grupo socialmente reconocido como el genuino emisor de la informacién
escrita; es decir, se debe fomentar y mantener a los escritores; 4) la lengua escrita debe tener, en pocas palabras, un lugar
en la comunicacién masiva; 5) debe haber, por lo tanto, un qué escribir; 6) se debe buscar la manera de que el alfabeto
ocupe los lugares educativos masivos que le corresponden; 7) esto implica la existencia de gramaticas prescriptivas
estandarizadas muy completas hechas, por supuesto, en lengua indigena, y uno o varios diccionarios bastante completos,
igualmente en lengua indigena, a los cuales los neoescritores y neolectores puedan acudir” (ibidem: 149).

2%2 | as instituciones de cultura que existen son nicamente para justificar el proyecto estatal y el presupuesto
destinado para ello se ha convertido como su modo de vida.

257



dialectales,?® hay que aprender a comprender el mensaje escrito; el conocimiento de la
estructura gramatical de la lengua mixteca que también es muy compleja. Es decir, debe
haber una intensa campafia de difusion alrededor del desarrollo de una lengua, que va mas

alla de reproducir los esquemas preestablecidos de otras lenguas.

Todo este planteamiento de querer poner por escrito lo que durante toda la vida ha estado
en la oralidad o en otro tipo de registros como son los Cddices, no es solamente crear un
conjunto de letras. Es necesario tener presente qué escribir y para qué escribir en sentido
colectivo. Por ello la lengua escrita en mixteco debe contar con un espacio en las
instituciones sociales: oficinas municipales, iglesias, mercados, mayordomias, instituciones
educativas, etc. En ese sentido, Ve'e Tu'un Savi “Academia de la Lengua Mixteca”
pretende ser un espacio que regule y norme la escritura de la lengua mixteca, lo cual
significa impulsar porque existan estudios puntuales sobre la gramatica, diccionarios, textos
literarios, textos de otros conocimientos; investigaciones serias sobre la lexicografia,

morfologia y semantica.

Se retoma nuevamente la sugerencia del maestro Valifias quien sostiene que si se aspira a
tener éxito en esta complicada empresa cultural, y esto es valido para cualquiera que desea
incorporarse en el trabajo, se debe ver a la lengua como un todo, a través del cual se pueda
ejercer la autonomia (Valifias 1986: 145-147).

Los diversos textos que se han escrito hasta antes de producir los primeros acuerdos sobre
el registro de los conocimientos milenarios de nuestras comunidades mixtecas, se han
empleado distintas ortografias practicas, algunas fueron propuestas de cada variante
dialectal, otras son propuestas particulares de algin interesado que desea aprender y
escribir en esta lengua mixteca. De ahi que se vuelve un tanto problematico leer dichos
textos porque no se cuenta con ninguna norma ni para la escritura ni para la lectura en esa

lengua. Ademas, por ser idiomas que ofrecen desventajas frente al espafiol, junto con la

2% No hay criterios uniformes para establecer el nimero de variantes de mismo idioma, hay Lingiistas que
manejan 39 variantes como los del ILV, otros cerca de 30 variantes y otros menos, inclusive, hay quienes se
atreven a aseverar que dichas variantes son otras lenguas. Recientemente, el Instituto Nacional de Lenguas
Indigenas (INALI) ha difundido que para el caso de la lengua mixteca, son 81 variantes lingiisticas (2008).

258



necesidad de desarrollar la escritura hay que formar a los futuros lectores o consumidores
de los textos en lengua mixteca, que en verdad, nadie que no esté interesado, se ofrezca

voluntariamente a participar en la discusion, analisis y propuestas de métodos de trabajo.

Desde el comienzo de nuestras actividades de promocién y la discusion sobre la escritura
en nuestra lengua se contempl6 que Ve'e Tu'un Savi fuera una instancia que aglutinara los
intereses de toda la poblacion de habla mixteca del territorio, incluyendo a aquellos que por
distintos factores han emigrado a otras partes dentro y fuera del pais: Istmo de Oaxaca,
Sinaloa, Sonora, Baja California, Estados Unidos y Canada, y la propuesta de una
ortografia practica consensada que aglutinara los intereses de quienes desean participar para
resignificar la identidad de la Mixteca como pueblo histérico y milenario. Este proyecto
esta dirigido tanto a la poblacion adulta como la escolar en los distintos niveles: Preescolar,
Primaria, Secundaria, Medio Superior y Superior. Entre las propuestas que tenemos, se
contempla abrir espacios en los programas radiofonicos, television y prensa local, nacional

e internacional, para difundir la necesidad de revitalizar la lengua y la cultura del Nuu Savi.

Las actividades abordadas durante el desarrollo de los talleres, Encuentros y Congresos y
que aparecen en el texto que denomiamos “Bases para la escritura de fu 'un savi (2007)” son
las que se aplican en nuestros talleres, encuentros, congresos, coloquios y conferencias,
cuyo contenido es el siguiente: a) Analisis y discusion sobre el estudio fonoldgico y
morfoldgico; b) Identificacion y andlisis sobre las  nasalizacion, tonos, prefijos,
pronombres, uso de mayusculas y signos ortograficos de la lengua; c) Politica de
planificacion linglistica; d) Identificacion y analisis de los verbos y su clasificacion
semantica; e) Identificacion de las clases de palabras; f) Sintaxis; g) Métodos de ensefianza
del tu’un savi a hablantes y no hablantes; h) Pronombres dependientes e independientes; i)
La numeracion; j) El papel de la oralidad; k) Tipos de bilingtismo; I) Cosmovision y
filosofia; m) Mapa dialectoldgico; n) Propuesta de gramatica del tu 'un savi; fi) Elaboracion
del diccionario multidialectal del #u'un savi; 0) Estudios y analisis de los toponimos; p)
Estudios y andlisis del sa 'vi como discurso ceremonial en el Nuu Savi; q) Introduccion a la

literatura del tu’'un savi; r) Yaa sii en la concepcién del mundo mixteco, y s) Analisis y

259



apropiacion de los conceptos basicos en la cultura: Nuu Savi, Ndusu Tu’un Savi, Ve’e Tu’un

Savi, fiani, ku’'va.

Como hablantes de ru'un savi, hay que reconocer que en cada comunidad difiere la variante
dialectal de esta lengua, pero se mantiene el mismo patron linglistico que es la siguiente
forma: CV, CVCV y CVV.?** Sin embargo, algunos sostienen que las variantes constituyen
otros idiomas independientes y ha sido una justificacion empleada por propios y extrafios
para no hacer nada con respecto al desarrollo de la escritura de la lengua mixteca, porque

esto resulta mucho mas cémodo.

Durante el Gltimo lustro, quienes pertenecemos a una cultura originaria observamos una
situacion compleja por un lado, la resistencia de los propios indigenas de dejar de practicar
sus culturas y sus lenguas, y por el otro, el gobierno mexicano en este caso, ha caido en
franca contradiccion ya que por una parte desarrolla un discurso politico a nivel
constitucional donde se reconoce en el Articulo 2° de la Constitucion Politica de los estados

Unidos Mexicanos que sefiala que la

... Nacion tiene una composicion pluricultural sustentada originalmente en sus
pueblos indigenas que son aquellos que descienden de poblaciones que habitaban en
el territorio actual del pais al iniciarse la colonizacion y conservan sus propias
instituciones sociales, economicas, culturales y politicas o parte de ella... (2005: 5);

la promulgacion de la Ley Estatal de Educacion (1995) y la Ley de Derechos de los
Pueblos y Comunidades Indigenas (1998) para el caso del Estado de Oaxaca, y por el otro,
en la practica dista mucho que sea congruente con la realidad en que vivimos. Es decir, no
existe ninguna politica que lleve a la practica lo que se ha legislado, sélo ha quedado en

declaraciones politicas para justificar una imagen benevolente en el escenario internacional.

2% Segun los estudiosos de la lengua mixteca, esta simbologia significa: CV: “consonante + vocal”; CVCV:
“Consonante + vocal + consonante + vocal”, y CVV: “Consonante + vocal + vocal”.

260



2. Na tnu’un ndaka’yu ndoo. ;Qué escribiremos?

Desde la propuesta de abordar el desarrollo de la escritura en fu'un savi, se ha tenido la
claridad entre nosotros que este proyecto ambicioso debe ir acompafiado de una serie de
actividades que tiene que ver con el desarrollo de la expresion oral. Paralelo al desarrollo de
la escritura en esta lengua la necesidad de mantener y desarrollar la oralidad en el uso
cotidiano: hogar, iglesia, saludos, en asambleas comunitarias, en las escuelas, etc. En otras
palabras, no por acceder al sistema escrito de la lengua se deje al margen la enorme
importancia que tiene la lengua oral en nuestra cultura 7iuu savi, debido a que ahi radica la

esencia de la comunicacion linguistica. Ahi también esta la riqueza de nuestra lengua.

Las discusiones iniciales en torno al proyecto del desarrollo de la escritura en tu’un savi
han sido conectadas con varios hechos ocurridos en la Mixteca que vale la pena mencionar:
a) A mediados de la década de los afios noventa (1993), un profesor del Sur de Puebla (San
Jerénimo Xayacatlan) consideraba que era necesario contar con una gramatica de la lengua
mixteca para propiciar la escritura en esta lengua. Como respuesta a esta preocupacion, se
le plante6 que eso era inconcebible, o mas prudente era comenzar por escribir la lengua
como una forma de generar condiciones para la elaboracion de una gramatica propia donde
los hablantes tuvieran una participacion activa y no esperar que desde fuera se elaborara
dicha gramatica, y b) En el marco del 1ll Congreso de Ve'e Tu'un Savi, uno de los
compafieros activos de este movimiento (un Etnolinguista) mencionaba que no se podia
comenzar por proponer el ejercicio de la escritura del zu'un savi hasta en tanto no se
oficializara la lengua, y como respuesta se planteé también que el mismo ejercicio de la
escritura iba a permitir la oficializacion de la lengua por parte de los propios hablantes y no
esperar que desde las instituciones gubernamentales se reconociera lo que se ha querido
pensar. En ambos casos y a pesar de la distancia de estos hechos, sigue vigente el interés
por crear las condiciones para la elaboracion de una gramatica que recoja el sentir del habla
de todos los habitantes del Nuu Savi y por supuesto, la oficializacion de esta lengua como

medio de comunicacion.?®®

2% Se conoce poco sobre la existencia de algunas gramaticas en la lengua mixteca, las méas conocidas son las
que elaboraron los lingiistas del Instituto Lingiistico de Verano: La Gramatica de Atatlahuca, la de

261



Los interesados en la escritura de la lengua y que no poseen conocimientos de linguistica,
son mayoritariamente profesores bilingles; los temas alrededor de los cuales hemos
reflexionado son: la funcion que nos corresponde desempefiar en las comunidades donde
labora como docente, el papel de liderazgo a desempefiar y los temas que les pueda ser de
utilidad en su quehacer docente. Asimismo, se han tratado de revisar los criterios que
fundamentan la elaboracion de metodologias de ensefianza y aprendizaje de la escritura del

tu’un savi que ha propuesto la DGEI y otras instituciones.

Los principales objetivos de los talleres de desarrollo de la escritura en tu 'un savi, son entre
otros: a) Comprender la situacion linguistica del idioma mixteco como minoria linguistica
en un pais como Meéxico, b) Propiciar cambio de actitudes linguisticas a partir del
conocimiento de las caracteristicas linguisticas de este idioma en el marco de la diversidad
cultural y linguistica de pais, y ¢) Promover el aprendizaje en el nivel basico: Nombres de
parentesco, partes del cuerpo humano, pronombres y nombres comunes: alimentos, plantas,
animales, utensilios de cocina, implementos de trabajo, lugares y otros; verbos, adjetivos,
saludos de llegada y de despedida; numeros, colores, marcador de tiempo, pequefios

enunciados, textos breves, conversacion de afirmacion y negacion en el idioma.

a) Tnu 'un ndedi’na, tnu 'un vitna. El pasado, el presente

La propuesta de proponer el registro de los conocimientos individuales y colectivos de
nuestra comunidad ha resultado complejo abordar. Se ha pensado no pocas veces que no
hay necesidad de documentar algiin acontecimiento que esta en la memoria colectiva y que
solamente cuando dichos acontecimienos tuvieran relacién con otras culturas. Sin embargo,
al detenerme a reflexionar algunos conceptos en la lengua nativa, resulta que los mismos

términos usados en la lengua adquieren multiples significados, dependiendo de los

Jamiltepec, la de San Juan Colorado y la de Santa Maria Pefioles. Sin embargo, estas gramaticas fueron
escritas bajo los intereses particulares de dichos linglistas-misioneros y con una estructura linguistica que
corresponde a otra perspectiva cultural. En contraste Gabina Aurora Pérez Jiménez, mixteca de Chalcatongo,
elabor6 un importante curso de su variante de la lengua mixteca (2008), que contiene una gramatica, una
propuesta clara de ortografia y muchas notas historicas y culturales. La misma autora participé en un gran
proyecto de analizar el vocabulario espafiol — mixteco de fray Francisco de Alvarado (1593) y convertirlo en
un diccionario mixteco - espafiol (Jansen y Pérez Jiménez 2009).

262



contextos donde son usados. Esto es lo que no nos percatamos quienes mantenemos aun la
oralidad en esta lengua.

Un ejemplo de esta reflexion es el concepto “Si” (uun) en la lengua mixteca y las
implicaciones que tiene en asuntos juridicos. La reflexion sobre el concepto de S7 en tu'un
savi surge a partir de la experiencia reciente durante una audiencia realizada ante un
tribunal estatal. El lenguaje ambiguo y tramposo de quienes tienen la responsabilidad de
impartir justicia en este pais mexicano conlleva a fabricar culpables, que injustificadamente
se encuentran purgando condenas en las carceles personas de origen indigena que por
hablar una lengua distinta del castellano, que ain cuando se tenga conocimiento de esta
ultima lengua, su aprendizaje fue de manera incorrecta y por lo tanto, las respuestas ante

esas preguntas tan ambiguas, suelen ser positivas o negativas, segun sea el caso.

Otra experiencia indirecta es la de una defensora de los derechos humanos de los migrantes
mixtecos y triquis en Oregon, Estados Unidos, quien por correo electronico me consultaba
“... que por qué los migrantes hablantes de las lenguas indigenas a todo dicen que ‘si’ y
que por ello muchos se encontraban cumpliendo condenas de manera injustificada...” y mi
respuesta fue un tanto detallada sobre la estructura gramatical del idioma mixteco y por

supuesto de algunas lenguas de la familia otomangue.

Se recuperan las distintas formas de expresar el “si”” en la lengua y en la cultura mixtecas y
lo que esto repercute en otras culturas de contacto, sobre todo cuando existe la necesidad de
aprender otras lenguas y el traslado de los conceptos de una lengua a otra, en este caso, de

la lengua mixteca a la lengua castellana.

En la cultura mixteca y las otras culturas nativas donde el proceso de transmision de
saberes y conocimientos comienzan a temprana edad, con frecuencia escuchamos de
nuestros padres y de nuestros abuelos que esta prohibido expresar un “no” cuando se trata
de iniciar alguna actividad; si por descuido se carece de conocimiento como se realiza tal
actividad, al decir “si” conlleva la disposicion de abordar el aprendizaje con quienes les

toca acompafiar en cualquier actividad.

263



Junto al aprendizaje del significado de “si” también existe la nocion de decir “no”,
refiriéndose “no es”, “yo no fui”, “no estd”, “no se puede”, “no hay”, etc., aludiendo a la
honestidad cuando existen preguntas que tengan intenciones de verificar algo. Sin embargo,
no siempre ocurre esto en la practica cuando se trata de buscar culpables en los tribunales.
Aunado al poco dominio o casi nada del idioma castellano y menos del abuso de
tecnicismos juridicos, los expertos en la fabricacion de culpables, suelen recurrir un
lenguaje ambiguo como “verdad que td mataste a tal fulano...”, “verdad que tu robaste tal
cosa...”, “t0 viste a tal fulano que no matd a x persona”, entre otras preguntas. En este
enredo de lenguaje y ante la falta del dominio del espafiol, el individuo sujeto del
interrogatorio se ve en la necesidad de expresar siempre “si” para no quedar mal ante los
demas, aunque con ello se incrimina y mas tarde ocurre lo inevitable: el hecho de decir “si”

queda consignado juridicamente.

La complejidad que implica manejar adecuadamente los conceptos tanto en una lengua
como en otra, exige no solo hablar la lengua nativa y la castellana, sino el conocimiento de
los conceptos basicos de linguistica y por supuesto las distintas formas de traduccion:
traduccion literal y traduccion libre. En otras palabras, se necesita conocer la estructura
gramatical tanto del tu’'un savi 0 lengua mixteca (VSO) como del espafol (SVO), pero
ademas reflexionar detenidamente qué significa si un concepto cambia de lugar en un

enunciado.

En la variante del fu’un savi de San Antonio Huitepec, existen dos tipos de “si”’: el “si” de
aceptacion (uun) y el “si” de afirmacion (ujun). EI primer “si” conlleva a responder ante la

invitacion: Koo na kajien dita (Siéntate, vamos a comer) y la respuesta es uun (“si” de

aceptacion); ndakoo chin j# #un kechiun tutnu (levantate porque vas a cortar lefia) y la
respuesta es uun (“si” de aceptacién). En cambio, cuando alguien desea confirmar un hecho
se pregunta por ejemplo: Teean dujan fiide tnifiu iku run (¢verdad que él trabajo ayer?), la
respuesta si asi ocurrio es “ujun” que significa “si” (pero “si” de afirmacion). Otro ejemplo
es: Kani fiundeku ndoo rfiuu run (¢;antier estuvimos en la comunidad, verdad?), la respuesta

es “ujun” (“si” de afirmacion).

264



En la cultura mixteca, los nifios suelen aprender desde chicos al lado de sus padres que
como principio basico de la honestidad, nunca decir “no” cuando se trata de nuevos
aprendizajes para la vida. Si alguien no sabe lo que hay qué realizar, a través de la
observacion ira aprendiendo y esto constituye evidentemente un reto para la vida porque
hay que aprender para la vida y no vivir a expensas de otros. A ello se debe que los de
origen mixteco que hayan aprendido a vivir con honestidad a través del trabajo al lado de
sus progenitores, dondequiera que se encuentren en busca de trabajo asalariado son
apreciados por su dedicacién y desemperio laboral. En cambio, quienes desafortunadamente
no aprendieron de sus mayores cémo trabajar para la vida, no son tan apreciados como
aquellos que si saben desempefiar cualquier actividad o que por lo menos estén dispuestos a

aprender.

Como contraparte del “si”” se encuentra el “no” que también tiene varias connotaciones.
“no” es igual a an 'an, expresar “no se puede” en tu 'un savi se expresa akuu, Si €s para decir

“no hay” se dice aruu. Otros ejemplos podrian ser:

Sentido afirmativo Sentido negativo

Nkuu iku “se pudo ayer” ankuu iku “no se pudo ayer”
Nkuu vitna *“hoy se puede” ankuu vitna *hoy no se puede”
Kuu *“se puede” akuu “no se puede”

Niyo “hubo” ariiyo *no hubo”

Iyo “hay” atuu “no hay”

Koo “habra” akoo “no habra”

Neji iku “comi6 ayer” arieji iku **no comio ayer”

Neji navii “esta comiendo ahorita” atuu fieji navii “no esta comiendo ahorita”
Kaji tnee “comera” akaji tnee “‘no comera mafana”
Nunu koo “estuvo sentado” afiunu koo “no stuvo sentado”

265



Nukoo “esta sentado” atuu nukoo “no esta sentado”

Junu koo *“estara sentado” ajunu koo *no estara sentado”

Nkuu ndee kani “aguanto antier” ankuu ndee kani *no aguantd antier”
Nkuu ndee vitna “aguanta ahorita” adio nkuu ndee vitna “no aguanta ahorita”
Kuu ndee tnee “aguantard mafiana” akuu ndee tnee N0 aguantard mafana”

Ademas de estas complicaciones conceptuales en la lengua mixteca, se necesita conocer de
como esta estructurada la lengua. Es decir, lo basico que hay que conocer es cOmo esta
estructurado el pensamiento: el orden basico de nuestra lengua mixteca es VSO (comienza

con verbo, pasa por el sujeto y finalmente el objeto®®

) y esto tiene que reflejar en la
expresion oral o escrita: Neji tee Pelu dita (Pedro come tortilla), ndeku fiaa Lita ve’e
dutuan (Margarita vive en la casa de su padre), 7ii'in tina ndute (el perro toma agua), entre
otros ejemplos. Como se nota es una traduccion del zu 'un savi al espafiol de una forma mas
aceptable. Sin embargo no siempre ocurre esto, en la mayoria de los casos, quien suele
traducir del mixteco al espafiol y no maneja adecuadamente ambas lenguas, entonces
traduce de manera literal nuestra lengua: “la” perro toma agua, el sefior come “un” tortilla.
Como se nota, sintacticamente son frases mal construidas en el idioma castellano, debido a
que en fu’un savi no existen articulos; ademas, en la construccion de las oraciones en
nuestra lengua, primero van los verbos y después quien realiza la accion y finalmente qué

hace.

Cuando algun hablante de 7u'un savi inicia a articular algunas palabras en castellano, por lo
regular es frecuente escuchar una traduccion literal, ejemplo: en tu 'un savi al pedir permiso
se dice: Na ya’aen nuu taa y quien inicia el aprendizaje en espafiol expresa “con permiso,
VoY a pasar tu cara sefior”. La pregunta que podriamos formular es por qué ocurre esto que
es incongruente e ilogico, pues sencillamente ocurre esto porque son lenguas diferentes en

s 33

su estructura. “Na” indica accion, “ya’a” significa “pasar”, la particula “en

€s un

pronombre dependiente de primera persona, “nuu” significa “cara”, “enfrente”, “delante”,

2% No significa que no pueda variar el orden. Lo Gnico que puede pasar es un cambio de sentido del mensaje.
Con las expresiones de los jovenes se aprecia el poco manejo de la lengua de sus padres y se identifica a partir
de una expresion poco usual.

266



“sobre”, “punta” y “taa” significa “sefior”. Ademas, en las escuelas no hay una

metodologia adecuada para el aprendizaje del castellano como segunda lengua.

Otros ejemplos sobre la complejidad del tu'un savi es en cuanto a los verbos de
movimiento: Del verbo subir en 7u'un savi hay que tomar en cuenta los tonos y los tiempos
verbales: “7iee” que significa “subi6” (tiempo pasado) y “sube” (tiempo presente) con un
leve cambio de tono y para superar este problema con quienes no conocen la lengua se
recurren los adverbios de tiempo (iku=ayer, kani=antier, ndekani=antes de antier,
vitna=hoy, en este momento, navii=ahorita) y para el tiempo futuro es “kaa” y si se desea
enfatizar hay que recurrir los adverbios como tnuvi’i nka=mas al rato, na kuaa=cuando se
oscurezca, tmee=mafana, ida=pasado mafiana, nde ida=dentro de varios dias o después de
pasado mafana, etc. Si alguien ejecuta la accion la primera vez se expresa riee (Subio sube)
0 kaa (subird) y es por segunda o varias veces porque ahi vive se expresa vendaa (Volvio a

subir o esta volviendo a subir) y ndaa (vuelve a subir).

Ademas, existen muchos conceptos relacionados con fenémenos naturales poco analizados
por los propios hablantes. Algunos de los cuales estan: ye ii que significa “el que es
bendito”, “el que es delicado” o “el que es fragil”; ve’e ii que significa “casa bendita” o
“casa delicada”; yuku ii que literalmente significa “monte bendito”; ve’e 7iu’un que
significa “casa de la deidad” o “casa de dios”; 7iu'un yuku que se refiere a “deidad del
monte”; 7iu 'un nde yu significa “deidad del lodo”; 7iu 'un y#ch+ cuyo significado es “deidad
de la sequedad”; tachi yuku que se traduce como “aire del monte” o “aire del cerro”; tachi

yu'ui significa literalmente “aire de la boca de la gente” o mas bien “maldicion de la
gente”; tachi k+##es “aire del animal” o bien, “aire malo”, “pesado”, “no humanizado”, etc.;
ad#f tachi va’a que literalmente es “no es aire bueno”; ye jui’'na significa “lo malo”, “ser

monstruoso” “lo degradante”, “lo reprochable”, “lo desagradable”, etc.; ndat## que
significa “se transformd”, “se volvié malo”, “se volvid desagradable”, etc.; adio y#f kuuse

significa “no es humano éI”, “no tiene corazén humano él”, “no es bueno él”, etc.; isii k#t#

ne’ense, “él tiene corazon de animal”, “él es antipatico”, “él no es solidario”, “él no es

267



hospitalario”, etc.; iyo nka iiu'un iniise, “es malo éI”’, “no tiene corazén él”, “no siente él”,

“no es humano él”, etc.; nkuu y#vfse “estd convertido en humano €él”; nkuu iime, “esta

bendecido”, “esta bendito”, “se bendijo”, etc.; nkuu iifia “se bendijo ella”, “esta bendita
ella”, etc.; nduu iifia, “*se volvio sagrada ella”, “se volvio6 bendita ella”; nduu iise “se volvio

bendito €l”, “se volvié sagrado éI”, “se volvio delicado él”, etc.

Registrar otras expresiones en tu 'un savi exige reflexionar constantemente como funciona
la lengua y qué significa cuando una palabra o concepto cambia de lugar. Esto nos lleva a
pensar que no basta hablar con fluidez la lengua a nivel oral o contar con la habilidad de
ejercitar la escritura, como proceso va mas alld. Conocer la lengua mixteca exige revisar la

memoria linguistica de manera individual y colectiva.

Los estudios que existen sobre la lengua mixteca han sido abordados desde fuera de la
lengua. Es decir, aun cuando los autores de algunos estudios sean hablantes de la lengua, la
estructura gramatical del idioma mixteco se ve muchas veces violentada para ajustarse a la
estructura del castellano. Lo mismo ocurre con los textos elaborados por los propios
hablantes bajo la supervision técnica del personal del Instituto Linglistico de Verano
(ILV).%"

3.  Ye'ey#vfminie kundekuen. El mundo que deseamos vivir

A diferencia de hace medio siglo, de nifio no observaba tanta agitacion en la vida cotidiana
a nivel de mi comunidad de Huitepec. Las personas vivian con mas tranquilidad y se
percibian tratos de mas cordialidad y amabilidad. En ese espacio comunitario se puede
decir que se compartia lo que cada familia contaba, desde una tortilla con sal y chile hasta
la participacion colectiva en las fiestas familiares y comunitarias. Se percibia el sentido
solidario de las personas y de mayor cooperacion. En cambio, hoy vemos que exite mas

egoismo y mas individualismo. Ahora se percibe una franca deshumanizacion de las

97 A pesar del rompimiento del convenio entre el ILV y el gobierno mexicano en los inicios de la década de
los afios ochenta del siglo pasado, esta agencia internacional continda operando en las regiones indigenas bajo
las siglas de AC y pasivamente varios de nuestros hermanos y hermanas han aceptado trabajar con ellos como
informantes.

268



personas, a pesar de contar con el mismo origen; hacia los bienes materiales que posee cada
familia ya se percibe un valor comercial y del dinero. Con los nuevos proyectos de
desarrollo regional, estatal y nacional, se aprecia y se le da ahora mas valor a cosas

materiales de mayor rentabilidad.

Aln cuando no tengamos conocimiento sobre el valor econdmico de las cosas, sentimos
que la vida ha cambiado y en funcion al grado de dependencia y del contacto con el mundo
moderno; el cambio es a veces violento y en ocasiones paulatino. Donde se ha logrado
penetrar el capitalismo expresado en la invasion de productos elaborados y las ideas de
desarrollo que llegan del exterior, la vida de las personas es mas agitada y ha provocado la
existencia de diversos problemas. Donde no ain no ha penetrado el capitalismo, la vida de
las personas es mas de tranquilidad. Ahi es donde se percibe el calor humano todavia.

Aunado con ello, las relaciones con el entorno natural, es mas humano.

Como ejemplo de lo que pasa actualmente en algunas comunidades del Nuu Savi, abordaré
temas relacionados con la lengua que se habla que no s6lo requiere su mantenimiento a
nivel de oral, sino el inicio del proceso de su escritura como una necesidad para equipararla
con las demas lenguas del mundo e ir méas alla del registro grafico. La lengua mixteca al
igual que las demas lenguas indigenas de Mexico, histéricamente han sido marginadas
social y politicamente por distintos proyectos de planeacion linglistica del propio estado;
de ahi que el esfuerzo por escribir y conocer la estructura gramatical de la lengua no debe
reducirse a nivel de elaboracion de textos en dichas lenguas, sino este esfuerzo debe ir
acompafado de tareas de preparacion de los lectores de dichos textos. En ese sentido, el
esfuerzo debe ser colectivo y no individual: por un lado crear diversos textos y por el otro

lado, formar a los lectores.

Las lenguas mayoritarias como el espafiol, el inglés, el francés, el italiano y otras que se
hablan en el mundo, han resuelto la tarea de preparar a escritores y lectores en dichas
lenguas, para eso existen las instituciones educativas de distintos niveles que son las
encargadas de propiciar dichas actividades. Quienes hablamos las lenguas minoritarias

como el zapoteco, el maya, el otomi, el mixteco, el chinanteco o el chatino, nuestros

269



esfuerzos deben ir mas alla. Junto con la necesidad de escribir y leer, los propios

participantes debemos preparar a los que nos puedan leer. Ese es el gran compromiso de 10s

interesados en la escritura de la lengua mixteca. Algunas preguntas obligadas que nos

hacemos son: ¢por donde iniciar?, ;hay voluntad de quienes hablamos todavia la lengua de
nuestros padres y abuelos para hacer algo por ella?, ;estamos preparados profesionalmente
para ello? Son algunos retos que tenemos como miembros de esta cultura que ha estado en

distintos niveles del olvido y sin ninguna atencién correcta.

La experiencia de Ve'e Tu’u Savi, A C. nos sugiere que a diferencia de hace mas de dos
décadas cuando casi no existian movimientos en el territorio Nuu Savi que plantearan el
derecho a la diferencia, hoy podemos ver distintas organizaciones no gubernamentales en la
Mixteca con objetivos diversos, como se viene sefialando en parrafos anteriores, las hay
desde las que luchan por el reconocimiento de sus derechos politicos y humanos dentro y
fuera del pais como el Frente Indigena Oaxaquefio Binacional (FIOB) que aborda los
derechos laborales de los migrantes en los Estados Unidos, pero también para articular con
los procesos comunitarios a través de las cooperaciones anuales, por medio de las
mayordomias 0 tequios; otras organizaciones han propuesto que mediante marchas y
plantones se solucionen los problemas agrarios y el cumplimiento de las promesas hechas
por el propio gobierno; las luchas sindicales que los maestros bilinglies sostienen en la
Mixteca y las de caracter cultural y de investigacion que son pocas, estan los casos del
CID-NUU S§4VI, A. C. y VE'E TU'UN SAVI, A. C. Estas Gltimas organizaciones estan
contribuyendo paulatinamente para abordar los temas del desarrollo de la escritura de la
lengua mixteca como sistema de comunicacion.

En el marco de las luchas de reivindicacion étnica, se propone como una posibilidad de
devolverle la palabra a los propios hablantes del 7u’un savi, no sélo a nivel de expresion
oral sino a nivel escrito. Todo lo planteado hasta ahora es posible lograr a través de la
organizacion de discusiones y propuestas de desarrollo de la escritura en esta lengua

mixteca:

e Diplomados. Desde que se comenz6 a trabajar en torno a la lengua mixteca como una

posibilidad de su desarrollo, articulado con la educacion y nuestros modos de vivir,

270



sentimos la necesidad de crecer no s6lo en numeros de adeptos, sino de trabajo. Sin
embargo, las exigencias rebasan nuestra capacidad, de ahi la necesidad de organizar de
uno o varios Diplomados que tenga como objetivo, no sélo concretar el desarrollo de la
escritura en fu'un savi, el estudio sistematico de la lengua y la tarea de elaborar textos
de distintos conocimientos de la cultura e historia, sino la implementacion de un
programa dirigido a los interesados de reproducir las mismas tareas en cada region
dialectal, pero también para apoyar las actividades educativas que se llevan a cabo en
los centros escolares del Nuu Savi.

Cursos de capacitacion y ensefianza del fu 'un savi. Se plantea organizar también cursos
de capacitacion para quienes desean aprender la lengua, desarrollar la escritura, la
lectura y la creacion literaria. El curso estara dirigido tanto a los hablantes como no
hablantes de la lengua.

Investigacion. Realizar investigaciones en el Nuu Savi sobre temas que tienen que ver
con el mapa dialectolégico de la lengua, morfologia, sintaxis, verbos, pronombres,
saludos, nombres arcaicos, neologismos, nomenclatura de animales, nomenclatura de
plantas, conocimientos religiosos, matematicos, plantas medicinales, cosmovision, entre
otros.

Talleres de desarrollo lingtistico. Continuar con la atencion de talleres de la expresion
oral y de lectoescritura en fu 'un savi como una forma de darle vida al mundo Nuu Savi.
Es necesario recuperar las experiencias anteriores para implementar los talleres a nivel
de comunidad, escuela, parroquia, donde tengan que participar nifios, jévenes y adultos,
hombres y mujeres.

Eventos académicos. Como una forma de socializar las actividades de los talleres del
desarrollo de la escritura en lengua mixteca, pero también para compartir experiencias
en cuanto a metodologias de ensefianza-aprendizaje del tu’un savi, y generar nuevos
marcos de conocimiento, se plantea organizar distintos eventos en algunos lugares del
Nuu Savi: Seminarios, Congresos, Ciclo de conferencias, Reuniones, Simposios,
Encuentros de literatura en tu'un savi y Montaje de exposiciones itinerantes de los
Cadices mixtecos.

Como parte del proyecto del Nuu Savi, la preocupacion es detener el deterioro de la

cultura, historia, identidad y la lengua de nuestros ancestros y con ello la continuidad de

271



los conocimientos ancestrales que todavia estan presentes en nuestras comunidades que

se mantienen a nivel oral.

Los diversos textos elaborados en la lengua mixteca datan desde la época de la Colonia y
posrevolucionaria, para lo cual se habian empleado distintas ortografias précticas, algunas
fueron derivadas de las variantes dialectales, otras propuestas de particulares interesados en
la escritura de esta lengua. Leer dichos textos resulta dificil porque a pesar de contar con
una norma consensada para la escritura y lectura, pocos hablantes de la lengua conocen este
avance porque ademas, la lengua mixteca ofrece grandes desventajas frente al castellano,
ademas de la necesidad de ir formando a quienes puedan leer y convertirse en

consumidores de los citados textos.

Aqui nos parece valido retomar nuevamente lo que sostiene Valifias (1986: 145-147)
cuando sugiere que cualquiera que desea incorporarse en el trabajo de desarrollo linguistico
o cualquier otro tipo de proyectos culturales debe tener en cuenta varias cosas Si aspira
tener éxito. Sin son miembros de las comunidades interesadas en el proyecto deben adquirir
un compromiso serio de involucrarse desde el inicio hasta el fin del proyecto; deben
recoger las opiniones de los demas miembros de la comunidad de habla de la lengua e
impulsar porque participen activamente en el proyecto, de lo contrario se tenderia al

fracaso.

Impulsar el desarrollo de la escritura de una lengua viva que durante miles de afios se ha
mantenido a nivel oral no es nada facil cuando existen prejuicios de los propios hablantes
sobre la desvaloracion de dicha lengua. Exige ante todo revisar, reflexionar y analizar cada
proceso historico de dominacion de una cultura supuestamente superior frente a otra
"inferior"; entablar una lucha donde los propios miembros de estos pueblos desempefien un
papel relevante. Ademas, se debe tener claro que un proyecto de esta naturaleza debe contar
con la simpatia y apoyo de los demas hablantes y que el proyecto pretenda resolver otros
problemas de desigualdad social propiciada por las relaciones asimétricas y antagonicas; es
decir, debemos prepararnos y preparar a otros para participar en un proyecto de

reivindicacion étnica como pueblo milenario.

272



Las nuevas corrientes ideologicas de los ultimos diez afios comienzan a bombardear de
manera insistente nuevos conceptos como “diversidad cultural”, “diversidad lingtistica”,
“educacion intercultural”, “configuraciones etnolinguisticas”, “globalizacion”, y otros, que
se refieren a las distintas expresiones aludidas a los pueblos originarios de este Continente.
Para el caso particular de la educacion dirigida a nuestras comunidades, los vientos de
Europa y del Sur del Continente Americano estan soplando fuerte.?® Lo malo es que todo
viene de alla. Todo llega digerido. No se toman en cuenta otras realidades y cuando los
tedricos nacionales disefian el modelo educativo para nuestra realidad mexicana, es bajo su
propio esquema, lo que le conviene al Estado mexicano. Asi son las cosas y lo Unico que
hacemos los académicos y los funcionarios, es repetir y reproducir dichos conceptos sin
analizar la realidad de nuestros pueblos indigenas. Estas formas de actuar nos convierte a

todos en practicamente complices de nuestras realidades.

Los académicos que se dedican a investigar al otro, a los pueblos indigenas en este caso, se
ubican comodamente en sus escritorios, oficinas y cubiculos; muchas veces, se imaginan de
cémo viven y cdmo deben vivir esos pueblos que de todo necesitan, pero jamas en su vida
habfan sentido esa otra realidad y esa otra necesidad.?*® Lo paradéjico es que muchos
intelectuales indigenas que han accedido a este espacio, adoptan la misma actitud como si

no hubieran sido de la misma cultura, de la que desean estudiar.>*

2% | a produccion de literatura sobre la interculturalidad, multiculturalidad, educacién intercultural y otros,
proceden basicamente de Espafia y de la region Andinay, la propuesta sugiere que en cada pais con poblacion
indigena debe adoptar y proponer como politica una educacién que resuelva el problema de la desigualdad
cultural y linguistica.

2% En 1997 ocurri6 algo insolito en el Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia
Social (CIESAS), desde la Direccion de este centro se comenzd a estigmatizar a los indigenas que habian
pasado por un proceso de seleccion para acceder a ser investigadores, argumentando que no reuniamos el
perfil y por lo tanto habria que resolver nuestra situacion laboral. Ese fue el caso de un comparfiero de origen
nahua y el mio de origen mixteco. Se sostenia una y otra vez que los investigadores debiamos producir
ciencia, encerrdndonos en nuestros comodos cubiculos. Proponer la realizacion de conferencias o atender
talleres de discusion con campesinos o estudiantes, esas tareas no se consideraban trabajos cientificos.

3% Hasta ahora existen abundantes casos de eminentes profesionales de origen indigena que prefieren aislarse
de su comunidad de origen para desarrollar investigaciones sociales. Muchos de ellos se encuentran
discutiendo académicamente en prestigiosas Universidades, pero que estan totalmente desconectados con su
origen comunitario.

273



Bajo el sistema que vivimos se ha reproducido, en mayor o0 menor medida, una relacion
asimetrica entre la sociedad dominante y otra, quienes siempre quedan al margen de
cualquier decision politica, econdmica y educativa es esa poblacion originaria y vulnerable.
Durante este tiempo han existido muchas preocupaciones, y han sido para resolver esa gran
diversidad y el abismo que nos separa, sin embargo, hasta ahora no ha tenido buenos

resultados.

La solucion al problema de desigualdad politica, econémica y social se ha dejado en manos
de la educacion, aquella destinada a nuestras comunidades indigenas, pero ésta ha
transitado de una propuesta a otra y las instituciones que deben atender dichas acciones
cambian de nombre de una época a otra: de Seccion de Educacion del INI, Direccidn
General de Educacion Extraescolar en el Medio Indigena y finalmente a Direccion General

de Educacion Indigena.

La politica de unificacion de nuestro pais a través de la accion educativa, ésta ha sido
pensada por otros, por los cientificos al servicio del Estado o los intelectuales orgénicos
como sostenia Gramsci®®* y es para castellanizar a las poblaciones indigenas y resolver sus
"formas inferiores de vida" como concibiera el Illamado "Apdstol de la educacion” el
Maestro Rafael Ramirez cuando en 1928 se dirigia a sus maestros rurales con su discurso

de emancipacién.®*

En nombre de la modernidad y del progreso del pais se disefiaron politicas indigenistas
aplicadas durante mas de medio siglo, sin embargo, en el comienzo del tercer milenio,
sobre todo, durante la Gltima década han sucedido acontecimientos insospechados que ha
obligado a cambiar la misma politica y ha rebasado a los mismos hechos. Inclusive lo que

antes se negaba como el derecho a una educacion "propia”, que tomara en cuenta la

%01 Antonio Gramsci sostenia al analizar la realidad italiana que los intelectuales desempefian distintos
papeles, uno de ellos es estar al servicio del estado y a ellos les corresponde disefiar programas educativos
bajo los intereses del sistema gobernante (Gramsci, 1975: 124-139).

%02°E] 28 de diciembre de 1928, el maestro Rafael Ramirez pronuncié un sendo discurso a sus maestros rurales
y en él recomendaba que por ninglin motivo dejaran de propiciar el cambio que requerian los pueblos que
“hablaban sus dialectos” que son distintos de la “nacional” considerada como lengua oficial, asi como su
cultura considerada también inferior frente a la cultura de la “gente de razon”.

274



realidad en que viven estos pueblos marginados, hoy de pronto se decretan leyes para

remediar tal carencia.

A mas de medio siglo de preocupaciones sobre el modelo educativo hacia nuestros pueblos,
estamos transitando de la “Escuela Radiofénica” % (Hernandez 2000: 45-46) que se
impulsé a mediados de los afios cincuentas para castellanizar a nuestras comunidades
indigenas bajo la responsabilidad del INI, para dar un salto y plantear como una posibilidad
el proyecto de educacién intercultural, entendida como aquella que propone desde el
espacio de la escuela la posibilidad de una convivencia entre las diversas culturas que
existen en un mismo territorio. Si no se reconoce esto como una necesidad de los tiempos

actuales, dificilmente se pensara en una sociedad mas equitativa y més incluyente.**

Durante los ultimos afios se ha gastado mucha tinta sobre distintas acciones en las
comunidades que mantienen su especificidad cultural y linglistica, pero sobre todo la
educacion dirigida a estas comunidades vulnerables. Se han abordado diferentes temas pero
particularmente los referidos a la accion educativa y lo hacen quienes no conocen la
problemética y sélo se enteran de esta situacion a partir de los estudios que existen, pero
que no ha sido suficiente porque para ello hay que conocer la realidad,*® hay que convivir
con nuestras comunidades y quienes nos reconocemos de ese origen, nuestro compromiso

es acompafiar en este proceso de reflexion. %

%93 Un estudio puntual sobre el papel de las Escuelas Radiofonicas establecidas en la Mixteca a cargo de la
Seccion de Educacién del CCI del INI aparece en el texto del Prof. Ramén Herndndez Ldpez, quien fue uno
de los impulsores de este proyecto pionero.

%% | .a Maestra Sylvia Schmelkes, Coordinadora General de Educacién Intercultural Bilingiie del la SEP
plantea que la educacion intercultural tiene que ser para todos los mexicanos. Mientras esto no ocurra, no
podemos hablar de educacion intercultural. Resulta una contradiccion, un absurdo, hacerlo. Si estamos
hablando de una relacién entre culturas, desde una posicion ética distinta, basada en el respeto, la educacion
intercultural tiene que ser una educacion para todos.

%05 Desde la creacion de las Licenciaturas en Educacién Preescolar y Educacién Primaria para el Medio
Indigena (LEPEPMI°90), los Asesores Académicos que se han incorporado para atender las necesidades de
los estudiantes que son profesores bilingiies de origen indigena, la mayoria de dichos asesores desconoce la
realidad, de ahi que cuando se abordan algunos temas de discusién en las aulas, algunos Asesores
Académicos han llegado a descalificar los profundos conocimientos que los profesores-alumnos poseen
respecto a las propiedades curativas de las plantas medicinales.

%% He abordado a cuestionar las actitudes que asumen quienes son de origen indigena y que no reflejan su
compromiso con la realidad de sus pueblos: por un lado el discurso aprendido en las academias y por el otro,
actitudes contradictorias y detestables (Nahmad 1996: 189-200).

275



Los distintos regimenes del gobierno mexicano han creado instituciones con programas
diversos supuestamente para atender la gama de necesidades de los pueblos originarios, sin
embargo, lo que se ha percibido hasta ahora es una abrumadora burocracia que lejos de
atender realmente las necesidades de dichos pueblos, las atenciones se vuelven un
obstaculo para generar proyectos congruentes con la realidad de tales pueblos.®’ Si a esta
situacion sumamos las actitudes discriminatorias de personas que trabajan en dichas
instituciones que estan ahi méas por cuestiones laborales que por la voluntad de atender a la
poblacion vulnerable, la solucion a esos problemas se vuelve inalcanzable. Ademas, la
totalidad de los recursos que se destinan para ello se quedan para el gasto administrativo y
para lo que fue destinado, nunca llegan para ser aplicados a proyectos educativos y de
desarrollo integral de nuestros pueblos.

Con el movimiento zapatista del 1° de enero de 1994, las protestas de las poblaciones
originarias se intensificaron a lo largo y ancho del pais y en esos espacios se ha demandado
resolver los afiejos problemas de atencion a las necesidades de nuestros pueblos provocados
por quienes se erigen duefios de este pais. Podemos sefialar hoy, que en términos de
discursos politicos, ha variado, se reconoce el caracter pluricultural y multiétnico de la
sociedad mexicana y se implementan algunos planes de atencidon a esta poblacion; en
algunos Estados de la Federacion han habido avances en materia de legislacion como el
caso de Oaxaca, donde se decretd la Ley Estatal de Educacion (1995) que reconoce la
necesidad y la demanda de llevar a cabo una educacion indigena bilingle intercultural para
los pueblos indigenas y la Ley de Derechos sobre los Pueblos y Comunidades Indigenas
(1998) que propone proteger las lenguas y las culturas de los pueblos originarios.

Los espacios de LEPEPMI’90 que se cre6 para maestros bilinglies que prestan sus servicios
en comunidades indigenas abordan a reflexionar sobre los problemas de ensefianza-
aprendizaje de los alumnos indigenas y como resultado, proponen resolver dichos
problemas con una Propuesta Pedagdgica al concluir sus estudios. Sin embargo, tampoco se

307 Contamos el caso de la propia DGEI que en sus lineamientos establece que la educacion que se ofrezca a
las nifias y nifios indigenas considerara la diversidad cultural y lingiistica de los pueblos indigenas y se
adaptara a sus necesidades, demandas y condiciones de cultura y lengua, poblamiento, organizacion social y
formas de produccion y trabajo (SEP/DGEI, 1994: 9-17).

276



ha logrado avanzar porque la planta de asesores académicos no todos cuentan con
compromisos de articular su discurso en favor de la especificidad cultural.*®® Hace falta
proponer un programa de seguimiento, tanto para los propios egresados de estos espacios

formativos como de quienes son responsables en la formacion docente.

Otro espacio que se ha abierto recientemente son las Escuelas Normales Bilingles
Interculturales y las Universidades Interculturales en algunas ciudades al interior del pais,
en el cual atn no contamos ain con resultados sobre el perfil de los egresados. Se teme que
no se resuelvan los problemas complejos de concretar una educacion pertinente para los
nifios indigenas, debido a otros muchos factores: el contenido curricular es disefiado desde
las oficinas centrales y con profesionales que aunque algunos son indigenas, tienen poca
vinculacion con los procesos comunitarios de sus pueblos de origen; ademas, quienes se
incorporan como asesores academicos, tampoco son indigenas y si son, no se observa el
papel que ellos desempefian en sus regiones étnicas. Es decir, constituyen espacios
laborales donde se tiene acceso para reproducir un discurso indigenista que no tiene
relacion con una actitud comprometedora en las propias comunidades de origen de los

formadores de docentes.

Ni el reconocimiento de la existencia de la diversidad cultural y lingistica, ni el cambio
del marco legal de nuestros gobiernos estatal y federal constituyen garantias para concretar
lo que se pronuncia en las declaraciones. En virtud de esta situacion, se ha proliferado
como necesidad la fundacién de las Organizaciones No Gubernamentales impulsadas por
los propios profesionales de origen indigena mas conscientes, quienes no solo plantean
proyectos disefiados por ellos mismos en sus respectivas regiones, sino estan participando

activamente para reflexionar y proponer el ansiado cambio en sus pueblos.

El maestro bilingiie, sus retos y sus contradicciones. Cuando se instituye la figura del

Promotor Cultural y Maestro Bilingiie dentro del INI en 1954 con la creacion del primer

%8 | a mayoria de los Asesores Académicos que se incorporan a LEPEPMI’90 se enteran a través de las
lecturas, que en México aln existen indigenas con culturas y lenguas diversas. Lamentablemente se dejan
estos espacios en manos de quienes no sienten el compromiso de acompariar en este proceso, sabiendo que
muchos de los propios profesores bilinglies cuentan con una formacion aceptable para desempefiarse como
Asesor Académico.

277



Centro Coordinador Indigenista en San Cristébal de las Casas, Chiapas y posteriormente
dentro de la propia SEP en 1964, se ha sefialado con reiteracion las funciones que debe
desempefiar este personaje en las comunidades donde prestaba y hoy continlda prestando
sus servicios educativos, sin ninguna formacion especializada, salvo un breve curso de
entrenamiento para incorporarse como docentes. Durante mas de medio siglo que se ha
creado este tipo de educacion para nuestras comunidades y con mas de 60 mil maestros
indigenas que hay a nivel nacional en este momento,*® han sido improvisados y se han
formado en la préactica. Es decir, desde que se cred el sistema de educacion bilingie, la
institucion de referencia ha reclutado a jévenes con una formacion de educacion primaria
para desempefiarse como docentes, posteriormente con estudios de secundaria y aun hoy se
siguen reclutando a jovenes con estudios de bachillerato para incorporarse a la docencia
indigena, mediante un breve periodo de entrenamiento (Curso de Induccién a la docencia)
se integran como docentes.®® Un estudio cronolégico sobre la creacién del Servicio
Nacional de Promotores y Maestros Bilingiies en México, lo podemos ubicar en el texto
“La educacion para los pueblos indigenas de México” (2000) del Prof. Ramén Hernadez
Lopez, pilar de la Educacion Indigena en Meéxico desde la fundacion del INI en la década

de los afios cincuenta.

Si las politicas oficiales reconocen como funciones primordiales del maestro indigena su
participacion activa en distintos movimientos sociales e indigenas, entonces resulta
contradictorio cuando no se plantea su formacién especifica para ello;*!* es inconcebible
enviar a alguien a laborar en comunidades que poseen caracteristicas socioculturales
especificas sin una formacion especial. Ademas, es urgente descolonizar intelectualmente
no solo al docente, sino toda la estructura administrativa, para reubicarlo en su contexto
sociocultural, sin descuidar que en este mundo cada vez globalizador y deshumanizante

debe adoptar una clara posicién respecto a su condicién de ser originario de alguna

%9 Datos estadisticos proporcionados por el Departamento de Estadistica de la Direccién General de
Educacion Indigena de la SEP (Septiembre del 2006).

310 5e contintia la improvisacion de los maestros bilingiies como en aquellos tiempos de hace medio siglo
cuando comenzé el Servicio de Promotoria del INI, ain cuando hoy podemos contar con una Escuela Normal
Bilingle Intercultural de Oaxaca (ENBIO).

31 Marfa Luisa Acevedo Conde (1994) sefiala que el personal contratado por la DGEI para desempefiarse
como docentes, son bilinglles a medias porque muchos de ellos no dominan la lengua nativa de sus

278



comunidad, pero también la apertura de compartir la tolerancia, el respeto y el

reconocimiento a la diferencia si se desea construir colectivamente un mundo mas

incluyente. Es decir, la tendencia actual de la DGEI es hacia la educacién intercultural,®'?

entonces debe quedar claro cuando es la multiculturalidad y cuando nos referimos a la
interculturalidad, para lo cual se retoma aqui lo sefialado por Sylvia Schmelkes (2000: 5),
funcionaria de la SEP entre 2000 y 2006, quien sostiene que el fenémeno de la

multiculturalidad

... puede entender al otro como aquel cuya diferencia tiene que borrar. El sujeto
diferente tiene que dejar de ser diferente para poder interactuar con la cultura
dominante. No se le deja ser. Se trata de una concepcion anti-ontologica del ser
humano, porque no se le permite ser. La multiculturalidad puede, por otro lado,
reconocer al otro como diferente, pero apartarlo por ser distinto. Puede dejar al otro
ser distinto, pero segregado, en su region de refugio, en su reservacion o su gheto.

En cambio cuando se plantea la interculturalidad como una posibilidad, entonces reconoce

al otro®®3

... como diferente, pero no lo borra ni lo aparta. Busca comprenderlo y lo respeta. En
la realidad intercultural, el sujeto (individual y social) se puede relacionar desde su
diferencia con el que se considera diferente, el minoritario. Pero el mayoritario
entiende que el diferente puede crecer desde su diferencia. Esto es justamente lo que
esta detras del concepto de autonomia. Este concepto es, en lo social, el equivalente a
la autodeterminacion en lo individual (Educacion Intercultural.

La misma autora propone que a través de la educacion es posible resolver muchos
problemas actuales como la desigualdad y la asimetria entre nuestras sociedades,®* y

considera que podemos llegar a valorar la

. cultura propia por parte de las culturas minoritarias; a la autoestima cultural; a
la necesidad de creer en lo que se es y de reconocerse creador de cultura desde el
espacio de lo que se es. En nuestros paises existen graves asimetrias valorativas,

comunidades y menos la lengua de la comunidad donde laboran. Ademas, durante el proceso de su
contratacion han existido vicios de dificil de extirpar.

312 Resulta ambiguo mencionar el concepto de “educacion intercultural” porque se puede interpretar como una
relacion basada en los procesos iguales: educacion mexicana igual educacion estadounidense, por ejemplo.

%8 ibid.

¥ ibidem: 6.

279



consecuencia de la discriminacion y del racismo. La desvaloracion de lo propio
muchas veces constituye una estrategia de integridad psicologica ante el trato
denigrante y ante la falta de dignidad en la relacion intercultural. La asimetria
valorativa es manifestacion de la introyeccion del racismo, y es un fuerte
impedimento para la interculturalidad tal y como la hemos viendo caracterizando.

La autora, al referirse lo que ha acontecido en otros paises sudamericanos como Bolivia que
recientemente ha planteado en su Reforma Educativa una educacion intercultural, México
debe adoptar esta linea de propuesta para todos y en ese sentido sefiala que la educacién
intercultural es una propuesta ideal que debe ser para toda la poblacién mexicana y no
unicamente para las poblaciones indigenas. Sin esta posibilidad es absurdo proponer una
educacion intercultural donde necesariamente debe establecerse una relacion entre las

diversas culturas que coexisten en el pais (ibidem: 7).

A pesar de estas explicaciones sobre la bondad de la nueva propuesta de educacion dirigida
a nuestras comunidades indigenas, se siguen reproduciendo las mismas actitudes racistas y
discrimantorias de los afios treintas y constituye una de las principales causas por las cuales
cuando los jévenes se incorporan como “maestros bilinglies” a laborar en nuestras
comunidades sin una formacién profesional, su labor es contraria a la nueva orientacion
politica de la SEP.

Maria Luisa Acevedo Conde (1994: 45), en su texto “El uso de la lengua indigena en el
proceso educativo bilinglie-bicultural en Oaxaca” hace referencia a los maestros bilingiies y
sefiala que éstos:

son contratados con solo demostrar que han terminado su secundaria,
frecuentemente ignoran los aspectos de la pedagogia y la diddctica, lo cual los obliga
a apegarse literalmente a los libros de texto, o a las guias diddcticas, pues son unica
herramienta para salir adelante con los programas. No existen ni juicios criticos ni
adaptaciones de las unidades didacticas al medio ambiente sociocultural de los
educandos. Esto significa que no hay educacion bicultural tampoco.

La misma autora ilustra mas adelante con cierto detalle el perfil del docente indigena y

describe sus caracteristicas de la manera siguiente: "

280



Los profesores “bilingiies” no siempre lo son efectivamente. Algunos son
contratados por supervisores de zona que les practican examenes superficiales, de los
que salen airosos con solo mostrar cierta seguridad en las respuestas; esto es posible
cuando el supervisor en cuestion, no conoce la lengua del entrevistado, lo cual ocurre
con frecuencia. En otros casos, los profesores son bilingiies a medias, es decir,
entienden el idioma indigena, pero por no practicarlo tienen dificultades a veces
insuperables para hablarlo. También ocurre que son bilingiies pero no del idioma de
sus alumnos; o lo son de otro dialecto y evitan usarlo para evitar que los nifios se
rian de su modo de hablar ...

Apesar de las dificultades en su formacién profesional, la figura del maestro en las
comunidades indigenas sigue siendo de enorme relevancia porque se ha considerado como
la persona que tiene la oportunidad de estar mas de cerca en las comunidades alejadas de
los medios de comunicacion y por ello se le ve como un agente de cambio. Si el maestro es
de la region o de la misma comunidad, su relacion con los diversos sectores sociales se
traduce de mayor confianza. Si las condiciones son favorables tanto emocionales como
sociales e identidad del propio maestro, éste tiene compromisos de involucrarse en los
quehaceres comunitarios del lugar. Caso contrario, si es alguien que no asume su
compromiso comunitario, los padres de familia no llegan a conocer y su presencia pasa
desapercibida, por lo tanto, no existen condiciones para esa ansiada vinculacion que se

requiere.

Ademas, el maestro es el primer agente que sirve de intermediario entre la cultura
occidental y la cultura local.**° Si se identifica como indigena, su responsabilidad lo lleva a
serios compromisos ya que por un lado, su obligacion consiste en no solo atender a los
nifios que acuden a su escuela, sino se ocupa de los asuntos de la comunidad, en compafiia
de las propias autoridades locales. Si al maestro indigena no lo ha formado la institucion
que lo contratd para prestar sus servicios educativos en las comunidades indigenas, en este
caso de la DGEI, se vuelve contradictorio y absurdo exigirle mayores responsabilidades.

Este constituye, desde mi punto de vista, el por qué no se ha avanzado con los objetivos y

315 i1

ibid.
318 En los estudios de Luz Olivia Ojeda sobre los “Caciques Culturales” en Chiapas es evidente que algunos
de los maestros bilingiies se convierten en caciques en sus propias comunidades, debido a su insercién como
intermediarios con el mundo externo (1993).

281



las metas que plantea la institucion que administra la educacion de nuestras comunidades

indigenas.

Con la creacidon del Servicio Nacional de Promotores y Maestros Bilinglies a principios de
la década de los afios sesentas, se contempld que la figura de este sector magisterial fuera
relevante y depositaria de la confianza de la comunidad. Sin embargo, durante los dltimos
seis lustros la situacion ha cambiado para el caso de Oaxaca, uno de los factores que mas ha
tenido influencia es el “movimiento democratico” que ha venido a deteriorar la imagen del
maestro bilinglie y romper la vinculaciéon de este maestro indigena con su comunidad de

trabajo.

Otros profesionales de origen indigena como los agrénomos, médicos, arquitectos,
abogados, ingenieros y otros, deben participar activamente en el desarrollo de cualquier
actividad que venga a beneficiar a la cultura y a la lengua de nuestras comunidades y no
obstaculizar. Pero la pregunta es: ;como lograr todo lo planteado como algo ideal? Desde
este punto de vista, en el momento actual existen muy pocas condiciones para avanzar
cualitativamente en la resignificacion de la identidad, el conocimiento y los valores
ancestrales de nuestros pueblos. Existen muchas actitudes que contradicen los
planteamientos de una educacion en el marco de la diversidad cultural y lingiistica, como

lo que plantea la DGEL.

Desemperiar el delicado papel del docente en las comunidades donde estan las distintas
expresiones culturales y lingiifsticas, no es tarea sencilla.®!” Exige ante todo una formacion
profesional especializada del docente, compromisos serios con los distintos proyectos
vinculados con la accion educativa, con las lenguas nativas y con las demas expresiones

culturales de nuestras comunidades indigenas.

7 Como hipétesis se ha manejado que desde que comenzé la accién educativa en las zonas indigenas,
primero con el INI y posteriormente con la SEP a través de la DGEI, quienes nos hemos integrado a laborar
en Educacion Indigena lo hemos hecho sin vocacién profesional, nuestra integracion como docente bilingie
ha sido mas bien como estrategia de sobrevivencia econdmica; pero también, la institucién que nos cobijo,
jamas se ha interesado en formar profesionalmente a su personal docente y directivo. Desde hace medio siglo
que existe la institucion que dirige los destinos de la educacidn indigena, ha improvisado su personal docente.

282



Aunado al complejo problema de la formacion profesional de los docentes indigenas hay
que sefialar la falta de métodos de ensefianza de las lenguas indigenas, asi como otros
conocimientos sobre la cultura y la cosmovision de los pueblos originarios. El acceso que
hemos tenido algunos para formarnos profesionalmente, ha sido por un interés individual y
para poder mantenernos en algin centro de estudio, muchas veces fue necesario ocultar
nuestra identidad para evitar ser objeto de discriminacion por quienes se han considerado

ser “gente de raz6n”.>'

Uno de los mayores retos de la DGEI es formar profesionalmente a jovenes para laborar en
comunidades que cuentan con distintas especificidades culturales. Sin embargo, no basta
con formarlos de manera especializada para ejercer la docencia, sino crear en ellos serios
compromisos para vincularse con sus comunidades de trabajo, ya que por un lado no sélo
deben cumplir sus papeles de docencia, sino también el de ser indigenas con compromisos
comunitarios. No es facil la aventura de formarlos profesionalmente, exige también que los
formadores de docentes cumplan igualmente los mismos compromisos y no solo elaborar y
reproducir un discurso acabado sobre el indigenismo y la educacién indigena o bien,

educacion intercultural, como se ha hecho hasta ahora.*°

Si se plantea que debe existir una congruencia entre el discurso y la practica,®° entre las
leyes y los hechos en un pais que reconoce ser multilingle y pluricultural, entonces se
puede pensar que s6lo nos hemos quedado en el nivel de buenas intenciones y buenos
deseos. Es una necesidad revisar la politica educativa destinada a las poblaciones indigenas;
una nueva educacion indigena exige renovar casi todo: a) Revisar criticamente los planes y

programas; b) Revisar el contenido de los textos de lectura que la DGEI ha propuesto y

318 por mas que insistamos ocultar nuestro origen indigena, nos delatan de inmediato nuestras caracteristicas
expresadas en la lengua originaria, la forma de como hablamos el castellano, las maneras de vestir, de comer,
de caminar, los héabitos alimenticios y nuestras formas organizativas. A ello obedece que muchos
profesionales prefieran no involucrarse en proyectos reivindicativos y de fortalecimiento de la cultura y la
lengua, porque es mucho més comodo no contraer COMpromisos.

319 | a mayoria de los Asesores Académicos de las Licenciaturas en Educacion Preescolar y Educacién
Primaria para el Medio Indigena, no conocen la realidad sociocultural de donde proceden sus estudiantes,
amén de no son de origen indigena. Ademas adopta actitudes discriminatorias frente al otro, al indigena.

320 Arturo Ruiz Lépez (1993), en su estudio sobre el discurso y la practica docente de los maestros bilingiies
de habla zapoteca sefiala que este sector de la sociedad se ha apropiado un discurso indigenista impresionante,
sin embargo, en la préctica no difiere de la practica de los maestros de “primaria formal”; se emplea la misma
practica tradicional que tanto se critica.

283



proponer que dichos textos sean congruentes con la realidad linguistica y cultural de cada
region indigena y no generalizar como hasta ahora se ha hecho, d) Tanto los directivos de
educacion indigena como los profesores de grupo deben contar con una formacion
profesional sélida, una vision y la capacidad de ser congruentes con la realidad indigena y
e) Un programa de formacion del auténtico dirigente comunitario, entre otros aspectos.

Es una necesidad construir otra imagen del maestro bilingtie. Debe ser un verdadero
dirigente, que aparte de cumplir su mision de educar a sus alumnos tiene que acompariar a
su pueblo. Para este caso retomo nuevamente lo planteado por Schmelkes (2000: 16-17),

cuando sostiene que los docentes tienen que comprender lo que es cultura.

Tiene que reconocer la cultura como un elemento definitorio de los grupos humanos
que transforman su entorno y sobreviven en él, y construyen su explicacion del
mundo y el sentido de su vida. Es necesario que transiten por los tres niveles y los
dos saltos epistemologicos... de conocer los aportes de otras culturas a valorarlos y
respetarlo, de respetar la diferencia a comprenderla como fuente privilegiada para
el enriquecimiento humano, incluyendo el personal... Lo que los alumnos traen
consigo en conocimientos y saberes, experiencias, valores —las expresiones de su
cultura-, ha de ser reconocido y aprovechado en el aula tanto para sumirlo como
punto de partida de aprendizajes posteriores, como para enriquecer a los demas,

Los docentes tienen que estar formados en la pedagogia del desarrollo del juicio
moral. Tienen que saber crear y aprovechar oportunidades para que sus alumnos
entiendan a los otros diferentes; para que pongan en juego su juicio de enfrentar
conflictos morales que son propios de realidades multiculturales; para que aprendan
a reflexionar y a dialogar con otros iguales y diferentes. Tiene que reconocer la
existencia de un racismo encubierto para convertirlo en objeto de reflexion y analisis
grupal. Tienen que ser capaces los maestros de crear situaciones de convivencia
respetuosa en el aula. Los docentes tienen que estar formados para trabajar en
equipo, de forma que puedan hacer de la escuela en la que trabajan una
microsociedad parecida a la que desea crear: una sociedad en la que las decisiones
se tomen con participacion y en la que se escuche y respete la voz de las minorias,
una sociedad en la que se viva la libertad de expresion y el respeto a la diferencia;
una sociedad en la que se aprovechen las diferencias para el enriquecimiento mutuo;

Los docentes tienen que reconocer también la importancia de la participacion
comunitaria en la actividad educativa. Una educacion para la interculturalidad tiene
que poder desarrollar la demanda por parte de las comunidades para que la escuela
contribuya a reproducir, fortalecer y enriquecer la cultura comunitaria. Sin el
acercamiento de la escuela a la comunidad, sin el desarrollo de un proceso de

284



apropiacion de la escuela por parte de la misma, dificilmente podrd avanzarse,
mediante procedimientos unidireccionales, en este proposito.

Ademas de los lineamientos oficiales, desde mi punto de vista, el maestro debe estar
consciente de ese multiple compromiso que tiene en las comunidades donde labora: a)
Rescate, revaloracion y desarrollo de las expresiones culturales, linguisticas y politicas; b)
Investigacion y sistematizacion del cimulo de conocimientos historicos, linglisticos,
econdmicos, politicos y de salud; ¢) Difusién de la historia, de la cultura, conocimientos y
otros saberes de los pueblos indigenas a otros sectores de la poblacion; d) Participacion
activa en las distintas actividades para el desarrollo de la educacion, cultura, lengua, de la
salud, entre otros aspectos de las comunidades indigenas; e) Participacion activa en los
movimientos indigenas de defensa a nivel local, regional, estatal, nacional e internacional

sobre los derechos culturales y linguisticos de nuestras comunidades.

Reitero mi insistencia, en nuestras comunidades hace falta formar al auténtico dirigente
comunitario, aquel que no sélo tenga serios compromisos con la causa de sus comunidades,
sino reivindicar su papel protagonico en la construccién de una nueva sociedad. Es decir, se
necesita a alguien que rescate, revalore y desarrolle las expresiones culturales, linguisticas y
politicas de los pueblos indigenas; alguien que investigue y sistematice los distintos
conocimientos histéricos, linglisticos, econdmicos, politicos y de salud de nuestros
pueblos; alguien que difunda la historia, la cultura, los conocimientos y otros saberes de
nuestros los pueblos a otros sectores de la poblacion. Ello seréa posible si el nuevo dirigente
participa activamente en la organizacion de conferencias, mesas redondas, congresos,
seminarios y otros espacios, en las propias comunidades, en la region; que participe
activamente en las distintas actividades para el desarrollo de la educacién, cultura, lengua,
salud, entre otros aspectos de los pueblos indigenas, y que participe activamente en los
movimientos indigenas por la defensa de la autonomia, de los derechos culturales y
linglisticos de nuestros pueblos.

Esta persona es un nuevo sujeto social, formado por la sociedad mixteca de acuerdo con la
realidad actual, que es una interaccién compleja (a menudo problematica, contradictoria y

hasta dolorosa) de lo antiguo y moderno, de lo tradicional y lo nuevo, de la herencia y del

285



crecimiento, asi como una respuesta creativa a nuevos embates, nuevas exigencias y nuevas

oportunidades. De tales personas la comunidad espera nuevas propuestas.

286



Epilogo: Tnu 'un ndajani nka d#+ Acto de continuar
pensando.

Es reiterativo sefialar que ni la lengua y ni la cultura de una determinada sociedad son
estaticas, se encuentran en constante movimiento, modificacion y transformacién. Unas
veces se ven obligadas a transformarse o apropiarse como sefiala Bonfil Batalla (1995: 351-
367) y se mezclan con otros elementos culturales como proceso de integracién propiciado
por el contacto con el mundo exterior y los medios de comunicacion a nivel mundial,
entonces es posible identificar qué es lo deseable para una cultura si se trata de una
propuesta de convivencia equitativa y de tolerancia entre nuestras sociedades y qué
elementos culturales no son deseables. Tradicionalmente el sujeto social de una comunidad
mixteca se forma por su participacion en la vida comunitaria, pasando por diferentes etapas,
simbolizadas por ritos de paso: después de nacer y crecer, llega a ser una persona plena con
el matrimonio y con el cumplimiento de las tareas comunitarias (tequios y cargos). L0S
procesos sociales nuevos han creado otro tipo de protagonismo y compromiso social: el del
migrante, el del maestro y el del luchador social, quienes se distinguen por su mirada hacia

el futuro.

Las nuevas formas de plantear el futuro de cualquier sociedad les corresponde
fundamentalmente a los jovenes sobre las formas de cémo deben vivir porque a ellos les
pertenece. Sin embargo, es aqui donde encontramos la contradiccion y la paradoja de
nuestra situacion actual para el caso del Nuu Savi: por un lado, derivado del proceso de
colonizacion, las formas de pensamiento son ajenas de la historia, lengua y cultura, ain
cuando se pertenezca a una determinada cultura y por el otro, la generacién adulta
permanece arraigada a su forma anterior de vivir. Es ahi donde radica el problema: ;qué
hacer cuando se observan cotidianamente escollos del colonialismo en nuestras culturas?,
¢a quienes les corresponde disefar ese futuro deseable para todos?, ¢por dénde comenzar?
Este es el reto que nos depara a todos y particularmente, a las futuras generaciones de

nuestras comunidades.

287



Las conclusiones que se puedan derivar de las reflexiones vertidas en todo el texto, es
socializar primero estas preocupaciones entre los candidatos potenciales a participar en las
discusiones, andlisis y propuestas de trabajo, sin las cuales dificilmente se pueda avanzar. Y
en este momento, para el caso del Nuu Savi 0 mundo mixteco, nos encontramos atin en la
etapa inicial, etapa de preocupaciones como miembros de esta cultura mesoamericana, si es

que existen algunos indicios de las reflexiones.

Derivado de las preocupaciones personales y colectivas referidas a las contradicciones
respecto al estilo de vida en el Nuu Savi, no existen otras posibilidades mas que plantear
proyectos de corto, mediano y largo plazo que impulsen elevarar la calidad de vida de los
nativos desde una vision interna, desde el enfoque emic. Es decir, la propuesta de construir
paulatinamente una nueva sociedad en la Mixteca como un territorio multicultural y
plurilingie con un estilo de vida distinto, necesariamente tiene que partir de los
compromisos de sus propios protagonistas, para lo cual es necesario estar conscientes de lo
que ello implica. Lo contrario generaria falsas expectativas y se justificaria nuevamente lo
que el Estado ha propuesto como su proyecto, donde supuestamente se estan atendiendo las
demandas de nuestros pueblos nativos.

El desarrollo integral de nuestras comunidades desde una vision interna y compartida exige
crear las condiciones, que no existen en este momento. Se cuenta con condiciones juridicas,
pero ello no basta cuando de manera cotidiana observamos la continuidad de una actitud
colonizadora®* entre los propios nativos de estas culturas originarias. Entonces, quien ose
por emprender un proyecto debe estar comprometido comunitariamente. Al menos, pienso
que ésta es la exigencia de quienes contamos con una formacion profesional, no solamente

del &mbito de las ciencias sociales, sino todos los deméas campos de conocimiento.

1. Si el ideal que planteamos es un cambio cualitativo en nuestros estilos de vida, es
necesario reflexionar en qué manos dejar la continuidad del proyecto; una posibilidad seria
para el campo de la educacion, ésta debe considerar los procesos educativos de nuestras

321 Entendemos por actitud colonizada cuando los propios nativos asumimos una actitud pasiva, conformista,
paternalista, de victimas, de la falta de creatividad, de silencio, etc. Pero también cuando le apostamos que
nuestra historia, lengua y cultura no tienen ningin futuro.

288



familias y nuestras comunidades, ademas de ello, los responsables de aplicar dichos
proyectos deben ser los propios protagonistas quienes deberan asumir las responsabilidades
de reconstituir la imagen originaria de su sociedad; su formacion profesional debe ser de
otra manera y desechar lo que hasta hoy ha sido la educacion colonizadora planteada desde
fuera. Significa participar en la revision de los contenidos educativos. Sin los compromisos
sefialados de los propios miembros de estas culturas es una utopia, es un ideal de dificil
proceso; pero nada seria imposible si existieran disposiciones de participar activamente.

Si la educacién que aspiramos contar ofreciera la garantia de mejorar la calidad de vida
humana, entonces en su contenido curricular deberia contemplarse las lenguas originarias.
Para el caso del Nuu Savi, deberd incluirse tu'un savi no s6lo como lengua de
comunicacion, sino como materia de estudio; ademas, contemplar la ensefianza de las
historias locales, los conocimientos profundos sobre el cosmos, la distintas manifestaciones
de las deidades (religion), las historias, los calendarios agricolas y festivos, la medicina
nativa, los conocimientos matematicos y los calculos, entre otros conocimientos. Si el
proceso de colonizacion ha propiciado el abandono de estos conocimientos, resulta
obligatorio investigar en las propias comunidades esos saberes y llevarlos al contexto

escolar como nuevos contenidos del proceso ensefianza-aprendizaje de los alumnos.

De esta forma se estard devolviendo la importancia de esta lengua como eje rector,
alrededor del cual giran otros conocimientos y que hoy se encuentra en franco deterioro y
peligro de extincion por el abandono de su uso por las nuevas generaciones. Solo es posible
garantizar su mantenimiento si el proyecto tuviera el impacto positivo deseable, propuesto
de manera colectiva por los propios interesados. En ese sentido, también es posible si se
diversifican tanto las acciones como la propia formacién de otros miembros de la cultura
Aiuu savi Y SuU incorporacion a los distintos grupos de discusion. Los campos de atencion
deben ser integrales que van desde la educacién familiar y comunitaria que implica

recuperar los aprendizajes que se genera en la relacion padres-hijos-comunidad.
El modelo de educacidn escolarizada en nuestras comunidades debe ser de otra forma. Se

debe desechar la labor castellanizadora impulsada por la escuela rural mexicana en la

década de los afios veintes y treintas en todo Nuu Savi y proponer una educacion

289



intercultural que durante el dltimo lustro de este siglo ha planteado insistentemente la
propia SEP.? Entonces, el sentido de la educacién intercultural debe ser para toda la
poblacion y no solamente para un sector de ella. Mientras no se aplique un modelo
educativo que tenga que ver con la especificidad cultural de nuestras comunidades, no se
puede hablar de una educacion intercultural, seria una contradiccion y un absurdo, como
sefiala Schmelkes (ibid). Si planteamos de una relacion entre nuestras culturas desde una
posicion ética distinta, basada en el respeto, la equidad y la tolerancia, la educacién
intercultural tiene que ser una educacion para todos los mexicanos y no para un soélo sector

de la poblacion (ibid).

Existen muchos estudios sobre la especificidad cultural y linguistica de nuestros pueblos
indigenas, sobre todo lo referente a la educacién dirigida a esta poblacion vulnerable y se
ofrecen excelentes propuestas. Sin embargo, no basta con la buena voluntad institucional de
modificar planes de estudio, es necesario que los encargados de esos trabajos profundicen
sus conocimientos sobre otros aspectos de la vida de nuestras comunidades. Si son de
origen indigena, no basta con sélo reconocer ser de ese origen, sino que nos asiste la

obligacion y compromiso de acompafiar en este proceso de reflexion.

Se plantea modificar totalmente la estructura administrativa creada por los distintos
regimenes del gobierno y evitar de esta forma la incongruencia que existe entre el discurso
y la préctica, entre las leyes y los hechos, porque lejos de atender realmente las necesidades
se vuelve un obstaculo generar proyectos de solucién a dichas necesidades. Se plantea la
eliminacion de actitudes discriminatorias manifestadas en dichas instituciones. Es decir, se
debe a) Revisar criticamente los planes y programas de estudio de la educacion; b) revisar
los distintos textos de lectura en lenguas indigenas que la DGEI ha propuesto y proponer
que el contenido de dichos textos escolares sea congruente con la realidad y evitar su
generalizacion; d) Los profesores deben contar con una sélida formacion profesional y la
capacidad de convertirse en auténticos dirigentes de sus comunidades.

322 Schmelkes, Sylvia. “Educacion intercultural” Conferencia presentada durante la inauguracion del
Diplomado en Derecho y Cultura Indigena, organizado por la Asociacion Mexicana de Naciones Unidas y
CIESAS, el dia 28 de septiembre del 2001. Pag. 7.

290



Si se lograra reivindicar la imagen del maestro bilingie, éste debe comprender lo que es
cultura. Debe reconocer que la cultura es un elemento definitorio de los grupos humanos
que transforman su entorno y sobreviven en él, y construyen su explicacién del mundo y el
sentido de su vida. Ademas, los docentes deben estar formados en la pedagogia del
desarrollo del juicio moral. Tienen que saber crear y aprovechar las oportunidades para que
sus alumnos entiendan a los otros diferentes; para que pongan en juego su juicio de
enfrentar conflictos morales que son propios de realidades multiculturales; para que
aprendan a reflexionar y a dialogar con otros iguales y diferentes. Tienen que reconocer que
en todos los niveles existe un racismo encubierto y convertir este fendmeno en temas de
reflexion y andlisis grupal. Tienen que ser capaces de crear situaciones de convivencia

respetuosa desde el aula.

Los docentes bilinglies deben estar formados para trabajar en equipo, de tal forma que
puedan hacer de la escuela en la que laboran una microsociedad parecida a la que se desea
crear: una sociedad en la que las decisiones se tomen con participacion y en la que se
escuche y respete la voz de las minorias; una sociedad en la que se viva la libertad de
expresion y el respeto a la diferencia; una sociedad en la que se aprovechen las diferencias

para el enriquecimiento mutuo (ibidem).

Los docentes tienen que reconocer la importancia de la participacion comunitaria en la
actividad educativa. Una educacién para la interculturalidad tiene que desarrollar la
demanda por parte de las comunidades para que la escuela contribuya a reproducir,
fortalecer y enriquecer la cultura comunitaria. Sin el acercamiento de la escuela a la
comunidad, sin el desarrollo de un proceso de apropiacion de la escuela por parte de la
misma, dificilmente podra avanzarse, mediante procedimientos unidireccionales, en este
propdsito. Es decir, invertir el proceso prevaleciente en la mayoria de las instituciones

educativas hasta hoy.
2. En el aspecto linguistico, tanto hablantes como no hablantes del tu’un savi 0 sa’an sau,

debemos darnos cuenta qué estd pasando con la lengua de nuestros abuelos y de nuestros

padres. Tener claro en qué debemos incidir nosotros y los demas jovenes de las ultimas

291



generaciones para evitar la extincion de esta lengua nativa. Si se garantiza que nuestras
reflexiones vayan mas alla, entonces existiran las posibilidades de proponer que este
pensamiento tenga continuidad a través de la lengua que hablamos. Lo contario conduciria

que mas tarde lamentemos la acelerada deshumanizacion de nuestros tiempos.

Se debe aprovechar el espacio que ha creado Ve'e Tu'un Savi “Academia de la Lengua
Mixteca” para la reflexion sobre la escritura de nuestra lengua y de esa forma repensar
colectivamente no s6lo sobre esta lengua nativa en su expresion oral y escrita, sino la
propuesta de proyectos que garanticen el desarrollo de la cultura del Nuu Savi en general.
En ese sentido, se debe continuar que a) En las comunidades donde tu'un savi ya no tiene
funcion comunicativa, hay que impulsar su recuperacién y las demas expresiones
culturales; b) La necesidad de elaborar una gramatica escrita desde una vision interna de los
hablantes de la lengua; c) La elaboracion de un diccionario multidialectal para el mejor
conocimiento de las variantes dialectales; d) La elaboracion de textos de distintos
contenidos: Filosofia, religiébn, medicina, cosmogonia, matematicas, entre otros; e)
Discusion y propuesta del desarrollo de una literatura propia: poesias y narraciones; f)
Busqueda de espacios radiofonicos y de television para la difusion de los conocimientos

sobre la lengua, historia y cultura del Nuu Savi.

Un proyecto de esta naturaleza implica tener claro que el desarrollo de la lengua mixteca
abarca entre otras cosas, pensar en esta lengua y no a partir de otra lengua; la formacion de
contar con nuevos profesionales en el conocimiento tedrico y practico de la lingistica, y
proponer que tu 'un savi se convierta como lengua de comunicacion en los distintos &mbitos
de la vida comunitaria: Familia, asambleas, tequios, fiestas, juegos, mercados, iglesias,

ceremonias sagradas, etc.

3. Otros aspectos de importancia que habria que recuperar aqui s viko tna’an nda’a 'y €l
sistema de cargos comunitarios. El primer punto constituye el punto nodal donde se genera
la construccion de valores propios de una cultura. EI papel que desempefia este proceso de

formacion de nuevas parejas de jovenes en Huitepec y de muchas otras comunidades del

292



Nuu Savi,®* ha sido determinante para la convivencia de las familias campesinas e

indigenas.

A pesar de la influencia de otras formas de concebir el matrimonio, sobre todo de los
jévenes que se sienten muy modernos, sigue siendo un espacio privilegiado donde se
consolidan los valores humanos donde tienen participacion los mayores: el respeto, la
responsabilidad, la honestidad y la sencillez de las personas, a partir del cual se forman los

sujetos comunitarios.

El sampaliluu, samaniluu 0 viko fienu** constituye un espacio de cohesion familiar y
comunitaria, espacio donde todo mundo participa. Ademas, ahi se consolida el carécter de
los jovenes para proyectar una buena imagen de la familia hacia los demas de la comunidad
y la fuente principal de responsabilidades, tanto con la familia como con la comunidad,

traducida en cargos comunitarios posteriormente.

En cuanto al sistema de cargos, en las comunidades de la Mixteca de Oaxaca donde se rige
todavia por un gobierno municipal de “Usos y Costumbres”,** se mantiene atn la voluntad
de elegir a las autoridades por decision comunitaria que no siempre es respetada por el
sistema gobernante; es el espacio donde se toman en cuenta distintos criterios que tienen
que ver con la trayectoria del individuo para decidir si es apto para desempafiar esos cargos

de mucha responsabilidad. Este es el sistema de organizacion municipal que actualmente

33 Otras comunidades del Nuu Savi como Tlazoyaltepec, Pefioles, Nuxa&, Apoala, Yucuafie, Ticua,
Tijaltepec, Yolotepec de la Paz, Ixtayutla, Zacatepec, San Pedro Jicayan, Yucuhiti, Nuyod, Ocotepec,
Mixtepec, San Miguel Cuevas, Ayutla de los Libres, Ocoapa, Coatzoquitengo, Xayacatldn de Bravo,
Tequixtepec, Tututepec, Santiago Nundichi, Huamelulpan, entre otras, aln se parctica el proceso de
formacién de parejas que se conoce como samaniluu, sampaliluu 0 viko tna’an nda’a, mediante platicas
informales con muchos de quienes son originarios de esas comunidades o a través de escritos conocenos es
una fuente generadora de aprendizajes inagotables para convertirse en personas a través de responsabilidades
comunitarias.

%24 En ocasion de redactar otro trabajo sobre el rescate del baile de la boda de Huitepec, unos de los
principales impulsores de esta tradicion del sampaliluu, Don Camilo Aquino Caballero sugeria que se
cambiara el titulo del baile; en vez de sampaliluu que se recuperara el nombre de “viko fienu”, porque asi
sugerian las sefioras entrevistadas en 1964 cuando se sistematiz6 tanto el canto como la musica de este legado
cultural de los mixtecos de Huitepec.

325 En 1996, en el Estado de Oaxaca fue decretado por la Camara de Diputados la eleccién de las autoridades
municipales por usos y costumbres para respetar los sistemas propios de las comunidades indigenas de elegir
a sus autoridades. Actualmente son 418 municipios que se rigen por este sistema de cargos durante el periodo
2008-2010.

293



comienza a fragmentarse por las ideas “modernas” que los jovenes han introducido para

hacer politica en nuestras comunidades. *2°

La propuesta es recuperar los valores
comunitarios de cada localidad para la viabilidad del ejercicio de la libre determinacion de
los pueblos y de la autonomia municipal contemplada en la misma Constitucion Politica de

los Estados Unidos Mexicanos en su Articulo 2° que sefiala:

... El derecho de los pueblos indigenas a la libre determinacion se ejercerd en un
marco constitucional de autonomia que asegure la wunidad nacional. El
reconocimiento de los pueblos y comunidades indigenas se hara en las constituciones
v leyes de las entidades federativas, las que deberan tomar en cuenta, ademads de los
principios generales establecidos en los parrafos anteriores de este articulo, criterios
etnolingiiisticos y de asentamiento fisico... (Constitucion... 2005: 62).

Podemos sefialar que la vida actual exige otro tipo de relaciones e interacciones entre las
diversas culturas que coexisten en el mundo. Desde nuestra condicion de portadores de una
cultura milenaria como la mixteca y de profundas reflexiones, aspiramos a construir un
espacio donde convivan las culturas; un espacio de mutuo respeto; un espacio donde se
propicien aprendizajes colectivos; un espacio donde reine la armonia, entre otros aspectos.
Para ello necesitamos derribar muchos muros construidos en aras de una dominacién de
unos pueblos sobre otros pueblos indefensos; exige asi mismo evitar las relaciones
clientelares, el paternalismo, el folclorismo, la explotacion y las relaciones de desigualdad

propiciadas por el desarrollo de la industrializacién mundial.

3. La salud y su tratamiento ha sido un campo poco abordado. En la memoria de quienes
habitamos en este contexto sociocultural muy poco le ponemos atencion a la enfermedad
que padecemos a veces. Se da por hecho que nadie debe enfermarse como si todos
fuéramos eternos. Solamente cuando alguien ya no puede dedicarle tiempo a sus
actividades normales, entonces los demas miembros de la familia comienzan a preocuparse.

Hasta entonces se recurren los servicios de las personas de conocimiento que hay en

326 En las caberas municipales donde existe la penetracion de los partidos politicos: PRI, PRD, PAN, PVEM,
PT y PN, las autoridades municipales ya no son nombradas por las asambleas comunitarias, donde se tomen
como Unicos criterios validos sean los valores propios de las personas. Como resultado, la vida comunitaria es
fragmentada por este proceso violento.

294



nuestras comunidades y que saben tratar las enfermedades comunes; muy pocos acuden a

los centros de salud que hay en las comunidades.

Sefialaremos las formas de como nuestras hermanas y hermanos equilibran su vida,
recurriendo el uso de plantas medicinales que crecen en los extensos y variados espacios
geogréficos del territorio comunal, pero también el uso ceremonial y curativo de los
espacios especiales o benditos donde los médicos indigenas acuden a tratar las
enfermedades no fisicas, sino las de caracter magico-religiosas, que son enfermedades
muchas veces provocadas por otras personas 0 por no “acatar las normas relacionadas con
el medio ambiente”; so6lo un hombre de conocimiento puede intervenir para darle

tratamiento a este grupo de enfermedades.

En el campo de la medicina indigena o medicina alternativa segun los alopatas a que hemos

hecho referencia, aparecen las tres esferas del conocimiento de la sefiora o sefior destinado

para ello: Nide u’u fia’an (hacer maldad), fiide tatna (hace curaciones) Y ya’an nd¥f’f iiu’'un

(didlogo con la deidad). Una misma persona puede reunir estos conocimientos y que el
lugar donde frecuenta son centros ceremoniales ubicados en la punta de los cerros, la
profundidad de las cuevas, los manantiales, o algun otro sitio donde existen los protectores
o 7siu'un de cuanto hay en el medio ambiente: agua, vegetales, animales, salud, etc. La
misma persona de conocimiento puede invocar a los dioses propios para propiciar que
[lueva pronto o, bien para proteger a los seres humanos de las calamidades y de la maldad

de otros seres humanos.

Entre las personas que poseen diversos conocimiento de nuestras comunidades también se
clasifican por sus trabajos especializados; hay quienes se dedican solamente a curar y otras,
que aparte de curar son contratadas para provocar que otros seres humanos se enfermen. Si
se trata de diagnosticar qué enfermedad padece alguien se recurren a las lecturas de la luz
de vela, la lectura de los naipes, el pulso de la mano, la lectura del maiz, etc. De esa forma
se determina lo que hay que hacer, pero también se pronostican los resultados.

Actualmente, hay jovenes que comienzan a ejercitar las curaciones o a diagnosticar el

295



origen de las enfermedades, sin embargo, sus “trabajos” no son todavia confiables, porque

carecen de experiencia.

Sintetizamos nuestra reflexion. Hoy, en el comienzo del tercer milenio e influidos por
distintos procesos historicos y los fendmenos de la modernidad y la globalizacion del
mundo, nuestras sociedades del Nuu Savi se sitlan por un lado, en una gran desventaja y en
franca contradiccion en su vida cotidiana, porque por un lado estamos atravesados por la
cultura “moderna” que nos llega a través de distintos medios frente a las luchas que
sostenemos algunos para mantener nuestra dignidad e identidad cultural, linguistica e
historica de este pueblo milenario, y por el otro, la oportunidad de seleccionar lo positivo
de la cultura “moderna” u occidental para articular con la cultura local, del mismo modo la

oportunidad de conocer y viajar hacia otros contextos socioculturales.

A pesar de la precariedad economica de la Mixteca y que ha sido resuelta parcialmente por
la migracion de sus habitantes hacia otras partes del mundo durante los ultimos veinte afos,
al interior del Nuu Savi se sigue deteriorando nuestra identidad y nuestra dignidad como
seres humamos. Es decir, nos estamos deshumanizando cada que avanza el tiempo por la
influencia externa, porque hasta ahora no ha habido capacidad de generar propuestas de una
sociedad distinta que conlleven a aprovechar los contactos con el mundo moderno y

globalizado.

Si revisamos la historia de la Mixteca, el deterioro de la vida de este pueblo comenz6 a
acentuarse durante la época de la Colonia al inicio del siglo XV1y a pesar de la declaracion
de la independencia nacional, la situacién no ha cambiado para los fiuu savi. EI modelo del
pais que se impuso a todos los mexicanos y que no ha logrado aun de consolidarse es a
partir del modelo de algin pais europeo, una imagen de nacion artificial e nacién
imaginaria, dejando de lado al México profundo, a un conjunto de pueblos con diversidad
de lenguas y culturas. En ese sentido, se establece como norma legitimada la divisién entre
los conocimientos que poseen los pueblos mesoamericanos y los conocimientos que

proceden de la cultura occidental sobre las formas de percibir y explicar el mundo.

296



Los intelectuales organicos al servicio del poder (en los términos de Gramsci), hasta ahora
no han planteado como una posibilidad la convivencia de nuestras culturas y nuestras
historias particulares; por el contrario, se ha propuesto como politica la aculturacion, la
integracién y la asimilacion de los pueblos nativos por la sociedad dominante y
hegeménica, heredera del mestizaje consolidada durante la Colonia Espafiola. Las
instituciones culturales y educativas creadas para coadyuvar en la formacion del mestizaje y
la aculturacion de los pueblos originarios, lejos de resolver el problema de deterioro de las
lenguas y culturas originarias, se ha logrado paulatinamente que los propios miembros de
estas culturas mesoamericanas asuman actitudes de negacién hacia su propia cultura. Es
decir, se ha internalizado el pensamiento negativo hacia las culturas nativas de

Mesoamérica.

En los marcos juridicos internacionales, nacionales y regionales se reconocen en términos
discursivos la diversidad cultural y linguistica del pais mexicano, sin embargo, las actitudes
tanto de propios como extrafios se mantienen en una misma direccion: el impulso por la
extincién de nuestras lenguas originarias y culturas. En ese sentido podemos sefialar que
nuestro problema es estructural. Plantear otro tipo de sociedades donde reine el respeto, el
reconocimiento mutuo, igual social, equidad de género y menos violencia, exige que exista
realmente un didlogo entre nuestras culturas en igualdad de condiciones, pero para ello se
necesita cambiar el modelo del pais. Se necesita que todos volvamos a mirar hacia nuestros
origenes y abrevar de ahi los sabios conocimientos que aln se mantienen entre las ancianas
y ancianos de nuestros pueblos. Este planteamiento exige que quienes nos deformamos en
instituciones educativas altamente etnocidas nos descolonicemos intelectualmente. No se
pretende encapsular nuestras culturas, nuestras lenguas y nuestras historias, se trata mas
bien de proponer una relacion de articulacion con el avance tecnoldgico y cientifico de

nuestro tiempo, aquello que nos pueda enriquecer como pueblo y como ser humano.

A pesar del pesimismo manifiesto de no pocos miembros del Nuu Savi sobre el valor que
encierran las culturas, lengua e historias de nuestras comunidades, es posible proponer
nuevas formas de reflexion en torno a ello. Sin embargo, exige una entrega total en las

reflexiones y de propuestas de otros miembros de la cultura. Si deseamos reconstituir

297



nuestro rostro como identidad es necesario que quienes hablamos la lengua y crecidos en la
cultura nos comprometamos a revertir el proceso de negacion y colonizacion, para lo cual
se necesita que estemos acompafiando a nuestro pueblo milenario y sé6lo alguien que haya
sido descolonizado lo pueda hacer: Ir del discurso a la préactica; desde la comunidad si es
necesario o0 bien desde donde se encuentren reconocidos como hijos 0 como da’a riuu
como se expresa en la comunidad.

Existen muchos aspectos en los que se puedan incidir de manera comprometida los da’a
Auu: Lengua, educacion, medicina, historia, religion, espacios benditos (sagrados), en fin,
todo de lo que concierne la cosmovision de nuestro pueblo Nuu Savi. Durante las Gltimas
dos décadas en la Mixteca existen algunas experiencias incipientes de cémo podemos
organizarnos: Ve’e Tu'un Savi “Academia de la Lengua Mixteca”, Centro de Investigacion
y Difusion Nuu Savi, A. C., Frente Indigena de Organizaciones Binacionales (FIOB), o
bien, la organizacion de distintas actividades que nos permitan encontrarnos y
reencontrarnos para compartir nuestras historias y nuestras formas de vida, pero también,
reflexionar nuestro futuro y el de nuestros hijos y nietos: foros, seminarios, coloquios,

congresos, simposios, etc..

En la propuesta de generar nuevos espacios abiertos para impulsar la convivencia, la mirada
estd centrada que la escuela puede convertirse en la Unica institucion oficial instalada de
manera permanente en cada localidad, por mas pequefia que ésta sea. El espacio escolar
puede convertirse en un espacio privilegiado donde se reflexione y se discuta
comunitariamente nuestras formas de vida y la propuesta del futuro que todos deseamos.
So6lo es posible este planteamiento si estamos conscientes que debemos participar todos:
ancianos, ancianas, adultos, hombres y mujeres, jovenes, nifios y nifias, desde luego, con la
guia entusiasta del “maestro” o un intelectual nato de cada comunidad. Lograr este deseo,
solo es posible si nuestra formacidn escolarizada garantiza el compromiso de participar
colectivamente durante el proceso de reconstitucion de nuestra sociedad 7uu savi. De lo
contrario, la propuesta que algunos de nosotros ha impulsado se seguiré etiquetando como

algo utopico.

298



La reconstitucion del Nuu Savi es entendido aqui como la oportunidad de combinar
nuestras formas de vivir donde se retomen los elementos culturales propios y elementos
culturales ajenos, siempre con la idea de enriquecer nuestra cultura basada en nuestra
decision sobre dichos elementos. Es decir, esto es posible si la educacion oficial que
reciben nuestros hijos tome en cuenta la educacion familiar y comunitaria, combinada con
los contenidos oficiales. Los agentes educativos que son los maestros deben estar formados
de otra forma, una formacion que generen reflexiones desde el aula con los nifios que son
miembros de la cultura, que en este momento se encuentra en agonia por la politica
etnocida propuesta por el propio estado mexicano. Sin embargo, junto con esta necesidad,
los contenidos educativos de todos los niveles deben ser revisados constantemente, y por
supuesto, los medios de comunicacién impresos y electrénicos deben impulsar por un

cambio de actitud de la sociedad en su conjunto.

Los aspectos de la vida comunitaria en los que se necesita mucha atencion serian las formas
de como se transmiten los saberes y los valores morales que se inicia en la familia y
culmina en la comunidad; la responsabilidad, la honestidad y sencillez en los cargos
comunitarios; el respeto hacia las personas mayores y las instituciones sociales; el
mantenimiento del sampaliluu, samaniluu 0 viko tna’an nda’a no so6lo como espacio de
cohesion familiar, sino proceso de conversion de los jovenes en el estatus de personas
garantizara la posibilidad de mantener la convivencia entre las familias de nuestras

comunidades.

La dificultad y las contradicciones expresadas hoy en nuestras comunidades del Nuu Savi
son derivadas del contacto temprano o tardio con otras formas de ser de otras sociedades.
Proponer un cambio enriquecido hacia el interior y exterior de nuestras comunidades, sin
dejar de ser de lo que hemos sido histéricamente constituye un enorme reto para todos los
nativos de estas culturas nativas, pero lo es mas para quienes (como educadores,
autoridades y otros protagonistas sociales) tienen la responsabilidad de conducir las

reflexiones y propuestas aqui sefialadas.

299



Bibliografia

Acevedo Conde, Maria Luisa. “El uso de la lengua indigena en el proceso bilingle-
bicultural en Oaxaca” En: Luz Elena Galvan et al. Memorias del primer simposio de
educacion. México, CIESAS, 1994. P4gs.: 473-48.

Geografia historica de Oaxaca. Edit. Gobierno del Estado de
Oaxaca y Secretaria de Asuntos Indigenas. 2002.

"Los habitantes del pais de las nubes. ElI Centro de
Investigacion y Difusion Mixteco"”, en: Revista América indigena, Vol. L, Nimeros 2-3,
abril-septiembre, México, 1990. Pags.: 95-126.

Aguirre Beltran, Gonzalo. Lenguas Verndculas. Su uso y desuso en la ensefianza: La
experiencia de México. Edit. CIESAS. México, 1983.

Teoria y Practica de la FEducacion Indigena.  Edit.
SEPSETENTAS. México, 1973.

Alavez Chavez, Raul. Nayiu xindeku nuu ndaa vico nu’u. Los habitantes del lugar de las
nubes. CIESAS-10C. México, 1997.

Almanaque de Oaxaca. Edit. Gobierno del Estado de Oaxaca. 1982.
Alvarado, Fray Francisco de. Vocabulario en lengua Misteca. 1593.

Alvarez Fabela, Reyes Luciano. “San Isidro y San Juan; de Huehues y Mandones. El
sistema de cargos en dos comunidades de Mesoamérica” en: Cuicuilco. Revista de la
Escuela Nacional de Antropologia e Historia. Nueva época, volumen 7, nimero 19, mayo-
agosto, 2000. México, 2000. Pags. 83-102.

Anders, Ferdinand y Maarten Jansen. Manual del Aditivo. Libro explicativo del llamado
Codice Vaticano B. Edit. Sociedad Estatal Quinto Centenario (Espafia), Akademische
Druk-und Verlagsanstalt (Austria) y FCE (México), 1993.

La Pintura de la Muerte y de los Destinos. Libro explicativo del
llamado Cédice Laud. Edit. FCE. México, Sociedad Estatal Quinto Centenario (Espafia) y
Akademische Druk-und Verlagsanstalt (Austria), 1994.

Anders, Ferdinand, Maarten Jansen y Gabina Aurora Pérez Jiménez. Origen e Historia de

los Reyes Mixtecos. Libro explicativo del llamado Codice Vindobonensis Mexicanus 1. Edit.
FCE. México, 1992 a.

300



Cronica Mixteca: El Rey 8 Venado “Garra de Jaguar” y la
Dinastia de Teozacualco-Zaachila. Libro explicativo del llamado Cédice Zouche-Nuttall.

Edit. FCE. México, 1992 b.

El Libro de Tezcatlipoca, Serior del Tiempo. Libro explicativo del
llamado Cédice Fejérvary-Mayer. Edit. FCE. México, 1994.

Anders, Ferdinand, Maarten Jansen y Luis Reyes Garcia. Los Templos del Cielo y de la

Oscuridad: Ordculos y Liturgia. Libro explicativo del llamado Codice Borgia. Edit. FCE.
Mexico, 1993.

Anders, Ferdinand, Maarten Jansen y Peter Van der Loo Calendario de Prondsticos y
Ofrendas. Libro explicativo del llamado Codice Cospi. Edit. Akademische Druk-und
Verlagsanstalt (Austria) y FCE (México), 1994.

Anderson, Warren D. “La migracion P’urépecha en la region rural del centro-oeste de
Estados Unidos: Historia y tendencias actuales”, en: Fox, Jonathan y Gaspar Rivera-
Salgado (Coords.) Indigenas mexicanos migrantes en los Estados Unidos. Eddit. H.
Camara de Diputados, LI1X Legislatura/Universidad de Calfornia, Santa Cruz/Universidad
Autonoma de Zacatecas/Miguel Angel Porria. México, 2004. Pags.: 387-418.

Anuario estadistico de Oaxaca. Oaxaca, México. 2001.
Arguedas, José Maria. Los Rios Profundos. Edit. Losada. Buenos Aires, 1977.

Arias, Jacinto. El mundo numinoso de los mayas. Estructura y cambios contemporaneos.

Edit. SEPSETENTAS. México, 1975.

Bader, Bonnie. “Aqui estamos: Trabajo agricola, enfermedad y alternativas a la
biomedicina entre las familias migrantes en California”, en: Fox, Jonathan y Gaspar
Rivera-Salgado (Coords.) Indigenas mexicanos migrantes en los Estados Unidos. Eddit. H.
Camara de Diputados, LIX Legislatura/Universidad de Calfornia, Santa Cruz/Universidad
Auténoma de Zacatecas/Miguel Angel Porrtia. México, 2004. Pags.: 231-276.

Bhabha, Homi K. El lugar de la cultura. Edit. Manantial. Argentina, 2002.

Balbuena Cidel, Ignacio. Leyendas Nuu Davi. La tradicién de los Pueblos de la Mixteca,
nam. 4. Edit. CONACULTA/IOC. Unidad Regional Huajuapan y PACMYC. 2002.

Barabas, Alicia M. Dones, Duerios y Santos. Ensayo sobre religiones en Oaxaca. Edit.
INAH/Grupo Editorial Miguel Angel Porrta. México, 2006.

Barabas, Alicia M y Miguel A. Bartolomé (Coords.) Configuraciones étnicas en QOaxaca.
Perspectivas etnogrdficas para las autonomias. Vol. I. CONACULTA/INAH, México,
1999.

Barfield, Thomas. Diccionario de antropologia. Edit. Siglo XX. México, 2000.

301



Barth, Fredrik (Comp.). Los grupos étnicos y sus fronteras. Edit. FCE. México, 1976.

Bartolomé, Miguel A. “La palabra de los otros: La antropologia escrita por los indigenas en
Oaxaca” en: Cuadernos del Sur. Revista de Ciencias Sociales nim. 18. Marzo del 2003.
Oaxaca, México. Pags.: 23-50.

Gente de Costumbre y Gente de Razén. Las Identidades Etnicas en
Meéxico. Edit. INI/Siglo XXI. México, 1997.

“La identidad residencial en Mesoamérica”, en: LIl América
Indigena, Vol. LII, numero 1-2, enero-junio. México, 1992. Pags.: 251-269.

y Alicia M. Barabas. Tierra de la Palabra: Historia y etnografia de
los chatinos de Oaxaca. Edit. IOC/INAH/FOESCA. México, 1996.

La Pluralidad en Peligro. Edit. INI/INAH. México, 1996.

Besserer, Federico y Michael Kearny (Editores). San Juan Mixtepec. Una comunidad
transnacional ante el poder clasificador y filtrador de las fronteras. Edit. Casa Juan
Pablos/Fyndacion Rockefeller/Universidad de California Riverside/Universidad Autdnoma
Metropolitana, Unidad Iztapalapa. México, 2006.

Bonfil Batalla, Guillermo. “Historias que no son todavia historia” en: Historia jpara qué?
Edit. Siglo XXI. México, 1982. pp. 227-245.

Meéxico  profundo.  Una  civilizacion — negada.  Edit.
CONACULTA/Grijalbo. México, 1989.

Obras Escogidas, Tomo 4. Seleccion y Recopilacion de Lina
Odena Guemes. Edit. INI/CIESAS/INAH/CULT. POPULARES/Fideicomiso Fondo
Nacional de Fomento Ejidal. México, 1995.

(Compilador). Utopia y Revolucion. El pensamiento politico
contemporaneo de los indios en América Latina. Edit. Nueva Imagen. México, 1981.

“El concepto del indio en América: una categoria de la situacion
colonial”, en: IIH-UNAM. Anales de Antropologia. Vol. IX. México, 1972. P4gs.: 105-124.

Broda, Jhoana y Félix Baez-Jorge (Coords.). Cosmovision, ritual e identidad de los pueblos
indigenas de México. CONACULTA/FCE. México, 2001.

Caballero Morales, Gabriel y Juan Julian Caballero. Yuku Yata. Huitepec, Oaxaca. Edit.
Programa de Etnolinguistica, SEP-INI-CISINAH. 1980.

Caballero Morales, Gabriel. Grupos Etnicos y Clases Sociales en Huitepec, Oaxaca. (Tesis
de Licenciatura). Programa de Etnolingtistica, SEP-INI-CISINAH. 1982.

302



Cabral, Almibar. Cultura y liberacion nacional. Tomo |. Edit. ENAH. México, 1981.

CADAL. Civilizacion.  Configuraciones de la  diversidad num. 1. Edit.
CADAL/CEESTEM. México, 1983. Pags.: 78-79.

Caso, Alfonso. Reyes y reinos de la Mixteca, Tomo |. FCE. México, 1984.
Cardoso de Oliveira, Roberto. Etnicidad y estructura social. Edit. CIESAS. México, 1992.
CEDELIO. Proyecto de creacion. Oaxaca, México, 2000. (Manuscrito).

Celestino Solis, Eustaquio. Siuateyuga. Una norma indigena de control social. Edit.
CIESAS. Mexico, 2001.

CID-NUU SAVI. Relatorias de los encuentros de escritores en lengua mixteca
(Mecanograma). 1990, 1991, 1994, 1995, 1996 y 1997.

CIS-INAH/CIESAS. Programa de Formacion Profesional de FEtnolingiiistas.1979
(Mecanografiado).

Cisneros Paz, Erasmo. El proceso de transmision cultural y la educacion formal en las
comunidades indigenas mexicanas. Edit. SEP/UPN (Coleccion Cuadernos de Cultura
Pedagogica). México, 1990.

Constitucion Politica de los Estados Unidos Mexicanos. México, 2005.

Convenio 169 de la Organizacion Internacional del Trabajo, 1989.

COPLAMAR. Programas integrados. Zona Mixteca (Resumen). México, 1978.

Cordero Avendafio de Durand, Carmen. El combate de las luces: Los tacuates. Edit. Museo
del Arte Prehispanico de México “Rufino Tamayo” y Biblioteca Publica de Oaxaca.

Oaxaca, México, 1992.

Coronado Suzan, Gabriela. Persistencia lingiiistica y transformacion social: bilingiiismo en
la Mixteca alta. Edit. CIESAS. México, 1987.

Cruz Bautista, Marcos A. Esbozo gramatical de la lengua mixteca. |IEEPO. Oaxaca,
Meéxico, 2000.

Cruz, Victor de la. El General Charis y la pacificacion del México postrevolucionario.
Edit. CIESAS. México, 1993.

Cruz Ortiz, Alejandra. Yakua kuia, el nudo del tiempo. Mitos y leyendas de la tradicion
oral mixteca. Edit. CIESAS. México, 1998.

303



Chamoux, Marie-Noélle. Trabajo, técnicas y aprendizaje en el Meéxico indigena.
CIESAS/CEMCA. México, 1992.

Chimal, Carlos y Eniac Martinez. “Movimiento perpétuo. Mixtecos en California”, en:
México Indigena. Revista mensual nam. 4, enero de 1990. P4gs.: 33-45.

Declaracion de Barcelona sobre el Derechos Lingiiisticos. Barcelona, 1996.

Deloria, Vine. El General Custer murio por vuestros pecados. Un manifiesto indio. Barral
Editores. Barcelona, 1975.

Diaz Gomez, Floriberto. “’Nosotros’ festejan. ‘Nosotros’ condenan” en: Sanchez Silva,
Carlos (Comp.). En la vispera del medio milenio ;Condena o festejo? Edit.
IISUABJO/Programa Casas del Pueblo. Oaxaca, México, 1992. Pags.: 47-49.

Dominguez Santos, Rufino. “La experiencia del Frente Indigena Oaxaquefio Binacional:
Crisis interna y retos futuros”, en: Fox, Jonathan y Gaspar Rivera-Salgado (Coords.)
Indigenas mexicanos migrantes en los Estados Unidos. Edit. H. Camara de Diputados, LIX
Legislatura/Universidad de Calfornia, Santa Cruz/Universidad Autonoma de
Zacatecas/Miguel Angel Porrtia. México, 2004. Pags.: 77-89.

ELIAC. México Multilingiie: Una Pasado Presente. México, 2000.

Propuesta de Iniciativa de Ley de Derechos Lingiiisticos de los Pueblos y
Comunidades Indigenas. México, 1999.

Eliade, Mircea. Mitos, suerios y misterios. Editorial Kairds. Barcelona, 2001.

Mito y realidad. Editorial Kairds. Barcelona, 1999.

Escércega, Sylvia y Stefano Varese (Coords.) La Ruta Mixteca. El impacto etnopolitico de
la migracion trasnacional en los pueblos indigenas de México. Edit. UNAM/Publicaciones
y Fomento Editorial. México, 2004.

EZLN. Documentos y Comunicados 1, 2 y 3. Prologo de Antonio Garcia de Leon y
Cronicas de Elena Poniastowska y Carlos Monsivais. Ediciones Era. México, 1994.

Fox, Jonathan y Gaspar Rivera-Salgado (Coords.). Indigenas mexicanos migrantes en los

Estados Unidos. Edit. The University of California/Universidad Autonoma de
Zacatecas/Porrda. México, 2004.

Fanon, Frantz. Los condenados de la tierra. Prologo de Jean-Paul Sastre. Edit. FCE.
Mexico, 1980.

Por la revolucion afiicana. Edit. FCE. México, 1973.

304



Sociologia de una revolucion. Ediciones Era. México, 1976.

Fals Borda, Orlando. Ciencia propia y colonialismo intelectual. Edit. Nuestro Tiempo.
Mexico, 1970.

Freire, Paulo. La educacion como prdctica de la libertad. Edit. Siglo XXI. México, 1978.
Pedagogia del oprimido. Edit. Siglo XXI, México, 1978.

Flanes, Véronique. Viviré si Dios quiere. Un estudio de la violencia en la Mixteca de la
costa. Edit. INI. México, 1977.

Garcia Alcaraz, Agustin. Tinujei. Los Triquis de Copala. Edit. Comision de Rio Balsas.
Mexico, 1973.

Garza, Mercedes de la. Rostros de lo sagrado en el mundo maya. Edit. Paidos/lUNAM.
Mexico, 1998.

Geertz, Clifford. La interpretacion de las culturas. Edit. Gedisa. México, 1987.

Gonzalez Huerta, Neftali. “Los nifios mixtecos en sus comunidades y mas alla del pais de
las nubes” en: Andlisis de la situacion de los nifios indigenas y nifios jornaleros agricolas
(Primer Foro Regional), Ixtepec, Oaxaca, México, 1995. UPN/COMEXANI Pé&gs.: 135-
146.

Gonzélez Ventura, Josefa L. Vida cotidiana en San Pedro Jicayan. Edit. CELIAC. ..

Gramsci, Antonio. Cuadernos de la carcel: Los intelectuales y la organizacion de la
cultura. Edit. Juan Pablos Editor. México, 1975.

Guiteras Holmes, Calixta. Los peligros del alma. Vision del mundo de un tzotzil. Edit. FCE.
Mexico, 1986.

Gutiérrez Mendoza, Gerardo. “Four Thousand Years of Graphic Communication in the
Mixteca-Tlapaneca-Nahua”, en: Jansen, Maarten E.R.G.N. and Laura N.F. van Broekhoven
(Editores). Mixtec Writing and Society. Escritura de Nuu Dzaui. Edit. Knaw Press:
Koninklijke Nederlandse/Akademie van Wetenschappen. Amsterdam, 2008. Pags.: 71-108.

Guzman Bockler, Carlos. Las voces negadas toman la palabra. El pensamiento politico
indio en la dialéctica social de Mesoamérica. Cuadernos de la Casa Chata. Edit. CIESAS.
Mexico, 1983.

Hamel, Rainer Enrique. “Politicas y planificacion del lenguaje: una introduccién”, en:

Politicas del lenguaje en América Latina. Revista Iztapalapa nim. 29, Afo 13, No. 29,
enero-junio de 1993. P4gs.: 5-39.

305



Hernandez Ldpez, Ramén. La educacion para los pueblos indigenas de México. Edit.
SEP/DGEI. México, 2000.

Hopkins, Nicholas A. y Kathryn Josserand (Coords.) Estudios linguisticos en lenguas
otomangues. INAH (Coleccion cientifica nim, 68). México, 1979.

1. América Indigena. Vol. L, nimeros 2-3, abril-septiembre. México, 1990.

Inchdustegui Diaz, Carlos. La mesa de plata. Edit. Instituto Oaxaquefio de las
Culturas/FONCA. México, 1994,

“Alrededor de las discriminaciones” en: Cologuio sobre
discriminacion (Memoria). Edit. INI/CIDPO. Oaxaca, México, 2003. Pags.: 1-4.

INEGI. Censo general de poblacion 2000.

Division territorial del Estado de Oaxaca de 1810 a 1995, Tomo 1. 1997.

INI. Censo de Poblacion Indigena, 2002.

30 arios después. Revision critica. México, 1978.

Instituto Estatal Electoral de Oaxaca. Compendio de Legislacion Electoral, Oaxaca.
Oaxaca, México, 2003.

Jansen, Maarten E. R. G. N. HUISI TACU. Estudio interpretativo de un libro mixteco
antiguo: Codex Vindobonensis Mexicanus I. Edit. Centro de Estudios y Documentacion
Latinoamericanos. Amsterdam, Paises Bajos, 1982.

Jansen, Maarten La Gran Familia de los Reyes Mixtecos. Libro explicativo de los Codices
llamados Egerton y Becker III. Edit. Akademische Druk-und Verlagsanstalt (Austria) y
FCE (México), 1994.

Jansen, Maarten y Gabina Aurora Pérez Jiménez. La Dinastia De Anute. Historia,
literatura e ideologia de un reino mixteco. CNWS. Universidad de Leiden, Holanda, 2000.

Historia, literatura e ideologia de Nuu Dzaui. El Codice Afiute y su
contexto historico-cultural. Colecciéon Voces del Fondo / Serie Etnohistoria, Instituto
Estatal de Educacion Publica, Oaxaca, 2007.

Voces del Dzaha Dzavui (mixteco clasico). Andlisis y Conversion del
Vocabulario de fray Francisco de Alvarado (1593). Gobierno del Estado de Oaxaca &
Colegio Superior para la Educacion Integral Intercultural de Oaxaca &Yuu Nuu A.C.,
Mexico. 2009.

306



Jansen, Maarten E.R.G.N. & Laura N.K. van Broekhoven (coords.). Mixtec Writing and
Society / Escritura de Nuu Dzaui. KNAW Press, Amsterdam, 2008.

Jaulin, Robert. La des-civilizacién. Politica y prdctica del etnocidio. Edit. Nueva Imagen.
México, 1979.

El etnocidio a través de las Américas. Textos y documentos reunidos por
Robert Jaulin. Edit. Siglo XXI. México, 1976.

Jauregui, Jesus. “La teoria de los ritos de paso en la actualidad” en: Antropologia nim. 68.
Nueva época. Octubre-diciembre, 2002. México, 2002. P4gs.: 61-95.

Josserand, Kathryn. El desarrollo de las lenguas mixtecas. Ponencia presentada en el
Tercer Encuentro de Escritores en Lengua Mixteca realizado en Huajuapan de Ledn,
Oaxaca los dias 6, 7 y 8 de agosto de 1994.

Julian Caballero, Cirilo. El modelo educativo alternativo en la Universidad Auténoma
Chapingo: Experiencia académica en dos Centros Regionales. (Tesis de Ingeniero
Agronomo). México, 1997.

Julidan Caballero, Juan. “Desarrollo del fu'un savi (Lengua Mixteca). Recuento de
actividades”, en: Romero Frizzi, Maria de los Angeles. Escribir para dos mundos.
Testimonios y experiencias de los escritores mixtecos. Coleccion “Voces del Fondo”.
IEEPO, Oaxaca, México, 2003. Pags.: 71-132.

"Alfabeto practico unificado del idioma mixteco”, en: Revista
América indigena, Vol. L, Nameros 2-3, abril-septiembre, México, 1990. Pp: 127-149.

Educacion y cultura. Formacion comunitaria en Tlazoyaltepec y
Huitepec, Oaxaca. Edit. CIESAS. México, 2002.

El papel del maestro en el etnocidio en San Antonio Huitepec,
Oaxaca. (Tesis de Licenciatura). Programa de Etnolinguistica, SEP-INI-CISINAH. 1982.

“El papel que juegan los profesionales indios para el desarrollo
cultural de sus grupos”. E: Nahmad Sittén, Salomén (Comp.) La perspectiva de etnias y
naciones. Los pueblos indios de América Latina. Biblioteca Abya-Yala. Quito, 1996. Pags.:
189-200.

"La Academia de la Lengua Mixteca. Espacios de reflexion
compartida”, en Cuadernos del Sur, Revista de Ciencias Sociales num. 14. Afio 5, mayo,
Oaxaca, México, 1999. Pp. 129-139.

"La importancia de la escritura en las lenguas indigenas”, en:
HUAXYACAC, Revista de Educacion. Afio 1, nim. 3, mayo-agosto, Oaxaca, México, 1994,
Pp: 44-47.

307



"Presente y futuro del idioma mixteco. Reflexiones y propuestas”,
en: Presencias de la cultura mixteca. Universidad Tecnoldgica de la Mixteca. Oaxaca,
México, 2001. Pp: 89-95.

Saberes transmitidos y adquiridos a través del trabajo en dos
pueblos mixtecos: Tlazoyaltepec y Huitepec, Oaxaca. (Tesis de maestria). UPN. Mexico,
19909.

Katz, Esther. “El temazcal: Entre religion y medicina”, en: Dahlgren Jordan, Barbro

(Comp.). Il Cologuio de historia de la religion en Mesoamérica y dreas afines. Edit. 11A-
UNAM. México, D. F. 1993. P4gs.: 175-185.

Katz, Esther. “Del frio al exceso de calor: dieta alimenticia y salud en la Mixteca”, en:
Sesia, Paola (Edit.). Medicina tradicional, herbolaria y salud comunitaria en Oaxaca. Edit.
CIESAS y Gobierno del Estado de Oaxaca. Oaxaca, México, 1993. P4gs.: 99-115.

Kearney, Michael y Federico Besserer. “Gobernanza municipal en Oaxaca en un contexto
transnacional”, en: Fox, Jonathan y Gaspar Rivera-Salgado (Coords.) Indigenas mexicanos
migrantes en los Estados Unidos. Eddit. H. Camara de Diputados, LIX
Legislatura/Universidad de Calfornia, Santa Cruz/Universidad Auténoma de
Zacatecas/Miguel Angel Porrtia. México, 2004. Pags.: 483-501.

Korshaek, Leif. Introduccion al sistema de cargos. Edit. Universidad Auténoma del Estado
de México. México, 1996.

y Felipe Gonzélez Ortiz. “Hacia una tipologia del sistema de cargos en las
comunidades étnicas del Estado de México” en: Cuicuilco. Revista de la Escuela Nacional
de Antropologia e Historia. Nueva época, volumen 7, numero 19, mayo-agosto, 2000.
México, 2000. P4gs. 55-81.

Kottak, Conrad Philip. Antropologia Cultural. Espejo para la humanidad. Edit. McGraw-
Hill. Madrid, 1997.

Landa, Fray Diego de. Relacion de las Cosas de Yucatan. Intr. De Angel Maria Garibay K.,
Edit. PorrGa. México, 1982.

Ley Estatal de Educacion Publica de Oaxaca. Oaxaca, México, 1995.

Ley de Derechos de los Pueblos y Comunidades Indigenas del Estado de Oaxaca. Oaxaca,
Mexico, 1998.

Ley General de Derechos Lingiiisticos de los Pueblos Indigenas. 2003.
Lisbona Guillén, Miguel. “Cargueros y santos: una etnografia de los intercambios diadicos
entre Tapilua y Rayon (Chiapas)” en: Cuicuilco. Revista de la Escuela Nacional de

Antropologia e Historia. Nueva época, volumen 7, nimero 19, mayo-agosto, 2000. México,
2000. Pags. 35-53.

308



Lopez, Felipe H. y David Runsten. “El trabajo de los mixtecos y los zapotecos en
California: experiencia rural y urbana”, en: Fox, Jonathan y Gaspar Rivera-Salgado
(Coords.) Indigenas mexicanos migrantes en los Estados Unidos. Eddit. H. Camara de
Diputados, LIX Legislatura/Universidad de Calfornia, Santa Cruz/Universidad Autonoma
de Zacatecas/Miguel Angel Porriia. México, 2004. Pags.: 277-309.

Lopez Aceves, Hugo Eduardo. “Allende Mesoamérica. El sistema de cargos en el noroeste
de México” en: Cuicuilco. Revista de la Escuela Nacional de Antropologia e Historia.
Nueva epoca, volumen 7, nimero 19, mayo-agosto, 2000. México, 2000. Pags. 135-146.

Lépez Garcia, Ubaldo. El uso cotidiano y ceremonial del mixteco de Apoala, Oaxaca. Tesis
de Maestria. México, 1998.

Sa'vi, discursos ceremoniales de Yutsa To’on (Apoala). Tesis
doctoral, Universidad de Leiden 2007.

Lowy, Micahel. El pensamiento del Che Guevara. Edit. Siglo XXI. México, 1978.

Lozoya, Xavier. “SPA: Salute per Aqua, el temazcalli”, en Revista de Arqueologia
Mexicana. Vol. X111, nim. 74, México, 2005. Pags.: 54-61.

Lupo, Alessandro. La tierra nos escucha. Edit. INI/CONACULTA. México, 1995.

Maldonado A., Benjamin. Desde la pertenecia al mundo comunal. Propuestas de
investigacion y uso de experiencias y saberes comunitarios en el aula indigena
intercultural ~ de  Oaxaca. Edit. CEA-UIIA/SISTEMA  UNIVERSITARIO
JESUITA/FUNDACION FORD. México, 2005.

Lo sobrenatural en el territorio comunal. Propuestas para el
estudio de la geografia simbolica en la educacion intercultural de Oaxaca. Edit. Gobierno
Constitucional del Estado de Oaxaca/Instituto Estatal de Educacion de Oaxaca. Oaxaca,
Mexico, 2004.

Los indios en las aulas. Dindamica de dominacion y resistencia en
Oaxaca (Estudios monogréficos). CONACULTA/INAH. México, 2002.

Martinez Luna, Jaime. Comunalidad y desarrollo. Edit. CONACULTA/CAMPO. México,
2003.

Mariategui, José Carlos. Siete ensayos de interpretacion de la realidad peruana. Edit.
Quinto Sol. Lima, México, s/f.

Matos Moctezuma, Eduardo. “Embarazo, parto y nifiez en el México prehispanico” en:
Arqueologia Mexicana nim. 60. Vol. 10, marzo-abril, México, 2003. Pégs.: 16-21.

309



Mena Ledesma, Patricia. “De la etnicidad a la interculturalidad”, en: Mufoz Cruz, Héctor,
F. Javier Garcia Castafio y otros. Rumbo a la interculturalidad en educacion. Edit.
UPN/ISSUABJO/UAM-1. México, 2002. Pégs.: 97-118.

Méndez, Leticia Irene. Migracion. Decision involuntaria. Edit. INI. 1985.

Memmi, Alberto. El retrato del colonizado. Prélogo de Jean-Paul Sastre. Ediciones de la
Flor. Buenos Aires, 1969.

Monaghan, John. The Covenants with Earth and Rain. University of Oklahoma Press,
Norman, 1995.

Mounin, Georges. Diccionario de lingiiistica. Edit. Labor. Barcelona Espafia, 1979.

Nahmad Sitton, Salomoén. “Indoamérica y educacién: ¢Etnocidio o desarrollo?”, en: Bonfil,
G. y otros. América Latina: Etnodesarrollo y etnocidio. Edics. FLACSO. San José, Costa
Rica, 1982. Pags.: 161-184.

Nahmad Sitton, Salomén (Comp.) La perspectiva de etnias y naciones. Los pueblos indios
de América Latina. Biblioteca Abya-Yala. Quito, 1996.

Fronteras étnicas. Andlisis y diagnostico de dos sistemas de

desarrollo: Proyecto nacional vs. Proyecto étnico. El caso de los ayuuk (mixes) de Oaxaca.
Edit. CIESAS. México, 2003.

Nolasco Armas, Margarita. Oaxaca indigena. Edit. SEP/INISEO. Oaxaca, México, 1980

Ojeda Pineda, Luz Olivia. Caciques culturales (El caso de los maestros bilingiies en los
Altos de Chiapas). Edit. Altres Costa-AMIC. Puebla, México, 1993.

Ortiz Gabriel, Mario. “Los campesinos en la Mixteca y los cambios en la estructura

econémica regional”, en: Primeras Jornadas sobre estudios antropolégicos mixtecos y
mixes. Cuaderno. NUm. 1. Edit. CIESAS-Oaxaca, 1989. Pags.: 53-70

Ortiz Gabriel, Mario. "La migracion y su impacto social y econdmico en la Mixteca y
Oaxaca", en: Presencias de la cultura mixteca. Universidad Tecnoldgica de la Mixteca.
Oaxaca, México, 2001. Pp: 109.

Otero, Oliverios F. Educacion para el trabajo. Edit. EUNZA, Pamplona, Espafia, 1989.
Padilla Pineda, Mario. “Sistema de cargos, intercambio ceremonial y prestigio” en:
Cuicuilco. Revista de la Escuela Nacional de Antropologia e Historia. Nueva época,
volumen 7, nimero 19, mayo-agosto, 2000. México, 2000. Pags. 117-134.

Palomo Infante, Maria Dolores. “Cofradias y sistemas de cargos: algunas hipotesis sobre

los origenes y conformacion historica de las jerarquias civico-religiosas entre los tzotziles y
tzeltales de Chiapas” en: Cuicuilco. Revista de la Escuela Nacional de Antropologia e

310



Historia. Nueva época, volumen 7, nimero 19, mayo-agosto, 2000. México, 2000. Pags.
15-33.

Pérez Jiménez, Gabina Aurora. Sahin Sau, Curso de Lengua Mixteca (variante de Nual
Ndéya). Colegio Superior para la Educacion Integral Intercultural de Oaxaca. Oaxaca,
2008.

Piaget, Jean. Seis estudios de psicologia. Edit. Origen/Planeta. México, 1985.

Ramirez, Rafael. “La incorporacion de los indigenas por medio del idioma castellano” En:
Cémo dar a todo México un idioma comun. Biblioteca del Maestro Rural Mexicano. Vol.
IV. México, 1928.

Relacion de los pueblos del Obispado de Antequera del Valle de Oaxaca. 1579.

Relatoria del Primer Congreso de Ve’e Tu'un Savi, A. C. Tlaxiaco, Oaxaca. Marzo de
1998.

Relatoria del VII Congreso de Ve’e Tu’un Savi, A. C. Tlaxiaco, Oaxaca. Julio del 2004.
Relatoria del VIII Congreso de Ve’e Tu'un Savi, A. C. Tlaxiaco, Oaxaca. Julio del 2005.
Relatoria del IX Congreso de Ve’e Tu'un Savi, A. C. Tlaxiaco, Oaxaca. Abril del 2006.
Relatoria del X Congreso de Ve’e Tu’un Savi, A. C. Tlaxiaco, Oaxaca. Agosto del 2007.
Relatoria del XI Congreso de Ve’e Tu'un Savi, A. C. Tlaxiaco, Oaxaca. Julio del 2008.

Rendon, Juan Jose. La comunialidad. Modo de vida en los pueblos indios. Tomo |. Edit.
CONACULTA. México, 2003.

Reyes de la Cruz, Virginia Guadalupe y Claudia Ramirez lzlUcar. La nifiez jornalera.
Educacion y trabajo. Edit. CONACYT/IISUABJO. Oaxaca, México, 2005.

Reyes, Fray Antonio de 10s. Arte en lengua misteca. 1593.

Reyes Garcia, Luis. “El quehacer histérico indio (Notas para la reflexion)”, en:
Civilizacion. Configuraciones de la Diversidad. NUm. 2, México, 1984. P4gs.: 265-2609.

Reyes Garcia, Luis. “Programa de formacion profesional en Etnolingiistica” en: Scalon,
Arlene Patricia y Juan Lezama Morfin. Hacia un Meéxico pluricultural. De la

castellanizacion a la educacion indigena bilingiie y bicultural. Edit. SEP/Porrda. México,
1982. Pags.:

Reyes Gomez, Laureano. “Curanderismo popular en la mixe baja”, en: Sesia, Paola (Edit.).

Medicina tradicional, herbolaria y salud comunitaria en Oaxaca. Edit. Gobierno del
Estado de Oaxaca/CIESAS. Oaxaca, México, 1992. Pags.: 55-75.

311



Reynaga, Fausto. La revolucion india. Edit. Cooperacion de Artes Gréaficas. La Paz, 1970.
Reynaga, Ramiro. Ideologia y raza en América Latina. Ediciones Futuro. Bolivia, 1972.

Ribeiro, Darcy. El proceso civilizatorio. De la revolucion agricola a la termonuclear. Edit.
Textos contemporaneos. México, 1976.

Rivera Guzman, Angel Ivan. “Los inicios de la escritura en la Mixteca”, en: Jansen,
Maarten E.R.G.N. and Laura N.F. van Broekhoven (Coords). Mixtec Writing and Society.
Escritura de Nuu Dzaui. Edit. KNAW Press. Amsterdam, 2008. Pags.: 109-144.

Rivera-Salgado, Gaspar y Luis Escala Rabadan. “Identidad colectiva y estrategias
organizativas entre migrantes mexicanos indigenas y mestizos”, en: Fox, Jonathan y Gaspar
Rivera-Salgado (Coords.) Indigenas mexicanos migrantes en los Estados Unidos. Eddit. H.
Camara de Diputados, LIX Legislatura/Universidad de Calfornia, Santa Cruz/Universidad
Auténoma de Zacatecas/Miguel Angel Porrdia. México, 2004. Pags.: 167-202.

Rodriguez, Nemesio J. “La fragmentacion linguistica: Prolongacién de la fragmentacion
colonial”, en: Bonfil, G. y otros. América Latina: Etnodesarrollo y etnocidio. Edics.
FLACSO. San José, Costa Rica, 1982. Pags.: 185-201.

Rogeres, Carl R. El proceso de convertirse en persona. Edit. Paidos. México, 2001.

Rojas Rabiela, Teresa (Coord.). La agricultura en tierras mexicanas desde sus origenes
hasta nuestros dias. Edit. CONACULTA/Grijalbo. México, 1991.

Ruiz Lopez, Arturo. Educacion Indigena: De discurso a la prdactica docente. 11S-UABJO.
Oaxaca, México, 1993.

Said, Edward. Cultura e imperialismo. Edit. Anagrama. Barcelona, 1996.
Orientalismo. Edit. Debate. Madrid, 2002.

Sahagun, Fray Bernardino. Historia general de las cosas de Nueva Esparia. Edit. Porrda.
México, 1999.

Salazar, M. y otros. Los ambientes agroecologicos de la region mixteco-zapoteca de
Oaxaca. CRUS de UACH. México, 1993. (Manuscrito).

Sandoval Forero, Eduardo A. “Sistema cultural-juridico y sistema de cargos en los
mazahuas” en: Cuicuilco. Revista de la Escuela Nacional de Antropologia e Historia.
Nueva época, volumen 7, nimero 19, mayo-agosto, 2000. México, 2000. Pags. 103-116.

Scalon, Arlene Patricia y Juan Lezama Morfin. Hacia un México pluricultural. De la

castellanizacion a la educacion indigena bilingiie y bicultural. Edit. SEP/Porrda. México,
1982.

312



Schmelkes, Sylvia.”Educaciéon Intercultural”. Conferencia presentada durante la
inauguracion del Diplomado en Derecho y Cultura Indigena, organizado por la Asociacion
Mexicana de Naciones Unidas y CIESAS el dia 28 de septiembre del 2001.

SEP. Cuentos mixtecos de Guerrero. Tradicion oral indigena. México, 1986.

SEP/DGEI. Lineamientos generales para la educacion nintercultural bilingiie para las
nifias y nifios indigenas. Subsecretaria de Educacion Basica y Normal. México, 1994.

SEP/INI/CIS-INAH. Declaracion de la ortografia prdactica del idioma mixteco. Programa
de Etnolinguistica. México, 1979.

Serrano Carreto, Enrique, Arnulfo Embriz y Patricia Fernandez (Coords.) Indicadores
socioeconomicos de los pueblos indigenas de México, 2002. Edit. INI/UNDP/CONAPO.
México, 2002.

Smith Stark, Thomas C. El estado actual de los estudios de las lenguas mixtecanas y
zapotecanas (Mecanograma). 1993.

Spores, Ronald y Miguel Saldafia. Indice del Ramo de Indios del Archivo General de la
Nacion. Documentos para la Etnohistoria del Estado de Oaxaca. Publications in
Anthropology nim. 13, Nasville, Tennesse, 1975.

Stephen Lynn. “Campesinos mixtecos en Oregon: Trabajo y etnicidad en sindicatos
agricolas y asociaciones de pueblos”, en: Fox, Jonathan y Gaspar Rivera-Salgado (Coords.)
Indigenas mexicanos migrantes en los Estados Unidos. Eddit. H. Camara de Diputados,
LIX Legislatura/Universidad de Calfornia, Santa Cruz/Universidad Auténoma de
Zacatecas/Miguel Angel Porrdia. México, 2004. Pags.: 203-227.

Terraciano, Kevin. The Mixtecs of Colonial Oaxaca. Stanford University Press, 2001.

Tibon, Gutierre. Pinotepa Nacional: mixtecos, negros y triques. Edit. Posada. México,
1981.

UTM. La tierra del sol y de la lluvia. Huajuapan de Leon, Oaxaca, México, 2002.

Valifias, Leopoldo. "Problemas en la alfabetizacion de las lenguas indigenas”, en:

SEP/UPN. Estrategias para el desarrollo pluricultural de la lengua oral y escrita
(Antologia). México, s/f. pp: 145-150.

Van Gennep, Arnold. Los ritos de paso. Estudio sistemdtico de las ceremonias de la puerta
vy del umbral, de la hospitalidad, de la adopcion, del embarazo y del parto, del nacimiento,
de la infancia, de la pubertad, de la iniciacion, de la ordenacion, de la coronacion, del
noviazgo y del matrimonio, de los funerales, de las estaciones, etc., Edit, Taurus. Madrid,

1986 (1909).

313



Van Meer, Ron. “Andlisis e interpretacion de un libro calendarico zapoteco: EI manuscrito
de San Antonio Huitepec” en: Cuadernos del Sur. Revista de Ciencias Sociales. Afio 6,
num. 15. Esdit. INAH/IISUABJO/CIESAS/ITO/INSTITUTO WELTE. Oaxaca, México,
junio del 2000. Pags.; 37-74.

Varese, Stefano. “Limites y posibilidades de Desarrollo de las Etnias Indias en el marco del
Estado nacional”, en: Bonfil, G. y otros. América Latina: Etnodesarrollo y etnocidio.
Edics. FLACSO. San Jose, Costa Rica, 1982. Pags.: 147-160.

Vargas Collazos, Monica. Nunca mas un México sin nosotros: Expresiones etnopoliticas
oaxaquerias (Tesis de Maestria). México, 2001.

Ve’e Tu’un Savi. Memoria del primer congreso de la Academia de la Lengua Mixteca
(mecanograma). 1998.

Ve’e Tu’un Savi. Bases para la escritura de tu’un savi. Edit. CONACULTA/Secretaria de
Cultura del Gobierno del Estado de Oaxaca. Oaxaca, México, 2007.

Ve’e Tu’un Savi, A. C. Proyecto de construccion de las oficinas de Ve’e Tu'un Savi en la
ciudad de Tlaxiaco, Oaxaca, 2004.

Velasco Ortiz, Laura. El regreso de la comunidad: Migracion indigena y agentes étnicos.
Los mixtecos en la frontera México-Estados Unidos. Edit. EL COLEGIO DE MEXICO/EL
COLEGIO DE LA FRONTERA NORTE. Mexico, 2002.

“Experiencias organizativas y participacion femenina de indigenas
oaxaquefios en Baja California”, en: Fox, Jonathan y Gaspar Rivera-Salgado (Coords.)
Indigenas mexicanos migrantes en los Estados Unidos. Eddit. H. Camara de Diputados,
LIX Legislatura/Universidad de Calfornia, Santa Cruz/Universidad Auténoma de
Zacatecas/Miguel Angel Porrtia. México, 2004. Pags.: 111-136.

Desde que tengo memoria. Narrativas de identidad en indigenas
migrantes. Edit. COLEGIO DE LA FRONTERA NORTE/CONACULTA. México, 2005.

“Los mixtecos. Una cultura migrante”, en: México Indigena. Revista
mensual nim. 4, enero de 1990. Pags.: 46-49.

Velasquez C., Maria Cristina. “Comunidades migrantes, género y poder politico en
Oaxaca”, en: Fox, Jonathan y Gaspar Rivera-Salgado (Coords.) Indigenas mexicanos
migrantes en los Estados Unidos. Eddit. H. Camara de Diputados, LIX
Legislatura/Universidad de Calfornia, Santa Cruz/Universidad Autonoma de
Zacatecas/Miguel Angel Porrdia. México, 2004. Pags.: 519-523.

El nombramiento. Las elecciones por usos y costumbres en
Oaxaca. Edit. Instituto Estatal Electoral de Oaxaca. Oaxaca, México, 2000.

Wolf, Eric. Pueblos y culturas de mesoamérica. Edit. Era. México, 1977.

314



Anexos

a) Cronologia de hechos histdricos en Huitepec:

Ano  |Acontecimiento relevante:
1622 Reconocimiento colonial (“fundacion”) de la comunidad de Santa Maria
Huitepeque.
El 3 de mayo un rayo cayé en el templo de Santa Maria Huitepeque quemandose
1862 la iglesia, motivo por cual se trasladd la comunidad al barrio lugar denominado *
el Enebro™ hoy San Antonio Huitepec.
5 de febrero culminé la construccion del templo catélico que actualmente tiene
1867 : .
San Antonio Huitepec.
1963 Inicio de la construccion de aulas modernas tipo CAPFCE de la escuela primaria
"Victoriano Gonzélez"
1964 \Terminé la introduccion del agua entubada.
- Establecimiento de la cabecera de zona escolar nimero 59, hoy
13. Abarcaba hasta las comunidades de Amoltepec, Yucutindoo,
Cuanana, Cahuacud, Yutanino, Teojomulco, etc. Hoy solamente
controla pocas comunidades por cuestiones politicas con los
1965 : : ) L
propios paisanos de las Agencias de Yucucundo, Infiernillo y
Miguel Hidalgo.
- Es asesinado el Profr. Pedro Caballero Hernandez por el joven
Pedro Caballero Julian por rencillas personales.
\1972 \Inicic') la introduccion de la carretera tramo Peras-Huitepec.
1975 'Se fundé del mercado municipal con el nombre de "Lézaro Cardenas”
\1976 ]Se introdujo la energia eléctrica a la comunidad. El trabajo fue a base de tequios.
1° de febrero se obtuvo la carpeta basica que ampara los terrenos comunales de
1982 . .
San Antonio Huitepec.
\1989 ]Se culmina la construccion del Palacio Municipal
1991 Termino la construccion del edificio del Comisariado de Bienes Comunales y la
Biblioteca Publica Municipal “Antonio Julian Santiago”.
\1982 \Fundacién de la Escuela Secundaria Federal.
\1988 ]Instalaci()n de la Clinica de Salud Rural.
‘2004 Fundacion del Bachillerato Integral Comunitario, dependiente del Colegio

Superior de Educacion Integral Intercultural del Estado de Oaxaca (CSEIIO).

315




b) Nchaa tee ye nkuu yukue’e nuu Nuu Yuku Yata

Personas que han sido importantes en la comunidad de Huitepec, béasicamente
exPresidentes Municipales, de 1869 hasta 2010 :

NOMBRE PERIODO EN EL CARGO
1. Esteban Garcia 1869
2. Domingo Reyes 1872
3. Antonio Julian 1883
4. Julian Santiago 1894
5. Teodoro Caballero 1899
6. Juan Caballero 1900
7. Teoquinto Santiago 1901
8. Francisco Julian Caballero 1902
9. Francisco Julian Caballero 1905
10. Quirino Julian 1906
11. Estaban Garcia 1907
12. José Mariano Mejia 1909
13. Félix de JesUs Caballero 1910
14. Anastasio Caballero 1911
15. Lorenzo Miguel Caballero 1912
16. Francisco Ramirez 1913
17. Juan B. Santiago Martinez 1914
18. Pedro Julian 1915
19. Alejandro Mendoza 1923
20. Luis Cristobal Caballero 1924
21. Ignacio O. Santiago 1925
22. Patricio Julian 1927
23. Jose E. Santiago 1928
24. Mariano R. Reyes 1929
25. Hilario Santiago 1930

* http://www.e-local.gob.mx/work/templates/enciclo/oaxaca/municipios/20108a.htm.

316


http://www.e-local.gob.mx/work/templates/enciclo/oaxaca/municipios/20108a.htm

26. Juan Bautista Martinez 1932
27. Alejandro F. Mendoza Garcia 1934
28. Félix Antonio Caballero 1935
29. Ignacio O. Caballero 1936
30. Eduardo F. Caballero 1937
31. Bonifacio Martinez. 1938
32. Brigido Caballero. 1939
33. José Ramirez Martinez. 1940
34. Francisco V. Caballero. 1941
35. Lorenzo Santiago Caballero. 1942
36. Félix Santiago Martinez. 1943-1944
37. Alejandro F. Mendoza Garcia 1945-1946
38. Macario Caballero Julian. 1947-1948
39. Alberto O. Caballero Julian. 1949-1950
40. Alberto N. Caballero Ramirez. 1951-1952
41. Juan B. Santiago Miguel. 1953-1954
42. Pedro C. Caballero Caballero. 1955-1956
43. José B. Santiago Ramirez. 1957-1959
44. Francisco Velasco Giendulay. 1960-1962
45. Wlfrano Caballero Julian. 1963-1965
46. Teodoro Caballero Julian. 1966-1968
47. Hipélito Caballero Santiago. 1969-1971
48. Santiago Caballero Santiago. 1972-1974
49. Severiano Caballero Ramirez. 1975-1977
50. Felipe Caballero Julian. 1978-1980
51. Sabino Ramirez Santiago. 1981-1983
52. Emigdio Luis Hernandez. 1984-1986
53. José Mario Caballero Caballero. 1987-1989
54. Doroteo Juan Ramirez Julian. 1990-1992
55. Juan Mendoza Miguel. 1993-1995
56. Juan Donato Julian Sanchez. 1996-1997
57. Francisco Martinez Ramirez. 1997-1998
58. Flaviano Ramirez Caballero. 1999-2001

317




59. Antonio Julian Ramirez. 2002-2004
60. Blas Santiago Vasquez. 2005-2007
61. Marcelino Garcia Luis. 2008-2010

318




c¢) Personas honorables de Huitepec

Como un acto de justicia hacia las personas que han contribuido para el engrandecimiento
de la comunidad, en asambleas comunitarias se propone el reconocimiento. A estas
personas honorables de la comunidad de Huitepec que han intervenido en los beneficios
colectivos de la comunidad se les rinde un tributo cada 2 de noviembre en el altar (ito

nd#y#) que el cabildo municipal organiza en una de las oficinas del edificio municipal. Ahi
se les rinde el homenaje de cada persona que aparece en la extensa lista, con la presencia de
enmascarados bailando y los rezos de un cantor mayor de prestigio. Es como especie de
pase de lista de presente de los fallecidos®’. Los personajes a los que hemos hecho

referencia son:

NOMBRES OBJETO DEL RECONOCIMIENTO
Fundador del pueblo de Santa Maria
Félix Caballero Huitepeque.

Perdio su vida en un enfrentamiento armado
con San Juan Yuta en el paraje denominado

Monte de Leon (Yuku Nd#ka'a) el 1° de
junio de 1955,

Antonio Julian Santiago®?®

Dio su vida por problemas agrarios en 1955
Paulino Caballero. en el paraje denominado Monte de Ledn

(Yuku Ndika’a).

Dio su vida por problemas agrarios en 1956

Manuel Julian Caballero. entre Huitepec y San Miguel Piedras.

Dio su vida por problemas agrarios en 1956
Macario Ramirez. entre Huitepec y San Miguel Piedras.

Dio su vida por problemas agrarios entre
Francisco Julidn Caballero. Huitepec y Santiago Huaxolitipac.

Fue carrancista que particip6 durante la
Santiago F. Caballero. Revolucion Mexicana. Murid en Tlaxiaco,

Oax. (1914).
Joseé Patriaca Santiago. Fue carrancista (1914).

%27 Esta extensa lista de presente se vuelve a tocar en el momento de organizar la misma ceremonia frente el
altar que se construye en algin espacio de las oficinas agrarias o bien, en el auditorio municipal, dependiendo
de los acuerdos de las propias autoridades.

328 En el enfrentamiento armado entre la comunidad de San Juan Yuza y San Antonio Huitepec, esta persona
gue en ese momento desempefiada el cargo de topil (fatnu) perdié su vida el 1° de junio de 1955 en el lugar
denominado Monte de Ledn en la jurisdiccon de Huitepec, dejando en la orfandad a tres hijos: Teodoro B.
Julian Caballero (de 11 afios de edad), Leobardo Julian Caballero (de 1 afio de edad) y el autor de estas notas
(de 6 afios de edad).

319




Apolinar Santiago.

Fue carrancista (1914)

Santiago Diego Caballero.

Revolucionario de la faccion zapatista.
Muri6 en San Francisco Yucucundo en
1914.

Martin Martinez.

Revolucionario de la faccion zapatista.
Murié en San Francisco Yucucundo en
1914,

Antonio Julian.

Donador de ropa del santo patrén de la
comunidad, San Antonio Abad y Virgen de
la Candelaria.

Jacinta Julian.

Donadora de ropa del santo patron de la
comunidad, San Antonio Abad y Virgen de
la Candelaria.

Luis Caballero Santiago.

Fue Jefe Rural.

Félix Antonio Caballero.

Fue Jefe Rural.

Francisco Caballero Santiago, Juan Ramirez
Julian y Tranquilino Vazquez Vazquez

Luchadores reconocidos por su valentia
como comandantes rurales durante los
conflictos agrarios.

Paulino Caballero.

Lider natural.

Magdalena Martinez.

Lider natural.

Marcial Caballero Mejia.

Lider natural.

Doroteo Luis Ramirez.

Lider natural.

Octavio Santiago Martinez.

Lider natural.

Toribio Santiago Ramirez.

Lider natural.

Luis Caballero Santiago.

Lider natural.

Santiago Ramirez.

Cantor y Rezandero.

Lorenzo Aquino.

Cantor y Rezandero.

Félix Santiago Martinez.

Cantor y Rezandero.

Octavio Santiago Martinez.

Cantor y Rezandero.

Casimiro Garcia.

Cantor y Rezandero.

Antonio Pablo Caballero.

Cantor y Rezandero.

Anacleto.

Cantor y Rezandero.

Eduardo F. Caballero Hernandez.

Cantor y Rezandero.

Antonio Caballero Santiago.

Cantor y Rezandero.

José Librado Julian Martinez.

Cantor y Rezandero.

Bonifacio Julian Julian.

Cantor y Rezandero.

Jacinto Julian Caballero

Cantor y Rezandero.

Camilo Mejia Contreras.

Muerte accidental por la construccion de la
carretera.

Antonio Velasco Martinez.

Muerte accidental por la construccion de la
carretera.

Julian Mejia Martinez.

Muerte accidental por la construccién de la
carretera.

Macario Caballero Martinez.

Muerte accidental por la construccién de la
carretera.

320




Marcelino Julian Velasco. Muerte accidental por la construccion de la
carretera.

Trinidad Santiago Véasquez. Muerte accidental por la introduccion de la
electricidad.

Severiano Velasco Santiago. Muerte accidental por la introduccion de la
electricidad.

Juan Caballero Julian”. Contribucidn en las luchas sociales y
comunitarias.

Fausto Ramirez Caballero*. Contribucidn en las luchas sociales y
comunitarias.

Florencio Caballero Santiago*. Contribucién en las luchas sociales y
comunitarias.

Isaac Ramirez Santiago*. Contribucidn en las luchas sociales y
comunitarias.

“ Profesores nativos de la comunidad que han intervenido en los asuntos colectivos, siempre en apoyo a las
autoridades agrarias y civiles de Huitepec.

321




d) Relacion de entrevistados

Las personas que directa e indirectamente fueros entrevistadas por el Mtro. Gabriel
Caballero Morales durante 2001 pueden resultar interminables. Aqui apenas se esbozan
algunos nombres con quienes se ha contraido una deuda permanente, independientemente
de que las entrevistas hayan sido solamente para corroborar algunos datos. Sin embargo, no
dejan de ser valiosas informaciones respecto a la memoria colectiva de un pueblo, pero
también ha sido para validar algunos datos. Tanto de quienes nos atrevemos a incursionar
en el proceso de la investigacion como los demas y seguiremos aprendiendo por medio de

la colectividad estas historias compartidas.

Antonio Julian Ramirez,

José T. Caballero Julian,

Mario Julian Julian,

Flaviano Ramirez Caballero,

Blas Santiago Véasquez,

Francisco Martinez Ramirez,

Mateo Cruz Velasco,

ZenoOn Caballero Vasquez,
Marcelino Julian Caballero,

Juan D. Julian Sanchez (g.e.p.d.),
Juan Mendoza Miguel,

Juan Santiago Caballero,

Doroteo Juan Ramirez Julian,

José Mario Caballero Caballero,
Emigdio Luis Hernandez,

Sabino Ramirez Santiago,

Felipe Caballero Julian,

Santiago Caballero Santiago,
Severiano Caballero Ramirez (g.e.p.d.),
Hipdlito Caballero Santiago,
Teodoro Caballero Julian,

WiIfrano Caballero Julian,

Francisco Velasco Guendulay,

José B. Santiago Ramirez,

Pedro C. Caballero Caballero,
Alberto O. Caballero Julian (g.e.p.d.)
Macario Caballero Caballero,

Isaac Ramirez Santiago (g.e.p.d.),
Juan Caballero Julian (g.e.p.d),
Florencio Caballero Santiago (g.e.p.d.),

322



Benito Ramirez Caballero,

Pedro Reyes Ramirez,

Serapio C. Ramirez Santiago,
Santiago Ramirez Santiago,
Cirilo Juli&n Caballero,

Antonio P. Luis Caballero,
Ismael Julian Ramirez,

Rufino Ramirez Caballero,
Luciano Julian Ramirez,

Pedro Caballero Santiago,
Ignacio Ramirez Martinez,
Apolinar Vasquez Velasco,
Celestino Julian,

Jose L. Julian Martinez (g.e.p.d.),
Antonio Julian Garcia (g.e.p.d.),
Lorenzo Caballero Hernandez (g.e.p.d.),
Benita Ramirez Santiago (g.e.p.d.),
Dionisia Santiago (g.ep.d.),
Lorenza Santiago (g.e.p.d.),
Gregoria Velasco (g.e.p.d),
Felicitas Ramirez (g.e.p.d.),
Severiana Santiago Ramirez,
Lucrecia Ramirez Santiago.

323



e) Localidades y parajes de Huitepec:

- Agencias Municipales:

San Francisco Yucucundo (Y#A# yuku kuu ndoo),

San Francisco Infiernillo (Nuu Doko Yuku/Yuu Choo),
Miguel Hidalgo (Nuu Yute Ndu 'u),

Santiago Huaxolotipac (Nuu Ndodo).

- Agencias de policia:

San Juan Xochiltepec (Nuu Yata Yuku),
Santa Maria Loma de Miel (Nuu Yuku Ndudi).

- Parajes que no cuentan con categoria politica:

Agua Salida (Ndute Nene),

Bafio Ganadero (Nuu Nichi Kit#),
La Barranca (Yu’u Yuu),

Buenavista (T+doko),

Cafada de Hielo (Yu’u Tnie’e),
Cafada de Hierba (Yuu Yuku),
Cafada de Mojarra (Mifi Chaka),
Cariada de Nido (Yute Taka),
Cafiada de Palenque,

Cacique (Yuu Cadik#),

Carrizal (Ndu’ve Yo00),

Carrizal Yucucundo (Ndu’ve Yoo Kundu),
Chamizal,

Ciénega Rica (Y+'nd4),

Duraznal,

El Zacaton (Nuu Yuku Ticha),
Guacamaya,

Laguna Blanca (Yu’u Laguna),

Laguna Colorada (Yu’u Laguna Tukue’e),
Llano Chiquito,

Loma de Zopilote (Itnu Sii),

Llano de Conejo,

Llano de Moral (Aluya),

Llano de Coyote (Nuu Ndaa Ndujuaan),

Llano de Mazorca (Ndu’ve Nifit),
Llano de Mecate (Tno’0),

Llano de Sol (Nde T+ndii),
Llano Oscuro,

324



Loma de Tizne (Ch#t T+tnuu),
Loma de Chilar (Nuu Kuia’a),

La Paloma (Ndoata),

Pando Colorado (Chutnu Tukue’e),
Pata de Gallo (Doou),

Plazuela,

El Portillo,

Pozo Verde (D+ju’me),

Pueblo Viejo (Nuu Yina’an),
La Purisima,

Rancho Nuevo,

Rio Panal (Yute Yoko),

Rio Tronco (Yute Ndu’u),
Tecolote,

Tierra Caliente (Yuku Ja’ni),
El Timbre, etc.

NOTA: Cada uno de estos parajes cuenta de cinco o seis viviendas y en otros, no existe

ninguna porque son parajes donde solo se acude para cultivar maiz, frijol y amaranto en
determinadas épocas del afio.

325



English summary (resumen en ingles)
Nuu Davi Yuku Yata: Community, Identity, and Education in La Mixteca (Mexico)

This thesis focuses on the question of how the social person constitutes itself within the
Mexican indigenous reality of today. It is a theme that forces us to consider the traditional
concepts and conditions of Mesoamerican society as well as the interaction, the
transformation and cultural and sociopolitical dynamics of the last decades, in particular the
impact of the different social movements and their proposals for development,
emancipation, education and decolonization. This is illustrated with the cultural and social
reality of a specific village: Yuku Yata, known with its Nahuatl name Huitepec, situated in
the mountainous part of Nuu Savi, the Mixtec region, in the State of Oaxaca, Southern
Mexico. | carried out this study as a Mixtec (from Yuku Yata) and a participant in such
processes. Consequently, 1 combine anthropological perceptions with introspection
(referring to my own experience and formation), in a permanent dialectic and dialogical
procedure.

Over the past 25 years, my concerns as a participant of the Mixtec culture and and speaker
of the Mixtec language, have focused on the following topics:

a) The ways of how the person is constituted as a social subject through the
transmission of communal norms and knowledge.

b) The upbringing of the children within the family until they become what in
Huitepec is called dad 7iuu, “child of the people”.

c) The incorporation of young people in the cargos that the community confers at an
early age.

d) The social and cultural function of the sampaliluu, samaniluu or viko tna’an nda’a
ritual performances as a process of conformation of couples in the Mixtec
communities and of communicating the shared cultural and ethical values, above
all, in Huitepec.

e) The role (or failure) of educational institutions in preservation, maintenance and
development of the Nuu Savi culture and the tu 'un savi.

f) The roll of the Nuu Savi intelligentsia in strengthening the identity and the recovery
of the dignity of this millennial people.

g) The future that awaits the new generations of Nuu Savi.

These concerns occupy most of the thesis presented here, which is structured in six
chapters, with a foreword and a final reflection.

The first chapter outlines the cultural landscape and the context of religious values in which
the social person is located. Paying attention to concepts and roles of self and other, I
review the main social processes that have ocurred in the Mixteca during the last three
decades of the twentieth century, with some reflections about the deterioration of the
linguistic, historical, religious and moral values, and, most certainly, about the loss of
distinctive knowledge of a native culture like that of the Nuu Savi (Mixtec people). In this
context | try to explain the reason for the continued organization of ceremonies like that of
the Viko ndiyi which means “Festivity for the dead ones”. This is not a day of mourning,
but a festive occasion, which the Nuu Savi dedicate to their missing ones, like great-
grandparents, grandparents, parents, uncles, cousins and others close relatives. For many
Mixtecs life exists beyond death, and death is but a prolongation of life. Every year the

326



loved ones who have gone, return from the afterlife to coexist with and watch over their
children, the descendents who stayed behind to protect the place where they passed the
better part of their lives. In other words, everyone is concerned with the continuity of the
paternal family line, which exists fysically as well as in the cosmovision. This is also true
for other ceremonies that have to do with phases of (social) life.

The second chapter deals with matters related to the formation of a person within the
Mixtec life cycle. The discussion of the different stages of this cycle starts with analysing
the conception of the new being (sexual reproduction, pregnancy, birth). The learning
processes of the newborn are organized by ceremonies, through the different stages of its
life, in accordance with the cultural environment in which it is growing up. An example of
such ceremonies is the one involving the preparation of a temascal (Sweat bath). Such
ceremonies are organized at a family level as well as a community level. They revolve
around the upbringing and intellectual development of the children, their expected conduct
towards society and the knowledge about collective and communal life as a responsibility.
The children learn this in a natural manner in the peasant life style, acquiring knowledge by
experiences and participation in different activities. These learning processes are always a
function of the traditional cosmovision related to nature and community ethics.

The third chapter addresses marriage as a space of social contract and ethical obligation
where the individual acquires the status of a person. This implicates a very careful revision
of the distinct phases of the life process of a couple among the Nuu Savi and also of the
communal commitments that are contracted at early ages. Special attention is given to
traditional rituals (the sampaliluu dance) and accompanying texts, which communicate and
transfer community ethics from one generation to the other.

The family is still concerned with the future of the children, whether they are male or
female. The main hope of the parents is for their children to live their lives with their
partner in harmony and mutual respect of the other members of the extended (and always
expanding) family, as well with their natural, social and cultural environment. This is why
in the process of birth and growth there is lavishness in attending the baby as well as the
mother. An important motivating factor is the aspiration of having a good image in the
local public eye. Nowadays, due to the process of modernity, we may observe major
differences in behaviour between generations, as well as between communities.

The fourth chapter is examines the sense of social responsibility that a person acquires, at
an early age, in a society that still sustains a collective system of livelihood based in the
notion of communal territory. Some indigenous intellectuals call it “communality”
(“comunalidad”). During the adult life of a person, this translates into the act of “bearing
work, problems or responsibilities” in the cargo system (which is discussed in detail).

In the fifth chapter we refer to the recent social changes that have occurred in the Mixtec
world and their impact on the life of its inhabitants. We go back to the theme of “self” and
“other”. This constitutes the starting point to approach the possibility for generating space
in the ancestral territory to discuss, analyze and propose new ways of relating to the world
through the native language. The native language spoken by the Nuu Savi is called tu un
savi (“words of the rain”) and according to archeological and historical research it has an
impressive time-depth, as well as a little investigated literature. In recent times, a proposal

327



to develop an alphabetic orthography and to revitalize or even relearn the language has
been put forward by those who still speak it and by the young people who no longer do so,
as a result of the process of castellanization, but are interested in learning the language. In
this chapter we reflect about the future of the struggles of indigenous peoples in this
respect, taking into account that many don’t have a written tradition. Cultural heritage is a
central issue here, but it has not to be seen as static (essentialist); the discussion has to be
animated by a dynamic vision and to include what we have learned from other cultures,
analyze the different possible perceptions of our histories and cultures, and recognize the
impact of migration in recent times and of all changes that are affecting our indigenous
communities.

We stress the role that the new generations of Mixtecs must play in maintaining and
developing our language and culture. These are the core around which the other aspects of
our lives must revolve, as inhabitants of this world. Especially indigenous professionals
have to play a stimulating and responsible role, to assure the possibilities to create better
political, economic and cultural conditions for the communities of the Nuu Savi.

The sixth chapter refers to elements that could conform a proposal for the future of our
people. In this future it should be possible to maintain the ancestral language, stories and
distinct ways of explaining the world, while at the same time space should be provided to
link, combine and develop traditional livelihood with what arrives from the outside. We
must be capable of skillfully articulating such processes. The attention that the State offers
to the indigenous peoples (indigenismo) is often not congruent with reality. The design of
the governmental programs is placed in the hands of people who lack knowledge about our
reality. The honest consideration of the whole of these complex dynamics is crucial to
design adequate education on which to base the upbringing of the social persons of
tomorrow.

The final reflection suggests a community approach. The chapter deals with the matters of
the future of our own system of interpreting different knowledge. This system must offer
the possibility to anticipate what will happen with such a life style when all kinds of
distinctions are diluted under globalization. The wealth in the capitalist world seems to
imply the idea of only one language, one culture, one way of doing politics, and one
monetary unit for every one. In this sense the reflection on the paradoxical situation of Nuu
Savi relates to the writings of many intellectuals in different areas: the “West”, “Latin
America”, indigenous and non indigenous peoples, protagonists and non protagonists.

Today, in the awakening of the third millennium our societies are under the influence of
different historical processes, particularly the phenomena of modernity and globalization.
This puts us at a great disadvantage and open contradictions on a daily basis because
different media cross boundaries and present us with the “modern” culture. Thus, on the
one hand some of us keep struggling to preserve our dignity and cultural identity. On the
other we are presented with the opportunity to select positive elements of the “modern” or
“western” culture and to articulate them with local cultural heritage. This includes the
opportunity to travel to other sociocultural contexts, examine alternatives and develop a
broader, comparative perspective.

In the last 20 years (forced) migration to other parts of the world has been a (partial and
problematic) solution to the economic scarcity of the Mixtec region. Despite this
development. within the Nuu Savi region, our identity and dignity as human beings is still

328



deteriorating. In other words, due to external influences we are dehumanizing ourselves as
time goes by because until now we have not been capable of generating a proposal for a
different society. This proposal should entail benefits from contacts with de modern and
globalized world.

If we go over the history of the Mixteca, we can see that the deterioration of the livelihood
of this people started to accentuate during the Colonial period at the beginning of the
sixteenth century. Despite the declaration of national independence, the situation for the
Nuu Savi has not changed. The national model that was imposed on all Mexicans has not
yet been consolidated. The model was taken from European countries. An imaginary and
artificial vision of a nation was created putting aside the Profound Mexico, which is made
up of a group of peoples with cultural and linguistic diversity. In that sense, a division was
established between the knowledge and vision of the Mesoamerican peoples and the
“western” way of perceiving and explaining the world.

The organic intellectuals who serve power (in terms of Antonio Gramsci), until this point,
haven’t considered to the full extent the possibility of a positive, appreciative and
stimulating interaction and coexistence of these particular cultures and histories. On the
contrary, most of the time their proposal still bets on acculturation, integration and
assimilation of the native peoples by the dominant and hegemonic society, heir to the
ideology of the Spanish Colony. The institutions created to attend the problems suffered by
the indigenous peoples are far from solving the deteriorating situation of their languages
and cultures. Instead, they have promoted a situation in which members of the
Mesoamerican cultures have gradually internalized colonialism and assumed negative
attitudes toward their own heritage and identity.

The cultural and linguistic diversity of Mexico is officially recognized in international,
national and regional legal frameworks. However, this is only in discursive terms because
our attitudes and those of others lean towards a different trend: the extinction of the native
languages and cultures. In this sense, we can say that the problem is structural. To raise
proposals for creating a different society, based on respect, mutual recognition, social
equality, gender equity and non violence, requires maintaining a real dialogue between
cultures on equal terms. This entails the necessity of changing the country’s model. This
type of change requires all of us to “return” to our origins, finding inspiration in the
wisdom and knowledge of our ancestors, which are still alive among the elders of our
communities. Such a proposal demands intellectual decolonization from those of us who
have deformed ourselves in educational institutions that have a sharp bias towards
ethnocide. This does not imply any intention of isolating our cultures, languages, and
histories. On the contrary, we should achieve an articulating relationship with the
technological and scientific developments of our times and with everything else that might
enrich us as a people and as human beings.

Despite the pessimism openly shown by many members of the Nuu Savi towards such
issues, new forms of reflecting on the value of our cultures, languages and histories are
possible and deserve an effort, even if this demands devoting oneself completely to this
work. If we want to reconstruct our face as an identity, it is necessary for those of us who
speak the language and grew up in the culture to commit ourselves in reversing the process
of self-negation and colonization. We must accompany our people with this purpose in
mind. This can only be done by someone who has been decolonized himself. Moving from
words to actions, we have to work within the community, wherever the da’a 7iuu (those
who are recognized as children as expressed by the community) might be located. There are

329



many aspects that can be controlled by the da’a 7iuu, if they commit themselves to it:
language, education, medicine, history, religion, sacred places, and everything else
concerning the cosmovision of our Nuu Savi people.

There have been some important first experiences of organizations in the Mixteca within
the last two decades: Ve’e Tu’un Savi (Mixtec Language Academy), Centro de
Investigacion y Difusion Nuu Savi, A.C. (Nuu Savi Center for Investigation and
Awareness), Frente Indigena de Organizaciones Binacionales (FIOB) (Indigenous Front of
Binational Organizations). Those experiences are an inspiration. The organization of
forums, seminars, colloquiums, congresses, symposiums, etc allows us to meet and reunite
in order to share our history and our ways of living. Such activities must also bring us
together to reflect upon our future and that of our children and grandchildren.

The proposal is to generate new spaces open to promote empathy through coexistence. This
approach is centered on the school, as it is the only official institution installed permanently
in each locality, independent of its size. The school can become a privileged space for
communitarian reflection and discussion, a place where we deal with matters concerning
our ways of living and the proposal for the future that we all hope for. This approach is
possible only if we are conscious that all of us must participate: elders, adults and youth,
women and men, girls and boys. In every community this process must be guided by the
“teacher” or a natural born intellectual. Only if the formation practiced in our schools
guaranties the commitment to participate collectively in the process of reconstructing our
Nuu Savi society will we have the possibility to achieve this desire. Otherwise, such a
proposal will always be seen as a Utopia.

Here the reconstruction of the Nuu Savi is understood as an opportunity to combine our
ways of living and traditional cultural elements with foreign cultural elements and
innovations. The main idea is to enrich our culture by being creative and by deciding for
ourselves which elements to take up from our own heritage and which from other spheres.
This is possible if the official education of our children takes into account (and is combined
with) the family- and community-based education. Teachers are educational agents, they
must be educated themselves in a different way. Their formation must allow them to
generate reflections with the children in the class room. In addition, the contents of all the
different educational levels must be constantly revised. Also the printed and electronic
media must promote an attitude of change in society as a whole. Attention must be centered
on the ways in which knowledge and moral values are transmitted. They are aspects of the
communitarian life: responsibility, honesty and modesty while attending the cargos
assigned by the community; respect to elders and social institutions; the maintenance of
rituals such as the sampaliluu, samaniluu or viko tna’an nda’a. These are spaces of family
cohesion as well as places where young people achieve the person status. This process
starts with the family and ends in the community.

The contemporary tensions, problems and in our Nuu Savi communities were to a
significant extent caused by colonialism and more recent unequal relations with other
societies. Our biggest challenge is to achieve a change that will enrich our communities
from within as well as reaching towards the outside world without forgetting who we have
been and are historically and culturally. This challenge rests on the shoulders of all native
peoples, but the burden is heavier on those who have the responsibility of developing and
orchestrating the reflections and the proposals stated above.

330



Nederlandse samenvatting (resumen en holandés)
Nuu Davi Yuku Yata: Gemeenschap, Identiteit, en Onderwijs in La Mixteca (México)

Dit proefschrift richt zich op de vraag hoe in de Mexikaanse inheemse gemeenschappen
van vandaag de dag de sociale persoon wordt gevormd. Daartoe moeten we de traditionele
begrippen en situatie van de Mesoamerikaanse samenleving in onze overweging betrekken,
alsook de interactie, de transformatie en culturele en maatschappelijk-politieke dynamiek
van de laatste decennia, met name het effect van de verschillende sociale bewegingen en
hun voorstellen met betrekking tot ontwikkeling, emancipatie, onderwijs en dekolonisatie.
Dit betoog wordt geillustreerd aan de hand van de studie van de culturele en sociale realiteit
van een bepaald dorp: Yuku Yata, ook bekend onder de Nahuatl naam Huitepec, gelegen in
het bergachtige deel van Nuu Savi, de Mixteekse regio, in de deelstaat Oaxaca, Zuid
Mexico. Ik verricht deze studie als Mixteek (uit Yuku Yata) en als participant in deze
processen. Daarom, combineer ik een antropologisch perspectief met introspectie
(verwijzend naar mijn eigen ervaring en vorming), in een permanente dialectische en
dialogische procedure.

In de afgelopen 25 jaar heb ik mij als participant in de Mixteekse cultuur en spreker van de
Mixteekse taal voornamelijk gericht op de volgende kwesties:

a) De wijze waarop de persoon wordt gevormd als sociaal subject via de transmissie van
gemeenschapsnormen en traditionele kennis.

b) De opvoeding van de kinderen binnen het gezin, totdat zij worden wat in Huitepec heet
da’a fiuu, "Kinderen van de gemeenschap”.

c) De integratie van jongeren in de cargos die de gemeenschap hun vanaf jonge leeftijd
opdraagt.

d) De sociale en culturele functie van het sampaliluu, samaniluu of viko tna'an nda'a
rituelen als een proces waardoor huwelijkssluiting in de Mixteekse gemeenschappen (met
name in Huitepec) wordt bevestigd en de gemeenschappelijke culturele en ethische
waarden worden gecommuniceerd.

e) De rol (of het falen) van de onderwijsinstellingen in het preserveren, onderhouden en
ontwikkelen van de Nuu Savi cultuur en de Tu'un Savi taal.

f) De rol van de Nuu Savi intelligentsia in de versterking van de identiteit en het herstel van
de waardigheid van dit volk met zijn lange geschiedenis.

g) De toekomst die de nieuwe generaties van Nuu Savi te wachten staat.

Deze thema’s komen terug in dit proefschrift, dat gestructureerd is in zes hoofdstukken,
met een voorwoord en een slotbeschouwing.

Het eerste hoofdstuk schetst het culturele landschap en de context van religieuze waarden
waarbinnen de sociale persoon zich bevindt. In aansluiting op een discussie van de
concepten ‘zelf” en ‘ander’, ga ik in op de belangrijkste sociale processen die zich hebben
voorgedaan in de Mixteca tijdens de laatste drie decennia van de twintigste eeuw, met
enkele beschouwingen over de verslechtering van de taalkundige, historische, religieuze en
morele waarden, en over het verlies van de specifieke kennis van een autochtone cultuur,
zoals die van de Nuu Savi (Mixtec personen). In dit verband behandel ik het fenomeen van
de tot op heden plaatshebbende organisatie van traditionele plechtigheden, zoals die van de
Viko ndiyi, “Feest der doden”. Dit is niet een dag van rouw, maar een feestelijke
gelegenheid, die de Nuu Savi wijden aan degenen die ons zijn ontvallen, zoals

331



overgrootouders, grootouders, ouders, ooms, neven en andere naaste verwanten. Voor veel
Mixteken bestaat er leven na de dood, en is de dood slechts een verlenging van het leven.
Elk jaar keren de dierbaren die zijn heengegaan, terug uit het hiernamaals en waken over de
achtergeblevenen en hun nakomelingen op de plaats waar zij het grootste gedeelte van hun
leven hebben doorgebracht. Centraal staat de continuéring van de familieband, zowel fysiek
als wereldbeschouwelijk. Dit geldt ook voor andere ceremonién die te maken hebben met
de fasen van het (sociale) leven.

Het tweede hoofdstuk gaat in op de vorming van een persoon binnen de Mixteekse
levenscyclus, beginnend bij de geboorte van van het nieuwe wezen (verwekking,
zwangerschap). De leerprocessen van de pasgeborenen worden gestructureerd door
plechtigheden betreffende hun verschillende levensstadia, in overeenstemming met de
culturele omgeving waarin ze opgroeien. Een voorbeeld van dergelijke plechtigheden het
gebruik van de femascal (zweetbad). Dergelijke plechtigheden worden georganiseerd op
het niveau van familie en/of dorpsgemeenschap en richten zich op de opvoeding en de
intellectuele ontwikkeling van de kinderen, het van hen verwachte gedrag jegens de rest
van de samenleving, en de kennis over het gemeenschapsleven en de daarmee
samenhangende verantwoordelijkheden. De kinderen leren dit op een natuurlijke wijze in
de praktijk van het boerenleven, ze verwerven kennis door ervaringen en deelname aan
verschillende activiteiten. Deze leerprocessen zijn steeds een functie van de traditionele
wereldbeschouwing en sociale ethiek.

Het derde hoofdstuk behandelt het traditionele huwelijk als een ruimte van sociaal contract
en ethische verplichting waar het individu de status van een persoon verwerft. Dit
impliceert een gedetailleerde bespreking van de verschillende fasen van het leven van een
echtpaar in de Nuu Savi wereld, en ook van de gemeenschappelijke verplichtingen die
beide zijn aangegaan op vroege leeftijd. Speciale aandacht wordt besteed aan de
traditionele rituelen (zoals de sampaliluu dans) en de bijbehorende teksten, die de
gemeenschapsethiek communiceren en van de ene generatie op de andere overdragen.

De familie blijft steeds bezig met de toekomst van de kinderen, of ze nu man of vrouw zijn.
De belangrijkste hoop van de ouders voor hun kinderen is dat ze met hun partner in
harmonie leven en in een relatie van wederzijds respect ten aanzien van de andere leden
van de uitgebreide (en steeds groeiende) familie, maar ook ten aanzien van hun gehekle
natuurlijke, sociale en culturele omgeving. Dit is de reden waarom bij een geboorte zoveel
aandacht gegeven wordt aan zowel de baby als aan de moeder. Een belangrijke
motiverende factor is de ambitie van ieder om een goed imago in de lokale publike sfeer te
verwerven en te behouden. Tegenwoordig kunnen we — en dit is is te wijten aan het proces
van de moderniteit — grote verschillen in gedrag constateren tussen de generaties en tussen
gemeenschappen.

Het vierde hoofdstuk kijkt naar de betekenis van maatschappelijke verantwoordelijkheid
die een persoon op een vroege leeftijd verwerft, in een samenleving die nog steeds een
collectief systeem van levensonderhoud in stand houdt conform de notie van
gemeenschappelijk grondgebied. Sommige inheemse intellectuelen noemen dit:
"gemeenschappelijkheid” ( "comunalidad™). Tijdens het volwassen leven van een persoon,

332



vertaalt dit zich in het zich “belasten met taken, problemen of verantwoordelijkheden” in
het cargo-systeem (dat in detail wordt besproken).

Het vijfde hoofdstuk bespreekt de recente sociale veranderingen die zich hebben
voorgedaan in de Mixteekse wereld en hun impact op het leven van de mensen aldaar. We
komen terug op het thema van “zelf” en “ander”. Dit vormt het uitgangspunt voor een
bespreking van een project om in het voorouderlijk grondgebied ruimte te genereren voor
het analyseren en voorstellen van nieuwe manieren om om te gaan met de wereld. Daarbij
speelt de moedertaal van Nuu Savi, het Mixteeks of Tu'un Savi (“woorden van de regen”)
een belangrijke rol. Dit is een toontaal, die, naar bekend uit archeologisch en historisch
onderzoek, een indrukwekkende tijdsdiepte en culturele dimensie heeft, met als onderdeel
daarvan een omvangrijke maar slechts in geringe mate onderzochte literatuur. Binnen de
Mixteekse gemeenschap zijn mensen (vooral personen verbonden met het onderwijs) bezig
met het ontwikkelen van een alfabetische orthografie, om deze taal te revitaliseren of zelfs
te doen “herleren”. Jongeren spreken de taal namelijk meestal niet meer, ten gevolge van
het proces van castellanizacén, maar raken nu geinteresseerd raken in het leren van de taal;
terwijl sommige ouderen, die de taal nog wel spreken, er ook meer kennis over willen
vergaren. Dit hoofdstuk gaat verder in op vragen omtrent de toekomst van de strijd van
inheemse volkeren in dit gebied, rekening houdend met dat meerdere van deze volkeren
geen schrifttraditie hebben. Cultureel erfgoed wordt hier een centrale kwestie. Dit dient
echter niet (essentialistisch) te worden gezien als statisch; de discussie moet worden bezield
door een dynamische visie, open en inclusief ten aanzien van wat we hebben geleerd of
kunnen leren van andere culturen. Bij het analyseren van de verschillende percepties van
onze geschiedenis en cultuur, dienen we te erkennen dat onze gemeenschappen sterk
onderhevig zijn aan de invloed van hedendaagse grote veranderingsprocessen, met name
van de grootschalige migratie vanuit Mixteeks gebied naar andere gebieden in en buiten
Mexico. Het is de nieuwe generatie Mixteken die een centrale rol moet spelen in het
behoud en de ontwikkeling van onze taal en cultuur, als een kern rond welke de andere
aspecten van ons leven moeten draaien. Vooral de inheemse deskundigen en
beroepsmensen (bijvoorbeeld in de wereld van het onderwijs en de wetenschap) hebben een
stimulerende en verantwoordelijke taak bij het creéren van betere politieke, economische en
culturele omstandigheden voor de Nuu Savi bevolking.

Het zesde hoofdstuk bespreekt de verschillende mogelijke bouwstenen voor een dergelijke
toekomstige ontwikkeling. Het gaat er onder meer om om cultureel erfgoed en traditie
(inclusief inheemse taal, verhalen en wereldbeschouwing) te combineren met moderne
ontwikkelingen en de van buiten komende invloeden. We moeten in staat zijn vakkundig
dergelijke processen te articuleren. Het vanuit de overheid op de inheemse volkeren
gerichte beleid (indigenismo) is vaak niet goed afgestemd op de sociale en culturele
realiteit. De gouvernementele programma’s worden vaak ontworpen door personen die
onvoldoende kennis over onze werkelijkheid hebben. Een eerlijke analyse van heel deze
complexe dynamiek is van cruciaal belang om passend onderwijs te genereren als
grondslag voor de opvoeding van de sociale personen van morgen.

De slotbeschouwing stelt een aanpak voor vanuit de gemeenschap zelf en gaat in op de

toekomst van ons eigen cognitieve en interpretatieve systeem. Dit systeem moet de
mogelijkheid bieden om te anticiperen op wat er zal gebeuren met de inheemse levensstijl

333



wanneer allerelei distincties en cultuurverschillen vervagen en worden verdund door de
voortschrijdende globalisering. De rijkdom in de kapitalistische wereld lijkt gepaard te
gaan met het idee van slechts één taal, één cultuur, één politieke orde, en één monetaire
eenheid voor allen. Wat dit betreft is deze reflectie over de paradoxale situatie van Nuu
Savi gerelateerd aan die van auteurs afkomstig uit verschillende gebieden of groepen: de
"West", "Latijns-Amerika", inheemse en niet inheemse volkeren, protagonisten en niet-
protagonisten.

Vandaag de dag, bij het begin van het derde millennium ervaart onze samenleving de
diepgaande invloed van verschillende historische processen en hedendaagse verschijnselen,
met name modernisering en globalisering. Dit brengt ons dagelijks in menig opzicht in een
nadelige positie en open contradicties, omdat de verschillende media grensoverschrijdend
zijn en ons de “moderne” cultuur voorvoeren. Als gevolg blijft aan de ene kant een aantal
van ons strijden voor onze waardigheid en culturele identiteit. Aan de andere kant hebben
we ook de mogelijkheid om positieve elementen van de “moderne” of “westerse” cultuur te
selecteren en te articuleren met het lokale culturele erfgoed, inclusief de mogelijkheid om
te reizen naar en kennis te nemen van andere sociaal-culturele contexten, alternatieven te
onderzoeken en een breder, vergelijkend perspectief te ontwikkelen.

In de afgelopen 20 jaar heeft veel (gedwongen) migratie naar andere delen van de wereld
plaatsgehad als een (gedeeltelijke en problematische) oplossing voor de geringe
economische middelen van de Mixteekse regio. Ondanks of naast deze ontwikkeling gaat
binnen de Nuu Savi regio onze identiteit en waardigheid als mens is nog steeds achteruit.
Met andere woorden, tot nu toe zijn we niet in staat geweest een andere samenleving te
ontwerpen of vorm te geven. Zo’n voorstel dient de voordelen van contacten met de
moderne, geglobaliseerde wereld te incorporeren.

Als we de geschiedenis van de Mixteca analyseren, zien we dat de economische neergang
begon tijdens de kolonisatie in de zestiende eeuw. Ondanks de onafhankelijkheid van
Mexico is de situatie voor de Nuu Savi niet fundamenteel veranderd. Het model van de
natie dat werd opgelegd aan alle Mexicanen is nog niet geconsolideerd. Dat model is
overgenomen van Europese landen en behelst een imaginaire en kunstmatige visie, die een
vernietiging inhoudt van het “Diepe Mexico” (México Profundo), dat gevormd wordt door
een groep van volkeren met duidelijke culturele en taalkundige diversiteit. Er werd een
scherpe disjunctie aangebracht tussen de kennis en visie van die Mesoamerikaanse volkeren
en de “westerse” percepties en interpretaties van de wereld.

De organische intellectuelen die in dienst zijn van de macht (in termen van Antonio
Gramsci), hebben zich tot nu toe niet volledig rekenschap gegeven van de mogelijkheid tot
een positieve waardering voor en tot het stimuleren van interactie en goede coexistentie
tussen deze diverse culturen en geschiedenissen. Integendeel, meestal zetten hun
voorstellen nog in op acculturatie, integratie en assimilatie van de inheemse volkeren door
de dominante en hegemonische samenleving, erfgenaam van Spaanse koloniale ideologie.
De instellingen die in het leven geroepen zijn om iets te doen aan de problemen van de
inheemse volkeren, zijn ver verwijderd van het oplossen van de verslechterende situatie van
deze talen en culturen. Integendeel, deze instellingen hebben zelf in sterke mate
bijgedragen tot het creéren van een situatie waarin de dragers van de Mesoamerikaanse
culturen het kolonialisme internaliseren en een negatieve houding tegenover hun eigen
erfgoed en identiteit ontwikkelen.

334



De culturele en taalkundige diversiteit van Mexico is officieel erkend in de internationale,
nationale en regionale wettelijke kaders. Dit is echter niet meer dan een discours, omdat
ieders opstelling eigenlijk een andere trend volgt: die van het uitsterven van de inheemse
talen en culturen. Het probleem is structureel. Het ontwerpen van een andere maatschappij,
gebaseerd op respect, wederzijdse erkenning, sociale gelijkheid, gender-gelijkheid en non-
violence, dient gebaseerd te zijn op een echte dialoog tussen de culturen op gelijke voet. Dit
maakt het noodzakelijk om het model van de natie aan te passen. Dit soort verandering
vergt van ons allemaal een “terugkeer” naar onze oorsprong, een herwaardering van de
wijsheid en kennis van onze voorouders, die nog steeds aanwezig zijn bij de oudsten in
onze gemeenschappen. Een dergelijk voorstel vereist ook intellectuele dekolonisatie, zeker
van diegenen onder ons die vervreemd en vervormd geraakt zijn in de etnocidale
onderwijsinstellingen. Het is niet de bedoeling om onze culturen, talen en geschiedenis te
isoleren. Integendeel, we moeten een articulerende relatie bewerkstelligen met de
technologische en wetenschappelijke ontwikkelingen van onze tijd en met alles wat ons zou
kunnen verrijken als volk en als mens.

Veel leden van de Nuu Savi gemeenschap tonen openlijk pessimisme ten aanzien van
dergelijke vraagstukken; desondanks zijn nieuwe vormen van reflectie op de waarde van
onze culturen, talen en geschiedenis niet alleen mogelijk maar verdienen ook een concrete
inspanning, ja zelfst volledige toewijding en inzet. Als we tot een wederopbouw van onze
identiteit willen komen, is het noodzakelijk dat diegenen onder ons die de taal spreken en in
de traditionele cultuur zijn opgegroeid het op ons nemen om het proces van zelf-ontkenning
en kolonisatie terug te draaien. We moeten onze mensen begeleiden en scholen met dit doel
in het achterhoofd. Dit kan alleen gedaan worden door iemand die zelf is gedekoloniseerd.
Binnen de gemeenschap dienen we aan de slag te gaan met de da'a 7iuu (de erkende
“kinderen, van de gemeenschap”). Met zo’n commitment kunnen de da'a 7iuu veel tot stand
brengen op het gebied van taal, onderwijs, geneeskunde, geschiedenis, religie, heilige
plaatsen, kortom de gehele Nuu Savi wereld en wereldbeschouwing.

Hiermee is in de afgelopen twee decennia een eerste belangrijke ervaring opgedaan door
het opzetten van organisaties in de Mixteca: Ve'e Tu'un Savi (Academie van de Mixteekse
taal), Centro de Investigacién y Difusion Nuu Savi, AC (Nuu Savi Centrum voor Onderzoek
en Voorlichting), Frente Indigena de Organizaciones Binacionales (FIOB) (Front van
Inheemse Binationale Organisaties). Hun resultaten zijn een bron van inspiratie. De
organisatie van forums, seminars, colloquia, congressen, symposia, enz. maakt het ons
mogelijk samen te komen en een gezamenlijke visie te ontwikkelen met betrekking tot onze
geschiedenis en cultuur. Deze activiteiten stimuleren ons ook om na te denken over onze
toekomst en die van onze kinderen en kleinkinderen.

Om nieuwe ruimtes te scheppen, die empathie bevorderen door coéxistentie, dienen we te
focussen op de school, want dat is de enige officiéle instelling met een permanente
vestiging in elke gemeente, onafhankelijk van de grootte ervan. De school kan een
bevoorrechte plaats worden voor gemeenschappelijk reflectie en discussie, een plek waar
we ons kunnen bezinnen op onze cultuur en werken aan de gewenste toekomst. Deze
aanpak leidt alleen tot resultaten bij een brede participatie van ouderen, volwassenen en
jongeren, vrouwen en mannen, meisjes en jongens. In elke gemeenschap dient dit proces te
worden geleid door de docent, of door een “geboren” intellectueel uit de locale
gemeenschap. Alleen als het schoolprogramma daadwerkelijk een collectief commitment tot

335



participatie in het proces van de wederopbouw van onze Nuu Savi samenleving garandeert,
is er kans op succes. Anders zal een dergelijk plan altijd worden gezien als een utopie.

Ik vat de wederopbouw van de Nuu Savi gemeenschap op als een programmatische aanpak
die onze traditionele leefwijze combineert met culturele elementen en innovaties van
buiten. Centraal staat het doel om onze cultuur een impuls te geven door creatieve acties en
keuzes waarbij eigen erfgoed wordt gecombineerd met bijdragen van elders. Dit wordt
mogelijk wanneer het officiéle onderwijs aan onze kinderen rekening houdt met (en wordt
gecombineerd met) het informele onderwijs, c.q. de opvoeding, op familie- en
gemeenschapsbasis. Het onderwijzend personeel speelt uiteraard een centrale uitvoerende
rol in dit alles en zal zelf anders en beter moeten worden opgeleid. Door een nieuwe
opleiding dienen leerkrachten in staat te zijn om samen met de kinderen in de klas
(inter)culturele en sociale kwesties diepgaand en creatief te analyseren. De inhoud van het
onderwijs moet dus op verschillende niveaus worden herzien in een continu proces. Dit
dient gepaard te gaan met een inzet van de gedrukte en elektronische media voor een
verandering in de mentaliteit en houding van de samenleving als geheel, met speciale
aandacht voor de manieren waarop kennis en morele waarden worden doorgegeven. Dat
zijn aspecten van het gemeenschapsleven: verantwoordelijkheid, eerlijkheid en
bescheidenheid in het uitvoeren van de cargos; respect voor ouderen en sociale
instellingen, het in stand houden en uitvoeren van de rituelen zoals de sampaliluu,
samaniluu of viko tna'an nda'a. Dit zijn ruimtes waarbinnen de cohesie van families wordt
bereikt, alsmede de status van de sociale persoon. Dit proces begint met het gezin en
eindigt in de gemeenschap.

De hedendaagse spanningen en problemen in onze Nuu Savi gemeenschappen werden in
belangrijke mate veroorzaakt door het historische kolonialisme en de ook in het heden
doorwerkende ongelijkheid in relaties met andere samenlevingen. Onze grootste uitdaging
is het bereiken van een verandering die onze gemeenschappen zal verrijken van binnen uit
(vanuit onze eigen culturele kracht) gekoppeld aan een handreiking naar de buitenwereld,
m.a.w. door incorporatie van vernieuwingen zonder te vergeten wie we zijn (historisch en
cultureel besef). Deze uitdaging geldt voor alle inheemse volkeren, maar is een primaire
taak van degenen die binnen een gemeenschap (als docenten en autoriteiten)
verantwoordelijk zijn voor het ontwikkelen en orkestreren van bovengenoemde reflecties
en voorstellen.

336



PROPOSICIONES

10.

11.

12.

Los pueblos que han sido colonizados en México y en otros paises del Continente
Americano aln mantienen una parte importante de su herencia cultural, a pesar de la
pérdida de algunos de los elementos culturales historicos. Esto los identifica.

La forma en que se manifiesta la identidad de los habitantes en la Mixteca depende
de la educacion familiar y del grado en que la comunidad se orienta hacia el
mantenimiento de las tradiciones o hacia desarrollos nuevos, y de cuales
transformaciones sociales estén ocurriendo.

Las diversas formas de como se construye el sujeto social tienen que ver con el
proceso educativo iniciado desde la familia, donde se valoran las normas morales
como el respeto, la honestidad, la sencillez y la humildad.

El fortalecimiento de la identidad del pueblo mixteco exige la revitalizacion de sus
historias y de su cosmovision trasmitida por medio de la lengua mixteca, que le han
dado un rostro propio.

La fuerza de un pueblo colonizado para emanciparse y desarrollarse descansa en las
responsabilidades de sus miembros y en el reconocimiento y la comprensién de su
historia anterior a la colonia.

El sujeto social se forma por el compromiso con las responsabilidades sociales
propias de las diferentes etapas de vida. En muchas comunidades de la Mixteca el
momento de formar pareja o casamiento juega un papel central en este proceso.

En Huitepec, si el hombre y la mujer pasan por el proceso de formar pareja — un rito
que en lengua mixteca se denomina “sampaliluu”, “viko tna’an nda’a” 0 “viko
fienu”, y que implica la intervencion de los familiares, ellos como sujetos acumulan
un prestigio social y reconocimiento por la sociedad.

Viko tna’an nda’a significa “fiesta de juntar las manos”, y es una condicién previa
para cualquier desempefio de cargos de la comunidad.

La educacion familiar y comunitaria, el proceso del sampaliluu para convertirse en
persona y el buen desempefio de los cargos de la comunidad, convierten al sujeto en
un “lider nato” que puede guiar la vida de la comunidad, y generan el prestigio
social para posteriormente poder incorporarse al Consejo de Ancianos o0
Caracterizados, como se llama en Huitepec.

Quienes han emigrado en busca de mejores condiciones de vida, si su educacion
familiar y el proceso del sampaliluu fueron sélidos, es una garantia para mantener la
vinculacién con la comunidad de origen.

La propuesta de fortalecer la identidad y los procesos comunitarios en la Mixteca,
tiene que revisar necesariamente el contenido de la educacion escolarizada que
imparte el Estado.

El proyecto de recuperar la historia, cultura, lengua, la cosmovision y la dignidad
del pueblo mixteco, debe ser disefiado y realizado por sus propios intelectuales. Sin
embargo, dichos sujetos deben pasar por un proceso de descolonizacion mental.

337



STELLINGEN

10.

11.

12.

De volkeren die in Mexico en andere landen van de Amerika’s werden
gekoloniseerd, houden, ondanks het verlies van een aantal historische culturele
elementen, nog steeds een belangrijk deel van hun cultureel erfgoed in stand. Dit
bepaalt hun identiteit.

De wijze waarop de identiteit van de inwoners van het Mixteekse gebied zich
manifesteert, hangt af van de opvoeding in het gezin en van de mate waarin de
gemeenschap is georiénteerd op tradities dan wel op ontwikkeling en welke sociale
veranderingen er plaatsgrijpen.

De verschillende vormen van constructie van het sociale subject zijn gerelateerd aan
het educatieve proces dat begint in het gezin, waarbinnen de waardering van morele
normen zoals respect, eerlijkheid, eenvoud en nederigheid vorm krijgt.

Versterking van de identiteit van het Mixteekse volk vereist de revitalisering van de
verhalen en wereldbeschouwing zoals overgedragen via de Mixteekse taal, die dit
volk een eigen gezicht gegeven hebben.

De kracht van een volk tot te komen tot emancipatie en ontwikkeling is gebaseerd
op het verantwoordelijkhidsbesef van de daartoe behorende mensen en op de
erkenning en het begrip van haar voor-koloniale geschiedenis.

Het sociale subject wordt gevormd door het aangaan van sociale
verantwoordelijkheden die verbonden zijn met specifieke levensfasen. In veel
Mixteekse dorpsgemeenschappen neemt hierbij het moment van gezinsvorming en
huwelijk een centrale plaats in.

In Huitepec accumuleren man en vrouw door het proces van gezinsvorming — een
rite die in het Mixteeks “sampaliluu’”, “viko tna'an nda'a” of “viko rienu” heet en die
de betrokkenheid van de familieleden impliceert, een sociaal prestige en erkenning
door de samenleving.

Viko tna'an nda'a betekent “feest van de handen inéénslaan” en is een voorwaarde
voor het kunnen vervullen van officiéle gemeenschapstaken (cargos).

De opvoeding en opleiding door gezien en gemeenschap, het doorlopen van het
proces van de sampaliluu, waardoor men zich tot persoon ontwikkelt, en het op
goede wijze vervullen van de taken die de gemeenschap oplegt, maken het subject
tot een “geboren leider” die een gids kan zijn voor het gemeenschapsleven, en
genereren het sociale prestige om naderhand te kunnen toetreden tot de Raad van
Ouden of Gekenmerkten, zoals die in Huitepec wordt genoemd.

Voor degenen die zijn geémigreerd, op zoek naar betere levensomstandigheden, is
een solide opvoeding en goed doorlopen van het proces van sampaliluu een garantie
om een hechte band met de gemeenschap van herkomst te houden

Plannen tot versterking van de identiteit en de gemeenschapsprocessen in het
Mixteekse gebied, houden noodzakelijkerwijs een herziening in van de inhoud van
het door de staat vestrekte onderwijs.

Het project om de geschiedenis, cultuur, taal, wereldbeschouwing en waardigheid
van het Mixteekse volk te herwinnen, dient gepland en gerealiseerd te worden door
de eigen intellectuelen, maar dan wel in een proces van mentale dekolonisatie.

338



Curriculum vitae

Juan Julidn Caballero nacié en la comunidad mixteca de San Antonio Huitepec, Zaachila,
Oax. México. Realizd sus estudios de Normal Bésica en el Curso Unico de Formacion
Profesional para Maestros Federalizados del Estado de Oaxaca entre 1973 y 1977, la
Licenciatura en Etnolinguistica, programa impartido por el Centro de Investigaciones y
Estudios Superiores en Antropologia Social (CIESAS), México D.F. (1979-1982) y la
Maestria en Educacion por la Universidad Pedagdgica Nacional (UPN), Unidad Ajusco,
México D. F. (1987-1989), termindndola con una tesis titulado ‘Saberes transmitidos y
adquiridos a través del trabajo en dos pueblos mixtecos, Tlazoyaltepec y Huitepec, Oaxaca’
(examen final 1999). Su experiencia laboral como docente comenz6 en 1967 como
Promotor Cultural Bilinglie en la Mixteca Alta. Entre 1978 y 1990 desempefi0o diversas
comisiones dentro de la Secretaria de Educacion Publica. A partir de 1990 es Profesor-
Investigador del CIESAS y Asesor Académico en la Unidad 201 de la UPN de Oaxaca,
Oax. Ha participado como conferencista en diversos eventos nacionales e internacionales
sobre temas de educacion indigena, lenguas indigenas y procesos (inter)culturales. Ha sido
asesor de talleres de desarrollo de la escritura en lenguas indigenas, dirigido a profesores
bilingles de los pueblos chatino, chocholteco y 7iuu savi. Ha actuado como asesor de mas
de cien talleres de tu'un savi (lengua mixteca), dirigidos a jovenes y adultos, pero
fundamentalmente a maestros de habla mixteca.
A partir de su formacién como etnolingiista, se ha interesado en la reivindicacion y
mantenimiento de las lenguas, culturas, historias y educacion de los pueblos originarios de
México, de ahi su activa participacion en diversas Asociaciones Civiles como Escritores en
Lenguas Indigenas, A. C., Seminario de Experiencias Indigenas, A. C. Fue coordinador y
fundador del Centro de Investigacion y Difusion "Nuu Savi", A. C. y cofundador de Ve'e
Tu'un Savi, A. C. (Academia de la Lengua Mixteca).
Sus articulos abordan temas de educacion, diversidad cultural y lenguas indigenas
publicados en revistas y libros a nivel estatal, nacional e internacional, por ejemplo:
“El alfabeto practico del idioma mixteco” en: América Indigena. Vol. L. nims. 2-3.
127-150. México. Instituto Indigenista Interamericano, 1990.
“La Academia de la Lengua Mixteca. Espacios de reflexion compartida” en: Cuadernos
del Sur. NUm. 14. Afo 5: 129-139. Oaxaca, Mexico 1999.
“Desarrollo del Tu'un Savi (Lengua Mixteca). Recuento de actividades” en: Maria de
los Angeles Romero Frizzi,ed. Escribir para dos mundos. Testimonios y experiencias
de los escritores mixtecos: 71-132. IEEPO, Oaxaca, México, 2003.
“The Mixtec Language in the Globalization Era: Challenges and Struggles” en: Maarten
E.R.G.N. Jansen & Laura N.K. van Broekhoven, eds. Mixtec Writing and Society /
Escritura de Nuu Dzaui: 391-405. KNAW Press, Amsterdam, 2008.
Entre los libros de su autoria son:
e FEl papel del maestro en el etnocidio en San Antonio Huitepec, Oax. SEP-INI. México,
1982 (tesis de licenciatura).
e FEducacion y Cultura. Formacion comunitaria en Tlazoyaltepec y Huitepec, Oaxaca.
CIESAS. México, 2002.
Finalmente, fue uno de los Coordinadores del libro Bases para la escritura de tu’un savi,
2007, de reciente publicacion por la Secretaria del Gobierno del Estado de Oaxaca y la
Direccion de Culturas Populares.

339



	_________________ Historia, literatura e ideología de Ñuu Dzaui. El Códice Añute y su contexto histórico-cultural. Colección Voces del Fondo / Serie Etnohistoria, Instituto Estatal de Educación Pública, Oaxaca, 2007.

