
Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identität und Bildung in der
Ixil-Region, El Quiché, Guatemala
Aretz, C.N.

Citation
Aretz, C. N. (2026, February 3). Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identität und
Bildung in der Ixil-Region, El Quiché, Guatemala. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/4289416
 
Version: Publisher's Version

License: Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/4289416
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/4289416


248 
 

8. Fazit  
 

In der nachfolgenden Diskussion werden die in dieser Arbeit formulierten Forschungsfragen 

aufgegriffen, um die Konstruktion kollektiver Identitäten und Gemeinschaft zu 

veranschaulichen. Zu diesem Zweck werden die Ergebnisse der unterschiedlichen Kapitel 

herangezogen. Sowohl die gelebten kulturellen Traditionen als auch das kulturelle Gedächtnis 

und das soziale Gefüge wurden durch historische Brüche und sozioökonomische Probleme 

gestört. Ein neues Verständnis und neues Bewusstsein für die eigene Kultur durch kulturelle 

Aktivist*innen und jüngere Ixil befinden sich derzeit im Entstehungsprozess. Die vorliegende 

Arbeit dokumentiert einen zeitlich begrenzten Einblick in die Prozesse, die die Resilienz einer 

Gesellschaft fördern.   

 

1) Wie und wo kommt es zu kultureller Resilienz und zur Selektion von tradiertem Wissen? 

 

Die im Rahmen der Feldforschung 2007-2010 dokumentierten Elemente des immateriellen 

kulturellen Erbes erlangten neue Aufmerksamkeit und zeigten eine hohe Resilienz gegenüber 

zerstörerischen Entwicklungen. In diesem Zusammenhang erfüllte der 260-tägige Kalender die 

wichtige Aufgabe, das kulturelle Gedächtnis zu wahren und Werte sowie Wissen über 

Kosmogonie und Kosmologie von Generation zu Generation weiterzugeben. Darüber hinaus 

hatte der Kalender eine synchrone, psychologische Funktion inne und diente gleichzeitig als 

Medium der Geschichtstradierung. Das immaterielle kulturelle Erbe ist als Bestandteil des 

kontinuierlichen und globalen Prozesses der Entstehung stets einem Wandel unterworfen. 

Dieser Prozess ist dynamisch und durch Interaktion gekennzeichnet, in der Bedeutung entsteht 

(Ingold 2000: 22). Elemente können abgegeben und neue aufgenommen werden. Obwohl die 

Ixil-Gesellschaft aus unterschiedlichen Glaubensgemeinschaften besteht, ist bei ihren 

Mitgliedern unabhängig von der Konfession eine gemeinsame Basis an kulturellen Werten und 

altem Wissen erkennbar. Zudem kommt dem immateriellen kulturellen Erbe auch in 

zeitgenössischen comunidades der Ixil eine ordnende Funktion und Wirkkraft zu. An dieser 

Stelle manifestieren sich kulturelle Resilienz und die Revalorisierung angestammten Wissens. 

In diesem Prozess nehmen religiöse Spezialist*innen eine zentrale Rolle ein, da sie im Alltag 

Divination, orale Traditionen und kulturelle Werte praktizieren. Sie verfügen über einen 

„privilegierten Zugang zu höheren Mächten" (Eriksen 2010: 227), agieren kompetent im 

rituellen Kontext und zeigen eine hohe Adaptionsfähigkeit gegenüber Eventualitäten und 

Veränderungen. Insbesondere orale Traditionen zeigen eine hohe Anpassungsfähigkeit an die 

248



249 

jeweiligen Gegebenheiten. Im Rahmen der aktuellen Auseinandersetzung mit neuen 

Herausforderungen manifestieren sie ebenfalls eine hohe Dynamik.  

 

Die Rituale, exemplarisch dargestellt durch die sajb’ichil zur Aussaat oder zur persönlichen 

Heilung, erfüllen eine doppelte Funktion: Sie stellen sowohl Lösungsmechanismen als auch 

Vermittlungsinstanzen zwischen Vergangenheit und Gegenwart dar, insbesondere im Kontext 

der durch den Bürgerkrieg verursachten Zerstörungen und Traumata. Sie zeigen Wege in die 

Zukunft auf, wobei die vermeintliche Authentizität der Rituale keine Relevanz besitzt, da durch 

das Ritual selbst neue und auch revitalisierte Konventionen, Regeln und Bedingungen 

konstruiert werden. Diese gelten als „soziale Leitlinien“ und „soziale Markierungen der 

Vergangenheit“ (Zerubavel 2003: 28). Das Ritual entfaltet durch seine Ausführung Wirkung, 

ein Prozess, der auch für Divination und performative Sprechhandlungen zutrifft (Rappaport 

1999). Rituale manifestieren sich innerhalb eines symbolischen Universums und stellen die 

praktische und personifizierte Manifestation der Kosmogonie dar. Zudem verhandeln sie 

Beziehungen innerhalb der Gemeinschaft, zwischen Menschen und zwischen Mensch und 

Umwelt. Auf diese Weise bilden sie die Grundlage zur Konstruktion des kollektiven 

Gedächtnisses und die Basis zur Neukonstruktion gesellschaftlicher Solidarität.  

 

An sakralen Orten manifestieren sich materielle, symbolische und funktionale Aspekte 

simultan. Sie fungieren als Schnittstelle zwischen materiellen und immateriellen Aspekten des 

kulturellen Erbes sowie zwischen Vergangenheit und Gegenwart. Die Bewohner*innen stehen 

in direktem Kontakt mit der sakralen Landschaft, wodurch sie die Verbindung zu ihrer 

Vergangenheit bewahren. Die Konzepte von Leben und Tod sowie von Zeit und Ewigkeit stehen 

in einer dynamischen Beziehung zueinander (Ingold 2000: 16–19).  

 

Der Bürgerkrieg, die Globalisierung und zunehmend auch die Digitalisierung führen zu 

plötzlichen und schnellen Transformationen der Gesellschaft. In Reaktion auf diese 

Entwicklungen und mit dem Ziel, das immaterielle kulturelle Erbe zu schützen, werden 

Schulungen der Kalenderpriester (beispielsweise durch K’iche’-Kalenderpriester) 

durchgeführt. Zwar artikulieren kulturelle Aktivist*innen Sorge vor einem vermeintlichen 

„Verlust“ von traditionellem Wissen, jedoch haben indigene, jahrhundertealte Konzepte von 

Zeit, Raum und Gemeinschaft unterschiedlichen, teilweise destruktiven Entwicklungen im 

Kern standgehalten und geben der kontemporären Gesellschaft Halt und Zuversicht.  

 

249



250 
 

2) Welche Strategien werden lokal angewandt, um der Spaltung der Gesellschaft zu begegnen 

und kollektive Identitäten neu zu konstruieren?  

 

Im Rahmen der Feldforschung, die zwischen 2007 und 2010 durchgeführt wurde, hat die 

Division der Ixil-Gemeinschaften die Frage aufgeworfen, wie kollektive Identitäten im Kontext 

vielfältiger Herausforderungen konstruiert werden. Ein zentrales Forschungsinteresse war 

dabei die Herkunft der innerhalb ethnischer und sozialer Gruppen existierenden Konfliktlinien. 

Der Bürgerkrieg zerstörte den sozialen Zusammenhalt auf individueller Ebene, d. h. zwischen 

Familienangehörigen, Nachbarn und Freunden. Das Zugehörigkeitsgefühl (feeling of 

belonging, McMillan / Chavis 1986: 6f.) ging verloren, was maßgeblich durch das Wirken der 

PAC bedingt war. 

 

Die Dichotomie Soldat („Täter“) vs. Dorfbewohner*in („Opfer“) erweist sich bei der Suche 

nach Lösungsansätzen zur Minderung von Ungleichheit oder zur Erneuerung des sozialen 

Zusammenhalts als nicht aussagekräftig. Dies ist darauf zurückzuführen, dass sie den 

komplizierten und konfliktiven Hintergrund der beiden Gruppen vereinfacht. Sowohl Soldaten 

als auch Dorfbewohner*innen haben eine gemeinsame Ethnizität, Sprache und vom Krieg 

geprägte Biographien. Das Zusammenleben in der Nachkriegszeit ist geprägt von ungeklärten 

und tabuisierten Verbrechen, wobei Täter- und Opferrollen je nach Perspektive unterschiedlich 

interpretiert werden können, da es sich um soziale Konstrukte handelt. Für die Annäherung und 

die Herstellung von Aussöhnung auf lokaler Ebene sind zwei Faktoren von entscheidender 

Bedeutung: Erstens bedarf es eines Raumes, der den Dialog ermöglicht, und zweitens ist die 

Bereitschaft zum Dialog für beide Seiten, sowohl für die „Opfer“ als auch für die „Täter“, 

erforderlich. Eine zusätzliche Herausforderung besteht in der Opferrolle, die häufig mit 

Passivität assoziiert ist und den „Opfern“ die Fähigkeit zur Eigeninitiative abspricht. Um ihre 

Interessen zu vertreten und ihre Rechte sowie eine Entschädigung einzufordern, müssen die 

Betroffenen selbst als politisch Handelnde auftreten. Ein solcher Dialog findet noch nicht statt. 

Das soziale Gefüge – el tejido social – ist insbesondere in den Dörfern der Ixil-Region stark 

und teilweise absichtlich von außen während der violencia gestört worden. An dieser Stelle 

offenbart sich die fundamentale Bedeutung zweier Komponenten für das friedvolle Miteinander 

in Gegenwart und Zukunft in einer Gemeinschaft – das soziale Gefüge und das kulturelle 

Gedächtnis. Die Ixil-Gesellschaft veranschaulicht dies eindrucksvoll, indem sie kollektive 

Identitäten kreiert, die trotz tiefgreifender Spaltungen entlang verschiedener Konfliktlinien aus 

dem Bürgerkrieg bestehen. Am Beispiel der Konstruktion von kollektiver Identität unter 

250



251 

Mitgliedern der Widerstandsdörfer der Sierra - CPR – konnte gezeigt werden, wie gemeinsam 

durch- und erlebte Gewalt und kollektive Traumata eine mnemonische Gemeinschaft 

konstruieren können. In diesem Fall wird Identität durch Erinnerung (Olick/Robbins 1998: 

110f.) und die Zugehörigkeit zu einer mnemonischen Gemeinschaft gestiftet. Der geteilte 

Wissensvorrat, der sich auf Aspekte wie Flucht, Leben in den Bergen und Entbehrung bezieht, 

prägt die kollektive Identität. Die Mitglieder der CPR kommunizierten symbolisch mit der 

Landschaft und übertrugen die heiligen Orte ihrer Herkunftsdörfer auf die neue Heimat. Die 

Beziehung zwischen Gruppe und Raum bildet eine symbolische Einheit. Selbst bei Trennung 

der Gruppe von ihrem ursprünglichen Raum trägt die Gruppe ihren Raum symbolisch mit sich 

(Assmann 2003 [11992]: 166). 

 

3) „Wo und wie agieren lokale Aktivist*innen der Ixil-Bewegung und wie gelingt es ihnen, 

einen aktiven Beitrag zur Dekolonisierung zu leisten?“ 

 

Die Analyse der Wirkungsbereiche der kulturellen und sozialen Bewegung der Ixil in Kapitel 6 

zeigt, dass die Division der Gemeinschaften politische Überzeugungskraft auf nationaler Ebene 

verhindert. Die Bewegung agiert in einer von Diskriminierung, Rassismus und Gewalt 

geprägten Umwelt. Zwischen der Realität in Guatemala und den in den Friedensverträgen 

deklarierten Abmachungen besteht eine signifikante Diskrepanz. Die Fundamaya nimmt eine 

bedeutende Funktion als Quelle für Aufklärung und Informationen ein, da der Staat seiner 

Fürsorgepflicht gegenüber der verarmten Landbevölkerung nicht nachkommt. Als kulturelle 

und zivilgesellschaftliche Organisation engagiert sich die Fundamaya auch in den sensiblen 

Bereichen der Ressourcennutzungs- und Landrechte. Die Projektgebundenheit ihrer Arbeit ist 

jedoch eine Herausforderung für die Organisation, da mit dem Auslaufen der finanziellen 

Unterstützung Projekte meist abrupt enden und sowohl Ressourcen als auch Wissen verloren 

gehen. Die Bewegung unternimmt ihrerseits aktive Versuche, „die eigene historische 

Erinnerung“ (memoria histórica propia) selbst zu identifizieren und öffentlich für sich zu 

beanspruchen. 

 

Ein Beispiel hierfür ist die Installation einer Gedenktafel sowie die Institutionalisierung eines 

Gedenktages zu Ehren der sieben widerständigen principales Ixhiles, deren Leben durch ihre 

aktive Rolle im Widerstand gegen die herrschenden Verhältnisse und diskriminierende Gesetze 

geprägt war. Durch diese Maßnahmen wurde eine zuvor verborgene Erinnerung sichtbar 

251



252 
 

gemacht. Die Ermordung der sieben principales stellte einen direkten Angriff auf die 

traditionellen Selbstverwaltungsstrukturen und Werte der Ixil-Gemeinschaft dar. 

 

Der Bau und die rituelle Eröffnung der architektonischen Struktur, welche die 

Führungspersönlichkeiten der Fundamaya als templo griego-romano bezeichneten (Kapitel 

6.3), illustrieren die komplexen Vorgänge bei der Konstruktion kollektiver Identität und sind 

gleichzeitig ein Beispiel für indigene Handlungskompetenz und Dekolonisierung. In der 

Entscheidung, einen neuen sakralen Ort, der in der Zukunft zur Durchführung von rituellen 

Handlungen dienen sollte, mit einer baulichen Maßnahme zu institutionalisieren, manifestierte 

sich der Wunsch, einen Bruch zu überwinden. In dem beschriebenen Beispiel machten die 

kulturellen Aktivist*innen einen heiligen Ort und das mit ihm verbundene immaterielle 

kulturelle Erbe „öffentlich“. Während dieser öffentlichen Inszenierung interpretierten die 

Aktivist*innen auch die „koloniale“, europäische Kultur neu und trugen zur Dekolonisation bei.  

 

Die Einweihung des sakralen Gebäudes, das Neujahrsritual sowie die Amtsübergabe an die 

neuen Vertreter*innen der alcaldía indígena in Verbindung mit der Aufklärungsarbeit zu 

Themen des Extraktivismus veranschaulichen die enge Verzahnung politischer Aktivitäten und 

des religiösen Bereichs des öffentlichen Lebens. Als kommunikative Handlung hat das Ritual 

eine ordnende Funktion (Rappaport 1999). Soziale Struktur und politische Legitimation 

entstehen durch bzw. werden durch religiös-rituelle Symbole und Handlungen gefestigt. Im 

Beispiel des Neujahrrituals schufen die kacholpom und Aktivist*innen der Fundamaya eine 

„Hauptnarrative“ (ebd.: 32). Dennoch ist der Kontext des Neujahrrituals relevant: Die 

Durchführung im Jahr 2009 wurde von der internationalen Kooperation als ein Element der 

memoria histórica-Methode geplant und diente spezifischen Zwecken. Zudem beschränkte sich 

der Kreis der Beteiligten auf eine relativ kleine Gruppe der Ixil-Gesellschaft.  

 

Beispiele für kritisches historisches Bewusstsein unter jungen Mitgliedern der Ixil-Gesellschaft 

sind die in der vergangenen Dekade entstandenen zahlreichen kreativen Ausdrucksformen. 

Dazu gehören insbesondere murales an öffentlich zugänglichen Orten. Sie stellen positiv 

verstärkte Identitätskonstruktionen bezüglich des Ixil- bzw. Mayaseins mit repressiven 

historischen Gewaltakten in Verbindung und leisten einen relevanten Beitrag zur 

Defragmentierung der Gemeinschaft.  

 

252



253 

Wie in Kapitel 6.5 dargestellt, weist der Handlungsbereich der Ixil-Bewegung bezüglich der 

Information über Entschädigungsleistungen und Exhumierungen ein Konfliktpotenzial auf. So 

kann es zwischen den Familien, die Entschädigungsleistungen in Anspruch nehmen wollen, zu 

Auseinandersetzungen kommen. Dabei stellt sich oftmals die Frage, wer die 

Entschädigungsleistungen „wirklich“ verdient hat und wer als „echtes Opfer“ zu definieren ist. 

In der Folge können sich kompetitive Opferrollen und Hierarchien von erlebtem Leid 

herausbilden, die ihrerseits weitere Konflikte generieren. Darüber hinaus ist festzustellen, dass 

es kein einheitliches kulturelles Gedächtnis der Ixil gibt, sondern vielmehr unterschiedliche 

gruppenspezifische Segmente. 

 

Die geschilderten historischen Brüche beruhen auf exkludierenden und abgrenzenden 

Erinnerungskonzepten. Sie zu überwinden, ist erst möglich, wenn „Täter“ und „Opfer“ als 

gleichwertige Parteien einander anhören. Damit das Ideal des dialogischen Erinnerns (nach A. 

Assmann 2013) in Guatemala erreicht werden kann, ist es notwendig, auf individueller Ebene 

das vorherrschende Klima der Tabuisierung sensibler Themen zu überwinden und auch das Leid 

der jeweils anderen Gruppen anzuerkennen.  

 

Die Aktivist*innen informieren die Gemeinden in Landrechtsfragen und beziehen sie in 

öffentliche Diskurse ein. Der Menschenrechtsdiskurs als Teil pluraler Maßnahmen stärkt lokale 

Akteure in ihrer politischen Auseinandersetzung mit staatlichen Vertreter*innen (Wilson 2006: 

79) und die Bestrebungen, Dekolonisierung zu erreichen. Der Fall Finca La Perla zeigt, wie 

historische Zusammenhänge neu konstruiert werden und wie indigene Aktivist*innen 

dekoloniales Handeln zeigen, wenn es um territoriale Rechte geht. 

 

4) Wie können formale Schulbildung und/oder indigene Entwürfe von Bildung und Erziehung 

dazu beitragen,  

a) die Division zu überbrücken?  

b) institutionalisierte Ungleichheit zu mindern und/oder zu überwinden? 

 

Die Kinder, Jugendlichen und jungen Erwachsenen der Nachkriegsgenerationen sind Erben des 

Bürgerkriegs. Durch intrafamiliäre Tradierung halten sie sowohl Opfer- als auch 

Täteridentitäten aufrecht. Jedoch erben sie nicht passiv die Erinnerungen an Gewalt und dazu 

passende Zukunftsvisionen von ihren Eltern und Großeltern. Vielmehr interpretieren, 

rekonstruieren und verorten sie sich selbst aktiv in diesen. Durch ihr Handeln und Denken 

253



254 
 

schaffen sie eigene Versionen dieser Erinnerungen, die von den Dynamiken der Globalisierung, 

Digitalisierung und Transnationalisierung geprägt sind. 

 

Um die Division zu überwinden, müssen die destruktiven, innerhalb der Familien tradierten 

historischen Erinnerungen an die Zeit des Bürgerkriegs thematisiert und unterschiedliche 

Positionen angehört und berücksichtigt werden. So kann die Grundlage für eine Kultur des 

interkulturellen und toleranten Dialogs geschaffen werden. Wenn diese in die Klassenzimmer 

und comunidades Einzug hält, kann dialogisches Erinnern Wirklichkeit werden. 

 

In der Theorie verfügt Schulbildung über die Wirkungsbreite und Handlungsmacht, um 

konkurrierende Narrative der Geschichte und ihre jeweiligen Verknüpfungen mit Wahrheit und 

Macht aufzuzeigen und daraus Ansatzpunkte für den Dialog auf Gemeindeebene zu entwickeln. 

In diesem Zusammenhang ist zu berücksichtigen, dass auch Globalisierung einen dialektischen 

Prozess darstellt und nicht zwangsläufig Verschlechterungen aufzwingt. Die in dieser Arbeit 

analysierten Publikationen des Ministeriums und die Reformen und Strategien zur 

Verbesserung auf anderen Ebenen, wie z. B. die Demokratieförderung, offenbaren in erster 

Linie die deutliche Diskrepanz zwischen der Realität in vielen Klassenzimmern und den Zielen. 

Zudem ist die einzelne Lehrkraft durch fehlende curriculare und institutionelle Unterstützung 

mit der Thematisierung des Bürgerkriegs auf sich allein gestellt. Darüber hinaus wird die 

notwendige Verknüpfung von historischer mit politischer Bildung nicht berücksichtigt. Daraus 

folgt, dass die Demokratiebildung nicht in dem erforderlichen Maße realisiert wird, um 

mündige Bürgerinnen und Bürger adäquat auszubilden. In indigenen, marginalisierten 

Regionen wie der Ixil-Region, in denen diese Bildungsarbeit dringend geleistet werden müsste, 

kommt der Staat seiner Pflicht nicht nach.  

 

Bildung ermöglicht die Entwicklung von Strategien, die Heranwachsende dazu befähigen, 

Diskriminierung zu verhindern, Selbstbewusstsein zu erlangen und internalisierten Rassismus 

abzulegen. Das bestehende Bildungssystem bedarf einer Reform, um die „ethnische 

Oppression“ aufzubrechen und das Denken in ethnischen Kategorien zu überwinden. 

Umfassende Persönlichkeitsentwicklung sollte durch formale Bildung und Erziehung gefördert 

werden. Der Diskurs über den Bürgerkrieg und die tabuisierten Traumata muss auf viele 

Schultern verteilt und öffentlich geführt werden. In den Bildungseinrichtungen der Ixil-Region 

nehmen einzelne innovative Lehrkräfte (z. B. aus Batzaja) und die Ixil-Universität inspirierende 

Vorreiterrollen ein. Ihre Ansätze basieren auf der Prämisse, dass verschiedene Aspekte der Ixil-

254



255 

Kultur die Grundlage bilden. Ohne eine fundierte Auseinandersetzung mit der indigenen Kultur 

können Reformen nicht in indigenen Schulen implementiert werden und sind zum Scheitern 

verurteilt.   

 

Formale Bildung nimmt im Kontext der Reduzierung oder Überwindung institutionalisierter 

Ungleichheit eine ambivalente Stellung ein. Bildung wird vom guatemaltekischen 

Bildungsministerium und seinen Institutionen als Humankapital verstanden. Diese Sichtweise 

steht im Gegensatz zur Lebenswirklichkeit und zum Bildungsverständnis der indigenen 

Gesellschaften, die Subsistenzwirtschaft in ländlichen Randgebieten Guatemalas betreiben. Die 

Reproduktion von Ungleichheit durch formale Bildung steht dem Anspruch der 

Chancengleichheit entgegen. Vielmehr legitimiert sie bestehende Ungleichheiten. Bildung wird 

zwar oft als Lösung gesellschaftlicher Probleme betrachtet, jedoch ist eine genaue Prüfung 

erforderlich, in welchem gesellschaftlichen Kontext und unter welchen Voraussetzungen dies 

zutrifft. 

 

Die vorliegende Arbeit identifiziert als zentrales Erfordernis formaler Bildung die 

Notwendigkeit, marginalisierten indigenen Jugendlichen eine Stimme zu verleihen und ihnen 

authentische Zukunftsperspektiven innerhalb ihrer Gemeinden zu eröffnen, die über 

„westliche“ Ideale hinausgehen.  

 

Die Ixil-Universität veranschaulicht die praktische Implementierung dekolonisierter und 

autonomer akademischer Lehrkonzepte und trägt maßgeblich zur Rekonstruktion des sozialen 

Gefüges bei. Im Gegensatz dazu zeigt sich, dass die praktische Umsetzung der formalen 

Bildung an staatlichen Schulen die spezifischen Bedürfnisse der indigenen Bevölkerung 

vernachlässigt. Obwohl politische Strategien implementiert wurden und die Problematik 

bekannt ist, gelingt es dem Bildungssektor bislang nicht, den zentralen Problembereich des 

zerstörten sozialen Zusammenhalts adäquat zu erfassen und zu bearbeiten. 

 

 

 

 

 

 

255



256 
 

Ausblick  
 

Aus den Erkenntnissen dieser Arbeit ergeben sich weiterführende Fragestellungen, deren 

Beantwortung im Rahmen zukünftiger Forschungsprojekte erfolgen könnte.  

 

Könnte die Lehrkräfteausbildung dazu befähigen, die Division in der Ixil-Region und die 

bestehenden Konflikte anzusprechen und durch eine konfliktsensible Bildungsarbeit einen 

Dialog zu initiieren? Gelingt es bereits, formale Bildungsarbeit mit den einzigartigen und 

dynamischen kulturellen Bedürfnissen und Bandbreiten der Maya-Bevölkerung in Guatemala 

in Einklang zu bringen? Die Gründe hierfür sind ebenfalls zu erforschen. 

 

Ist es möglich, von nationalen Bildungsprogrammen unabhängige und dennoch 

gleichberechtigte indigene Bildung und Erziehung in der Ixil-Region zu konzipieren und 

umzusetzen. Können an der Ixil-Universität ausgebildete Akademiker*innen die 

Lehrkräftebildung übernehmen? 

 

Eine Vielzahl von Initiativen junger, engagierter Ixil ist nach wie vor zum Scheitern verurteilt, 

da es an Möglichkeiten zur Finanzierung mangelt. Insbesondere nichtstaatliche Initiativen, die 

sich mit der Vermittlung demokratischer Bildung durch Projekte im künstlerischen Bereich 

beschäftigen, erreichen eine große Anzahl von Jugendlichen, ohne mit einer Konfession oder 

einer politischen Position in Verbindung gebracht zu werden. Kulturelle Initiativen, wie 

beispielsweise die Revitalisierung traditioneller Tänze, erfüllen neben ihrer bedeutenden Rolle 

im Hinblick auf das kulturelle Gedächtnis auch eine relevante Identifikations- und Ankerrolle 

für die jungen Menschen. Durch weiterführende, kollaborative Forschung sowie internationale 

Kooperation in diesem Bereich könnten die Initiativen fest verankert und die Verantwortung 

des Staates zur Förderung eingefordert werden.  

 

 

 

 

 

  

256




