Universiteit

4 Leiden
The Netherlands

Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identitat und Bildung in der
Ixil-Region, El Quiché, Guatemala
Aretz, C.N.

Citation

Aretz, C. N. (2026, February 3). Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identitat und
Bildung in der Ixil-Region, El Quiché, Guatemala. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/4289416

Version: Publisher's Version

Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/4289416

License:

Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).


https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/4289416

8. Fazit

In der nachfolgenden Diskussion werden die in dieser Arbeit formulierten Forschungsfragen
aufgegriffen, um die Konstruktion kollektiver Identititen und Gemeinschaft zu
veranschaulichen. Zu diesem Zweck werden die Ergebnisse der unterschiedlichen Kapitel
herangezogen. Sowohl die gelebten kulturellen Traditionen als auch das kulturelle Gedichtnis
und das soziale Gefiige wurden durch historische Briiche und soziookonomische Probleme
gestort. Ein neues Verstdndnis und neues Bewusstsein fiir die eigene Kultur durch kulturelle
Aktivist*innen und jiingere Ixil befinden sich derzeit im Entstehungsprozess. Die vorliegende
Arbeit dokumentiert einen zeitlich begrenzten Einblick in die Prozesse, die die Resilienz einer

Gesellschaft fordern.

1) Wie und wo kommt es zu kultureller Resilienz und zur Selektion von tradiertem Wissen?

Die im Rahmen der Feldforschung 2007-2010 dokumentierten Elemente des immateriellen
kulturellen Erbes erlangten neue Aufmerksamkeit und zeigten eine hohe Resilienz gegeniiber
zerstorerischen Entwicklungen. In diesem Zusammenhang erfiillte der 260-tdgige Kalender die
wichtige Aufgabe, das kulturelle Geddchtnis zu wahren und Werte sowie Wissen iiber
Kosmogonie und Kosmologie von Generation zu Generation weiterzugeben. Dariiber hinaus
hatte der Kalender eine synchrone, psychologische Funktion inne und diente gleichzeitig als
Medium der Geschichtstradierung. Das immaterielle kulturelle Erbe ist als Bestandteil des
kontinuierlichen und globalen Prozesses der Entstehung stets einem Wandel unterworfen.
Dieser Prozess ist dynamisch und durch Interaktion gekennzeichnet, in der Bedeutung entsteht
(Ingold 2000: 22). Elemente kdnnen abgegeben und neue aufgenommen werden. Obwohl die
Ixil-Gesellschaft aus unterschiedlichen Glaubensgemeinschaften besteht, ist bei ihren
Mitgliedern unabhéngig von der Konfession eine gemeinsame Basis an kulturellen Werten und
altem Wissen erkennbar. Zudem kommt dem immateriellen kulturellen Erbe auch in
zeitgenOssischen comunidades der Ixil eine ordnende Funktion und Wirkkraft zu. An dieser
Stelle manifestieren sich kulturelle Resilienz und die Revalorisierung angestammten Wissens.
In diesem Prozess nehmen religidse Spezialist*innen eine zentrale Rolle ein, da sie im Alltag
Divination, orale Traditionen und kulturelle Werte praktizieren. Sie verfligen iiber einen
»privilegierten Zugang zu hoheren Maichten" (Eriksen 2010: 227), agieren kompetent im
rituellen Kontext und zeigen eine hohe Adaptionsfahigkeit gegeniiber Eventualititen und

Verdnderungen. Insbesondere orale Traditionen zeigen eine hohe Anpassungsfahigkeit an die

248



jeweiligen Gegebenheiten. Im Rahmen der aktuellen Auseinandersetzung mit neuen

Herausforderungen manifestieren sie ebenfalls eine hohe Dynamik.

Die Rituale, exemplarisch dargestellt durch die sajb’ichil zur Aussaat oder zur persénlichen
Heilung, erfiillen eine doppelte Funktion: Sie stellen sowohl Lésungsmechanismen als auch
Vermittlungsinstanzen zwischen Vergangenheit und Gegenwart dar, insbesondere im Kontext
der durch den Biirgerkrieg verursachten Zerstorungen und Traumata. Sie zeigen Wege in die
Zukunft auf, wobei die vermeintliche Authentizitit der Rituale keine Relevanz besitzt, da durch
das Ritual selbst neue und auch revitalisierte Konventionen, Regeln und Bedingungen
konstruiert werden. Diese gelten als ,,soziale Leitlinien” und ,,soziale Markierungen der
Vergangenheit™ (Zerubavel 2003: 28). Das Ritual entfaltet durch seine Ausfithrung Wirkung,
ein Prozess, der auch fiir Divination und performative Sprechhandlungen zutrifft (Rappaport
1999). Rituale manifestieren sich innerhalb eines symbolischen Universums und stellen die
praktische und personifizierte Manifestation der Kosmogonie dar. Zudem verhandeln sie
Beziehungen innerhalb der Gemeinschaft, zwischen Menschen und zwischen Mensch und
Umwelt. Auf diese Weise bilden sie die Grundlage zur Konstruktion des kollektiven

Gedichtnisses und die Basis zur Neukonstruktion gesellschaftlicher Solidaritét.

An sakralen Orten manifestieren sich materielle, symbolische und funktionale Aspekte
simultan. Sie fungieren als Schnittstelle zwischen materiellen und immateriellen Aspekten des
kulturellen Erbes sowie zwischen Vergangenheit und Gegenwart. Die Bewohner*innen stehen
in direktem Kontakt mit der sakralen Landschaft, wodurch sie die Verbindung zu ihrer
Vergangenheit bewahren. Die Konzepte von Leben und Tod sowie von Zeit und Ewigkeit stehen

in einer dynamischen Beziehung zueinander (Ingold 2000: 16—19).

Der Biirgerkrieg, die Globalisierung und zunehmend auch die Digitalisierung fithren zu
plotzlichen und schnellen Transformationen der Gesellschaft. In Reaktion auf diese
Entwicklungen und mit dem Ziel, das immaterielle kulturelle Erbe zu schiitzen, werden
Schulungen der Kalenderpriester (beispielsweise durch K’iche’-Kalenderpriester)
durchgefiihrt. Zwar artikulieren kulturelle Aktivist*innen Sorge vor einem vermeintlichen
,»Verlust von traditionellem Wissen, jedoch haben indigene, jahrhundertealte Konzepte von
Zeit, Raum und Gemeinschaft unterschiedlichen, teilweise destruktiven Entwicklungen im

Kern standgehalten und geben der kontemporaren Gesellschaft Halt und Zuversicht.

249



2) Welche Strategien werden lokal angewandt, um der Spaltung der Gesellschaft zu begegnen

und kollektive Identitdten neu zu konstruieren?

Im Rahmen der Feldforschung, die zwischen 2007 und 2010 durchgefiihrt wurde, hat die
Division der Ixil-Gemeinschaften die Frage aufgeworfen, wie kollektive Identitidten im Kontext
vielfaltiger Herausforderungen konstruiert werden. Ein zentrales Forschungsinteresse war
dabei die Herkunft der innerhalb ethnischer und sozialer Gruppen existierenden Konfliktlinien.
Der Biirgerkrieg zerstorte den sozialen Zusammenhalt auf individueller Ebene, d. h. zwischen
Familienangehorigen, Nachbarn und Freunden. Das Zugehorigkeitsgefiihl (feeling of
belonging, McMillan / Chavis 1986: 6f.) ging verloren, was maB3geblich durch das Wirken der
PAC bedingt war.

Die Dichotomie Soldat (,,Tater*) vs. Dorfbewohner*in (,,Opfer) erweist sich bei der Suche
nach Losungsansitzen zur Minderung von Ungleichheit oder zur Erneuerung des sozialen
Zusammenhalts als nicht aussagekriftig. Dies ist darauf zuriickzufiihren, dass sie den
komplizierten und konfliktiven Hintergrund der beiden Gruppen vereinfacht. Sowohl Soldaten
als auch Dorfbewohner*innen haben eine gemeinsame Ethnizitdt, Sprache und vom Krieg
gepragte Biographien. Das Zusammenleben in der Nachkriegszeit ist gepragt von ungeklérten
und tabuisierten Verbrechen, wobei Téter- und Opferrollen je nach Perspektive unterschiedlich
interpretiert werden kdnnen, da es sich um soziale Konstrukte handelt. Fiir die Annéherung und
die Herstellung von Ausséhnung auf lokaler Ebene sind zwei Faktoren von entscheidender
Bedeutung: Erstens bedarf es eines Raumes, der den Dialog erméglicht, und zweitens ist die
Bereitschaft zum Dialog fiir beide Seiten, sowohl fiir die ,,Opfer als auch fiir die ,, Tater*,
erforderlich. Eine zusdtzliche Herausforderung besteht in der Opferrolle, die hédufig mit
Passivitdt assoziiert ist und den ,,Opfern® die Féhigkeit zur Eigeninitiative abspricht. Um ihre
Interessen zu vertreten und ihre Rechte sowie eine Entschidigung einzufordern, miissen die
Betroffenen selbst als politisch Handelnde auftreten. Ein solcher Dialog findet noch nicht statt.
Das soziale Geflige — el tejido social — ist insbesondere in den Dorfern der Ixil-Region stark
und teilweise absichtlich von auBlen wéhrend der violencia gestdrt worden. An dieser Stelle
offenbart sich die fundamentale Bedeutung zweier Komponenten fiir das friedvolle Miteinander
in Gegenwart und Zukunft in einer Gemeinschaft — das soziale Gefiige und das kulturelle
Gedichtnis. Die Ixil-Gesellschaft veranschaulicht dies eindrucksvoll, indem sie kollektive
Identitéten kreiert, die trotz tiefgreifender Spaltungen entlang verschiedener Konfliktlinien aus

dem Biirgerkrieg bestehen. Am Beispiel der Konstruktion von kollektiver Identitdt unter

250



Mitgliedern der Widerstandsdorfer der Sierra - CPR — konnte gezeigt werden, wie gemeinsam
durch- und erlebte Gewalt und kollektive Traumata eine mnemonische Gemeinschaft
konstruieren konnen. In diesem Fall wird Identitdt durch Erinnerung (Olick/Robbins 1998:
110f.) und die Zugehorigkeit zu einer mnemonischen Gemeinschaft gestiftet. Der geteilte
Wissensvorrat, der sich auf Aspekte wie Flucht, Leben in den Bergen und Entbehrung bezieht,
pragt die kollektive Identitdt. Die Mitglieder der CPR kommunizierten symbolisch mit der
Landschaft und iibertrugen die heiligen Orte ihrer Herkunftsdorfer auf die neue Heimat. Die
Beziehung zwischen Gruppe und Raum bildet eine symbolische Einheit. Selbst bei Trennung
der Gruppe von ihrem urspriinglichen Raum triagt die Gruppe ihren Raum symbolisch mit sich

(Assmann 2003 ['1992]: 166).

3) ,,Wo und wie agieren lokale Aktivist*innen der Ixil-Bewegung und wie gelingt es ihnen,

einen aktiven Beitrag zur Dekolonisierung zu leisten?*

Die Analyse der Wirkungsbereiche der kulturellen und sozialen Bewegung der Ixil in Kapitel 6
zeigt, dass die Division der Gemeinschaften politische Uberzeugungskraft auf nationaler Ebene
verhindert. Die Bewegung agiert in einer von Diskriminierung, Rassismus und Gewalt
gepragten Umwelt. Zwischen der Realitdt in Guatemala und den in den Friedensvertrigen
deklarierten Abmachungen besteht eine signifikante Diskrepanz. Die Fundamaya nimmt eine
bedeutende Funktion als Quelle fiir Aufkldrung und Informationen ein, da der Staat seiner
Fiirsorgepflicht gegeniiber der verarmten Landbevolkerung nicht nachkommt. Als kulturelle
und zivilgesellschaftliche Organisation engagiert sich die Fundamaya auch in den sensiblen
Bereichen der Ressourcennutzungs- und Landrechte. Die Projektgebundenheit ihrer Arbeit ist
jedoch eine Herausforderung fiir die Organisation, da mit dem Auslaufen der finanziellen
Unterstiitzung Projekte meist abrupt enden und sowohl Ressourcen als auch Wissen verloren
gehen. Die Bewegung unternimmt ihrerseits aktive Versuche, ,die eigene historische
Erinnerung® (memoria historica propia) selbst zu identifizieren und 6ffentlich fiir sich zu

beanspruchen.

Ein Beispiel hierfiir ist die Installation einer Gedenktafel sowie die Institutionalisierung eines
Gedenktages zu Ehren der sieben widerstindigen principales Ixhiles, deren Leben durch ihre
aktive Rolle im Widerstand gegen die herrschenden Verhéltnisse und diskriminierende Gesetze

gepragt war. Durch diese Maflnahmen wurde eine zuvor verborgene Erinnerung sichtbar

251



gemacht. Die Ermordung der sieben principales stellte einen direkten Angriff auf die

traditionellen Selbstverwaltungsstrukturen und Werte der Ixil-Gemeinschaft dar.

Der Bau und die rituelle Eroffnung der architektonischen Struktur, welche die
Fiihrungspersonlichkeiten der Fundamaya als templo griego-romano bezeichneten (Kapitel
6.3), illustrieren die komplexen Vorginge bei der Konstruktion kollektiver Identitit und sind
gleichzeitig ein Beispiel fiir indigene Handlungskompetenz und Dekolonisierung. In der
Entscheidung, einen neuen sakralen Ort, der in der Zukunft zur Durchfiihrung von rituellen
Handlungen dienen sollte, mit einer baulichen Malnahme zu institutionalisieren, manifestierte
sich der Wunsch, einen Bruch zu iiberwinden. In dem beschriebenen Beispiel machten die
kulturellen Aktivist*innen einen heiligen Ort und das mit ihm verbundene immaterielle
kulturelle Erbe ,,6ffentlich®. Wihrend dieser Offentlichen Inszenierung interpretierten die

Aktivist*innen auch die ,.koloniale®, européische Kultur neu und trugen zur Dekolonisation bei.

Die Einweihung des sakralen Gebdudes, das Neujahrsritual sowie die Amtsiibergabe an die
neuen Vertreter*innen der alcaldia indigena in Verbindung mit der Aufklarungsarbeit zu
Themen des Extraktivismus veranschaulichen die enge Verzahnung politischer Aktivitdten und
des religidsen Bereichs des offentlichen Lebens. Als kommunikative Handlung hat das Ritual
eine ordnende Funktion (Rappaport 1999). Soziale Struktur und politische Legitimation
entstehen durch bzw. werden durch religids-rituelle Symbole und Handlungen gefestigt. Im
Beispiel des Neujahrrituals schufen die kacholpom und Aktivist*innen der Fundamaya eine
,Hauptnarrative® (ebd.: 32). Dennoch ist der Kontext des Neujahrrituals relevant: Die
Durchfithrung im Jahr 2009 wurde von der internationalen Kooperation als ein Element der
memoria historica-Methode geplant und diente spezifischen Zwecken. Zudem beschrinkte sich

der Kreis der Beteiligten auf eine relativ kleine Gruppe der Ixil-Gesellschaft.

Beispiele fiir kritisches historisches Bewusstsein unter jungen Mitgliedern der Ixil-Gesellschaft
sind die in der vergangenen Dekade entstandenen zahlreichen kreativen Ausdrucksformen.
Dazu gehoren insbesondere murales an oOffentlich zugédnglichen Orten. Sie stellen positiv
verstirkte Identitdtskonstruktionen beziiglich des Ixil- bzw. Mayaseins mit repressiven
historischen Gewaltakten in Verbindung und leisten einen relevanten Beitrag zur

Defragmentierung der Gemeinschaft.

252



Wie in Kapitel 6.5 dargestellt, weist der Handlungsbereich der Ixil-Bewegung beziiglich der
Information tliber Entschidigungsleistungen und Exhumierungen ein Konfliktpotenzial auf. So
kann es zwischen den Familien, die Entschédigungsleistungen in Anspruch nehmen wollen, zu
Auseinandersetzungen kommen. Dabei stellt sich oftmals die Frage, wer die
Entschadigungsleistungen ,,wirklich* verdient hat und wer als ,,echtes Opfer* zu definieren ist.
In der Folge konnen sich kompetitive Opferrollen und Hierarchien von erlebtem Leid
herausbilden, die ihrerseits weitere Konflikte generieren. Dartiber hinaus ist festzustellen, dass
es kein einheitliches kulturelles Gedédchtnis der Ixil gibt, sondern vielmehr unterschiedliche

gruppenspezifische Segmente.

Die geschilderten historischen Briiche beruhen auf exkludierenden und abgrenzenden
Erinnerungskonzepten. Sie zu liberwinden, ist erst moglich, wenn ,,Tater und ,,Opfer als
gleichwertige Parteien einander anhoren. Damit das Ideal des dialogischen Erinnerns (nach A.
Assmann 2013) in Guatemala erreicht werden kann, ist es notwendig, auf individueller Ebene
das vorherrschende Klima der Tabuisierung sensibler Themen zu iiberwinden und auch das Leid

der jeweils anderen Gruppen anzuerkennen.

Die Aktivist*innen informieren die Gemeinden in Landrechtsfragen und beziehen sie in
offentliche Diskurse ein. Der Menschenrechtsdiskurs als Teil pluraler Malnahmen stirkt lokale
Akteure in ihrer politischen Auseinandersetzung mit staatlichen Vertreter*innen (Wilson 2006:
79) und die Bestrebungen, Dekolonisierung zu erreichen. Der Fall Finca La Perla zeigt, wie
historische Zusammenhdnge neu konstruiert werden und wie indigene Aktivist*innen

dekoloniales Handeln zeigen, wenn es um territoriale Rechte geht.

4) Wie konnen formale Schulbildung und/oder indigene Entwiirfe von Bildung und Erziehung
dazu beitragen,
a) die Division zu {iberbriicken?

b) institutionalisierte Ungleichheit zu mindern und/oder zu iiberwinden?

Die Kinder, Jugendlichen und jungen Erwachsenen der Nachkriegsgenerationen sind Erben des
Biirgerkriegs. Durch intrafamilidre Tradierung halten sie sowohl Opfer- als auch
Tateridentititen aufrecht. Jedoch erben sie nicht passiv die Erinnerungen an Gewalt und dazu
passende Zukunftsvisionen von ihren Eltern und GrofBeltern. Vielmehr interpretieren,

rekonstruieren und verorten sie sich selbst aktiv in diesen. Durch ihr Handeln und Denken

253



schaffen sie eigene Versionen dieser Erinnerungen, die von den Dynamiken der Globalisierung,

Digitalisierung und Transnationalisierung geprigt sind.

Um die Division zu iiberwinden, miissen die destruktiven, innerhalb der Familien tradierten
historischen Erinnerungen an die Zeit des Biirgerkriegs thematisiert und unterschiedliche
Positionen angehort und beriicksichtigt werden. So kann die Grundlage fiir eine Kultur des
interkulturellen und toleranten Dialogs geschaffen werden. Wenn diese in die Klassenzimmer

und comunidades Einzug hélt, kann dialogisches Erinnern Wirklichkeit werden.

In der Theorie verfiigt Schulbildung iiber die Wirkungsbreite und Handlungsmacht, um
konkurrierende Narrative der Geschichte und ihre jeweiligen Verkniipfungen mit Wahrheit und
Macht aufzuzeigen und daraus Ansatzpunkte fiir den Dialog auf Gemeindeebene zu entwickeln.
In diesem Zusammenhang ist zu beriicksichtigen, dass auch Globalisierung einen dialektischen
Prozess darstellt und nicht zwangslaufig Verschlechterungen aufzwingt. Die in dieser Arbeit
analysierten Publikationen des Ministeriums und die Reformen und Strategien zur
Verbesserung auf anderen Ebenen, wie z. B. die Demokratieférderung, offenbaren in erster
Linie die deutliche Diskrepanz zwischen der Realitét in vielen Klassenzimmern und den Zielen.
Zudem ist die einzelne Lehrkraft durch fehlende curriculare und institutionelle Unterstiitzung
mit der Thematisierung des Biirgerkriegs auf sich allein gestellt. Dariiber hinaus wird die
notwendige Verkniipfung von historischer mit politischer Bildung nicht beriicksichtigt. Daraus
folgt, dass die Demokratiebildung nicht in dem erforderlichen Malle realisiert wird, um
miindige Biirgerinnen und Biirger addquat auszubilden. In indigenen, marginalisierten
Regionen wie der Ixil-Region, in denen diese Bildungsarbeit dringend geleistet werden miisste,

kommt der Staat seiner Pflicht nicht nach.

Bildung ermoglicht die Entwicklung von Strategien, die Heranwachsende dazu befdhigen,
Diskriminierung zu verhindern, Selbstbewusstsein zu erlangen und internalisierten Rassismus
abzulegen. Das bestehende Bildungssystem bedarf einer Reform, um die ,ethnische
Oppression aufzubrechen und das Denken in ethnischen Kategorien zu {iiberwinden.
Umfassende Personlichkeitsentwicklung sollte durch formale Bildung und Erziehung gefordert
werden. Der Diskurs iiber den Biirgerkrieg und die tabuisierten Traumata muss auf viele
Schultern verteilt und 6ffentlich gefiihrt werden. In den Bildungseinrichtungen der Ixil-Region
nehmen einzelne innovative Lehrkrifte (z. B. aus Batzaja) und die Ixil-Universitit inspirierende

Vorreiterrollen ein. Thre Ansétze basieren auf der Pramisse, dass verschiedene Aspekte der Ixil-

254



Kultur die Grundlage bilden. Ohne eine fundierte Auseinandersetzung mit der indigenen Kultur
konnen Reformen nicht in indigenen Schulen implementiert werden und sind zum Scheitern

verurteilt.

Formale Bildung nimmt im Kontext der Reduzierung oder Uberwindung institutionalisierter
Ungleichheit eine ambivalente Stellung ein. Bildung wird vom guatemaltekischen
Bildungsministerium und seinen Institutionen als Humankapital verstanden. Diese Sichtweise
steht im Gegensatz zur Lebenswirklichkeit und zum Bildungsverstindnis der indigenen
Gesellschaften, die Subsistenzwirtschaft in ldndlichen Randgebieten Guatemalas betreiben. Die
Reproduktion von Ungleichheit durch formale Bildung steht dem Anspruch der
Chancengleichheit entgegen. Vielmehr legitimiert sie bestehende Ungleichheiten. Bildung wird
zwar oft als Losung gesellschaftlicher Probleme betrachtet, jedoch ist eine genaue Priifung
erforderlich, in welchem gesellschaftlichen Kontext und unter welchen Voraussetzungen dies

zutrifft.

Die vorliegende Arbeit identifiziert als zentrales Erfordernis formaler Bildung die
Notwendigkeit, marginalisierten indigenen Jugendlichen eine Stimme zu verleihen und ihnen
authentische Zukunftsperspektiven innerhalb ihrer Gemeinden zu erdffnen, die {ber

,westliche* Ideale hinausgehen.

Die Ixil-Universitdt veranschaulicht die praktische Implementierung dekolonisierter und
autonomer akademischer Lehrkonzepte und tragt maligeblich zur Rekonstruktion des sozialen
Gefliges bei. Im Gegensatz dazu zeigt sich, dass die praktische Umsetzung der formalen
Bildung an staatlichen Schulen die spezifischen Bediirfnisse der indigenen Bevolkerung
vernachldssigt. Obwohl politische Strategien implementiert wurden und die Problematik
bekannt ist, gelingt es dem Bildungssektor bislang nicht, den zentralen Problembereich des

zerstorten sozialen Zusammenhalts addquat zu erfassen und zu bearbeiten.

255



Ausblick

Aus den Erkenntnissen dieser Arbeit ergeben sich weiterfilhrende Fragestellungen, deren

Beantwortung im Rahmen zukiinftiger Forschungsprojekte erfolgen konnte.

Konnte die Lehrkrifteausbildung dazu befihigen, die Division in der Ixil-Region und die
bestehenden Konflikte anzusprechen und durch eine konfliktsensible Bildungsarbeit einen
Dialog zu initiieren? Gelingt es bereits, formale Bildungsarbeit mit den einzigartigen und
dynamischen kulturellen Bediirfnissen und Bandbreiten der Maya-Bevolkerung in Guatemala

in Einklang zu bringen? Die Griinde hierfiir sind ebenfalls zu erforschen.

Ist es moglich, von nationalen Bildungsprogrammen unabhingige und dennoch
gleichberechtigte indigene Bildung und Erziehung in der Ixil-Region zu konzipieren und
umzusetzen. Konnen an der Ixil-Universitit ausgebildete Akademiker*innen die

Lehrkréftebildung tibernehmen?

Eine Vielzahl von Initiativen junger, engagierter Ixil ist nach wie vor zum Scheitern verurteilt,
da es an Mdglichkeiten zur Finanzierung mangelt. Insbesondere nichtstaatliche Initiativen, die
sich mit der Vermittlung demokratischer Bildung durch Projekte im kiinstlerischen Bereich
beschéftigen, erreichen eine grole Anzahl von Jugendlichen, ohne mit einer Konfession oder
einer politischen Position in Verbindung gebracht zu werden. Kulturelle Initiativen, wie
beispielsweise die Revitalisierung traditioneller Ténze, erfiillen neben ihrer bedeutenden Rolle
im Hinblick auf das kulturelle Gedéchtnis auch eine relevante Identifikations- und Ankerrolle
fiir die jungen Menschen. Durch weiterfiihrende, kollaborative Forschung sowie internationale
Kooperation in diesem Bereich konnten die Initiativen fest verankert und die Verantwortung

des Staates zur Forderung eingefordert werden.

256





