
Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identität und Bildung in der
Ixil-Region, El Quiché, Guatemala
Aretz, C.N.

Citation
Aretz, C. N. (2026, February 3). Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identität und
Bildung in der Ixil-Region, El Quiché, Guatemala. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/4289416
 
Version: Publisher's Version

License: Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/4289416
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/4289416


201 

7. Nachkriegsgenerationen auf dem Weg in die Zukunft 
   

In diesem Kapitel wird der Frage nachgegangen, inwiefern formale Schulbildung und/oder 

indigene Bildungs- und Erziehungsentwürfe dazu beitragen können, die innerhalb der Ixil-

Gemeinden bestehenden Spaltungen zu überbrücken. Zudem wird untersucht, ob und inwiefern 

durch Bildung eine institutionelle Ungleichheit reduziert oder überwunden werden kann. Die 

Untersuchung erfolgt unter besonderer Berücksichtigung der Wünsche, Herausforderungen und 

Perspektiven von Jugendlichen und jungen Erwachsenen in der Ixil-Region.  

 

Zunächst erfolgt eine Kurzdarstellung der Situation und Perspektiven der Jugend und jungen 

Erwachsenen, gefolgt von einem knappen Überblick über das guatemaltekische 

Bildungssystem und die vielseitigen, historisch bedingten Herausforderungen. Diese sind 

relevant, um die im Anschluss vorgestellten und analysierten Beschlüsse, Programme und 

Materialien einzuordnen. Schwerpunkte liegen auf der bilingualen interkulturellen Bildung 

(EBI, Educación Bilingüe Intercultural), der Ausbildung der Lehrkräfte im Rahmen der EBI 

und der praktischen Umsetzung von EBI im Klassenzimmer. In Bezug auf die bestehende 

Division innerhalb der Ixil-Gemeinden sowie die vorherrschende Ungleichheit im Land widmet 

sich dieses Kapitel der offiziellen Strategie des Bildungsministeriums für die Jahre 2016 bis 

2020 und dem Evaluationsbericht der Pilotphase der Estratégia Nacional de la Formación 

Ciudadana, einer Initiative zur Förderung der Staatsbürgerbildung. Demokratiebildung sowie 

Friedenserziehung stellen eine besondere Herausforderung dar, daher analysiere ich zwei 

didaktisch aufbereitete Lehrprogramme auf ihren Beitrag, die Jugendlichen zu einem 

friedlichen und guten Leben in Würde in ihren Heimatgemeinden zu befähigen.   

 

Im Anschluss wird der Beitrag kulturell geprägter Herangehensweisen, Elemente, Methoden 

und Inhalte im Bildungsbereich zur Förderung des sozialen Gefüges und der Dekolonisation 

analysiert. Besondere Aufmerksamkeit wird dabei insbesondere der Ixil-Universität zuteil, die 

seit über einer Dekade neue Wege im Bildungsbereich beschreitet. 

Bildung konstituiert im Hinblick auf das übergeordnete Forschungsziel dieser Arbeit einen 

Schlüsselprozess bei der Konstruktion kollektiver Identitäten und von Zusammenhalt.  

 

 

 

201



202 
 

7.1 Situation der Nachkriegsgenerationen 

 

In der vorliegenden Arbeit werden die Geburtsjahrgänge ab Ende der 1980er Jahre als 

„Nachkriegsgenerationen“ bezeichnet. Ihre Eltern und Großeltern erlebten die Gewalt des 

Bürgerkriegs und haben direkte und eigene Erinnerungen an diese Zeit. Diese Erinnerungen 

werden innerhalb der Familien tradiert und von Kindern bisweilen als eigene Erinnerung 

internalisiert. Die Kinder und Jugendlichen im schulpflichtigen Alter (Grund- und 

Sekundarschule, nach 2015) stellen bereits die zweite Nachkriegsgeneration dar und sind 

ebenfalls mit den Erinnerungen des Bürgerkriegs konfrontiert 228 . Die Aufrechterhaltung 

spezifischer Opfer- und/oder Täteridentitäten wird durch intergenerationale Tradierung bedingt. 

Gleichzeitig werden durch das Handeln und Denken der Jugendlichen eigene Versionen dieser 

Erinnerungen geschaffen. Zudem sind kulturelle Dynamiken der Globalisierung und 

Transnationalisierung omnipräsent. Die Jugendlichen besitzen demnach nicht nur eine 

kulturelle Identität, sondern sehen sich mit der Herausforderung konfrontiert, sowohl ihre 

indigene Identität als auch ihre Identität innerhalb der „Mehrheitsgesellschaft“ auszuhandeln 

(Cheng 2015: 381). Die Lebensrealität in der Nachkriegszeit wird maßgeblich von zwei 

Faktoren geprägt: dem internalisierten Kolonialismus und dem Erbe des Bürgerkriegs. 

Jugendliche, die an den „sozialen Rändern“ der Gesellschaft positioniert sind, reflektieren ihre 

marginalisierte und diskriminierte Situation. Die extreme Armut, in der sie selbst oder ihre 

engsten Angehörigen leben, stellt eine erhebliche Belastung dar. Jugendliche und junge 

Erwachsene aller sozialer und ethnischer Hintergründe in Guatemala suchen nach einer 

„brauchbaren Vergangenheit“, die es ihnen erlaubt, nationalen Stolz und eine positive Identität 

zu konstruieren (Dougherty / Rubin 2016: 220, Bellino 2017: 41). Die Ausbildung eines eigenen 

historischen Bewusstseins ermöglicht es Jugendlichen, eine entscheidende vermittelnde Rolle 

in der zivilgesellschaftlichen Entwicklung einzunehmen. In einem Spannungsfeld zwischen 

Bemühungen um Aussöhnung und Koexistenz einerseits und einem kritischen Umgang mit der 

Vergangenheit andererseits (Dougherty/Rubin 2016: 220) konstruieren die Jugendlichen ein 

Kontinuum aus Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. In ihnen liegt das Potenzial, eine 

tatsächliche Transition der Nachkriegsgesellschaft anzustoßen und nachhaltige Strukturen für 

ein friedliches Miteinander zu schaffen. Exemplarisch für die zivilgesellschaftliche Teilhabe 

junger Menschen kann die Protestbewegung von 2015 angeführt werden, die ein Ende der 

Korruption sowie die Amtsniederlegung Otto Pérez Molinas forderte. Ein weiteres Beispiel ist 

 
228 „El conflicto fue vivido por personas que en 2017 son adultos y adultos mayores (entre 45 y 90 años) e 
incluso por sus hijos” (IIARS 2020: html).  

202



203 

die Partizipation junger Ixil in zivilgesellschaftlichen und politischen Jugendorganisationen, die 

nicht zwangsläufig Teil der indigenen Bewegung sind. 

 

Junge Menschen, die ihre indigene comunidad verlassen, um im urbanen Umfeld entweder eine 

Option zur universitären Bildung zu erhalten oder anderen Möglichkeiten des Lohnerwerbs 

nachzugehen (z. B. Arbeit in maquiladoras, Textilfabriken oder im informellen Sektor), 

durchlaufen einen Prozess der Entwurzelung aus dem bäuerlichen, ländlichen Umfeld und 

etablieren soziale Netze in anderen sozialen Umgebungen (Camus 2002: 63). Mitte der 

2000erJahre wies Dary darauf hin, dass junge Akademiker*innen bei der Rückkehr in ihre 

Heimatgemeinden symbolisches Kapital und soziales Prestige mit sich tragen, welches sie von 

den anderen unterscheidet und wodurch sie mitunter als „stolz“, „arrogant“ und „ladinisiert“ 

angesehen werden (2007: 77). In indigenen Gemeinden wurde konventionelle universitäre 

Bildung häufig kritisiert, da sie für den Verlust von Sprache und kulturellen Traditionen 

verantwortlich gemacht wird. Gleichzeitig ist das erworbene akademische Wissen nicht immer 

in den Heimatgemeinden verwertbar. Dies führt für die jungen Absolvent*innen zu der Gefahr, 

in einen subjektiv perspektivlosen Schwebezustand229 zu geraten. 

 

In zahlreichen indigenen Gemeinden Guatemalas, darunter auch in der Ixil-Region, ist 

Jugendarbeitslosigkeit nach wie vor ein weitverbreitetes Phänomen. Gerardo Terraza Cedillo, 

ein Linguist und Licenciado der Sozialwissenschaften aus Nebaj, verdeutlicht die Situation 

vieler junger Ixil: Außerhalb des informellen Sektors sind Arbeitsmöglichkeiten und 

Perspektiven rar. Dies betrifft sowohl die Möglichkeit, weiterführende Bildung zu erlangen, als 

auch die Absicherung der Familie durch eine Tätigkeit im formalen Sektor oder die 

Verbesserung der familiären ökonomischen Situation durch berufliche Entwicklung. Tradierte 

Feindbilder spielen in den Ixil-Familien eine signifikante Rolle als Initiatoren von 

Alltagsgewalt und tragen somit als sekundäre Faktoren zur Entscheidung zur Migration bei. 

Während der von mir in ruralen Schulen im Jahr 2009 geführten Interviews mit Schülerinnen 

und Schülern zeigte sich diese Sorge um mangelnde Perspektiven bereits bei Grundschülern230.  

 

 
229 Schwebezustand beschreibt den Zustand der Nicht-Teilhabe, d. h. sie sind nicht in das Bildungssystem 
integriert und sind entweder im informellen Sektor tätig, oder sind in einer Beschäftigung tätig, die nicht ihrem 
Bildungsgrad entspricht. 
230 Interviews in den Schulen von Tzalbal, Janlay, Turanza, Salquil Grande, Cantón Simocol (Nebaj), Tijom, 
Vatzuchil, Vicalama, Vipecbalam, Xecotz, Xepiun, Xesupio (durchgeführt im Zeitraum April – Juni 2009, pro 
Schule befragte ich in der Regel 2 Schüler*innen). Alle Schulen befinden sich im municipio Nebaj.  

203



204 
 

Gerardo ist ein junger Mensch, der über eine abgeschlossene Schul- und Universitätsbildung 

verfügt. Er ist einer von vielen, die den Mangel an Lohnarbeit mit einem Mangel an 

Perspektiven gleichsetzen. Er und andere junge Menschen fühlen sich zwischen 

Hoffnungslosigkeit und dem Wunsch nach Veränderung gefangen. Der Begriff 

„Arbeitslosigkeit“ stammt aus einem anderen, modernen gesellschaftlichen Kontext. In einer 

von bäuerlichen Strukturen geprägten Gesellschaft wie der Ixil-Gesellschaft wird der Begriff 

„Arbeitslosigkeit“ verwendet, um die fehlende Arbeit zu bezeichnen, die im formellen Sektor 

für einen monetären Lohn geleistet wird. Die Arbeit zur Erhaltung der Subsistenz, auf der Milpa 

und im Haushalt sowie in der comunidad, wird als wenig erstrebenswert betrachtet, da von 

dieser Arbeit nicht die erträumte „Verbesserung“ der Lebensumstände zu erwarten ist. Es 

mangelt sowohl an Vorbildern als auch an Erfolgsgeschichten jenseits von Migration. Eine 

Verbesserung der Lebensumstände erfordert nicht nur einen veränderten Lebensstil mit deutlich 

mehr modernen Annehmlichkeiten, sondern auch die Möglichkeit der Selbstverwirklichung231. 

Diese Entwicklung lässt sich einerseits durch eine Persönlichkeitsentwicklung im Sinne 

Wilhelm von Humboldts begreifen, der die Entwicklung der Persönlichkeit als zweite Säule der 

Bildung definierte (von Henting 1996), und andererseits durch eine Bewusstseinsbildung im 

Sinne Paulo Freires (1975 [11968]), der diese als Voraussetzung für die gesellschaftliche 

Teilhabe definierte.  

 

Viele Jugendliche und junge Erwachsene befinden sich in diesem „sozialen Schwebezustand“. 

Sie sind nicht in das Bildungssystem integriert und gehen entweder einer Tätigkeit im 

informellen Sektor nach oder sind nicht ihrem Bildungsgrad entsprechend beschäftigt. Die 

Beschäftigung im informellen Sektor, der auch als „Überlebenssektor“ bezeichnet wird, führt 

dazu, dass viele indigene Frauen und Männer gesellschaftlich unsichtbar bleiben, wodurch auch 

ihre Kompetenzen, Fähigkeiten und ihr Wissen marginalisiert werden (Wotherspoon 2015: 93). 

Diese als „Einbahnstraßensituation“ bezeichnete Konstellation resultiert in politischem 

Misstrauen sowie einem signifikanten Risiko sozialer Exklusion (Bellino 2017: 4). Jugendliche 

sehen sich in zahlreichen Regionen mit der Herausforderung konfrontiert, dass ihre 

Handlungskompetenz eingeschränkt zu sein scheint. Dies kann dazu führen, dass sie sich 

entweder für die Migration entscheiden oder in die Kriminalität abrutschen. Die Zunahme von 

Kriminalität und Gewalt unter Jugendlichen, nicht nur unter den sogenannten maras, zeigt eine 

deutliche Verbindung zu diesem Phänomen. Kriminalität und Gewalt sind in Guatemala auf 

 
231 Interview Rosalina Brito, 16 Jahre, Nebaj, 15.03.2015.  

204



205 

unterschiedlichsten Ebenen präsent und allgegenwärtig (Carmack 2009: 186; Copeland 2019: 

8). Als indigene Jugendliche müssen sie zudem täglich eine Entscheidung darüber treffen, wie 

sie die Traditionen ihrer comunidad sowie die Zugehörigkeit zu einer seit jeher marginalisierten 

Gruppe in Einklang bringen und gleichzeitig die Ansprüche und Versprechen der modernen, 

globalisierten Welt berücksichtigen können. 

 

Ungeachtet aller Hürden und Gefahren scheint für viele Jugendliche die Migration232 in die 

USA die einzige Perspektive zu sein. Trotz vieler Geschichten des Scheiterns, von Toten oder 

finanziell ruinierten Deportierten dienen jene Familien in den Gemeinden als Vorbild, die über 

größeren finanziellen Wohlstand verfügen und diesen auf die erfolgreiche 

Migrationsbiographie eines Familienmitglieds zurückführen (Löfving 2009: 156, Stefoni 2012: 

html). Primäre Push-Faktoren sind Armut in den marginalisierten indigenen Gemeinden, sich 

verschärfende lokale Landknappheit und Mangel an Arbeitsplätzen im formellen Sektor (Little 

2009: 2). Statistisch erfasst werden sie, als unbegleitete Kinder, niños no acompañados233 , 

oftmals erst dann, wenn sie als Deportierte wieder guatemaltekischen Boden unter den Füßen 

haben. Die Kinder und Jugendlichen bewegen sich in völliger Illegalität, abseits von allen 

staatlichen Kontrollen und ohne jeden Schutz. Sie setzen sich vielen, teils lebensbedrohlichen 

Gefahren aus (OREMI 2018: html)234.  

 

7.2 Schulische Bildung in Guatemala 

 

Der Schulunterricht wies über einen erheblichen Zeitraum hinweg eindeutige ethnozidale 

Merkmale auf und zielte auf die vollständige Assimilation der indigenen Bevölkerung ab. 

Jacinto Cobo berichtete aus seiner Schulzeit in den 70er Jahren, dass Unterhaltungen auf Ixil 

sofort Bestrafungen nach sich zogen, die nicht selten den Einsatz physischer Gewalt 

beinhalteten 235 . Während des Bürgerkriegs war der Schulbesuch in vielen Regionen des 

Hochlands stark eingeschränkt, da Schulen und Lehrkräfte zu Zielobjekten von Aggressionen 

wurden. Trotz des Krieges stattfindender Unterricht trug zur Intensivierung der assimilierenden 

Praktiken bei (Cojtí Cuxil 2005).  

 
232 Zu internationaler Jugendmigration als modernes, globales Phänomen existiert eine Fülle von 
Forschungsliteratur, z. B. die Arbeiten von Lauren Heidbrink und Giovanni Batz.  
233 Zwischen Januar und Oktober 2018 wurden durchschnittlich 38 Kinder und Jugendliche alle 24h aus den 
USA nach Guatemala rückgeführt (OREMI 2018).  
234 Über ihren Verbleib und die Dramatisierung ihrer Situation durch die rezente Einwanderungspolitik der USA, 
nicht zu vergessen die damit einhergehenden Menschenrechtsverletzungen, zu forschen, bedarf einer anderen 
Studie und ist nicht Gegenstand dieser Arbeit. 
235 Interview, 25.03.2015, Nebaj. 

205



206 
 

 

Im Alter von drei bis sechs Jahren besteht die Möglichkeit, eine Vorschule zu besuchen, wobei 

es sich um ein freiwilliges und nicht weit verbreitetes Angebot handelt. Ab dem sechsten 

Lebensjahr besteht Schulpflicht, von sechs bis zwölf Jahren erfolgt die Beschulung in der 

Grundschule (primaria), von 13 bis 15 Jahren in der Mittelschule (1. bis 3. básico) und die 

weiterführenden berufsbildenden oder allgemeinbildenden Schulen (diversificado bzw. 

magisterio) können ab 16 Jahren besucht werden (Mineduc 2019: html). 

 

Die aktuellen Schulbesuchszahlen sind als niedrig zu bewerten. Zudem ist nach Abschluss der 

Primarbildung ein signifikanter Rückgang der Schülerzahlen zu verzeichnen. Im Jahr 2023 

besuchten im departamento El Quiché 65,01 % der Kinder im schulpflichtigen Alter eine 

Klasse in der Grundschule. Die Geschlechterverteilung wies eine ähnliche Verteilung auf: 65,24 

% der schulpflichtigen Jungen und 64,78 % der schulpflichtigen Mädchen waren im jeweiligen 

Schuljahr eingeschrieben. Für die Mittelschule (básico, 13 bis 15 Jahre) sanken die Zahlen auf 

12,02 % der Jugendlichen (12,01 % Jungen, 12,03 % Mädchen) im entsprechenden Alter in 

einer beliebigen Klasse der Mittelschule. 7,67 % der 16 Jahre oder älteren Jugendlichen 

begannen 2023 in einer weiterführenden Schule des ciclo diversificado. Dabei war der Anteil 

der Mädchen leicht höher (7 %) als der der Jungen (5,24 %)236. Genderbasierte Ungleichheit 

ist, wie die Zahlen von 2023 zeigen, deutlich zurückgegangen. Die Statistiken auf Ebene der 

departamentos berücksichtigen jedoch weder die Differenz zwischen der Ladino- und der 

indigenen Bevölkerung noch die Diskrepanz zwischen der Bevölkerung in ruralen und urbanen 

Regionen (siehe weiter unten). Die Entwicklungsmöglichkeiten der Jugendlichen in den 

ländlichen Regionen leiden unter ungleichem Zugang zu Bildung und stark schwankender 

Qualität der Bildung, die sie erhalten können. Guatemala bleibt ein von Ungleichheit geprägtes 

Land. 

 

Die Unterzeichnung der Friedensverträge wurde von der Hoffnung begleitet, dass durch 

Bildung die Ungleichheit der guatemaltekischen Gesellschaft bekämpft und somit ein 

friedliches Zusammenleben erreicht werden könnte. Gemäß dieser Theorie sollten die 

Nachkriegsgenerationen in Schulen zu Bürger*innen mit einer neuen nationalen Identität 

 
236 Das guatemaltekische Bildungsministerium veröffentlicht umfassende jährliche Statistiken zum Schulbesuch 
auf seiner Internetpräsenz https://estadistica.mineduc.gob.gt/anuario/home.html# und ältere Zahlen zum 
Schulbesuch auf Ebene der municipios 
https://estadistica.mineduc.gob.gt/anuario/data/anuario/2012/data/Historico/Historico_Inicial_Municipal.pdf 
(Zugriff 02.02.2025).  

206



207 

geformt werden, basierend auf Prinzipien der demokratischen Bürgerschaft und der 

gleichwertigen Anerkennung der politischen, kulturellen, ökonomischen und spirituellen 

Rechte aller Guatemaltek*innen (Peace Accords 1996: 39; Heckt 1999). Problematisch ist 

jedoch, dass das Bildungssystem mit seinen Institutionen ein Ergebnis des von Kolonialismus 

und Assimilationspolitik geprägten Umgangs mit Ungleichheit und Wissensbeziehungen ist.  

 

Zwar konstatiert der UNESCO Monitoring-Report Education for All (2014) für Guatemala eine 

Verbesserung in den Bereichen Literalität und Gender-Gap in den Jahren 2000–2013, jedoch 

bleibt die Inklusion der indigenen Völker, und insbesondere von Frauen und Menschen mit 

Behinderung, hinter den Zielsetzungen zurück. Auch die Qualität der formalen Bildung ist laut 

MINEDUC nicht ausreichend. Bildung stellt einen Schlüsselfaktor für Ungleichheit dar, und 

dies selbst dann, wenn sie tatsächlich stattfindet. In der guatemaltekischen Gesellschaft werden 

indigenen Jugendlichen nur sehr begrenzte Möglichkeiten geboten, aus eigener Kraft einen 

sozialen Aufstieg zu vollziehen, der allein durch Bildung realisiert werden kann. Änderungen 

lassen sich nur schwer und langsam umsetzen und sind auch nur von dem Punkt aus möglich, 

an dem sich die Gesellschaft gerade befindet. Die Partizipation indigener Völker in 

kontemporären Gesellschaften ist nach wie vor von ungleichen Macht- sowie 

Wissensverhältnissen geprägt. Dennoch zeichnet sich im Zuge vielfältiger Bemühungen, 

Bildung zu dekolonisieren, ein Wandel hin zu Anerkennung und Förderung indigenen Wissens 

und dazugehöriger Lernformen ab (Wotherspoon 2015: 77).  

 

Selbst eine mit guten Absichten entwickelte Bildungspolitik kann sich nachteilig auf die 

Bestrebungen auswirken, die indigene Sprache, Kultur und Identität zu schützen und zu stärken. 

Den nationalen Bildungsprogrammen liegen in der Regel Ziele wie die Stärkung einer 

einheitlichen nationalen Identität oder Patriotismus zugrunde, wobei ethnische Hintergründe 

oftmals keine Rolle spielen oder unerwünscht sind (Jacob et al. 2015: 6). So treibt Guatemala 

die Konstruktion einer einheitlichen nationalen Identität „Yo soy puro guatemalteco“ 237 voran, 

in der die indigene Identität nicht zum Tragen kommt. Darin manifestiert sich ein dem 

Bildungssystem und insbesondere der Educación bilingüe intercultural inhärentes Dilemma.  

 

Des Weiteren ist festzustellen, dass in ruralen indigenen Gemeinschaften eine Ablehnung 

formaler Schulbildung durch zahlreiche Eltern besteht. Diese Ablehnung ist auf 

 
237 Die Schultage beginnen landesweit mit dem Hissen der guatemaltekischen Nationalflagge, Salutieren und 
Singen der vollständigen Nationalhymne (Maxwell 2009: 92).  

207



208 
 

assimilatorische Strategien, Repression und Lebensferne zurückzuführen, wie das Beispiel von 

Jacinto Cobo (siehe oben) zeigt. Scheitern indigene Kinder und Jugendliche in ihrer 

Bildungsbiografie, wird von den Mitgliedern der dominanten Bevölkerung die Schuld dafür 

den Betroffenen zugewiesen. Das Versagen der indigenen Gesellschaft als Kollektiv wird dabei 

suggeriert und die fehlende Fähigkeit, sich in der „modernen Welt“ zu behaupten, wird als 

Grund für das Scheitern der indigenen Kinder und Jugendlichen angeführt (Reyhner und Kumar 

Singh 2015: 16).  

 

7.2.1 Ländliche Peripherie, Beispiele aus der Ixil-Region  
 

Die durchschnittliche Dauer des Schulbesuchs von Erwachsenen in Ixil-Region belief sich im 

Jahr 2010 auf dreieinhalb Jahre. CONALFA veröffentlichte im Jahr 2023 aktuelle Zahlen zu 

Illiteralität aus den municipios des departamento El Quiché. San Gaspar Chajul hat mit einer 

Analphabetismusquote von 43,95 % die dritthöchste Quote in El Quiché. San Juan Cotzal 

verzeichnet 37,55 % und Santa María Nebaj 33,57 % (2023: html). CONALFA führt die 

Hauptursachen für Schulabbrecher*innen und hohe Quoten des Analphabetismus neben 

qualitativ unzureichendem Unterricht auf folgende Faktoren zurück: extreme Armut, 

schwindende Ernährungssicherheit, frühe Elternschaft und die daraus resultierende 

Notwendigkeit, einer Lohnarbeit nachzugehen (2023: html). Seit Abschluss der 

Friedensverträge wurde das Bildungssystem durch internationale Organisationen mit 

finanziellen Mitteln und Impulsen unterstützt. Ein wesentlicher Aspekt hierbei war die 

Einbeziehung historischer Erinnerungen als Grundlage für das zukünftige Zusammenleben 

sowie die Implementierung von Friedenserziehung in den Politik- und Sozialkundeunterricht. 

Die Grundschulen in der Ixil-Region, wie sie in den Abbildungen 25-28 dargestellt sind, sind 

in der Mehrzahl als „bilinguale interkulturelle Schulen“ konzipiert. Wie die Abbildungen 

zeigen, bestehen diese Schulen meist aus einem oder zwei Klassenräumen, in denen in 

jahrgangsübergreifenden Lerngruppen unterrichtet wird. Für die unterrichtende Lehrkraft 

besteht in der Regel die Herausforderung, den Unterricht in sämtlichen Fächern zu 

gewährleisten. Dem Schulgebäude angegliedert befindet sich in der Regel ein kleines 

Küchenhaus. Größere Schulen mit mehr als zwei Lerngruppen verfügen über eine Schulleitung 

vor Ort sowie eine administrative Kraft. Die verfügbaren materiellen Ressourcen reichen von 

mäßig bis kaum vorhanden. Die Schulhütte in Turaanza bietet keine lernförderliche Atmosphäre 

(vgl. Abb. 27). Turaanza ist ein caserio Nebajs, in dem aus den CPR zurückgekehrte Familien 

von der Regierung ein Stück Land und eine casa de tablas erhalten haben. Die Schule befand 

208



209 

sich 2009/10 in einem desolaten Zustand und wurde aufgrund einer fehlenden offiziellen 

Lehrkraft von der Gemeinschaft selbst verwaltet.  

 

In Guatemala wurden nach der Unterzeichnung der Friedensverträge mehrere 

Bildungsreformen implementiert. Allerdings gestaltet sich deren Umsetzung, insbesondere in 

den ruralen, peripheren Gebieten, als problematisch. Trotz der in den Regierungsprogrammen 

geäußerten Rhetorik, die auch auf die Situation in den ländlichen Gebieten eingeht, fokussieren 

sich sowohl die schulischen als auch die außerschulischen Programme auf urbane oder 

halburbane Regionen. Dies resultiert in einer unzulänglichen Bildungsinfrastruktur und 

erschwert den Zugang zu Bildung für die Mehrheit der ländlichen Bevölkerung (Torres 2009: 

92). In den Provinzhauptstädten Nebaj, Chajul und Cotzal sind weiterführende Schulen 

angesiedelt. Den Schülerinnen und Schülern stehen zwei Optionen zur Verfügung, wenn sie aus 

den umliegenden Dörfern stammen: Entweder sie kommen bei Verwandten oder Bekannten in 

Nebaj unter oder sie nehmen am Unterricht der telescundaria teil. Die Familien sehen sich mit 

beträchtlichen finanziellen Herausforderungen konfrontiert, wenn sie das Schulgeld für ihre 

Kinder aufbringen wollen. 

 

In einigen Familien wird Schulbildung als eine zusätzliche Aktivität für die Kinder betrachtet, 

die einen erheblichen Teil der Zeit in Anspruch nimmt und in der die Kinder nicht als 

Arbeitskräfte zur Verfügung stehen. Diese Einstellung ist auch dafür verantwortlich, dass die 

Anwesenheit der Kinder während des Unterrichts unregelmäßig ist und die Zahl der 

Schulabbrecher*innen sehr hoch ist. Mädchen müssen oft aufgrund einer frühen 

Schwangerschaft ihre Bildungsbiografie abbrechen. Daher muss Bildung als Humankapital in 

den indigenen comunidades besondere Voraussetzungen erfüllen, um einen positiven Einfluss 

auf das Selbstbild der Mitglieder und die Lebensqualität zu haben. Es ist festzustellen, dass 

soziale Ungleichheit nicht allein durch die Gewährung von Zugang zu geeigneter Bildung für 

marginalisierte und diskriminierte Bevölkerungsgruppen überwunden werden kann. 

 

7.2.2 Mayasprachen als Unterrichtssprachen und escuelas mayas 

 

Mayasprachen als Unterrichtssprachen erhielten in der Mitte der 1960er Jahre Einzug in die 

Schulen, jedoch weiterhin unter der Prämisse, die castellanización, die Assimilation der 

indigenen Kultur an die spanischsprachige, zu erleichtern. Erst 1985, mit dem Programm 

PRONEBI (Programa Nacional de Educación Bilingüe), wurden erste ernsthafte Versuche 

209



210 
 

unternommen, durch bilingualen Unterricht die indigenen Sprachen und somit auch die eng mit 

den Sprachen verknüpften kulturellen Konzepte Teil des Bildungssystems werden zu lassen 

(Becker / Richards 1996: 210–213). Engagierte Lehrkräfte, Eltern und líderes comunitarios 

gründeten 1993 die Dachorganisation ACEM (Asociación de Centros Educativos Mayas) und 

die ersten escuelas Mayas wurden gegründet. 1996 erfolgte mit den Friedensverträgen die 

öffentliche Anerkennung sowohl der Existenz als auch der Notwendigkeit der escuelas Mayas. 

Seit 1997 sind die Schulen vom Bildungsministerium anerkannt und Teil des Schulsystems. 

Auch die Finanzierung erfolgt mit öffentlichen Geldern (ACEM 2018: html).  

 

„Die Maya Bildung und Erziehung ist ein System intergenerationaler Traditionen, welches die 

Basis ihrer Nachhaltigkeit darstellt.“238 Dieses Leitbild der Maya-Schulen orientiert sich an der 

in den Familien praktizierten educación maya. Sie umfasst orale Traditionen und religiöse 

Weltsicht, Wissen über den Subsistenzlandbau, Regeln und Gesetze des sozialen 

Zusammenlebens – kurz alle Punkte, die für das tägliche Leben in der comunidad essenziell 

sind. Es handelt sich im Prinzip um die Vermittlung allgemeiner Aspekte von Sozialisation, und 

zwar Werte, Fertigkeiten und Kompetenzen, die in den indigenen comunidades von Bedeutung 

sind und in konventionellen formalen Bildungseinrichtungen nicht beachtet werden 

(Wotherspoon 2015: 78).  

 

Das Konzept der Maya-Schulen239 ist eine der ersten Manifestationen von Emanzipation und 

Dekolonisation, da es die Institution „Schule“ nach den Bedürfnissen der indigenen 

comunidades gestaltet und nicht versucht, indigene Werte und Traditionen als unintegriertes, 

unsystematisches Anhängsel in das bestehende System zu integrieren (Becker / Richards 1996: 

216-220; Wotherspoon 2015: 89). Educación indígena hat nicht nur Jahrhunderte überdauert, 

sondern ist auch in der jüngeren Vergangenheit zunehmend Inhalt und Ausdruck von 

Widerstand und Kritik an hegemonialer, marginalisierender Bildungspolitik. Es kam jedoch 

nicht zu einer konsequenten, flächendeckenden Umsetzung von Bildung, die sich an educación 

indígena orientiert und indigene Methoden einbezieht (Heckt 1999: 324, Bellino 2017).  

 

 
238 La Educación Maya en Guatemala es un sistema de tradiciones intergeneracionales que es la base de su 
sostenibilidad (ACEM 2018: html). 
239 In der Ixil-Region traten zu der Zeit der Feldforschung keine escuelas mayas in Erscheinung, die die 
educación maya aus dem Bereich der Familie in den formalisierten Kontext einer Schule integrieren.  
 

210



211 

Mitte der 2010er Jahre begann das Bildungsministerium mit der Implementierung einiger 

Reformen und Programme mit dem Ziel, EBI (Educación Bilingüe Intercultural) qualitativ zu 

verbessern und ihre Verbreitung zu erweitern.  

 

Bildung in Guatemala durchlief eine ambivalente Entwicklung. In vorwiegend privaten 

Bildungseinrichtungen, deren Lehrkörper und Direktoren der Maya-Bewegung angehören, 

wird eine positive Wiederwertschätzung der ethnischen Identität gefördert. Dies geschieht 

mittels Aktivitäten und Initiativen, die sich an den Punkten der Friedensverträge orientieren. 

Gleichzeitig erfahren derartige Aktivitäten Widerstand und Bedrohung von außerhalb. Die 

Ablehnung des Unterrichts in den Mayasprachen seitens der Eltern ist keine Seltenheit. Ein 

wesentlicher Aspekt dieser ablehnenden Haltung ist die Wahrnehmung einer als unangemessen 

erachteten Vermittlung von Sprachunterricht in einer Mayasprache. Vielmehr wird von den 

Eltern die Auffassung vertreten, dass es aus ihrer Perspektive zielführender wäre, wenn den 

Kindern stattdessen Sprachunterricht in Englisch oder sogar Deutsch und Französisch 

angeboten würde (Dary 2007: 78). Die indigene Sprache wird dem Fortschritt und der 

Entwicklung als hinderlich angesehen und hauptsächlich mit Armut und kleinbäuerlicher 

Landwirtschaft assoziiert – sie ist stigmatisiert (Jacob 2015: 131). Die Eltern, die sich gegen 

den Sprachunterricht aussprechen, sind nicht mehr (ausschließlich) in der Landwirtschaft tätig, 

sondern betreiben ein kleines Unternehmen und sind häufig auch Angehörige der politischen 

Führungsriegen in den Provinzhauptstädten. In der Literatur wird die indigene Mittelschicht 

mitunter als aufstrebende „Bourgeoisie“ bezeichnet (Hale 2004: 17). Sie haben ein positives 

Bild ihrer eigenen Person als erfolgreichen indígena (indígena de éxito), lehnen aber 

gleichzeitig religiöse Praktiken und Sprache als rückständig ab (cosas de antes) (Dary 2007: 

79). So nehmen sie ambivalente Rollen in den comunidades ein. Verschiedene Ausprägungen 

von Mikro- bzw. Makroaggressionen gegen indigene Völker führten dazu, dass Individuen sich 

von ihrer Sprache abwenden und sie als hinderlich für den sozialen Aufstieg in der 

Mehrheitsgesellschaft erachten (Jacob 2015: 131). 

 

Die gegenwärtigen Arbeitsschwerpunkte des Bildungsministeriums konzentrieren sich auf die 

Förderung der schulischen Infrastruktur, die Qualität des Unterrichts sowie die Sicherstellung 

des Vorschul- und Grundschulunterrichts. Die Reformen und finanziellen Zuwendungen 

förderten über einen längeren Zeitraum hauptsächlich die Primarbildung. Nun rücken die 

Überarbeitung des Bildungsplans für die Sekundarschulen (CNB, Currículo Nacional Base) 

sowie die entsprechende finanzielle Förderung in den Fokus. 

211



212 
 

7.3 EBI – Educación Bilingüe Intercultural 
 

Das Bildungsministerium definierte 2017 Educación Bilingüe Intercultural für Guatemala als 

gleichzeitige und gleichberechtigte Beschulung in zwei Sprachen – der Muttersprache (L1) und 

der spanischen Sprache (L2). Dem zugrunde liegt ein Verständnis von Bilingualität, wonach 

eine bilinguale Person zwei Sprachen auf muttersprachlichem Niveau beherrscht, da sie in einer 

zweisprachigen Umgebung aufwächst.  

 

EBI basiert zudem auf der Definition von Interkulturalität der UNESCO. „Interculturality: 

Refers to the existence and equitable interaction of diverse cultures and the possibility of 

generating shared cultural expressions through dialogue and mutual respect” (2005: Article 

4.8). Demnach bedeutet Interkulturalität, dass diverse Kulturen existieren und in einen 

gleichwertigen Austausch miteinander stehen. Daraus entsteht die Möglichkeit, gemeinsame 

kulturelle Aussagen mittels Dialoges und gegenseitigen Respekts zu schaffen.  

 

Laut UNESCO und ihren Leitlinien für interkulturelle Bildung und Erziehung bietet 

Schulbildung idealerweise allen Schülerinnen und Schülern die Möglichkeit, die kulturellen 

Unterschiede in ihrer Lebenswelt wahrzunehmen und zu verstehen (UNESCO 2006: 30-31). 

Ziel ist es, einen respektvollen und verständnisvollen Dialog zwischen unterschiedlichen 

Völkern in einem diversen Staat zu ermöglichen. In Guatemala soll das Miteinander von vier 

Völkern ausgehandelt werden: das der Maya, das der Garífuna, das der Xinka und das der 

Ladino (Mineduc 2020: html). In dieser Selbstdarstellung des Bildungsministeriums findet die 

machthabende Elite, die sich selbst „als weiß und rein europäisch“ versteht, keine Beachtung 

(Kalny 2017: 75). Obwohl dieses Selbstverständnis der Elite nicht den Tatsachen entspricht 

(Arzú 1995: 190), trägt es dennoch zur Persistenz der diskriminierenden politischen Situation 

Guatemalas bei. 

 

Als Ziele formuliert das Ministerium sowohl die Unterstützung der Identitätsbildung als auch 

einen fundamentalen Beitrag zur Verminderung von Ungleichheit der gesellschaftlichen 

Teilhabe und echtes interkulturelles Miteinander:  

La Educación Bilingüe Intercultural – EBI – es el desarrollo y modalidad educativa 
planificado y elaborado en dos idiomas: la lengua materna o primer idioma (L1) y el 
español (L2); que promueve la convivencia entre personas de diferentes culturas, 

212



213 

dirigido a los cuatro pueblos que cohabitan en el territorio guatemalteco: Maya, 
Garífuna, Xinka y Ladino240. 

 
La EBI es el eje en el cual se construye la identidad y proporciona las herramientas 
necesarias para que los cuatro pueblos que cohabitan en Guatemala amplíen sus 
oportunidades de crecimiento local, regional y nacional, logrando el pleno desarrollo de 
su potencial en los ámbitos de la vida social para una verdadera convivencia 
intercultural241 (Mineduc 2020: html). 

 

Auf Grundlage dieser Definition und der übergeordneten Ziele wurden mittel- und langfristige 

Zwischenziele sowie ein Maßnahmenkatalog formuliert. Das Ministerium veröffentlichte keine 

Daten, aus denen ersichtlich wäre, welche Ziele bereits erreicht wurden und welche 

Maßnahmen ergriffen, evaluiert und fortgeführt oder angepasst wurden.  

 

Die ersten nach dem bilingualen interkulturellen Konzept arbeitenden Schulen wurden in den 

linguistischen Gemeinden der K’iche’, Kaqchikel, Q’eqchi’ und Mam gegründet. Die 

Etablierung der „Pilotschulen“ markierte den Ausgangspunkt für die weitere Entwicklung 

dieses pädagogischen Konzepts. Die Größe der linguistischen Gemeinschaft stellte dabei ein 

entscheidendes Kriterium für die Auswahl geeigneter Standorte dar. Schulen in den Regionen 

der Q’anjob’al, Ixil, Tz’utujil, Poqomchi’, Achi, Akateko, Awakateko, Chuj, Popti’, Mopan, 

Xinka und Garífuna wurden ergänzt. Dabei stand zunächst der Vorschulbereich im Fokus, es 

folgte eine schrittweise Ausweitung auf die Grundschulbildung bis zur 4. Klasse. Damit einher 

ging die systematische Weiterbildung von Lehrkräften zu maestros bilingües in ihren jeweiligen 

Muttersprachen. Zudem wurde didaktisches Material erstellt, vornehmlich zur 

Alphabetisierung und darauf aufbauend zur Lesekompetenz in den Mayasprachen sowie in 

Mathematik. Außerdem sollte die Lehrkräftebildung für den bilingualen interkulturellen 

Bereich einer eigenen Universidad Maya angegliedert werden:  

Meta No. 5 Escuelas Normales Bilingües Interculturales fortalecidas en cuanto a 
metodología y formación de docentes bilingües interculturales, Acción No. 5.6 Vincular 
la formación inicial docente Bilingüe intercultural con la Universidad Maya. 242 
(Mineduc 2020: html)  

 
240 „Interkulturelle bilinguale Erziehung – EBI – ist eine Entwicklungs- und Erziehungsmethode, die in zwei 
Sprachen geplant und durchgeführt wird: in der Muttersprache oder ersten Sprache (L1) und in Spanisch (L2). 
Sie fördert die Koexistenz zwischen Menschen verschiedener Kulturen und richtet sich an die vier Völker, die in 
Guatemala zusammenleben: Maya, Garifuna, Xinka und Ladino.“ 
241 „EBI ist die Achse, auf der sich die Identität aufbaut, und stellt den vier Völkern, die in Guatemala 
zusammenleben, die notwendigen Instrumente zur Verfügung, um ihre Möglichkeiten für lokales, regionales und 
nationales Wachstum zu erweitern und ihr Potenzial in den Bereichen des sozialen Lebens für ein echtes 
interkulturelles Zusammenleben voll zu entfalten.“ 
242 „Ziel Nr. 5 Stärkung der interkulturellen zweisprachigen Lehrerausbildungsstätten in Bezug auf Methodik und 
interkulturelle zweisprachige Lehrerausbildung, Aktion Nr. 5.6 Verknüpfung der interkulturellen zweisprachigen 
Lehrerausbildung mit der Maya-Universität.“ 

213



214 
 

Educación Bilingüe Intercultural wird jedoch nicht dazu führen, dass die Kompetenz in der 

spanischen Bildungssprache obsolet wird. Sie bleibt unverzichtbar für den sozialen Aufstieg 

sowie die aktive Teilhabe an der Gestaltung der Gesellschaft. Sowohl Eltern, Schülerinnen und 

Schüler als auch Lehrkräfte sind sich dessen bewusst, und darin wurzelt auch die in manchen 

Familien verbreitete abnehmende Wertschätzung der indigenen Sprachen. Dies ist eine weitere 

Facette der oben beschriebenen widersprüchlichen Dynamik von „Bildung“ (Bourdieu 2009; 

Wotherspoon 2015: 82-85). 

 

Die konstruierte Interkulturalität, die durch Akteure wie Politiker*innen oder Policymaker 

erzeugt wird, ist ein Beispiel für die widersprüchliche Dynamik, die in diesem Kontext entsteht. 

Alte Muster kolonialer oder unterordnender Sichtweisen auf „das Andere“ werden reproduziert 

und alte Machtpositionen gestärkt. Dies steht im Widerspruch zu den Idealen der 

Interkulturalität. Interkulturalität zielt auf Interaktion und Dialog zwischen Personen 

unterschiedlicher kultureller Hintergründe ab und strebt die Überwindung vielfältiger 

Asymmetrien an, die die Wahrnehmung von „dem Anderen“ als gleichwertiges Subjekt mit 

Identität und Handlungskompetenz verhindern (Llanes Ortiz 2008: 50-51).  

 

7.3.1 Ausbildung der Lehrkräfte 

 

Kulturelle Werte und Kulturerbe können nur weitergegeben werden, und zwar auch an die nicht-

indigenen Bereiche der „multikulturellen” Gesellschaft Guatemalas, wenn die 

Rahmenbedingungen, wie beispielsweise die Befähigung der Lehrkräfte zu echtem 

interkulturellem Handeln, erfüllt werden. 

 

Von 1987 bis 1993 war insbesondere die Universidad Rafael Landívar (URL) mit dem 

Programm PRODIPMA (Desarrollo Integral de la Población de Guatemala – „Integrale 

Entwicklung der Bevölkerung Guatemalas“) an der professionellen Ausbildung von explizit 

Maya-Lehrkräften und Maya-Akademiker*innen verschiedener Fachrichtungen als 

Multiplikator*innen beteiligt. Neben der Ausbildung zu Ärzt*innen, Anwält*innen und 

Verwaltungskräften zielte das Programm in erster Linie auf möglichst weitreichende 

Alphabetisierung (Maxwell 2009: 86). Seit 2005 bietet die URL mit dem Programm 

214



215 

Edumaya243  eine professionelle Ausbildung für bilinguale Lehrkräfte244 . Den Arbeitsbereich 

Alphabetisierung von Jugendlichen und jungen Erwachsenen außerhalb des Schulsystems hat 

ebenfalls die US-Hilfsorganisation USAID mit dem Programm Leer y Aprender (Lesen und 

Lernen) übernommen245.  

 

Bereits kurz nach Abschluss der Friedensverträge wurde an einer Bildungsreform gearbeitet. 

1997 wurde die COPARE, Comisión Paritaria de Reforma Educativa („Paritätische 

Kommission für die Bildungsreform“), eingerichtet. Ihr Fokus lag auf der Aufwertung der 

Lehrkräfteausbildung im Vorschul- und Primarbereich auf ein universitäres Niveau. Traditionell 

erfolgte die Lehrkräfteausbildung im Vorschul- und Primarbereich an weiterführenden Schulen 

(Escuelas Normales de Educación Media, Ciclo Diversificado), nur die Ausbildung der 

Lehrkräfte im Sekundarbereich erfolgte an Universitäten. Jedoch dauerte es länger als 15 Jahre, 

die Reform zu konkretisieren. Im Jahr 2003 wurden die Escuelas Normales testweise in 

Einrichtungen der Educación Superior (der tertiären Bildung) umgewandelt. Aufgrund der 

Schwierigkeiten bei der Implementierung der Reform und mangelnder Weitsicht hinsichtlich 

der nötigen Konditionen trat diese 2004 außer Kraft. Das Ausbildungscurriculum zum 

Magisterio de educación infantil intercultural bilingüe umfasste bereits in der Fassung von 

2006 verpflichtende Lehrveranstaltungen, die explizit die soziale Realität thematisieren, 

Realidad Social Cultural: Cultura, Identidad y Derechos Humanos („Soziokulturelle Realität: 

Kultur, Identität und Menschenrechte“) und zur Demokratie- und Wertebildung Enfoques 

Pedagógicos: Educación para la democracia y en valores („Pädagogische Ansätze: Erziehung 

zur Demokratie und Werteerziehung“)246 . 2009 wurde die Aufgabe, eine Übereinkunft zur 

Transformation der initialen Lehrkräfteausbildung zu finden, an die Steuergruppe 

Lehrkräfteerstausbildung (Mesa Técnica de FID, Programa de Formación Inicial Docente) 247 

übertragen (UNESCO 2017: 134).    

 
243 Das Programm erhält Fördermittel der US-amerikanischen Agency for International Development.  
244 Aktuelles Studienangebot des Studiengangs Licenciatura en Educación Bilingüe Intercultural (Campus 
Quiché):  
http:aawww.url.edu.gtaPortalURLaArchivosa18aarchivosaLic%20EBI%20CMYK%20quiche%20PATHS.pdf?sm=c
11 (Zugriff 03.12.2020). 
245 Siehe http://www.usaidlea.org/ebiloeza.html (Zugriff 03.12.2020). 
246 Acuerdo Ministerial No. 167-2006 MAGISTERIO DE EDUCACIÓN INFANTIL BILINGÜE 
INTERCULTURAL PENSUM, 
http://www.mineduc.gob.gt/DIGECUR/documents/pensumPre/Magisterio%20Infantil%20Intercultural%20Bilin
g%C3%BCe_Pensum.pdf , Zugriff 25.11. 2019.  
247 Das Gremium bestand aus Vertreter*innen zahlreicher öffentlicher Institutionen und der Zivilgesellschaft. 
Darunter befanden sich Beamte verschiedener Abteilungen des MINEDUC, Delegierte des Zentrums für 
Lehrkräftebildung EFPEM der USAC, universitäres Lehrpersonal, Studierende, Eltern und Lehrkörper von 
Bildungseinrichtungen unterschiedlicher Niveaus und aus verschiedenen Regionen des Landes. Zudem nahmen 
folgende Verbände am Prozess teil: Asociación de Centros Educativos Mayas, Consejo Nacional de Educación 

215



216 
 

Ende 2011 wurde ein neues Modell der Lehrkräftebildung vorgeschlagen und 2012 wurde ein 

Entwurf der „Bildungsstrategie für eine qualitativ hochwertige Bildung der Kinder und 

Jugendlichen Guatemalas“ vorgestellt. Dieser Entwurf sah vor, den Ausbildungsgang des 

magisterio umzugestalten und in den weiterführenden Schulen einen Abschluss anzubieten, der 

zum Studium an der Universität befähigt und in den Bereichen Naturwissenschaften sowie 

Literatur und Sprache im Hinblick auf Pädagogik/Bildungswissenschaft seinen Schwerpunkt 

setzt (ebd.: 136).  Ab 2013 wurde die Reform der Lehrkräfteausbildung im Primarbereich 

sukzessive in unterschiedlichen Bereichen umgesetzt. Das bachillerato en Educación befähigt 

zum Studium an einer Universität. Vor der Reform war ein bachillerato nicht notwendig. Das 

Bildungsministerium hat mit der Reform auf die mangelhaften Testergebnisse der Lehrkräfte in 

Mathematik und Lesekompetenz reagiert (MINEDUC, Acuerdo ministerial 2013). Die 

staatliche Universität San Carlos de Guatemala begann an ihren regionalen Standorten, die 

Lehrkräfteausbildung anzubieten 248 . Zudem existierte ein Abkommen mit dem 

Bildungsministerium zur Bereitstellung von Stipendien für das Studium des 

Primarschullehramtes (ebd.: 133, 136).  2015 begann die erste Kohorte (34.000 Studierende) 

ihr Studium an den sechs Standorten der USAC. Das Studium des Primarschullehramts gliedert 

sich klar in zwei Abschnitte (siehe Tabelle 3 des MINEDUC). Die vorbereitende Phase wird an 

weiterführenden Schulen absolviert (escuelas normales de educación media, ciclo 

diversificado). In der Vergangenheit konnte bereits nach Abschluss dieser Phase an 

Grundschulen unterrichtet werden. Dies ist jedoch nicht mehr möglich. Zwischenzeitlich hatte 

Colegio Paxil aus Nebaj gegen diesen Beschluss geklagt und eine Ausnahmegenehmigung 

erwirkt, aber diese wurde zurückgenommen. Die zweite Phase erfolgt an den regionalen 

Zentren der USAC und bildet unterschiedliche Lehrämter aus, Profesor de Educación Primaria 

Intercultural und Profesor de Educación Intercultural Bilingüe in den allgemeinbildenden 

Fächern. Abschlüsse in Sport, Musik und Bildender Kunst berechtigen auch zum Unterrichten 

an der Mittelschule.  

 

In der folgenden Tabelle sind die Laufbahnen, die ausbildenden Institutionen, die Abschlüsse 

und Studienzeiten aufgeführt.  

 

 
Maya, Asociación de Maestros de Educación Rural, Coordinadora Nacional de Comunidades Normalistas, 
Asamblea Nacional del magisterio.  
248 Die privaten Universitäten sollten ebenfalls Studiengänge zur Lehrbefähigung an Primarschulen laut 
Bildungsministerium anbieten (UNESCO 2017: 137, MINEDUC Estrategia para una educación de calidad para 
la niñez y juventud guatemalteca  2012b: 6).  

216



217 

Nivel educativo 

para el que 

forman docentes 
Tipo de institución 

formadora Títulos / Carreras  Años de 

formación 

Inicial y 

Preprimaria 

Escuelas Normales, Institutos 

Nacionales de Educ. 

Diversificada (educación 

media) y Centros privados 

Magisterio de Educación Infantil 

intercultural; e intercultural bilingüe; 

maestros de educación preprimaria. 
3 

Primaria  
Fase Preparatoria: Escuelas 

Normales de educación media 

No habilita para ejercer la 

docencia 

Bachiller en Ciencias y Letras con orientación en 

Educación;  

en Educación Musical;  

en Educación Física;  

en Productividad y Desarrollo. 

2 

Primaria  Universidad 

Fase Universitaria Habilitante 

Profesor de Educación Primaria Intercultural;  

de Educación Intercultural Bilingüe. 

Profesor de Educación Primaria en Educación Física, 

en Expresión Artística, en Productividad 

y Desarrollo (Títulos técnico 

universitario)62. Los docentes que egresan de estas 

orientaciones de la FID (educación física, música y 

productividad) también pueden desempeñarse dando 

clases en el nivel medio 

3 

Para 

grado de 

licenciatura 

(2 años 

más) 

Educación Media:  

Ciclo Básico Universidad  Profesor de Enseñanza Media en Pedagogía. 

Profesor de Segunda Enseñanza. 
entre 3 y 

3 años y 

medio 
Educación Media:  

Ciclo Diversificado Universidad  Profesor de Enseñanza Media especializados en 

disciplinas del currículum. 
entre 3 y 

3 años y 

medio 
Tabelle 3 Studiensoll FID/Lehramt (MINEDUC o. J.:html) 

 

Im Januar 2022 gab die USAC bekannt, dass sie die Lehrkräfteerstausbildung (Programa de 

Formación Inicial Docente, FID) zunächst pausiert. Grund dafür ist, dass das 

Bildungsministerium keine der innerhalb der letzten sieben Jahre im FID ausgebildeten 

Lehrkräfte eingestellt hatte. Dies führte zu abnehmendem Interesse der guatemaltekischen 

Jugendlichen an einem Bachillerato de Ciencias y Letras, zu sinkenden Anmeldezahlen und in 

der Folge zu gestrichenen Fördermitteln an die USAC selbst zur Durchführung der 

Studiengänge. Die Universität wies das MINEDUC erneut auf die mangelhaften 

Grundkenntnisse der Absolvent*innen des bachilleratos in Mathematik hin und pochte auf eine 

Evaluation der Qualität der beiden Ausbildungsabschnitte (USAC: html). Zudem stellen die 

finanziellen Belastungen, die durch das verpflichtende mehrjährige universitäre Studium für 

das Lehramt entstehen, für viele Absolventen des Bachilleratos aus ruralen und von Armut 

betroffenen Regionen wie der Ixil-Region eine (zu) hohe Hürde dar. Feliciana Herrera, 

Vertreterin der alcaldía indígena Nebaj, berichtete zudem, dass das Universitätsstudium für 

eine Vielzahl potenzieller Studierender abschreckend wirke. In der Konsequenz ziehe manche*r 

die Migration in die USA der Aufnahme eines Studiums vor249. 

 

Die Besetzung von Stellen an ruralen, abgelegenen Standorten ist zudem durch die 

Notwendigkeit der linguistischen Passung erschwert. An diesen Standorten besteht Bedarf an 

Lehrkräften, die die jeweilige Sprache als Muttersprache beherrschen. Idealerweise stammen 

 
249 Persönliche Kommunikation, 08.12.2022. 

217



218 
 

diese Lehrkräfte aus der Region, wodurch die Zusammenarbeit der Schule mit der 

Gemeinschaft erleichtert wird250.  

 

7.3.2 Praktische Umsetzung der Educación Bilingüe Intercultural im Primarbereich 

 

Die Nationale Bildungsstrategie 2016-2020 251  verfolgte das Ziel, allen Kindern und 

Jugendlichen, ungeachtet ihrer kulturellen und linguistischen Herkunft, einen unkomplizierten 

und gesicherten Zugang zu schulischen sowie außerschulischen Bildungsangeboten zu 

ermöglichen. Das folgende Beispiel aus Chuatuj illustriert die Herausforderungen bei der 

praktischen Umsetzung von EBI im ländlichen Raum: 

  

Das Dorf Chuatuj gehört zum municipio Nebaj, wird aber ausschließlich von K’iche’-

Sprecher*innen bewohnt (und befindet sich geographisch näher an Aguacatán, wo Awakateko 

gesprochen wird). Von Nebaj ist das Dorf nur zu Fuß innerhalb von ungefähr vier Stunden über 

einen sich in engen Serpentinen die westlichen Ausläufer der Cuchumatanes 

hochschlängelnden Pfad zu erreichen. Das Leben in der Gemeinde bedeutet den Verzicht auf 

sämtliche „moderne Annehmlichkeiten“, inklusive Strom und fließend Wasser. Während 

meines zweiwöchigen Besuchs in Chuatuj im Mai 2009 (mit Agua para la Salud) traf ich den 

Lehrer nur an unserem Ankunftstag vor Ort an, an den restlichen Tage fand kein Unterricht statt. 

In einem kurzen Gespräch sagte er, dass er sich in Chuatuj nicht wohlfühle, da es so „primitiv“ 

sei. Außerdem belastete ihn, dass er aufgrund fehlender Kompetenz in K’iche’ nicht in der Lage 

sei, seinem Lehrauftrag angemessen nachzukommen und in der Gemeinde zu kommunizieren. 

Er war der jüngste Sohn einer kaufmännischen Ixil-Familie evangelikalen Glaubens aus Nebaj. 

Viele der Familien, die eine indigene Mittelschicht in den urbanen Zentren auf dem Land bilden, 

haben sich an „angenehmere, moderne Lebensumstände gewöhnt“ (Dary 2007: 75). Durch die 

administrative Zuordnung des Dorfes zum ixilsprachigen Nebaj entsteht hier zusätzlich zur 

geographischen Abgeschiedenheit und den prekären Verhältnissen ein linguistisches Dilemma. 

Dieses könnte nur durch besonderes individuelles Engagement im Sinne der Erhaltung der 

indigenen Sprachen von der Lehrkraft gelöst werden.  

 

 
250 Während in der Vergangenheit die Passung der Mayasprachen von entsendeten Lehrkräften und der 
linguistischen Gemeinschaft aktiv vom Bildungsministerium vermieden wurde, besteht seit Mitte der 2000er 
Jahre der Anspruch, die Lehrerstellen bestenfalls mit heimischen Lehrkräften zu besetzen (Maxwell 2009: 93).  
251 Plan Estratégico de Educación 2016-2020. 
www.mineduc.gob.gt/portal/contenido/menu_lateral/quienes_somos/politicas_educativas/pdf/PLAN-
EDUCACION.pdf (Zugriff 25.11.2019). 

218



219 

Der Unterschied innerhalb der Ixil-Region selbst beim Vergleich der urbanen mit der ruralen 

Unterrichtsversorgung und -teilnahme ist erheblich. Nach Angaben des Bildungsministeriums 

besuchten in den beiden municipios Nebaj und Chajul vier von zehn Kindern und Jugendlichen 

im schulpflichtigen Alter im Jahr 2018 eine Schule. Primärer Grund für diese hohe 

Absentismusquote ist die extreme Armut in den ländlichen Gebieten und die sozialen 

Notwendigkeiten, die sich aus ihr ergeben. Viele Kinder – und vor allem Mädchen – werden 

durch familiäre Verpflichtungen am regelmäßigen Schulbesuch gehindert. In vielen Familien 

ist es unabdingbar, dass die Kinder schon früh Aufgaben im Haushalt übernehmen. Dazu gehört, 

auf jüngere Geschwister aufzupassen, beim Kochen und der Hausarbeit zu helfen, die Schafe 

oder Ziegen zu hüten, Feuerholz im Wald zu suchen und auf der Milpa zu helfen. Die Liste lässt 

sich noch fortsetzen. All diese Tätigkeiten vermitteln den Kindern wichtige Kompetenzen und 

Wissen zur Bewältigung des lokalen Alltags, aber sie nehmen auch Zeit in Anspruch, die nicht 

zum Lernen genutzt werden kann. Aber auch die Kinder und Jugendlichen, die eine Schule 

besuchen, haben allein aufgrund ihrer prekären Lebensverhältnisse signifikante 

Herausforderungen zu bewältigen. Mangelernährung führt zu schlechter 

Konzentrationsfähigkeit und einer hohen Anfälligkeit für Krankheiten, während beengte 

Lebensverhältnisse ohne Raum und Ruhe zum Lernen keine förderlichen Umstände für eine 

erfolgreiche Bildungslaufbahn darstellen. 

 

In die Statistik des Bildungsministeriums fließen sowohl staatliche als auch private252  und 

sowohl urbane als auch rurale Schulen ein. Eine Analyse der Statistiken ergibt jedoch, dass 

diese Kategorien nicht berücksichtigt werden. In Bezug auf die Abbruchquote und die Fälle von 

Absentismus weisen die Schulen in den ruralen Randgebieten die niedrigsten Zahlen auf. Die 

Deklaration der Rechte der indigenen Völker von 2007 weckte insbesondere im Hinblick auf 

Bildung und Erziehung Hoffnung. Jedoch blieb die Förderung von Kindern und Jugendlichen 

in den ländlichen Gebieten aufgrund unzureichender Strukturen und Inhalte hinter den 

Möglichkeiten zurück. 

 

Dennoch garantiert selbst eine bessere Unterrichtsversorgung alleine nicht die Qualität der 

Lehre. Nicht nur in der Ixil-Region erfolgt die Alphabetisierung der Kinder in Grundschulen 

auf Spanisch. Echte Alphabetisierung in der Muttersprache (die nicht nur den Erwerb des 

Spanischen beschleunigen soll) und die Einbeziehung des kulturellen Erbes und des kollektiven 

Gedächtnisses der Ixil und der anderen Maya hängen in erster Linie von der individuellen 

 
252 In kirchlicher oder freier Trägerschaft (z. B. Fundación Maya oder Limitless Horizons).  

219



220 
 

Motivation der Lehrkräfte ab 253 . Gleichzeitig sind die Maya-Sprachen die Sprachen des 

alltäglichen Lebens, sie werden zu Hause gesprochen (Montejo 2005: 45). Wie bereits 

dargelegt, ist das Bildungsministerium seit der Unterzeichnung der Friedensverträge offiziell 

für die Verbreitung und Promotion von Bilingualität verantwortlich. Der Unterricht von und in 

Maya-Sprachen an jüngeren Kindern soll sichergestellt werden. Die Situation in vielen Schulen 

in abgelegenen Dörfern auf dem Land zeugt davon, wie schwierig und langwierig die 

Umsetzung von den Plänen und Curricula des „Nationalen Programms der Bilingualen Bildung 

und Erziehung“ ist (Programa Nacional de Educación Bilingüe, PRONADE). Bildung, welche 

für marginalisierte Kinder und Jugendliche Chancen eröffnet, muss zwingend deren 

Bedürfnisse und Lebensrealität berücksichtigen. Eine Bildung, deren Wirkung gering ist, 

reproduziert und verstärkt soziale Ungleichheit. 

 

Neuere Maßnahmen des Bildungsministeriums, wie die Evaluation254 der fachlichen sowie der 

pädagogischen Kenntnisse der Lehrkräfte, offenbaren ein grundlegendes Problem des 

guatemaltekischen Bildungsapparates: Die Lehrkräfte verfügen über erhebliche Defizite in 

beiden Bereichen. Diese Maßnahme, benannt mit „Qualität und Verbreitung“ (cualidad y 

cobertura), nimmt einen Großteil der ohnehin schon eher spärlichen Ressourcen für die Bildung 

in Anspruch – Ressourcen, die für weitergehende Maßnahmen fehlen. Die Publikationen des 

Ministeriums, die Reformen und Strategien zur Verbesserung auf anderen Ebenen, wie z. B. die 

Demokratieförderung, offenbaren in erster Linie eine erhebliche Diskrepanz zwischen der 

Realität in vielen Klassenzimmern und den Zielen. Die Reformen stammen aus der Feder der 

internationalen Kooperationen, die als Mitautoren und Geldgeber genannt werden und zu denen 

eine finanzielle Abhängigkeit besteht.  

 

Lange übte der Bildungsprozess eine unterschwellige Kontrolle über die indigenen Kinder aus. 

So betonten gerade die Schulbücher die elitären Ideologien und versperrten die Möglichkeit auf 

eine weitere kulturelle Bildung und Respekt für die eigene Kultur (Montejo 2005: 51). 

Guatemala ist von starken sozialen Ungleichheiten geprägt, und für die guatemaltekische Elite 

wäre es ohne Nutzen, wenn sie den Maya mit Lehrmaterialien eingestehen würden, dass sie 

tatsächlich auch heute Teil einer mächtigen und lebendigen Maya-Kultur sind. Das traditionelle 

Bild der Maya als „unzivilisiert“ kommt ihnen viel mehr bei der Festigung ihrer Position 

 
253 Vgl. die von Engracia Reyna Caba Solano im Jahr 2013 durchgeführte Studie zur mangelnden 
Sprachförderung des Ixil in der Gemeinde Primavera del Ixcán.   
254 Mineduc https://edu.mineduc.gob.gt/digeduca/?p=resultadosevaluacionesMain.asp (Zugriff 15.09.2020).  

220



221 

entgegen. In der amerikanischen Schule in der Hauptstadt beobachtete Bellino weiterhin 

stereotype und geringschätzende Darstellungen der indigenen Bevölkerung (2017: 96). 

 

In den Bildungsbehörden und insbesondere in der DIGEBI (Dirección General de Educación 

Bilingüe Intercultural, Generaldirektion für bilinguale interkulturelle Bildung und Erziehung) 

treffen zunehmend indigene Beamte Entscheidungen und bringen Reformen der Lehrmittel und 

Didaktik auf den Weg. Daher hat auch das offizielle Curriculum seit 2010 grundlegende 

Veränderungen erfahren. Ebenso wandelte sich die Darstellung der Maya-Lebenswelt in den 

Lehrbüchern von der exotischen und entfernten „mythischen Version der großen, vor langer 

Zeit kollabierten und verschwundenen Zivilisation“ (Montejo 2005: 52-53) hin zu einer 

Darstellung der ländlichen Lebensrealität (Mineduc 2019: html). In neueren Publikationen 

finden sich Episoden aus dem Alltag der indigenen Dorfgemeinschaften sowie orale Traditionen 

und Werte. Allerdings findet diese Literatur lediglich in den Bilingualen Interkulturellen 

Schulen auf dem Land Anwendung. Zwar sind die Lehrmaterialien gegenwärtig bisher nicht in 

der Lage, indigene Erziehung und Bildung zu leisten, sie werten jedoch zumindest indigene 

orale Traditionen und Werte auf. Die Lehrwerke spiegeln durch jeweils eigene Publikationen in 

den Mayasprachen, sowie in Xinka und Garífuna die linguistische Vielfalt des Landes.  

 

Private Schulen, die Englisch statt einer Mayasprache anbieten, erfreuen sich wachsender 

Beliebtheit, obwohl sie mit Schulgeld und Schuluniform die Familien stärker finanziell belasten 

als die staatlichen Institutionen. Die privaten Schulen genießen jedoch einen guten Ruf255 und 

erfreuen sich auch in kirchlicher Trägerschaft unabhängig von der Konfession großer 

Beliebtheit. 
 

Die Motivation und Schwerpunktsetzung der Eltern sind ausschlaggebend für die Zukunft 

vieler Kinder und ebenfalls für den Erhalt der indigenen Sprachen. Lu’ aus Las Violetas, Nebaj, 

ist in einem Widerstandsdorf aufgewachsen und ist Anhänger der traditionellen Religion. Er 

legt großen Wert darauf, dass seine Kinder über seine Vergangenheit und die der Gemeinschaft 

lernen und dass sie auch an traditionellen Ritualen teilnehmen. Nichtsdestotrotz schickt er seine 

Kinder auf eine private Sekundarschule in evangelikaler Trägerschaft, da er dort eine „bessere“ 

Bildung von hoher Qualität vermutet, schließlich wird dort Englisch (anstelle von Ixil) 

unterrichtet.  

 
255 Aufgrund fehlender Daten kann an dieser Stelle keine Aussage weder zur Qualität noch zum Inhalt des 
Unterrichts (im Hinblick auf kulturelle Traditionen und das kollektive Gedächtnis der Ixil) gemacht werden. Hier 
böte sich ein Ansatzpunkt für weiterführende Forschung. 

221



222 
 

Ein nur geringer Anteil der Bevölkerung ab dem vierten Lebensjahr, der zu irgendeinem 

Zeitpunkt seiner Kindheit schulisch registriert war, schloss die sechsjährige Grundschulzeit 

erfolgreich ab. In Chajul und Nebaj betrug dieser Anteil laut dem Zensus 2018 (INE 2018: html) 

lediglich 13 % der Personen, in Cotzal waren es 11 % (jeweils bezogen auf die municipios). 

Eine Möglichkeit, ihre Bildung an einer weiterführenden Schule fortzusetzen und somit einen 

Ausbildungsberuf oder den Besuch einer Universität zu erreichen, haben noch weniger 

Jugendliche256 . Dazu müssen die Jugendlichen aus den Dörfern der ruralen Peripherie zum 

Besuch einer weiterführenden Schule in einem der urbanen Zentren der Region bereit sein. Sie 

müssen ihre Familien in den Dörfern verlassen und bei Verwandten unterkommen. Als 

Arbeitskraft fallen sie für die Familie aus und verursachen zusätzliche Kosten.  

 

Um kulturelles Selbstwertgefühl unter Bezugnahme auf Maya- bzw. Ixil-Geschichte, Linguistik 

und Werte zu vermitteln, bedarf es neben Medien und Methoden der individuellen Motivation 

und Kreativität der Lehrkräfte. Einige positive Beispiele für gelungene Bildungsmaßnahmen 

und Unterrichtspraxis, die indigene Konzepte und indigenes Wissen einbeziehen, beruhen 

darauf. Trotzdem ist eine Diskrepanz zwischen den Lernzielen, die in den Basiscurricula 

festgelegt sind, und dem, was die Schülerinnen und Schüler in der ruralen Schullandschaft 

tatsächlich lernen, festzustellen. Der Lernerfolg in den guatemaltekischen Schulen ist gering. 

Die Lerninhalte bilden nach wie vor die nationalen Machtverhältnisse ab, indigenes Wissen hält 

nur durch individuelles Handeln einzelner Lehrkräfte Einzug in die formale Lernumgebung 

Schule. Machtverhältnisse und Strukturen haben einen kolonialen Charakter und eurozentrische 

Epistemologie herrscht weiterhin vor (Dougherty / Rubin 2016: 217).  

 

Ein Beispiel für gelungene Umsetzung der educación bilingüe intercultural kommt aus dem 

Dorf Batzaja, Nebaj, El Quiché. Dort leisteten die Lehrkräfte durch gezielte Einbeziehung 

indigenen, gemeinschaftlichen Wissens einen Beitrag, an der vorherrschenden, 

diskriminierenden Bildungssituation etwas zu verändern. Die beiden jungen Lehrkräfte 

 
256 An diesem Punkt setzte im Jahr 2013 auch ein Programm der deutschen Entwicklungszusammenarbeit an, im 
Rahmen von Eduvida wurden Sekundarschulen mit beruflicher Ausrichtung an strategischen Orten in den 
departamentos Alta Verapaz, Quiché und Chiquimula gegründet. Dabei handelte es sich zunächst um 
Pilotprojekte, das Programm lief 2016 aus und wurde nicht weiter gefördert. Die Verantwortlichen setzten mit 
diesem Programm an einer gesellschaftlich sehr bedeutsamen Stelle an, die Ziele waren „soziale Integration“ und 
„Berufsvorbereitung“ im ländlichen Raum (Projektbeschreibung GIZ  
https://www.giz.de/de/weltweit/27654.html, Zugriff 06.08.2020). Seit 2016 betreibt die Regierung 
berufspraktische Zentren – Centros de Formación Quédate – mit dem Ziel, Alternativen zur Migration bzw. 
Perspektiven nach erfolgter Abschiebung zu schaffen. Die Zentren befinden sich in Santa María Visitación, 
Sololá, Joyabaj, Quiché und Malacatancito, Huehuetenango (AGN, Agencia Guatemalteca de Noticias, 2024) 

222



223 

erstellten selbstständig Lehrmaterialien zur Alphabetisierung in Ixil und solche, die indigene 

Methoden wie z. B. das storytelling (Drawson et al. 2017) zum Unterrichtsgegenstand machten. 

Im Rahmen von Projektunterricht luden die Kinder jeden Tag einen anderen abueloaabuela in 

die Schule ein, um zu erzählen und um ihr Wissen zu teilen. Mit dem Gehörten arbeiteten die 

Kinder anschließend weiter – sie erzählten die Geschichten mit ihren implizierten Werten, 

Regeln und altem Wissen zu Hause ihren Familien. Zudem entstanden Zeichnungen und eigene 

Geschichten, und sie besuchten einige der heiligen Orte, die in den oralen Traditionen erwähnt 

wurden. Darüber hinaus kümmerten sich die beiden Lehrkräfte persönlich um den Erwerb von 

Fördermitteln ausländischer Geber, da sowohl ihre eigenen Gehälter als auch die finanziellen 

Zuwendungen des Ministeriums für Lehr- und Lernmittel häufig ausblieben oder nur mit großer 

Verzögerung gezahlt wurden. Beispiele wie dieses können dazu beitragen, dass indigene Kinder 

und Jugendliche starke, positive Identitäten ausbilden und sowohl ihre Muttersprachen pflegen 

als auch im Spanischen kompetente Sprecher*innen werden (Reyhner und Kumas Singh 2015: 

20-21). Interpretation und Umsetzung des Konzepts interkulturelle bilinguale Bildung hängen 

demnach in den Ixil-Gemeinden von der individuellen Motivation und den Kompetenzen der 

Lehrkräfte ab. Lokales Wissen (sowohl in tradierter als auch in revitalisierter Form) ist nur dann 

Teil des Unterrichts und der Erziehung an den staatlichen Schulen in den Ixil-Gemeinden, wenn 

die Lehrkräfte sich dazu entscheiden.   

  

Zwei junge Lehrer in der aldea Cajchixla‘, Chajul, welche das Studium und die Ausbildung als 

maestros interculturales bilingües abgeschlossen hatten, gaben an, sie würden zwar gerne den 

Unterricht in den Sachfächern und Mathematik auf Ixil abhalten, es fehle ihnen aber an 

entsprechenden Materialien257. Die Materialien, die 2008 noch gefehlt haben, existieren nun, 

zehn Jahre später sowohl analog als auch digital. Ob sie in der Praxis an Orten wie Cajchixla‘ 

zum Einsatz kommen, bleibt zu evaluieren.  

 

7.4 Bildung und Erziehung für ein Leben in friedlichen und lebenswerten 
Gemeinschaften  
 

Bildung übt einen weitreichenden und generationenübergreifenden Einfluss aus. Die 

staatsbürgerliche Identität, das Zugehörigkeitsgefühl und die Verbundenheit mit anderen der 

Jugendlichen werden maßgeblich von den Botschaften geprägt, die in den Schulen vermittelt 

 
257 Interview Gerardo Brito Raymundo und Diego Neto Laynez, 05.04.2008, Cajchixla, Chajul.  

223



224 
 

werden. In diesem Zusammenhang kommt der Thematisierung historischer Ereignisse im 

schulischen Kontext eine besondere Bedeutung zu: 

Teaching about historical injustice in the aftermath of mass violence has been conceived 
as a collective obligation to clarify the historical record, reestablish moral frameworks, 
promote reconciliation, and acknowledge past atrocity for future generations (Bellino 
2017:46).  
 

In der Ixil-Region, die durch die Auswirkungen des Bürgerkriegs und eine tiefgreifende 

Spaltung der Gesellschaft gekennzeichnet ist, ist die Thematisierung der historischen Ereignisse 

in Verbindung mit der Vermittlung friedens- und demokratiepädagogischer Inhalte von 

besonderer Bedeutung. Dies ist auch im Rahmen der Forschungsfrage dieser Arbeit von 

Relevanz.  Es ist jedoch zu beachten, dass eine solche Thematisierung auch zu Uneinigkeit 

führen kann. Zur Erklärung der Geschehnisse des Bürgerkriegs wurden in der Ixil-Region drei 

vereinfachende Narrative vorgebracht. Ex-Mitglieder der PAC, Militärs und Vertreter der 

konservativen Rechten vertraten die Ansicht, die „heroische" Armee habe die Zivilisten vor der 

„radikalen und kommunistischen" Guerilla geschützt. Demgegenüber vertraten kulturell-

politisch aktive Personen, internationale Menschenrechtsorganisationen und die politische 

Linke (gestützt auf die Ergebnisse der CEH und REMHI-Berichte sowie auf die Aussagen 

Rigoberta Menchús) die Auffassung, der Bürgerkrieg sei das Resultat des Aufeinandertreffens 

der repressiven Armee und der unschuldigen Bevölkerung gewesen. Die Guerilla habe mit ihren 

Gewalttaten hauptsächlich befreiende Zielsetzungen verfolgt. Darüber hinaus wurde die 

Position, die auch von David Stoll (1993) vertreten wurde, unterstützt, dass viele 

Guatemaltek*innen – und viele Ixil – gar nicht als politisch handelnde Bürger*innen in diesem 

Konflikt aufgetreten waren, sondern vielmehr unfreiwillig zwischen die Fronten zweier 

rivalisierender Gruppen geraten waren. Hier wird einer Bevölkerungsmehrheit ausschließlich 

Passivität zugeschrieben, wodurch der Eindruck entsteht, viele Guatemaltek*innen befänden 

sich in apolitischer Neutralität. 

 

Die Äußerungen bezüglich des Bürgerkriegs sind häufig nicht eindeutig in Bezug auf ihre 

Subjekte formuliert und werden in passivem Sprachstil verfasst, wodurch die konkrete 

Bezeichnung einzelner Akteure und Akteurinnen unmöglich wird. Diese sprachliche 

Ungenauigkeit ist ein Relikt des Bürgerkriegs, denn in einem solchen Kontext ist eine 

eindeutige Benennung von Akteuren und Akteurinnen nicht möglich. 

 

Unter Lehrkräften wurde der Ansatz beobachtet, die Suche nach der Wahrheit als unmöglich zu 

verneinen und mit der Narrative von zwei gleichwertigen Übeln einen Raum in der Mitte zur 

224



225 

Verfügung zu stellen, in dem eine nach historischen Maßstäben verlaufende Analyse unmöglich 

wird (Bellino 2017: 68). Dieser Ansatz ermöglicht es den Lehrkräften, sich von dem Risiko zu 

befreien, durch kritische und somit „unbequeme“ Fragen Schülerinnen und Schüler sowie 

Familien gegen sich und den eigenen Unterricht aufzubringen. Somit ist der Bildungsauftrag in 

Gefahr. In einigen Fällen wird die Entscheidung getroffen, das Thema Bürgerkrieg nicht im 

Unterricht zu behandeln, da davon ausgegangen wird, dass für Jugendliche – insbesondere 

diejenigen in marginalisierten, sozial schwachen und ländlichen Gemeinden – die Bewältigung 

dringender Herausforderungen des alltäglichen Lebens Priorität gegenüber der Thematisierung 

eines „vergangenen Konflikts“ hat (ebd.: 116). Damit nehmen die Lehrkräfte den Jugendlichen 

jedoch jede Möglichkeit, sich mit der Vergangenheit auseinanderzusetzen und in öffentlichen 

Diskursen oder Debatten zu partizipieren – sie werden nicht zu mündigen Bürgerinnen und 

Bürgern erzogen, die politische Bildung erreicht ihr Ziel nicht. Als Resultat ist oftmals ein „Weg 

des Schweigens“ oder sogar idealistische Projektionen von Nachkriegsfrieden und Harmonie 

zu beobachten. Die Erinnerungen zirkulieren jedoch mit voller Grausamkeit im privaten 

Bereich, und zwar unabhängig vom offiziellen Diskurs. Die Nachkriegsgenerationen „erben“ 

demnach nicht einfach die Erinnerungen an Gewalt und dazu passende Zukunftsvisionen von 

ihren Eltern und Großeltern, sondern sie interpretieren, rekonstruieren und verorten sich selbst 

aktiv in diesen258.  

 

Bellino hospitierte 2009/10 im Gesellschaftskundeunterricht der Amerikanischen Schule 

(Schülerschaft aus der oberen Mittelschicht/Oberschicht) in Guatemala Stadt und stellte fest, 

dass das Thema des Bürgerkriegs von der Lehrkraft nur oberflächlich behandelt wurde und er 

eine kritische, reflektierende Auseinandersetzung bewusst vermied (ebd.: 87). Zudem 

reproduzierte der hospitierte Unterricht ein von Stereotypen geprägtes Bild der indigenen 

Landbevölkerung (ebd.: 89). Soll Bildung zu verminderter Diskriminierung und 

Voreingenommenheit gegenüber der indigenen Bevölkerung beitragen, so muss auch der nicht-

indigene Teil der Bevölkerung durch wertschätzende Bildung und Vermittlung von Wissen über 

indigene Geschichte und Kultur geprägt werden (Ke 2011: 169).  

 

Ohne ein Verständnis der Vergangenheit ist keine Aussöhnung möglich. In der Theorie enthält 

das Nationale Basiscurriculum (CNB, Curriculo Nacional Base) Ansätze, die diesem Ziel 

dienen, jedoch wird es in der Realität in den Klassenräumen vielerorts vernachlässigt 

(Dougherty / Rubin 2016: 217). Gemäß der überarbeiteten Fassung für die 

 
258 Vgl. Kapitel 6.3.4.3  

225



226 
 

Sozialwissenschaften aus dem Jahre 2018 wird die Durchführung einer Debatte über 

„Staatsterrorismus und Verbrechen gegen die Menschlichkeit“ sowie eine anschließende 

Untersuchung anhand einer Liste von Gerichtsprozessen angestrebt (MINEDUC 2018: 24). Es 

ist jedoch zu bemängeln, dass der Prozess gegen Ríos Montt nicht aufgeführt wird und der 

Begriff „Genozid“ lediglich in Verbindung mit dem Zweiten Weltkrieg verwendet wird 

(Kirchheimer 2020: 169). Lehrkräfte müssen besonders sensibilisiert und geschult werden, um 

das konfliktive Thema des Bürgerkriegs in den Schulen zu thematisieren. Andererseits lässt das 

CNB große pädagogische Freiheit: es ist weder ein Instrument einer spezifischen 

geschichtspolitischen Agenda noch ein Gegennarrativ zur Wahrheitskommission, kein Diskurs 

des Vergebens und Vergessens (ebd.: 170-171). 

 

Das Bildungsministerium verankerte im Plan Nacional de Educación Ciudadana 2004-2007 

die Werte der Maya-Kosmovision als komplementär und gleichwertig zu den universellen 

Werten. Aus diesem Plan stammt das Projekt zur Demokratiebildung und Staatsbürgerkunde, 

Construyendo Ciudadanía.  

Los valores universales de verdad, justicia, libertad, responsabilidad, igualdad, 
fraternidad, tolerancia, solidaridad, equidad, paz, bondad, honradez y disciplina 
completan la formación de la persona en la comunidad educativa guatemalteca con los 
valores de la cosmovisión maya de la gratitud y agradecimiento, el tomar consejo, el 
alcance de la plenitud y cumplimiento de los trabajos, el sentido y estado de paz y 
responsabilidad, el valor del trabajo, el proteger todo porque tiene vida, la veracidad a 
través de la palabra, el respeto a los mayores, la cooperación, la belleza y limpieza en 
nuestra vida, el carácter sagrado de la naturaleza y el universo, la complementariedad y, 
el cumplimiento de nuestra misión en la vida259 (MINEDUC, 2004: 5-6) 
 

Ziel des Projekts Construyendo Ciudadanía ist die Verbreitung von moralischen und sozialen 

Werten als Grundlage zur Konstruktion eines „besseren“ Guatemalas, unter Einbeziehung der 

gesamten edukativen Gemeinschaft (Schülerinnen und Schülern, Lehrkräften, Eltern und 

Autoritäten). Ziel ist die Etablierung einer neuen kollektiven, nationalen Identität, die unter der 

Aussage Soy puro guatemalteco zusammengefasst wird. Hintergrund ist die Vorstellung, dass 

ein gemeinsames Schicksal und eine gemeinsame Verpflichtung zur Demokratie eine zuvor 

gespaltene Gesellschaft vereinen kann (Bellino 2017: 192). Demokratiebildung für ein Leben 

 
259 Die universellen Werte der Wahrheit, der Gerechtigkeit, der Freiheit, der Verantwortung, der Gleichheit, der 
Brüderlichkeit, der Toleranz, der Solidarität, der Gleichheit, des Friedens, der Freundlichkeit, der Ehrlichkeit und 
der Disziplin vervollständigen die Bildung der Person in der guatemaltekischen Bildungsgemeinschaft mit den 
Werten der Maya-Kosmovision der Dankbarkeit und des Dankes, der Annahme von Ratschlägen, des Erreichens 
von Erfüllung und der Vollendung der Arbeit, den Sinn und den Zustand des Friedens und der Verantwortung, 
den Wert der Arbeit, den Schutz von allem, weil es Leben hat, die Wahrhaftigkeit durch Worte, den Respekt vor 
den Älteren, die Zusammenarbeit, die Schönheit und Sauberkeit in unserem Leben, die Heiligkeit der Natur und 
des Universums, die Komplementarität und die Erfüllung unserer Lebensaufgabe. 

226



227 

in friedlichen und lebenswerten Gemeinden beinhaltet drei größere Themenbereiche: Zunächst 

die Demokratie als Staatsform, deren Prozesse von den Schülerinnen und Schülern verstanden 

werden sollen, des Weiteren die „substantiellen Elemente“ der Demokratie (dazu gehören 

Menschenrechte, Gleichheit und Gerechtigkeit) und schließlich die demokratische Realität von 

Prozessen. Ebenso ist kritisches Denken immer ein Bestandteil der Demokratiebildung, die 

idealerweise losgelöst von bestimmten Schulfächern und Fachcurricula in allen Fächern und 

Bereichen des schulischen Lebens stattfindet. Politische Bildung260, in Form von Vermittlung 

demokratischer Grundbildung und Prinzipien, ist ebenfalls Teil der Demokratiebildung 

(Himmelmann / Lange 2010: 9ff.). 

 

Auf dieser Grundlage sollen unterrichtliche Angebote und Aktivitäten erstellt und 

implementiert werden, die eine Internalisierung und die Ausübung moralischer und bürgerlicher 

Werte ermöglichen. So soll bei allen Mitgliedern der edukativen Gemeinschaft ein Wandel 

bezüglich der individuellen Einstellung bewirkt werden und zum demokratischen Handeln 

befähigt werden. Laut Bildungsministerium sollen alle Lehrkräfte „eine persönliche 

Verpflichtung“ eingehen und dadurch eine angemessene Lernatmosphäre im Unterricht 

schaffen. Die Lernatmosphäre soll sowohl die Besprechung, Aneignung und Weitergabe der 

Werte als auch der ethischen Einstellungen ermöglichen (MINEDUC 2004: 7). 

 

Als außerschulische Institution forscht Instituto Internacional de Aprendizaje para la 

Reconciliación Social – kurz IIARS261 – mit Sitz in der Hauptstadt zu dem Thema „soziale 

Versöhnung und Bildung“. Das Institut publiziert didaktisierte Materialien zu den Themen 

„interethnische Beziehungen“, „bewaffneter Konflikt“, „Gewalt“ und „Staatsbürger Bildung“ 

und bietet Fortbildungen für Lehrkräfte und Beamte an. Seit 2008 sensibilisierte das 

Fortbildungsprogramm 2000 Lehrkräfte aus staatlichen und privaten Bildungseinrichtungen 

sowie Beamte des Bildungsministeriums für das Thema „soziale Versöhnung“. Außerdem 

initiierte das Institut ein Museum und ein Netzwerk für Lehrkräfte, womit die 

wissenschaftlichen Erkenntnisse geteilt und nutzbar gemacht werden (IIARS 2020: html). Das 

Museum bietet unter dem Titel ¿Por qué estamos como estamos? einen interaktiven, 

historischen Überblick über alle Epochen der Geschichte des heutigen Territoriums Guatemalas 

und spricht gleichzeitig die Themen Identität und Diversität an. Dabei finden auch gerade 

 
260 Himmelmann / Lange (2010: 14) differenzieren politische Bildung von politischer Erziehung, wobei die 
politische Bildung die Mündigkeit der Schülerinnen und Schüler (und somit der Bürgerinnen und Bürger) zum 
Ziel hat und politische Erziehung in erster Linie dem Systemerhalt dient.  
261 Siehe http://www.iiars.org/ (Zugriff 20.12.2020).  

227



228 
 

Regionen der ruralen Peripherie Beachtung. Die Kurator*innen der Exposition betonen die 

Notwendigkeit der Kenntnis verschiedener historischer Erinnerungen und streben aktiv einen 

Dialog an (IIARS 2020: html). Außerdem initiierte das IIARS ein Netzwerk von Lehrkräften, 

red de docentes para una convivencia digna, die durch ihre Lehrtätigkeit zu einem 

Zusammenleben in Würde beitragen möchten.  

 

7.4.1 Estrategia Nacional de la Formación Ciudadana Implementada 

 

Im Rahmen der Programme PAJUST (Programa del Informe de Avances del Acompañamiento 

a la Justicia de Transición, „Fortschrittsbericht über die Begleitung der Übergangsjustiz“) und 

PNUD (Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo, „Entwicklungsprogramm der 

Vereinten Nationen“) wurde im Jahr 2016 in Kooperation mit internationalen Organisationen 

eine Studie durchgeführt, die sich mit der Thematisierung der historischen Erinnerung an den 

Bürgerkrieg, der Menschenrechte sowie der Friedenskultur im guatemaltekischen 

Bildungswesen befasste. Die Studie gelangte zu dem Schluss, dass diese Themen bislang nur 

unzureichend behandelt wurden.  

 

Darauf verabschiedete das Bildungsministerium die Estrategia Nacional de la Formación 

Ciudadana Implementada262. Die Pilotphase des Programms fand in den departamentos Alta 

Verapaz, Baja Verapaz, Chiquimula, Huehuetenango, Quiché und Totonicapán, sowie in 

Guatemala statt. Das Thema formación ciudadana (dt. etwa Staatsbürgerkunde) ist Teil des 

Bildungsplans der Grundschule und seit 2019 auch der Sekundarschule263. 

El fomento de la participación ciudadana demanda el desarrollo del juicio crítico, la 
autoestima, el conocimiento y la interiorización de los valores y los principios 
democráticos; la solidaridad, la autogestión y la autodeterminación de los Pueblos como 
expresiones de los derechos humanos. La formación ciudadana promueve el desarrollo 
de valores y actitudes que determinan un modelo de vida en sociedad con el fin de 
aplicarlos a su entorno, contribuyendo a fortalecer los principios de libertad, respeto 
mutuo, justicia, equidad y bienestar común. Asimismo, favorece el reconocimiento, el 
respeto y el desarrollo de las culturas del país, como fundamento para una convivencia 
pacífica, democrática e intercultural.264 (Mineduc 2019: 9)  

 
262 Acuerdo Ministerial N.° 3181-2017 
263 Im Januar 2020 wird in einer Pressemitteilung des Bildungsministeriums mitgeteilt, dass der neue CNB 
wieder zurückgezogen wird, offizielle Begründung ist, dass die Lehrmittel, die unter Berücksichtigung des alten 
CNB erstellt wurden, noch brauchbar sind, und das Bildungssystem die Kosten für die Erstellung neuer 
Lehrmittel momentan nicht tragen kann. Siehe auch Prensa Libre, 23.01.2020.  
264 „Die Förderung der Bürgerbeteiligung erfordert die Entwicklung eines kritischen Urteilsvermögens, des 
Selbstbewusstseins, des Wissens und der Verinnerlichung der demokratischen Werte und Grundsätze, der 
Solidarität, der Selbstverwaltung und der Selbstbestimmung der Völker als Ausdruck der Menschenrechte. Die 
staatsbürgerliche Erziehung fördert die Entwicklung von Werten und Einstellungen, die ein Modell für das Leben 

228



229 

Die Strategie richtet sich folglich sowohl an öffentliche als auch an private 

Bildungseinrichtungen sowie an alle Bereiche des außerschulischen Lebens. Die Gründe für die 

Konflikte haben sich über einen langen Zeitraum akkumuliert. Die Auswirkungen dieser 

Konflikte sind bis heute in der gesamten Gesellschaft und den zwischenmenschlichen 

Beziehungen spürbar. Soziale und ökonomische Ungleichheit, politische und kulturelle 

Exklusion, die Nichtanerkennung der Rechte indigener Völker sowie die Aberkennung der 

Gleichwertigkeit indigenen Wissens sind Faktoren, die zu weiteren Konflikten und 

struktureller, politischer und sozialer Gewalt beitragen. Die Autor*innen der Strategie 

identifizieren das Vergessen als ein fundamentales Problem in diesem Kontext. Faktoren wie 

Schweigen, Zensur und die Auferlegung einer als „die Wahrheit“ definierten Version der 

Vergangenheit, welche die Ereignisse als unabwendbar präsentiert, tragen zum Vergessen bei 

(Mendoza 2005). Friedenserziehung zielt auf einen gewaltfreien sozialen Wandel ab, der sich 

an einer veränderten Gesellschaft mit gleicheren und gerechteren Strukturen orientiert. Sie zielt 

darauf ab, positiven Frieden zu fördern (Hicks 1988: 25). Der soziale Wandel vollzieht sich 

demnach „im Wechselspiel der lokalen Anpassung an die ökologischen Gegebenheiten 

einerseits und an unterschiedliche Formen und Niveaus der Integration in das soziokulturelle 

Ganze andererseits“ (Wimmer 1992: 76). Die Position, dass es im Hinblick auf die Entwicklung 

des Landes vorteilhaft sei, das Vergessen curricular festzulegen, findet Zuspruch. Die in der 

Gesellschaft vorherrschende strukturelle Ungleichheit und der institutionelle Rassismus, die 

über Jahrhunderte hinweg kultiviert wurden, legen nahe, dass das Vergessen von historischen 

Ereignissen im Interesse der herrschenden Eliten des Landes liegt und ausschließlich ihnen 

Vorteile bringt. Die in der Schule tradierten historischen Narrative stimmen nicht immer mit 

den akademischen, nach den Regeln der historischen Wissenschaften konstruierten und 

recherchierten Versionen überein, sondern dienen politischen Interessen. Historische Narrative 

haben sowohl das Potential, Versöhnungsbestrebungen zu fördern, als auch sie zu unterwandern 

(Bellino 2017: 24). Bildungsstrategien, Schulen und Familien tendieren dazu, bestimmte 

Episoden der Vergangenheit zu verschweigen und stattdessen einseitig verfälschte 

Darstellungen zu politisieren. 

 

Die Evaluation der Pilotphase der Estrategia Nacional de la Formación Ciudadana offenbarte 

die Sensibilität des Themenkomplexes sowie weiteren Schulungsbedarf der Lehrkräfte: Der 

 
in der Gesellschaft bestimmen, um sie in ihrem Umfeld anzuwenden und zur Stärkung der Grundsätze der 
Freiheit, der Achtung und des Respekts vor den Menschenrechten zur Stärkung der Grundsätze von Freiheit, 
gegenseitigem Respekt, Gerechtigkeit, Gleichheit und Gemeinwohl beizutragen. Sie fördert auch die 
Anerkennung, Achtung und Entwicklung der Kulturen des Landes als Grundlage für ein friedliches, 
demokratisches und interkulturelles Zusammenleben.“ 

229



230 
 

Aussage Aprender sobre el Conflicto Armado Interno es importante para que no vuelvan a 

ocurrir hechos de violencia („Über den Bewaffneten Internen Konflikt zu lernen ist wichtig, 

damit die Gewaltakte sich nicht wiederholen“) stimmten vor den Fortbildungen 14 % der 

Lehrkräfte zu, nach den Fortbildungen stieg ihre Anzahl nur um 2 % auf 16 % (Mineduc 2019: 

31). Im Umkehrschluss bedeutet dies, dass 84 % der Lehrkräfte und Direktor*innen nicht offen 

auf eine Auseinandersetzung mit diesem Thema zugehen wollen oder können. Werden 

Konflikte dieser Art nicht aufgearbeitet und thematisiert, besteht in der Tat die Gefahr, dass sie 

sich in der Zukunft wiederholen.  

 

Zudem stimmten 65 % der Lehrkräfte und Direktor*innen der Aussage El Estado debe invertir 

en el resarcimiento de las víctimas del Conflicto Armado Interno („Der Staat sollte in die 

Wiedergutmachung/Versöhnung der Opfer des Bewaffneten Internen Konflikts investieren.“) 

vor den Fortbildungen zu, im Anschluss an diese stieg die Zahl lediglich um 4 % auf 69 % 

(Mineduc 2019: 32). Es sind 31 % nach wie vor dagegen, dass der Staat sich um die 

Entschädigungsleistungen für die Opfer des Bürgerkriegs kümmert.  

 

In den Jahren 2007-2011 sowie 2015 äußerten sich Lehrkräfte in Nebaj ebenfalls ablehnend 

gegenüber einer offenen und tiefgehenden Thematisierung des Bürgerkriegs im Rahmen des 

Unterrichts. Bellino (2017: 26) macht im gleichen Zeitraum in einer anderen Region 

Guatemalas (Comalapa, Chimaltenango, linguistische Gemeinschaft der Kaqchikel) ähnliche 

Beobachtungen. Die Mehrheit der Lehrkräfte fühlt sich der Aufgabe aufgrund der multiplen 

Konfliktlinien auf allen Ebenen der Gesellschaft nicht gewachsen.  

 

Aus der Evaluation des Fortbildungsprogramms lassen sich insgesamt dennoch positive 

Tendenzen in allen departamentos ablesen. Als Herausforderungen bleiben Diversität und 

Multikulturalität (insbesondere Genderfragen und religiöse Vielfalt) und die Herangehensweise 

an den Bürgerkrieg bestehen. Die Evaluation empfiehlt eine weitergehende Untersuchung, in 

der sowohl quantitative als auch qualitative Daten ausgewertet werden. Zudem empfehlen die 

Autor*innen „die Anstrengungen zur Sensibilisierung über Gründe und Konsequenzen des 

Konflikts zu verdoppeln“ (Mineduc 2019: 36). Wie genau vorgegangen werden soll, wird nicht 

konkretisiert. Denkbar wären weitere Handlungsstrategien im Stile der Estrategia Nacional de 

Educación para la Conviviencia Pacífica y Prevención de Violencia. Hierbei handelt es sich 

230



231 

um eine rezente Handlungsstrategie (2016-2020) zur Förderung des friedlichen 

Zusammenlebens265. 

El centro vital de la calidad educativa lo enfocamos en las escuelas y las comunidades 
del país. No podemos hablar de un cambio de paradigma educativo si no se manifiestan 
en la práctica aprendizajes relativos a la convivencia pacífica por parte de la niñez y la 
juventud; pero especialmente en líneas de acción que promuevan la participación 
individual y colectiva en la erradicación de la violencia, en el marco de la edificación 
de un proyecto de nación que reconozca las diferencias étnicas, culturales, lingüísticas 
y de género. Con la presente estrategia nos comprometemos a generar espacios libres de 
violencia para que la comunidad educativa se desarrolle en condiciones adecuadas de 
convivencia.266 (Mineduc, López Rivas 2016: 4-5) 

 

Der zentrale Aspekt dieser Handlungsstrategie besteht in der Schaffung gewaltfreier, 

geschützter Räume in Bildungseinrichtungen, in denen eine Atmosphäre des friedlichen 

Miteinanders etabliert wird. Diese Räume sind eine Voraussetzung für eine Kultur der 

individuellen und kollektiven Partizipation innerhalb einer Nation, die ethnische, kulturelle, 

linguistische und genderbasierte Unterschiede anerkennt und gleiche Wertschätzung 

entgegenbringt. So kann ein interkulturelles Miteinander und ein Dialog etabliert werden. 

 

7.4.2 Analyse ausgewählter Lehrprogramme 

 

Aus dem Bildungsministerium liegen zwei relevante, didaktisch ausgearbeitete Programme vor. 

Das Programa Nacional de Valores: Vivamos Juntos en Armonia (Nationales Werteprogramm: 

Lasst uns in Harmonie zusammenleben) ist für die Grundschule konzipiert und das Proyecto 

Construyendo Ciudadanía (Projekt zum Aufbau der Zivilgesellschaft, MINEDUC 2018b) für 

die weiterführende Schule. Im Folgenden werden die beiden Programme im Hinblick auf die 

Forschungsfrage analysiert, ob (Schul-)Bildung in Guatemala dazu beitragen kann, die Division 

innerhalb der Ixil-Gemeinden (zurückgehend auf die Gewalt und das Wirken von PAC und 

Guerilla) zu überbrücken. 

 

 
265 Die Estrategia Nacional de Educación para la Convivencia Pacífica y Prevención de la Violencia (2016-
2020) wurde mit Unterstützung der deutschen Entwicklungszusammenarbeit (cooperación alemana und GIZ) 
veröffentlicht und erstellt. 
266 „Wir stellen die Schulen und Gemeinden des Landes in den Mittelpunkt der Bildungsqualität. Wir können 
nicht von einem Paradigmenwechsel in der Bildung sprechen, wenn wir in der Praxis nicht dafür sorgen, dass 
Kinder und Jugendliche in Bezug auf das friedliche Zusammenleben lernen, vor allem aber in Aktionslinien, die 
die individuelle und kollektive Beteiligung an der Beseitigung von Gewalt im Rahmen des Aufbaus eines 
nationalen Projekts fördern, das ethnische, kulturelle, sprachliche und sprachliche Unterschiede anerkennt; die 
Beseitigung von Gewalt im Rahmen des Aufbaus eines nationalen Projekts, das die ethnischen, kulturellen, 
sprachlichen und geschlechtsspezifischen Unterschiede anerkennt. Mit dieser Strategie setzen wir uns dafür ein, 
gewaltfreie Räume zu schaffen, in denen sich die Bildungsgemeinschaft unter angemessenen Bedingungen des 
Zusammenlebens entwickeln kann.“ 

231



232 
 

7.4.2.1 Vivamos Juntos en Armonía 

 

Das Ziel von Vivamos Juntos en Armonía besteht in der Etablierung einer Kultur des 

harmonischen Zusammenlebens, an der sämtliche Mitglieder der Bildungsgemeinschaft 

partizipieren. Die Bildungsgemeinschaft setzt sich aus Schülerinnen und Schülern, Lehrkräften, 

Eltern, lokalen Autoritäten und der Gesellschaft im Allgemeinen zusammen. Im Einzelnen geht 

es darum, sowohl den bilingualen als auch bei den einsprachigen Grundschülerinnen und 

Grundschülern interkulturelle Werte und Prinzipien zu lehren, mit dem Ziel, sie zu 

interkulturellen Gewohnheiten und Handlungsweisen zu befähigen. Sie wenden die 

interkulturellen Kompetenzen sowohl in den Bildungseinrichtungen als auch im privaten 

Umfeld an. Des Weiteren erlernen die Schülerinnen und Schüler auf Grundlage der zentralen 

Elemente der Demokratiebildung (Menschenrechte, bürgerliche Werte, friedliches 

Zusammenleben) soziale Kompetenzen. Sie schaffen dadurch ein entsprechendes, friedliches 

Schulklima, und darüber hinaus idealerweise ebenfalls in den Familien und den comunidades. 

 

Zur Implementierung dieser Strategie hat das Bildungsministerium didaktische Materialien 

publiziert und in die Klassenräume gebracht. Das Vorhaben sieht vor, jeden Monat einen Wert 

(aus einem universalen Wertekatalog) mit den Schülerinnen und Schülern im Unterricht zu 

erörtern, wobei dies in ritualisierter Form täglich für ca. 15 Minuten erfolgen soll. Zur 

Schüleraktivierung sieht das Projekt die Einrichtung eines Wertekomitees in der Klasse vor, 

welches monatlich neu gewählt wird. Zudem lernen die Schülerinnen und Schüler, wie nach 

dem Wert des Monats am besten gelebt werden sollte. Ein selbstgeschriebenes Gedicht 

(didaktisiertes Beispiel siehe Abbildung 29) synthetisiert die Bedeutung des Wertes. Die 

Schülerprodukte werden in kooperativer Form (z. B. gallery walk) präsentiert und gewürdigt 

und bleiben nach Möglichkeit auch sichtbar im Klassenraum exponiert (z. B. Gestaltung einer 

Werteecke, rincón de los valores).   

 

In einem Kalender wurde jedem Monat ein Wert zugewiesen, über den die Kinder lernen und 

reflektieren sollen. Der Kalender ist für die Haushalte bestimmt und soll die Thematisierung 

des jeweiligen Wertes in der Familie anregen. Die Werte sind folgende: Januar – honestidad 

Ehrlichkeit, Februar – fraternidad Brüderlichkeit, März – responsabilidad Verantwortung, 

April – respeto Respekt, Mai – puntualidad Pünktlichkeit, Juni – humildad Bescheidenheit, Juli 

– generosidad Großzügigkeit, August – tolerancia Toleranz, September – perseverancia 

Zielstrebigkeit, Oktober – veracidad Wahrhaftigkeit, November – laboriosidad Fleiß. Da im 

232



233 

Dezember die Ferien zwischen zwei Schuljahren stattfinden, wurde diesem Monat kein Wert 

zugeordnet (siehe Abbildung 30). 

 

Über monatliche Selbstreflexion der Kinder über den Wert (und wie er gelebt wurde) soll der 

Lebensweltbezug des Themas „Werte und Zusammenleben“ hergestellt werden. Zusätzlich 

sollen líderes comunitarios in die Schule eingeladen werden und im Rahmen von persönlichen 

Berichten oder Anekdoten aus ihrem Leben und ihrer Tätigkeit berichten, um die Werte greifbar 

zu machen. Zudem sammeln Lehrkräfte und Schülerinnen und Schüler in ihrer comunidad 

herausragende Biografien in Bezug auf die besprochenen Werte, und führen dazu Interviews 

durch. Auch die Schulung der Lesekompetenz kann auf der Transferebene die Analyse der 

Lektüren auf Einhaltung etc. von Werten enthalten. Die gesamte Schulgemeinschaft kann jedem 

Lunes Cívico (zivilgesellschaftlichen Montag) einen Wert widmen. Des Weiteren sind die 

Schülerinnen und Schüler aufgefordert, das Erlernte zu jedem Wert zu Hause mit der Familie 

zu teilen. Auf dem oben abgebildeten Kalender können die Familien entsprechende Handlungen 

festhalten. Zusätzlich soll die Schule zum Internationalen Tag des Friedens (21. September) 

eine „Wertemesse“ entweder im Bildungszentrum oder einer anderen Gemeinde durchführen 

(Mineduc und USAid 2013: html).  

 

Im Anschluss an die Präsentation des Programms erfolgt nun die Analyse unter 

Berücksichtigung einer der zentralen Forschungsfragen dieser Arbeit: Kann (Schul-)Bildung 

dazu beitragen, die Spaltung innerhalb der Ixil-Gemeinschaften (die auf die violencia und das 

Wirken von PAC und Guerilla zurückzuführen ist) zu überbrücken? 

 

Das dargestellte Programm nimmt nicht explizit Bezug auf Division und Gewalt auf lokaler 

Ebene, wobei eine Implementierung in allen guatemaltekischen Schulen angestrebt wird. 

Soziale Division innerhalb „ethnisch homogener indigener“ Gruppen findet keine 

Berücksichtigung. Werte werden als per se sehr abstrakte Konstrukte definiert, die Kindern und 

Jugendlichen (und ebenfalls Erwachsenen) nur anhand von praktischen, möglichst lebensnahen 

Beispielen zugänglich gemacht werden können. Zur Bewältigung dieser Herausforderung 

beziehen die Autor*innen des Programms Mitglieder der Gemeinden außerhalb des schulischen 

Rahmens ein. Mittels anschaulicher Biografien und nachvollziehbarer Handlungen erlangen die 

Schülerinnen und Schüler ein Verständnis dafür, was Werte sind, warum das Zusammenleben 

mit anderen Menschen Werte erfordert und welche Auswirkungen sie haben können. Ein 

Aspekt, der in diesem Zusammenhang zu berücksichtigen ist, ist die Komplexität gespaltener 

233



234 
 

Gemeinschaften, in denen die Rekrutierung geeigneter Akteure und Mediator*innen eine 

besondere Herausforderung darstellen kann. Es besteht die Gefahr, dass durch Einseitigkeit 

bezüglich der Repräsentanz der unterschiedlichen Gruppen noch zusätzlich Spannungen 

erzeugt werden.  Die Einbeziehung der Familien ist als richtig und wichtig zu erachten, jedoch 

besteht die Möglichkeit, dass diese Art der Vorgehensweise insbesondere in indigenen 

Haushalten als Eingriff in die eigenen Vorstellungen und Werte empfunden wird. Es fehlt eine 

interkulturelle Perspektive auf „Werte“ im Kontext der indigenen Kosmovision sowie die 

Einbeziehung indigener Konzepte und indigenen Wissens bei der Erstellung der Lehrmittel. Die 

in den Materialien genannten Werte sind auch Teil des Wertekanons der educación maya und 

Teil des „Gesetzes, was [sie] im Herzen tragen“ (Heckt 1999, 2000, Kalny 2001). Diese 

Verbindung ist notwendig, um den Schülerinnen und Schülern die universelle Gültigkeit der 

Werte für das menschliche Zusammenleben zu vermitteln. Die Implementierung dieser Werte 

und Regeln in den verschiedenen Bereichen des menschlichen Zusammenlebens ist essenziell, 

um eine universelle Gültigkeit zu gewährleisten. Die Evaluation des Einsatzes des Projektes 

auf Schul- und Gemeindeebene steht derzeit noch aus. 

 

7.4.2.2 La Nueva Ciudadania 

 

An weiterführenden Schulen (Oberstufenniveau, ciclo diversificado) wird seit 2018 das Thema 

La Nueva Ciudadania (dt. etwa „die neue Staatsbürgerschaft“) in Form von projektgeleitetem 

Unterricht gelehrt. Dabei suchen die Schülerinnen und Schüler Lösungen zu einer 

Fragestellung, die ein kontroverses gesellschaftliches Problem betrifft. Die methodische 

Vorgehensweise, investigación – acción, bringt den Schülerinnen und Schülern 

sozialwissenschaftliche Forschung nahe, mit der sie befähigt werden, eine staatsbürgerlich 

relevante Handlungskompetenz zu entwickeln. Mit dieser Handlungskompetenz sind sie in der 

Lage, ein Problem zu lösen, indem sie geeignete Mittel dazu auswählen. Darüber hinaus agieren 

sie als Multiplikator*innen in der Gemeinschaft. Die Lehrkraft sucht zwar die Fragestellung 

aus, begleitet jedoch darüber hinaus den Prozess lediglich, die Gruppe arbeitet weitestgehend 

selbstständig. Das Lernziel ist hierbei der Prozess selbst, eine acción transformadora, eine 

transformierende Handlung, mit der Recherche- und Reflexionsfähigkeit geschult werden. Das 

Projekt basiert auf dem Artikel 2 des Nationalen Bildungsgesetzes (Mineduc 2012: html). Die 

Bildungspläne wurden unter Berücksichtigung fünf grundlegender und miteinander 

verbundener Komponenten formuliert: 1. Menschenrechte, 2. Diversität, Multikulturalität und 

Interkulturalität, 3. Demokratie, 4. der „Interne Bewaffnete Konflikt“ und historische 

234



235 

Erinnerung und 5. Kultur des Friedens. Auf Grundlage des zweiten Artikels des 

Bildungsgesetzes und der Komponenten hat das Bildungsministerium zudem sieben Säulen der 

Demokratiebildung formuliert. Die sieben Säulen sind im Einzelnen: Information (Kenntnis 

über die Geschichte und die Probleme des Umfeldes und theoretischer Werkzeuge); 

Kritikfähigkeit; Kreativität; Aktivität; Demokratie (Einhaltung der Gesetze und Verständnis der 

Unabhängigkeit); Interkulturalität und pro – equidad (Leben mit der Vielfalt, Engagement für 

die Gerechtigkeit) sowie Dialogfähigkeit (Respektieren von Positionen, Konfliktlösung durch 

Dialog, nicht mit Gewalt). Daraus ergeben sich folgende Kompetenzen, die erkennen lassen, 

dass ein Schüler nach dem Konzept der nueva ciudadania unterrichtet wurde: die Fähigkeit, in 

situativen Kontexten zu lernen, mit herausfordernden Situationen und Kontexten umzugehen, 

die Fähigkeit zur Prozessorientierung (Weitsicht) und die Fähigkeit, zu abstrahieren, zu 

generalisieren, jedoch auch zu konkretisieren (MINEDUC 2018b).  

 

Dieses Beispiel zu Derechos específicos de los pueblos indígenas y democracia veranschaulicht 

die Vorgehensweise für die Schülerinnen und Schüler. Es werden jeweils eine Auswahl 

qualitativer und quantitativer Methoden sowie Leitfragen angegeben.  

 

¿Cómo provocamos un cambio en la sociedad, a partir de los conocimientos alcanzados? (Wie 

können wir einen gesellschaftlichen Wandel ausgehend von unseren Erkenntnissen 

herbeiführen?) lautet die Leitfrage des Projekts. Anregungen bezüglich möglicher Aktionen zur 

Multiplikation der Ergebnisse sind die Durchführung von Informationstagen in 

weiterführenden Schulen zur Weitergabe der gesammelten Informationen und der angestellten 

Reflexionen, z. B. durch Inszenierung mit Handpuppen oder Filmvorstellungen. Zudem können 

Ideen zu Observationsmechanismen (bezüglich der Einhaltung bestimmter Rechte oder der 

demokratischen Partizipation) den Autoritäten der Gemeinden und municipios sowie 

Beamt*innen in unterschiedlichen öffentlichen Bereichen vorgestellt werden. Daneben können 

Informationsprogramme in den lokalen Kommunikationsmedien zur Bereitstellung von 

Schlüsselinformationen in verständlicher Form für die Öffentlichkeit entworfen und publiziert 

werden. Nicht zuletzt gibt es nun vielfältige digitale Möglichkeiten, um Orte der Information, 

aber auch des Dialogs zu den Themen und Ergebnissen der Forschung zu schaffen. 

 

Die Digitalisierung und damit einhergehend die Demokratisierung des Zugangs zu Wissen und 

Informationen sowie die Eröffnung neuer Räumlichkeiten für Diskussion und Dialog 

konstituieren eine bedeutsame Chance für die Entwicklung von Gemeinschaft und die 

235



236 
 

Wiederherstellung des sozialen Gefüges (Nicholas / McCarty 2015: 48-50). Die bereits 

bekannten Herausforderungen, wie etwa das Fehlen einer angemessenen Basisinfrastruktur, 

bestehen fort und erfordern innovative Lösungen267. Neue Risiken (Falschinformation, Hetze, 

Cybermobbing etc.) fordern Sensibilisierung für jene Risiken und die Vermittlung bzw. 

Stärkung von Verhaltensethik und Werten. Gelingt dies, so kann Digitalisierung den dringend 

benötigten Dialog zwischen verschiedenen Positionen erleichtern und beschleunigen.  

 

7.4.3 Diskussion 

 

Der Evaluationsbericht des Bildungsministeriums zu der Pilotphase der Implementierung der 

Staatsbürgerkunde ciudadanía von 2019 bringt zwei „erstaunliche“ Ergebnisse hervor. Die 

Analyse der Daten ergab, dass die ablehnende Haltung gegenüber der Thematisierung des 

Bürgerkriegs im Unterricht der teilnehmenden Lehrkräfte nahezu unverändert blieb (lediglich 

14 % vor und 16 % nach den Fortbildungen). Des Weiteren zeigte sich, dass auch nach den 

Fortbildungen 31 % der Lehrkräfte (vorher 35 %) ablehnend auf die 

Wiedergutmachungsleistungen des Staates blickten. 

 

Ferner ist es diskussionswürdig, den Erfolg einer Bildungsmaßnahme von dem individuellen 

Einsatz einer Lehrkraft abhängig zu machen, zumal bereits auf globaler Ebene im 

Bildungsbereich ein zu hoher Anteil von diesem individuellen Einsatz abhängt. Aus der 

Perspektive einer Ixil-Lehrkraft, die möglicherweise allein an einem entlegenen Standort den 

Schulbetrieb aufrechterhält, wird das Dilemma deutlich. Selbst bei hohem persönlichem und 

beruflichem Engagement der Lehrkraft und entsprechender Motivation, den Bürgerkrieg zu 

thematisieren, sind die Herausforderungen erheblich. Eltern sowie verschiedene 

Interessengruppen in der Gemeinde können zuweilen gewaltbereiten Widerstand leisten. Das 

didaktische Material für den Unterricht ist in seiner Reichweite auf den schulischen Rahmen 

begrenzt. Das Kollegium eines großen Schulzentrums muss sich im Vorfeld sehr gut auf diese 

Aufgabe vorbereiten, um Konflikte schlichten und vermitteln zu können. 

 

Der Diskurs über den Bürgerkrieg und tabuisierte, von Generation zu Generation tradierte 

sowie latente Konfliktlinien der Gesellschaft muss auf viele Schultern verteilt und öffentlich 

 
267 Rurale Dorfgemeinschaften in der Ixil-Region nutzten auch im Jahr 2018 hauptsächlich das Radio und erst an 
zweiter Stelle den Fernseher. Moderne Mobiltelefone waren zwar verbreitet, jedoch in ihrem Nutzen auf das 
Tätigen von Telefonaten beschränkt. Computer, Laptops, Tablets und das Internet waren urbanen Räumen wie 
Nebaj, Chajul und Cotzal vorbehalten.  

236



237 

geführt werden. Der Prozess der Demokratiebildung durch Bildung und Erziehung ist als ein 

Langzeitprojekt zu betrachten, dessen Effektivität erst nach längerer Zeit und einer 

kontinuierlichen Einbindung aller Generationen festgestellt werden kann. Bei der Konzeption 

geeigneter Maßnahmen und Ansätze zur Formung einer friedlichen Zivilgesellschaft ist es 

daher unerlässlich, die Umsetzbarkeit der Maßnahmen im Voraus zu evaluieren (Bellino 2017: 

186).  

 

Mnemonische Gemeinschaften der Ixil stimmen selten mit Schulgemeinschaft oder 

Klassengemeinschaft überein. Die Schülerschaft zeichnet sich durch einen weitgehend 

homogenen sozialen und linguistischen Hintergrund aus. Hingegen zeigt sich eine heterogene 

Verteilung der religiösen und historisch-sozialen Hintergründe, insbesondere in Bezug auf die 

Zeit des Bürgerkriegs. Die Bildung einer identitätsstiftenden Klassen- oder Schulidentität ist in 

der aktuellen Situation in den Klassenräumen nur durch aktive Ausblendung dieser konfliktiven 

Hintergründe möglich. 

 

7.5 Von Mayanisierung zu Dekolonisation (im Bildungsbereich) 
 

Seit Beginn des 21. Jahrhunderts diskutieren akademische Publikationen zunehmend die 

Konstruktion von Maya-Identität bzw. Mayanisierung als einen politischen Prozess, begleitet 

von einem neuen Diskurs (Bastos / Camus 2006, Bastos / Cumes 2007). Mit dem Begriff der 

Mayanisierung (mayanización) werden Prozesse der Wertschätzung, Rettung, des Gebrauchs 

und der Weiterentwicklung der objektiven Elemente (Sprache, Kleidung, Essen, Architektur, 

Organisation) und subjektiven Elemente (ethnisches Bewusstsein, Spiritualität, Loyalität, 

Stolz) von Maya-Kultur in verschiedenen Bereichen der guatemaltekischen Gesellschaft 

beschrieben. Sie stehen in engem Zusammenhang mit der Anerkennung der Menschenrechte 

der Indigenen Völker. Es handelt sich um jenen Prozess, der dazu führt, sich selbst als Maya zu 

bezeichnen und zu fühlen. Es ist ein Prozess des Wandels eines negativen ethnischen 

Selbstbildes hin zu einem positiven. Innerhalb einzelner Gemeinden gibt es mitunter auch 

Widerstand gegen diese Entwicklung.  

 

Die jüngsten Reformen des Bildungsministeriums. tragen der kulturellen Vielfalt im Land in 

der Theorie Rechnung, z. B. sollen auch „nicht-indigene“ Schüler*innen über indigene 

Kosmovision erfahren und eine indigene Sprache lernen. Allerdings muss durch gründliches 

Monitoring und Evaluationsprozesse sichergestellt werden, dass diese tatsächlich umgesetzt 

237



238 
 

werden. Der Zugang zu Bildung muss endlich allen Kindern ausnahmslos offenstehen. 

„Bildungskritische“ indigene Eltern müssen überzeugt werden, dass die Gemeinschaft in ihrer 

Gesamtheit von formaler Bildung und Erziehung profitiert. Schule und Bildung können zu 

friedlichem Zusammenleben beitragen, wenn junge Menschen zu dialogfähigen, mündigen 

Bürgern erzogen werden. Dabei stellt die Befähigung zu Dialogen eine der 

Schlüsselkompetenzen dar.  

 

Idealerweise handelt es sich um qualitativ hochwertige Bildung in allen Jahrgangsstufen, die 

auch die Bedenken der indigenen Eltern, die das Schulsystem mitunter als „westlich“ und als 

fremd empfinden, ernst nimmt und den indigenen traditionellen Bildungs- sowie 

Erziehungsmethoden und -inhalten Rechnung trägt (Tuhiwai Smith 2012). Anstatt weiter 

Ungleichheit zu produzieren, sollte Bildung den marginalisierten indigenen Jugendlichen eine 

Stimme geben und ihnen echte Perspektiven für die Zukunft in ihren Gemeinschaften jenseits 

„westlicher“ Ideale aufzeigen. Dabei dürfen Kategorien wie indígena oder ladino keine Rolle 

spielen. Ebenfalls müssen die zerstörerischen, innerhalb der Familien tradierten historischen 

Erinnerungen der Gemeinschaft thematisiert und unterschiedliche Positionen angehört und 

ernst genommen werden. Daraus kann eine Kultur des interkulturellen und toleranten Dialogs 

entstehen und in die Klassenzimmer und die Gemeinschaften Einzug erhalten.   

 

7.5.1 Konstruktion von Maya-Identität im schulischen Umfeld 

 

Im schulischen Kontext trägt die positive und wertschätzende Vermittlung von Maya-Sprachen 

im Rahmen von EBI, in Verbindung mit der Einbeziehung der Lebenswelt sowie der Aspekte 

der educación indígena, zur Konstruktion der Maya-Identität bei. Dennoch ist Maya-Identität 

sozial und historisch konstruiert und weiterhin politischen Spannungen und Widersprüchen 

ausgesetzt. Bedingt durch die Ereignisse des Bürgerkriegs waren indigene Gemeinden wie 

Nebaj Schauplätze von Auseinandersetzungen zwischen Mitgliedern verschiedener Kirchen 

und Glaubensgemeinschaften. Während des Bürgerkriegs fand die Teilnahme an traditionellen 

Maya-Ritualen im Verborgenen statt. Konversionen zu evangelikalen Kirchen, um sich der mit 

dem Katholizismus und costumbre einhergehenden Lebensgefahr zu entziehen, fanden 

zahlreich statt. Während der Feldforschung vollzog sich bereits ein Wandel: Maya-Kultur, sei 

es Ixil, K’iche’ oder Tz‘utujil, begann konfessionsunabhängig öffentlich gelebt zu werden. 

Dabei spielten die Schulen eine zentrale Rolle, indem sie ceremonias mayas zu 

unterschiedlichen festlichen Anlässen in das Schulleben aufnahmen. Dies geschah auch, wenn 

238



239 

nicht alle Mitglieder der jeweiligen Schulgemeinschaft oder des Dorfes die Durchführung 

unterstützten. Das Kulturelle im schulischen Kontext „erschien nun unbedenklich, unpolitisch 

und harmlos“ (Dary 2007: 83).  

 

Ein Beispiel aus meiner Feldforschung kommt aus Los Encuentros, Sololá. Dort führten die 

Schülerinnen und Schüler (mehrheitlich Kaqchikel) im März 2009 anlässlich der Einweihung 

eines Trinkwassernetzes im Dorf und einer Handwaschstation in der Primarschule einen 

traditionellen Tanz auf. Der Tanz war in eine Feier eingebunden, die mit der Durchführung eines 

Rituals durch einen Kalenderpriester begonnen wurde.  

 

Sowohl die Dorf- als auch die Schulgemeinschaft partizipierten an der Feier. Das 

Trinkwassernetz und die Handwaschstation standen als gemeinschaftliches Gut im Mittelpunkt. 

Die Mitglieder der Gemeinde hatten sie selbst gebaut 268  und von der Handwaschstation 

profitierten alle Kinder im Primarschulalter. Für die Bevölkerung des Dorfes, die aufgrund 

divergierender historischer Erfahrungen, Erinnerungen sowie unterschiedlicher 

Glaubensvorstellungen nicht stets ein harmonisches Verhältnis pflegte, stellte die Feier mit den 

traditionellen Elementen ein verbindendes bzw. vermittelndes Ereignis dar. Rituelle 

Handlungen und Tanz können die Maya-Identität stärken und als Grundlage zum Dialog dienen. 

Diese wiederum fördern den sozialen Zusammenhalt und ein friedliches Zusammenleben. Die 

Schule bietet nicht nur in Guatemala allen Mitgliedern einer Gesellschaft einen Ort der 

Zusammenkunft und somit Potenzial zur Vermittlung zwischen unterschiedlichen Gruppen. 

 

Die bilinguale, interkulturelle Ausrichtung vieler Schulen (siehe Kapitel 7.3) bietet dem Prozess 

der Mayanisierung in der Theorie einen Wirkungsbereich im Alltag von ganzen Gemeinden. 

Dieser Prozess bezieht sowohl die Schulgemeinschaften als auch die Dorfgemeinschaft ein.  

 

7.5.2 Akademische Lehre aus Maya-Perspektive: las universidades mayas de Guatemala  
 

Bereits während der letzten Dekade des 20. Jahrhunderts diskutierten und forderten 

akademische Kreise Guatemalas die Notwendigkeit der Einrichtung einer Maya-Universität 

(Centro Maya de Estudios Superiores, CMES). Diese sollte jedoch keine universitäre 

Einrichtung für indigene Studierende sein, sondern sie sollte aus den indigenen Völkern heraus 

 
268 Dazu zählt der vollständige Ablauf: Transport der Baumaterialien (für Wassertank an der Quelle und das 
Leitungssystem, sowie die Anschlüsse der Haushalte), Konstruktion des Zementtanks an der Wasserquelle, 
Ausheben der Gräben für die Leitungen, Verlegen der Leitungen und Installation der Anschlüsse. 

239



240 
 

entstehen. Sie sollte nicht ausschließlich Gelegenheit bieten, lo indígena selbst zu studieren, 

sondern sie sollte Ausdruck und Unterstützung desselben sein. Wissenschaft sollte betrieben 

werden in Übereinstimmung mit den eigenen Kriterien, aus dem eigenen Wissenssystem heraus 

(Azmitia 2008: 318, Cojtí Cuxil 2009: 313f.). Als Zielsetzung galt, zur Bekämpfung der Armut, 

der Exklusion, der Ungleichheit und des Rassismus beizutragen. Aktuelle globale 

Entwicklungen der universitären Bildung sollten einbezogen und mitgetragen werden. 

Außerdem sollte jenseits von Folklorisation die in der Maya-Kosmovision, in der Identität und 

in den eigenen Praktiken und dem eigenen Wissen begründete Erkenntnistheorie bewahrt 

werden. Sowohl technisch als auch wissenschaftlich müssten die soziopolitischen 

Gegebenheiten der indigenen Völker beachtet werden. In Anlehnung an Theotonio dos Santos 

(ecología de los saberes) sollten zudem die Pluralität der Wissenschaft und der Technologie 

einbezogen werden und in Bezug auf die indigenen Völker sollte der Wissenschaftsbetrieb 

„entfolklorisiert“ werden. Die Herausforderungen indigener Universitäten im 

Forschungsbereich manifestieren sich in der Auseinandersetzung mit Souveränität, welche eng 

mit den Konzepten von Identität und Weisheit verknüpft ist (Brysk 2000: 237). Die Maya-

Universität strebte die Erreichung von Zielen an, die von diversen Maya-Organisationen nicht 

vollständig realisiert werden konnten. Dazu zählten die Überwindung von Exklusion, 

Rassismus und sozialer Limitierung sowie die Befreiung von der Bevormundung durch den 

westlichen Wissenschaftsbetrieb. Das übergeordnete Ziel bestand in der tatsächlich wirksamen 

Mitgestaltung von Gesellschaft und Staat. Dieser Ansatz ist ebenfalls in der akademischen 

Strömung der Dekolonisierung zu verorten und tritt für eine Wissenschaft ein, die indigene 

Methodologien und Methoden anwendet und fördert (Chilisa 2012, Tuhiwai Smith 1999, 2012, 

Wilson 2006).  

 

Neben der am 9. Dezember 2004 offiziell eröffneten Mayab’ Nimatijob’al, Maya-Universität 

von Guatemala (Maxwell 2009: 95), gründeten sich 2011 zwei weitere Maya-Universitäten269 

– die Ixil-Universität und die Kaqchikel-Universität270. Weitere, eine K’iche’- und eine Mam-

Universität, befinden sich im Aufbau. Die beiden bereits bestehenden Institutionen verfolgen 

ähnliche Ziele, setzen sie jedoch jeweils auf ihre eigene Art und Weise um. Sie stehen in der 

Tradition der indigenen Universitäten in Kanada (z. B. First Nations University of Regina, 

 
269 Stand März 2020 
270 Die Universidad Maya Kaqchikel – UMK – unterrichtet an vier festen Standorten in Präsenz (meist im 
kompakten Tagesformat samstags) und online. Sie steht ebenso wie die Ixil-Universität für die Dekolonisation 
der akademischen Lehre und Forschung in Guatemala. 

240



241 

Saskatchewan) und in den USA. Mit ihren Inhalten271, Methoden und ihrer Unabhängigkeit 

stellen sie Alternativen (und auch Gegenentwürfe) zu den staatlichen Bildungseinrichtungen 

dar. Darüber hinaus beschreiten sie zielstrebig den Weg der Dekolonisierung der Bildung und 

schaffen an dieser Stelle aus den während der Kolonialzeit und der violencia entstandenen 

Brüchen echte Chancen für die jungen Generationen und ihre comunidades.  

 

Anders als das konventionelle, „westliche“ Verständnis von Bildung vermuten lässt, versucht 

die Ixil-Universität eine alternative Form der Wissensvermittlung zu etablieren. Dabei sind 

sowohl der Ort, die Inhalte als auch die Art des Unterrichts innovativ und nach Ixil-

Epistemologie gestaltet. Anders als beispielsweise die staatlich initiierten Initiativen in Mexiko, 

die ebenfalls indigene Universitäten hervorgebracht haben, befindet sich die Ixil-Universität 

durch ihre echte Autonomie in der Position, Bildung und Erziehung nach indigenen 

Methodologien durchzuführen – ohne Kompromisse. In Mexiko zeichnet sich, ähnlich der 

paradoxen Situation auf nationaler Ebene in Guatemala, eine deutliche Diskrepanz zwischen 

offiziellem Diskurs und der praktischen Umsetzung der indigenen Bildung ab. So kommt es 

mitunter zu dem Einsatz von indigenen Intellektuellen auf bestimmten Posten, um die 

Forderungen der indigenen Interessengruppen zu vertreten, jedoch bleibt ihnen in der 

politischen Praxis häufig Handlungskompetenz verwehrt (Llanes Ortiz 2008:53) 272.  

 

Das Profil der Ixil-Universität beinhaltet neben der Vermittlung von traditionellen 

handwerklichen und agrarwissenschaftlichen Fähigkeiten ebenfalls die Entwicklung und 

Dokumentation einer eigenen Geschichtsschreibung des „Volks der Ixil“ und dessen 

Kosmovision. Dabei stehen an erster Stelle die Anerkennung des traditionellen, ehrwürdigen 

Wissens als valides und gleichgestelltes Wissen und die Achtung der Wissensträger in der 

comunidad. Zudem behält die comunidad die Kontrolle über die Forschung und damit einher 

geht ein neues, selbstbewussteres Verständnis der eigenen Identität. Die Ixil haben verstanden, 

ihre Rechte in Bezug auf Bildungssouveränität und die selbstbestimmte Verfügung über „ihr“ 

Wissen durchzusetzen. Forschung, Lehre und die Zugänglichmachung der Erkenntnisse in den 

comunidades machen die Ixil-Universität zu einem wirksamen Werkzeug, Selbstbewusstsein 

und kulturelle Identität in den comunidades zu fördern und zu festigen – kulturelle Resilienz zu 

fördern. Die Absolvent*innen der Ixil-Universität treten selbstsicher und zielstrebig auf.  

 
271 Ich verwende bewusst nicht den Begriff „Curriculum“, da sich die Universitäten explizit gegen ein solches 
aussprechen. 
272 Zu der Thematik der Universidades Indígenas in Mexiko und dem Beispiel für eine gescheiterte Etablierung 
von „Interkulturalität“ bei der Gründung der Universidad de Oriente, Yukatan siehe Llanes Ortiz (2008).  

241



242 
 

Die Studieninhalte der Ixil-Universität (siehe Abbildung 35) stammen aus drei 

Themenbereichen: „Landentwicklung“ (desarrollo del territorio), „Umgang mit Ressourcen 

und Umweltschutz“ (gestión de recursos y protección del medio ambiente) und „Ixil-

Geschichte und Kultur“ (historia y cultura Ixil). Die Geschichte und Kultur der Ixil umfasst 

materielle sowie das immaterielle Kulturerbe, welches die Basis für die beiden anderen 

Themenbereiche darstellt. Das Wissen über Objekte historisch-materieller Kultur, z. B. tejidos 

und archäologische Objekte oder Artefakte, trägt ebenso einen pädagogischen Wert für die 

Gemeinschaft in sich (Bell / Napoleon 2008: 332) wie auch sakrale (Orts-)namen oder 

Gebetstexte (ebd.: 328). Traditionelles Ixil-Recht als auch Ixil-Medizin fallen ebenfalls in 

diesen Themenbereich und sind von grundlegender Bedeutung.  Das Konzept der Ixil-

Universität basiert auf educación Ixil, die der weiter oben genannten educación indígena ähnelt. 

Sie steht primär für das informelle Lernen im häuslichen Umfeld von den Eltern und 

Großeltern. Ältere Mitglieder der comunidad sind Wissensträger und gestalten die 

Begegnungen des Lernens. Sie teilen ihr Wissen, indem sie Vorbilder sind, die Jüngeren anleiten 

und ihre Geschichten und Handlungen teilen (Wotherspoon 2015: 82). Informelle 

Lernsituationen sind von Konversationen, dynamischen Interaktionen und Verständnis geprägt 

und somit in Einklang mit indigener Pädagogik und indigenen Methodologien (Drawson 2017). 

Die Ixil-Universität zielt darauf ab, indigenes Wissen aus informellen Lernkontexten mit den 

Aktivitäten, die in formalen Bildungs- sowie Forschungseinrichtungen stattfinden, zu 

verbinden (Wotherspoon 2015: 82). Educación Ixil findet innerhalb der Elternhäuser in 

unterschiedlicher, individueller Ausprägung statt. Dabei spielen die Religionszugehörigkeit und 

der Grad der Wertschätzung der kulturellen Traditionen eine große Rolle. Es handelt sich um 

ein Mindestmaß an kulturellen Codes und Rollen der jeweiligen comunidad. Mithilfe im 

Haushalt, Partizipation am rituellen Leben und das Hören von oralen Traditionen sind Teil der 

educación Ixil. Ixil ist weiterhin die Muttersprache der jungen Generation. Viele Familien 

monieren, dass die formale Schulbildung die kulturellen Aspekte der Erziehung, die, die zum 

„guten Leben“ befähigen, außer Acht lässt. Das „gute Leben“, el buen vivir, hielt in den letzten 

Jahren zunächst in den Diskurs der kulturellen Aktivist*innen Einzug und ist jetzt auch im Zuge 

der Arbeit der Bewegung bei Teilen der indigenen Bevölkerung angekommen. Die Verwendung 

des Ixil-Terminus ti‘ chajil hat sich mittlerweile sowohl im Diskurs der indigenen 

Aktivist*innen als auch in neuerer Forschungsliteratur (z. B. Batz 2017) durchgesetzt. Ti‘ chajil 

bedeutet wörtlich bienestar, „Wohlbefinden“. Die Ixil-Universität begreift Bildung und 

Erziehung nicht nur als individuelle, sondern auch als gemeinschaftliche Ressource. Diese 

Ansicht hebt das Konzept weit über die Vorstellung von Bildung als Humankapital, welches 

242



243 

zur Behauptung in der Nationalgesellschaft nötig ist, hinaus. Den Studierenden wird über 

Handlungskompetenz hinaus eine ethische Verpflichtung ihrer comunidad gegenüber 

vermittelt. 

 

Im Hinblick auf eine dekolonisierte Umsetzung von universitärer Bildung nimmt die Ixil-

Universität nicht nur in Guatemala eine Vorreiterrolle ein. Gelungene Umsetzung indigener 

Methodologien und Methoden in Lateinamerika finden sich außerdem in Nicaragua 

(URACCAN) und Mexiko (Universidad Autónoma Indígena de Mexico, Sinaloa und 

Universidad Indígena Latinoamericana, Tabasco)273 (Llanes Ortiz 2008: 53).   

 

Die bewusste Entscheidung, von formeller, staatlicher Bildung unabhängig zu bleiben, 

ermöglicht es den Organisator*innen, Lehrenden und Lernenden, frei von kolonialen 

Vorurteilen und losgelöst von starren, normativen Vorgaben zu arbeiten – und Souveränität zu 

erlangen. Zudem wird so verhindert, dass die Ixil-Universität zu einer Komponente eines 

Machtkampfs zwischen unterschiedlichen Akteuren der Bildungspolitik wird.  Dabei werden 

jedoch die internationalen Konventionen und Methoden des wissenschaftlichen Arbeitens aus 

der westlichen Universitätstradition übernommen und für die eigene Struktur eingesetzt. Dieses 

Vorgehen ähnelt dem weiter oben analysierten Neujahrsritual und der Eigeninterpretation des 

templo griego romano als neugestalteten sakralen Ort zur Durchführung formeller ritueller 

Handlungen.  

 

Die Ixil-Universität existierte bis 2021 nicht an einem festen geographischen Standort, sondern 

„kommt dorthin, wo ihre Studierenden sind“ 274. Die Dozenten und Studierenden kommen in 

die Gemeinden, in denen teilnehmende Studierende leben, und halten dort ihre 

Lehrveranstaltungen und Seminare. Zudem werden die Studierenden in zahlreiche 

gemeinschaftliche Projekte einbezogen, was ihnen, so ein Studierender, gleichzeitig „Freiheit 

und Ehre zuteilwerden lässt“ und ihnen Anerkennung und „das Gefühl, einen nützlichen Beitrag 

zum guten Leben im Kollektiv zu leisten“, vermittelt275.  

 

Jugendliche Ixil formulieren weiterhin ein Interesse an Lebensentwürfen, die sich von denen 

ihrer comunidades sehr stark unterscheiden. Damit einher geht ein zunehmender Verlust des 

 
273 Die mexikanische Regierung blockiert jedoch aktiv die aus der zapatistischen Bewegung entstandene 
Universität in Tabasco (Llanes Ortiz 2008: 53).  
274 Im Frühjahr 2021 wurde ein Studienzentrum in Cotzal eingeweiht, die Besuche in den comunidades 
bestimmen jedoch weiterhin den Studienalltag.   
275 Interview Pedro Brito, Nebaj, 16.03.2015. 

243



244 
 

Interesses an landwirtschaftlicher Arbeit. Hohe Migrationsquoten in Richtung urbaner Zentren 

und der USA führen zudem zu einem Verlust von Arbeitskräften und verstärken die 

Abhängigkeit der Familien von Geldrücksendungen (remesas) zur Sicherung der Versorgung. 

Im landwirtschaftlichen Bereich ist eine Entwicklung von traditionellem Subsistenzanbau hin 

zu cash crops zu beobachten. Die Einführung von nicht traditionellen Anbauprodukten wie z. 

B. Brokkoli und Blumenkohl geht auch insbesondere auf das Wirken verschiedener 

internationaler Organisationen in der Ixil-Region zurück276. Auch verschiedene lokale (Jugend-

)Organisationen haben das Thema aufgenommen, gerade mit dem Ziel, die Abwanderung der 

Jugendlichen aus der Region durch Schaffung neuer Perspektiven aufzuhalten. Dazu gehört 

ebenfalls das Bestreben, den Subsistenzbauern Anerkennung und Würdigung ihrer Arbeit und 

ihres Lebensentwurfs entgegenzubringen. Damit einher geht das traditionelle Konzept txutx 

txava’ (madre tierra), welches eng mit der traditionellen Spiritualität und Gefühlsbezogenheit 

(afecto) verwoben ist. Die Arbeit der Kleinbäuer*innen auf dem Land erhält durch die an der 

Ixil-Universität ausdrücklich betonte Wertschätzung auch bei den sehr kritischen, jungen 

Generationen neue Popularität. Neben der Wiedergewinnung angestammten Wissens entdecken 

und rekonstruieren die Studierenden auch Strukturen der ethnischen Selbstbestimmung und des 

Zusammenlebens. Sie wirken dem globalen Trend zur starken Individualisierung entgegen und 

reflektieren darüber, wie die kollektive Identität der comunidad gestaltet werden kann.  

 

Die verschiedenen Akteur*innen, Jugendliche aus der ländlichen Peripherie, internationale und 

lokale Mitarbeiter*innen der Organisationen und die älteren Generationen generieren positiv 

konnotierte Werte zu unterschiedlichen Lebensentwürfen: das traditionelle Leben auf dem 

Land, das in der Stadt und das Leben im Ausland. Dadurch stehen die Lebensentwürfe in 

Konkurrenz zueinander und schaffen durch Widerspruch und Probleme ein Dilemma für die 

Jugendlichen. Einerseits strebt ein großer Teil der jugendlichen Landbevölkerung nach 

weiterführender Bildung, der ländliche Raum bietet jedoch nur Arbeit in der Landwirtschaft 

oder – begrenzt – im öffentlichen Sektor. Dazu gehören die „klassischen“ Berufe des sozialen 

Aufstiegs: Lehrkräfte, Kaufleute, Buchhalter*innen, Jurist*innen. In einer weiterführenden 

Forschung könnte evaluiert werden, inwiefern Absolvent*innen der Ixil-Universität mit neuen 

Impulsen in ihren Heimatgemeinden wirken und wie bzw. ob sie dazu beitragen, dem Streben 

nach Migration in die USA oder die Hauptstadt entgegenzuwirken. 

 

 
276 So haben z. B. die Peace Corps in der Region zwischen 2004 und dem heutigen Tag zahlreiche Projekte zur 
Diversifikation und Wirtschaftlichkeit der Landwirtschaft durchgeführt. 

244



245 

7.6 Zusammenfassung und Diskussion 

 

Bildung nimmt eine entscheidende Rolle bei der Gestaltung kollektiver Identität, Gemeinschaft 

und des Zusammenhalts ein. Das Konzept der EBI (Educación Bilingüe Intercultural) zielt 

darauf ab, in der Theorie die Wertschätzung der indigenen Sprache und Lebensrealität sowie 

der indigenen Werte und des indigenen Wissens zu fördern. In der Praxis zeigt sich jedoch, dass 

dieses Ziel noch nicht vollständig erreicht wurde. Ein Defizit besteht in der Verfügbarkeit von 

Lehrkräften, die über ausreichende Kenntnisse der Mayasprache verfügen oder die Bereitschaft 

mitbringen, in einem herausfordernden, ländlichen Umfeld zu arbeiten. Im Primarschulbereich 

steht dem Ixil-Unterricht zwar eine Auswahl an Materialien zur Verfügung, die einzelne 

kulturelle Aspekte des Lebensumfelds abbilden, doch ist dies allein nicht ausreichend. So 

kritisiert Feliciana Herrera, Alcaldía Indígena de Nebaj (08.12.2022, persönliche 

Kommunkation), dass Ixil losgelöst von der Kultur unterrichtet wird und Inhalte nicht an die 

Lebenswelt der Gemeinschaft angepasst werden. Obwohl im Plan Nacional de Educación 

Ciudadana 2004-2007 bereits die Werte der Maya-Kosmovision als komplementär und 

gleichwertig zu den universellen Werten definiert wurden, werden die Ixil-Kosmogonie, das 

eigene Wertesystem und die traditionelle Religion in der Praxis nicht berücksichtigt. 

Hinsichtlich der Überwindung der Division der Gemeinschaften aufgrund des Bürgerkriegs 

erreicht der Unterricht, insbesondere der sozialwissenschaftliche Unterricht, noch nicht sein 

volles Potenzial. Die Materialien zur Förderung einer friedlichen und lebenswerten 

Gemeinschaft haben keinen Lebensweltbezug und sind unsensibel gegenüber der Ixil-Kultur 

und den Ereignissen des Bürgerkriegs. Zudem berücksichtigen die nationalen 

Bildungsstrategien nicht, dass Traumata und Konflikte des Bürgerkriegs auch von den 

Nachkriegsgenerationen tradiert werden und der Bürgerkrieg in vielen Klassenzimmern nicht 

thematisiert wird. 

 

Einzig individuelles Engagement einzelner Lehrkräfte schafft Anlässe im Klassenraum und 

bezieht informelle Bildung ein. Bedeutsame und kulturellen Aspekten Rechnung tragende 

Bildung zu gestalten, ist eine Herausforderung. Die Bestrebung, die formale, konventionelle 

Schule inklusiver zu gestalten und eine rein additive Berücksichtigung von indigenem Wissen, 

Kultur und Sprache zu implementieren, trägt nicht zur Qualitätssteigerung von Unterricht und 

Lernen für indigene Schüler*innen bei. Diese Vorgehensweise entspricht keiner tatsächlichen 

Berücksichtigung der indigenen Bildung und Erziehung, sondern ermöglicht allenfalls eine 

erfolgreichere Bildungsbiographie innerhalb des staatlichen Schulsystems (Tuhiwai Smith 

2005: 95). Viele Errungenschaften und Verbesserungen der Bildungssituation im ländlichen 

245



246 
 

Guatemala gehen auf individuelles Engagement zurück und nicht auf die Arbeit des 

Bildungsministeriums. Zugang zu Bildung muss nicht „Modernisierung“ im negativen Sinn 

bedeuten, sondern bietet Möglichkeiten, Strategien zu entwickeln, Diskriminierung 

abzuwenden, Selbstbewusstsein zu erlangen, internalisierten Rassismus abzulegen und 

gleichzeitig auch zu einem Wandel des existierenden Bildungssystems beizutragen. Die 

Überwindung von „Ethnizität“ als ein konzeptueller Rahmen und das Hinterfragen von 

Kategorisierung in ethnischen Kategorien sind Aspekte, die im Rahmen einer 

Persönlichkeitsentwicklung durch Bildung und Erziehung gefördert werden können. Darüber 

hinaus kann sie individuelle Entwicklungsmöglichkeiten eröffnen. 

 

Schule hat das Potenzial, den Grundstein für ein friedliches Zusammenleben zu legen und zu 

einem harmonischen sozialen Miteinander beizutragen. Beispiele aus der Feldforschung von 

Kulturerbe als verbindendem Element bei besonderen Anlässen zeigen, dass die Institution 

Schule den Rahmen und den Ort bieten kann, in die gesamte comunidad hinein zu wirken. 

Lehrprogramme wie Vivamos juntos en armonía und La Nueva Ciudadania sind jedoch zu weit 

von der Lebensrealität entfernt, um tiefer als eine Unterrichtsreihe zu wirken. Sie vermögen es 

nicht, bis zu den latenten Konfliktlinien in den Ixil-comunidades vorzudringen. 

 

In diesem Kapitel wurde zudem untersucht, inwiefern formale Schulbildung und/oder indigene 

Entwürfe von Bildung und Erziehung dazu beitragen können, die innerhalb der Ixil-

Gemeinschaften existierende Division zu überbrücken. Ferner wurde erörtert, inwiefern 

institutionalisierte Ungleichheit gemindert und/oder überwunden werden kann. 

 

Hohe Analphabetismusquoten von 2022 aus den drei von extremer Armut gezeichneten 

municipios der Ixil-Region (33,57 % Nebaj, 43,95 % Chajul und 37,55 % Cotzal, Personen über 

15 Jahre) zeugen von fortbestehender Marginalisierung und Ungleichheit sowie defizienter 

Unterrichtsversorgung. Die Überwindung sozialer Ungleichheit kann demnach nicht allein 

durch die Gewährung von Zugang zu Bildung für marginalisierte und diskriminierte 

Bevölkerungsgruppen erreicht werden. Zusätzlich sind Wertschätzung und Einbeziehung der 

kulturellen Lebensumstände sowie eine hohe Qualität des Bildungsangebots erforderlich. 

 

Darüber hinaus ist festzustellen, dass viele Schul- oder Universitätsabsolvent*innen keine 

adäquate Beschäftigung in der Ixil-Region finden. Persönlichkeitsentwicklung und Teilhabe 

sowie ein erfülltes Leben sind in den Heimatgemeinden nicht realisierbar, weshalb 

246



247 

internationale Migration unausweichlich erscheint. In Bezug auf ihre Familien und 

Gemeinschaften verspüren sie mitunter Schuldgefühle, da sie die Erwartungen und Hoffnungen 

der Familien nicht erfüllen können. Aus Scham ihren Familien und comunidades gegenüber 

betrachten sie die internationale Migration als Ausweg. Formale Bildung wird in diesen Fällen 

als „wertloses“ kulturelles Kapital erachtet, da sie nicht ausreicht, um soziale Mobilität zu 

erreichen und bestehende Ungleichheiten zu überwinden.   

 

Die Ixil-Universität ermöglicht Jugendlichen und jungen Erwachsenen zum einen eine 

wertschätzende und tiefergehende Auseinandersetzung mit dem eigenen kulturellen Erbe und 

zum anderen eine wissenschaftliche Qualifikation, die an den Bedürfnissen der Gemeinschaft 

ausgerichtet ist. Die Universität fungiert als Instrument zur Förderung kultureller Resilienz 

innerhalb der Ixil-Gemeinschaft. Ihre Bildungsangebote sind an den Grundsätzen der educación 

Ixil ausgerichtet, wobei sie gleichzeitig die Normen und Konventionen westlicher akademischer 

Einrichtungen integriert. Dadurch leistet sie einen Beitrag zur Dekolonisierung und 

Defoklorisierung der Darstellung der Ixil- bzw. Maya-Kultur sowie der indigenen Kultur im 

Allgemeinen in Wissenschaft und Forschung. Die Absolvent*innen sollen durch ihr Studium 

dazu befähigt werden, ihre Gemeinde zu gestalten und zur Überwindung von Division 

beizutragen. Im Kontext des im Zuge des Bürgerkriegs stark geschädigten sozialen Gefüges in 

den Gemeinden kommt ihnen eine vermittelnde Rolle zu. Durch qualitative und partizipative 

Forschung in ihren Gemeinden und die Lektüre wissenschaftlicher Texte sind sie befähigt, mit 

verschiedenen Parteien in Dialog zu treten. Die Ixil-Universität stellt im Bereich der tertiären 

Bildung einen hoffnungsvollen Ansatz dar. Im Bereich der Primar- und Sekundarbildung fehlen 

entsprechende Ansätze in der Ixil-Region bis dato. Die im Rahmen der UNESCO-Strategie 

Cultura de Paz konzipierten Programme und didaktischen Materialien sind nicht in der Lage, 

die durch den Bürgerkrieg entstandenen Brüche in den betroffenen Gemeinschaften zu 

überwinden. Die Ixil-Universität beteiligt sich noch nicht an der Ausbildung von Lehrkräften 

für die Schulen in ihren Gemeinschaften. 

  

247




