Universiteit

4 Leiden
The Netherlands

Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identitat und Bildung in der
Ixil-Region, El Quiché, Guatemala
Aretz, C.N.

Citation

Aretz, C. N. (2026, February 3). Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identitat und
Bildung in der Ixil-Region, El Quiché, Guatemala. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/4289416

Version: Publisher's Version

Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/4289416

License:

Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).


https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/4289416

6. Eine kulturelle und soziale Bewegung der Ixil

In diesem Kapitel soll kurz skizziert werden, wie die Maya-Bewegung im nationalen Kontext
entstanden ist und welche Rolle(n) sie im Prozess der Vergangenheitsbewiltigung einnimmt
und in der Zukunft spielen kann. Des Weiteren erfolgt eine Analyse der lokalen Bewegung in
der Feldforschungsregion, ihrer Mitglieder und ihrer Arbeitsbereiche. Dabei gilt dem Feld der
kulturellen MaBBnahmen, wie beispielsweise 6ffentlichen Ritualen, besondere Aufmerksamkeit.
Daher stelle ich die Handlungsfelder der Fundamaya, einer prominenten soziokulturellen
Organisation in der Ixil-Region, vor. Ich zeige, wie sie einen aktiven Beitrag zur
Dekolonisierung leistet, indem sie sowohl im kulturellen als auch im zivilgesellschaftlichen
Bereich agiert. Alle in diesem Kapitel diskutierten Handlungsbereiche stellen Prozesse dar, die
die Konstruktion von kollektiven Identitdten, Gemeinschaft und Zusammenhalt im Kontext von

soziodkonomischen Problemen und historischen Briichen pragen.

Zunichst erfolgt eine kurze Darstellung der Grundsdtze und der Entstehungsgeschichte der
Maya-Bewegung auf nationaler Ebene und anschlieend werden die lokalen Besonderheiten
der Ixil-Region herausgearbeitet. Die Ixil-Bewegung agiert sowohl im kulturellen als auch im

politischen Bereich.

Ein Schwerpunkt der Arbeit der Fundamaya ist die Konstruktion kollektiver Identitdt als
kacholpom. Am Beispiel des Neujahrsrituals analysiert dieses Kapitel, wie memoria historica
propia und kollektives Gedédchtnis in diesem Zusammenhang entworfen werden. Des Weiteren
ist von Interesse, wie Souverénitit und Autoritdt durch die Einrichtung institutionalisierter Orte
und Rituale konstruiert werden. Kreative Medien des kollektiven Gedéchtnisses und ihr
potentieller Beitrag zur Uberwindung der Division werden am Beispiel des Wandbildes auf dem

parque central von Nebaj diskutiert.

Durch ihr Engagement bei Exhumierungen nehmen sich die Aktivist*innen aktiv des
kollektiven Traumas des Biirgerkriegs an und versuchen, einen Beitrag zur Wiedererstarkung
des sozialen Gefliges zu leisten. Eng damit verwoben sind das Feld der Demokratisierung und
das politische Instrument der alcaldia indigena. Als seit Jahrhunderten umkampfte Ressource
steht das Land und damit einhergehende Landnutzung als weiterer zentraler Wirkungsbereich
der Ixil-Bewegung im Fokus dieses Kapitels. Der Tourismus bietet einige Moglichkeiten, die

soziookonomischen Herausforderungen der Region in Eigenregie anzugehen.

153



6.1 Grundsatze und Entstehung der Maya-Bewegung auf nationaler Ebene

Grundlage fiir die Entstehung der indigenen Bewegungen in Guatemala war die Beteiligung der
indigenen Bevolkerung an unterschiedlichen ,,kollektiven widerstaindigen Handlungen* (Kalny
2017: 130). Zu widerstindigen Handlungen zihlt Kalny ,,unterschiedliche Formen des subtilen
Widerstands, Aufstinde in ldndlichen Regionen, die Beteiligung an Massenprotesten in den
Stadten, die Mitgliedschaft in Guerillabewegungen und die Bildung zahlreicher Organisationen
und Dachorganisationen® (ebd.: 130). Die Entstehung einer gruppeniibergreifenden Maya-
Identitat geht nicht erst auf die staatliche Gewalt wéhrend des Biirgerkriegs zuriick, sondern
begann bereits zur Zeit der spanischen Kolonialherrschaft und setzte sich wihrend der
Herausbildung des guatemaltekischen Nationalstaates fort (Morales Sic 2007). Der Maya-
Aktivismus war bei seiner Entstehung das Produkt ,,chronischer Gewalt* gegen die indigene
Bevolkerung Guatemalas (Montejo 2005: 66). Weltweit stehen Nationalstaaten und indigene
Volker aufgrund von Landrechtsfragen miteinander in Konflikt (Eriksen 2010: 301). Dariiber
hinaus zeigen Nationalstaaten oftmals wenig politische Bereitschaft, die Implementierung
etwaiger Ubereinkiinfte zur Durchsetzung indigener Rechte (im Hinblick auf Leben, Land und
Ressourcen) voranzutreiben. Gleichzeitig stellen invasive Eingriffe multinationaler

Unternehmen eine Bedrohung fiir die indigenen Gemeinden dar (Tzec 2018: 40).

In der Anfangszeit wurde die Basis fiir eine Zusammenarbeit und Gemeinschaftsstiftung mit
allen indigenen campesinos insbesondere durch gebildete K’iche’ aus Quetzaltenango
geschaffen (Grandin 2000: 9). Dabei wurden und werden Gemeinsamkeiten der indigenen
Volker auf dem amerikanischen Kontinent betont und teilweise auch konstruiert (Kalny 2017:
75-76). Maya aus unterschiedlichen Nationalstaaten streben nach einem gemeinsamen
Auftreten und einer ,,einheitlicheren Maya-Stimme* (voz maya mds unida), um ihre politische
Handlungsmacht zu stirken (Tzec 2018: 46). Eine Reihe von Schliisselereignissen in den
1970er Jahren fungierte als beschleunigende und formgebende Impulse, darunter die Idee, eine
indigene Identitdt iiber linguistische Grenzen hinweg zu konstruieren (Kalny 2017: 130).
Zudem boten die zwischen 1972 und 1979 jihrlich von intellektuellen Maya organisierten
seminarios indigenas ein Forum zur Diskussion der Lebensrealitét, die von Repression und
Nichteinhaltung der Menschenrechte geprigt war. Auch die Bedeutung der indigenen Sprachen
fiir die indigenen Kulturen und die Herausbildung einer distinktiven Identitdt wurde von den
Teilnehmenden angesprochen (Bastos / Camus 1993: 24-26, Bastos / Camus 2006: 39-42,
Kalny 2017: 93-94). Im Jahr 1977 stellte der kollektive Marsch von Minenarbeiter*innen und

154



Angehorigen verschiedener Maya-Gruppen von San Mateo Ixtatdn in die Hauptstadt ein
bedeutsames Ereignis dar. Der Marsch fand unter der Anleitung der campesino (Bauern-)
Bewegung CUC (Comité Unidad Campesina, Komité Einheit der Landarbeiter) statt (Arias
1990: 249; Muralles 2007: 12, Grandin 1997: 24, Konefal 2010: 70). Das CUC war eine soziale
— keine kulturelle — Bewegung (McAllister 2010). Sein Selbstverstindnis geht aus diesem
Auszug der Kundgebung von Lorena Medina Patzan anlésslich des 43-jdhrigen Bestehens
hervor:

Cabeza clara, corazon solidario y pufio combativo de los trabajadores y trabajadoras del campo.
iQue vivan los campesinos y campesinas que aman, cuidan y defienden la Madre Tierra y
alimentan al mundo cada dia con su trabajo digno!

iQue vivan las 43 primaveras del CUC!'® (Lorena Medina Patzan, 15. April 2021)

Die Griindung des CUC erfolgte durch Teilnehmende des seminario indigena (Kalny 2017: 96).
Die beiden Einrichtungen représentieren jeweils eine der beiden unterschiedlichen Stromungen
indigenen Widerstands. Der Bereich der kulturellen Rechte wird von den culturalistas verteten,
der Bereich der Klassenzugehorigkeit hdufig in Kooperation mit verarmter Ladino-
Subsistenzbauernschaft von den clasistas (ebd.: 130). In die Friedensvertrige fanden die
Positionen der culturalistas Eingang, wohingegen die der clasistas hingegen dies kaum taten.
Die Friedensvertrdge fiihrten nicht zur Starkung der sozialen und wirtschaftlichen Rechte der
indigenen Bevdlkerung, die somit marginalisiert blieb. Hingegen wurden die kulturellen Rechte
formell anerkannt. Charles Hale (2004) fasste diese Diskrepanz in der Bezeichnung indio
permitido’®

(Kalny 2017: 130).

zusammen, welche die bis heute vorherrschende Ungleichheit im Land beschreibt

Um das Wirken indigener kultureller Aktivist*innen in Guatemala zu beschreiben, finden die
Begrifte ,,Revitalisierung”, ,,Pan-Mayabewegung” und ,,Mayanisierung* (mayanizacion)
Anwendung. ,,Revitalisierung* bedeutet, dass traditionelle Kultur in einem modernen Kontext
,wiedererweckt™ oder ,,wiederbelebt™ wird. Traditionen und Religion ruhten jedoch nicht und
gerieten nicht durch Verdnderungen in Vergessenheit (Cojti Cuxil 1987). Wihrend des
Biirgerkriegs zwangen Terror und Verfolgung die Ixil und weitere Maya-Volker, ihre ethnische
sowie religiose Identitdt zu verschleiern. Darunter fielen sowohl Sprache und Kleidung, als

auch Elemente der traditionellen Religion, wie z. B. der Gebrauch des 260-tdgigen Kalenders.

182 | Klarer Kopf, solidarisches Herz und kidmpferische Faust der Arbeiter auf dem Lande.

Es leben die Landarbeiter und Landarbeiterinnen, die Mutter Erde lieben, pflegen und verteidigen und die Welt
jeden Tag mit ihrer wiirdigen Arbeit ndhren! Es leben die 43 Friihlinge des CUC!*

133 Im neoliberalen Guatemala haben Indigene eine ganz bestimmte Rolle zugewiesen bekommen: Sie diirfen im
kulturellen Bereich aktiv sein, in ,,weichen® politischen Resorts, jedoch bleiben sie von den ,,harten” Bereichen
ausgeschlossen. Dazu zdhlen insbesondere Finanz- und Wirtschaftssektor sowie territoriale Rechte (Hale 2004).

155



Die Verbrennung von Mais sowie die Totung alterer Menschen konnen als gezielte
Aggressionen gegen symbolische Bedeutungstriger innerhalb der Maya-Kosmovision
interpretiert werden. Die Auswirkungen dieser Ereignisse auf bestimmte Elemente der Maya-
Identitét und die Weitergabe ihrer Kultur von Generation zu Generation wurden zutiefst gestort.
Zudem kam es zu einer Erniedrigung der kulturellen Werte durch die Verwendung von Maya-
Namen fiir Kampfeinheiten und andere militdrische Strukturen wahrend des Biirgerkriegs (CEH
1999, Artikel 62). Ausgehend von dieser ethnozidalen Situation erweiterte die Maya-Bewegung

ihren urspriinglichen Wirkungskreis erheblich.

Der Begriff der ,Mayanisierung beschreibt die Entwicklungen, die sich aus der
Unterzeichnung der Friedensvertrage ergaben. Er steht fiir die Vorstellung einer gemeinsamen
Identitdt als ,Maya* {iber lokale und linguistische Grenzen hinweg. Der Prozess der
»Mayanisierung" impliziert demnach die Wertschitzung, Bewahrung, Nutzung und
Weiterentwicklung der objektiven ethnischen Marker (Sprache, Kleidung, Essen, Architektur,
Organisation) sowie der subjektiven Elemente (ethnisches Bewusstsein, Spiritualitit, Loyalitit,
Stolz) der Maya-Kultur in diversen Bereichen der guatemaltekischen Gesellschaft. Dieser
Prozess steht in engem Zusammenhang mit der Anerkennung der Rechte der Maya-Volker und
fiihrt dazu, sich selbst als Maya zu bezeichnen und zu fiithlen (Cojti Cuxil 2007: 11). Der
Terminus bezeichnet die aktive Konstruktion einer eigenen Selbstbezeichnung, die sich von
Fremdbezeichnungen abhebt, welche insgesamt eine tendenziell destruktive Wirkung besitzen
(Nelson 1999: 5). Es vollzieht sich ein Prozess des Wandels, in dessen Folge ein negatives
»ethnisches Selbstbild* in ein positives transformiert wird (Frithsorge 2010: 190-191). Dieser
Prozess ist nicht losgelost von anderen Gruppen der guatemaltekischen Gesellschaft oder
internationalen Einfliissen, sondern findet innerhalb eines interkulturellen Dialogs statt.
Allerdings ist anzumerken, dass dieser Dialog nicht alle Bereiche der Gesellschaft erreicht,
sondern sich einerseits nach dem Bildungsgrad und andererseits nach der politischen Position
richtet. Fiir eine erfolgreiche Partizipation an einem interkulturellen Dialog sind demnach
sowohl eine gewisse soziale und politische Einheit als auch die Kenntnis der jeweiligen
»politischen Spielregeln* und Konventionen erforderlich. Nach erfolgter Integration in die
staatlichen Institutionen konnen politische Ressourcen mobilisiert und in Form einer

geschlossenen Gruppe agiert werden (Eriksen 2010: 303-304).

Demetrio Cojti Cuxil, einer der maB3geblichen Griindungskopfe der Bewegung, begreift die

Mayanisierung als einen dynamischen Prozess, der darauf abzielt, verlorene oder verfilschte

156



ethnische Merkmale zu bewahren, zu revitalisieren und selektiv an aktuelle Gegebenheiten (wie
beispielsweise 0konomische Marktgesetze, Globalisierung und Digitalisierung) anzupassen
(2007: 12). Cojti Cuxil zufolge manifestiert sich dies im Streben nach Selbstregierung und
Selbstverwaltung fiir jede Sprachgemeinschaft sowie flir das gesamte Maya-Volk. Zudem
werden Partizipation und Reprisentation in gemeinsamen Gremien mit der nicht-indigenen
Bevolkerung angestrebt. Das iibergeordnete Ziel ist eine Entwicklung, die sowohl eine Identitit
als auch einen Selbstschutz gewéhrleistet und zu einer gegenseitigen Bereicherung fiihrt. Dies
erfordert den ,,Kampf* um die Entscheidungsgewalt sowie die Kontrolle iiber Ressourcen. Die
Transformation des guatemaltekischen Staates und der Demokratie in Richtung
Multikulturalismus sowie die Transformation der nicht-indigenen Bevolkerung hin zu einem
kosmopolitischen Selbstverstédndnis und einer positiven Rezeption ihrer Maya-Herkunft sind

demnach unerldsslich (2007: ebd.).

Der Zugang zu hochwertiger Bildung und Information ist in ldndlichen Gemeinden
eingeschriankt, was zu einer signifikanten Diskrepanz zwischen der Bildungssituation in
urbanen und lédndlichen Gebieten fiihrt. Das Leben in ldndlichen peripheren Gebieten ist in
vielen Féllen von einem tdglichen Kampf zur Erfiillung grundlegender materieller Bediirfnisse
gepragt. Dazu zéhlen Zugang zu Land, die Entwicklung der Infrastruktur und die Versorgung
mit Giitern. Eine einfache Opposition zwischen arm-rural und gebildet-urban reicht jedoch
nicht aus, um die Komplexitét der Situation zu erfassen. Armut, insbesondere extreme Armut,
spielt im Kontext der Mayanisierung eine besondere Rolle. Eine signifikante Zahl der indigenen
Bevolkerung in ldndlichen Gebieten lebt in schwer zugidnglichen Randgebieten und betreibt
Subsistenzwirtschaft. Sie sind in der Regel arm und sprechen in der Regel ausschlieBlich die
lokale Maya-Sprache. Die Optionen fiir eine 6konomische Entfaltung sind, wie bereits an
anderer Stelle dargelegt, an Migration gekniipft. Dies ist entweder als Tagel6hner*in auf
Kaffee- oder Kardamomplantagen in den fruchtbaren Télern des Hochlands, an der Pazifikkiiste

oder in den Vereinigten Staaten mdglich.

Eines der grofiten, ungelosten Probleme in Guatemala ist die Landverteilung. Allein im
Dezember 2005 registrierte die guatemaltekische Regierung 1052 landwirtschaftliche
Streitfille, bei denen die Besitzrechte den Kern des Disputs ausmachten. Dariiber hinaus ist zu
vermuten, dass die Anzahl der nicht registrierten Fille, die entweder gemil3 traditionellem
Maya-Recht friedlich beigelegt werden oder eine gewaltsame Losung abseits jeglicher

Justizsysteme provozieren, wesentlich hoher liegt. Allerdings ist vielerorts der Kampf um

157



Zugang zu Land nicht in erster Linie an die ethnische Identitét als Maya gekniipft, sondern an
die Basisbediirfnisse der Subsistenzbduer*innen. Da deren Mehrheit jedoch Maya sind, ist der
Kampf um Landrechte ein zentrales Arbeitsfeld der lokalen Mayabewegungen (Dary 2007: 80;
Kalny 2017: 77-80 sowie Kapitel 6.6 dieser Arbeit). Das ,,Maya-Recht* erfahrt zumindest
theoretisch bereits eine offizielle Anerkennung, was gleichzeitig eine Bekriftigung und eine

Aufwertung des fritheren ,,Gewohnheitsrechts* impliziert (Ekern 2008: 124).

Seit dem Jahr 1985 vollzieht sich schrittweise eine Transition, die sich von einer ethnisch
rassistischen bzw. nationalliberalen Realitdt hin zu einer ethnisch egalitéren und pluralistischen
Realitat entwickelt (Cojti Cuxil 2007: 83). Es entstehen neue Diskurse der ,,Maya* durch einen
Aneignungs- und Zuriickweisungsprozess (Hirschmann 2010: 194). Dennoch bleibt die
Gefihrdung der kulturellen Identitit!®* bestehen. Seit den 1990er Jahren ist die Zahl der
Akademiker*innen, die sich als Maya autoidentifizieren, stetig angestiegen. In den Bereichen
Menschenrechte, Migration, Bildung und Linguistik der Mayasprachen, Archéologie,
Epigraphik sowie Geschichtsschreibung arbeiten ebenfalls zunehmend internationale
Akademiker*innen mit Maya-Intellektuellen zusammen. Im akademischen Kontext der
Ethnoarchiologie und der Entzifferung der Hieroglyphentexte lassen sich aufschlussreiche
Parallelen zu den gegenwirtig lebendigen Mayatraditionen ziehen, was eine Revalorisierung

des kulturellen Erbes und eine Transition von ,,Folklore* zu ,,Wissen* bedingt.

Die vorspanischen Maya (los de los piramides, los de Tikal, los que dicen que son Mayas — ,,die
mit den Pyramiden, die aus Tikal, die von denen man sagt, dass sie Maya sind*) wurden von
den konsultierten Ixil nicht als direkte Vorfahren verstanden, sondern als eine zeitlich und
rdumlich weit entfernte Kultur. Die Ergebnisse einer Befragung von indigenen Jugendlichen in
unterschiedlichen indigenen Gemeinden zu threm Geschichtsbewusstsein bestdtigen die oben
formulierte Beobachtung (Frithsorge 2010: 401-402). Auch yukatekische Maya verwenden
»Maya“ weder als Selbstbezeichnung, noch sehen sie sich als Nachfahren der Erbauer der alten

Ruinenstddte (Gabbert 2004: xi).

Auf lokaler Ebene der Ixil-Gemeinden steht ein entscheidender Schritt noch stets aus: die
selbstbewusste Anerkennung und Wertschitzung der eigenen Kultur. Koloniale und rassistische

Stereotype priagen seit Jahrhunderten die Selbst- und Fremdwahrnehmung indigener Volker.

184 Im internationalen Recht ist diese als Grundlage fiir indigene Vélker und ihre Land- und Uberlebensrechte
festgeschrieben (Johnston 2006: 8).

158



Denken und Agieren scheinen von jenen hierarchischen Strukturen geprigt zu sein, die sowohl
die politische als auch die 6konomische Ungleichheit in Guatemala aufrechterhalten und
verschérfen. Ethnische Kategorisierung stellt ein Element des sozialen Konflikts und der
Machtverhéltnisse dar, da die Zugehorigkeit zu einer bestimmten sozialen Kategorie eine damit
einhergehende Statusposition bedingt (Gabbert 2004: xv). Das Konstrukt des
guatemaltekischen Nationalstaates geht an der breiten, indigenen Bevolkerungsmehrheit noch
immer vorbei (Kruijt 2008). Extreme Armut prigt das alltdgliche Leben in der ldndlichen
Peripherie, wie beispielsweise in Chajul. Vor dieser schwierigen Lebensrealitét sprechen viele
Menschen dem Nationalstaat keine groe Bedeutung zu. Eine Selbstdefinition als
Guatemaltek*in fand dort Ende der 2000er Jahre kaum statt - als Maya jedoch auch nicht. Die
meisten Menschen identifizierten sich primér als campesinos und empfanden -eine
Zugehorigkeit zu der Gemeinde, in der sie lebten und aufgewachsen waren. Von der
Alltagsrealitdt der meisten Maya war die Maya-Bewegung lange viel zu weit entfernt (Bastos /
Cumes 2007). Das Fehlen funktionaler staatlicher Institutionen und Prozesse begiinstigt die
fortschreitende ,NROisierung der indigenen Bewegung, was wiederum einen
Bedeutungsverlust des kollektiven Charakters dieser Bewegungen zur Folge hat (Bastos / Brett

2010: xix, Kalny 2017: 322).

Im Zuge der Ratifizierung der ILO 169 und der UN-Deklaration der Rechte indigener Volker
ist zunehmend ein politisch korrekter, multikultureller, 6ffentlicher Diskurs erkennbar.
Politiker*innen und andere Personen des offentlichen Lebens verwenden Begriffe wie z. B.
pueblos indigenas, interculturalidad, educacion biligiie intercultural, lugares sagrados,
cosmovision und lo Maya. Gleichzeitig kritisieren kulturelle Aktivist*innen nicht-indigene
Personen des o6ffentlichen Lebens, die Zeremonien und religiose Rituale zu ihren Zwecken
nutzen oder bestimmte Begriffe aus dem religiosen Bereich verwenden. Auch das Tragen

traditioneller Kleidungsstiicke oder Stoffe wurde als kulturelle Aneignung kritisiert.

Politik und Medienlandschaft konstruieren ein Bild von /o Maya, das nicht tiber Folklore und
touristischen Romantizismus hinaus zu gehen vermag. Gleichzeitig behalten los indigenas oder
auch los campesinos in der 6ffentlichen Wahrnehmung und im offiziellen politischen Diskurs
das Bild bei, das ihnen schon seit der Konquista anhaftet: die riickstdndigen und unzivilisierten

indios aus den Bergen (Bastos 2010: 15, Reyhner / Kumar Singh 2015: 15).

159



Den guatemaltekischen Regierungen seit 1996 mangelte es an politischem Willen zur
finanziellen Unterstiitzung von Einrichtungen wie dem Kulturministerium oder kleinerer
Institutionen (Bastos 2010: 16, Cojti Cuxil 2005: 32, Sieder 2008). Es entstand ein ,,abwesender
Staat™ (estado ausente) und seine Aufgaben wurden von (inter-)nationalen nichtstaatlichen
Organisationen iibernommen. Ein Beispiel, welches in Kapitel 7 dieser Arbeit noch eingehend
analysiert wird, ist die educacion bilingiie intercultural. Diese erreichte im Jahr 2005 50% der
Bevdlkerung, erhielt jedoch lediglich 5% des ohnehin schon geringen Bildungsetats (PNUD
Report 2005). Neuere Zahlen deuten zumindest auf einen positiven Trend hin (PNUD Report
2022). Auf politischer Ebene sind Maya in einigen einflussreichen Positionen anzutreffen
(Legislaturen Berger, Colom und auch Pérez Molina), dazu gehdren z. B. Ministerio de la
Cultura, Secretaria de la Paz, Direccion de la Educacion Bilingiie (,,Ministerium fiir Kultur,
Sekretariat fiir Frieden, Direktion fiir zweisprachige Erziehung®). Dariiber hinaus wurden
politische Rdume speziell fiir die Maya in verschiedenen Bereichen geschaffen:
a) ALMG (Academia de las Lenguas Mayas de Guatemala ' | , Akademie der
Mayasprachen®)
b) DIGEBI (Direccion General de Educacion Bilingiie Intercultural, ,,Generaldirektion fiir
interkulturelle zweisprachige Erziehung®)
c) FONDIGUA (Fondo de Desarrollo Indigena Guatemalteco, ,Indigener
Entwicklungsfonds Guatemala®)
d) DEMI (Defensoria de la Mujer Indigena, ,,Rechtliche Vertretung der indigenen Frau®)
e) Unidad de Lugares Sagrados del Ministerio de Cultura (,,Einheit Heilige Orte des
Ministeriums fiir Kultur)
f) CODISRA (Comision Presidencial contra la Discriminacion y el Racismo,
Prasidialkommission gegen Diskriminierung und Rassismus)
g) CAI (Consejo Asesor Indigena, Beirat fiir indigene Volker)
Maya sind auBerdem als Reprdsentanten der Zivilgesellschaft in Institutionen wie der
FONTIERRA (Fondo de Tierras, Landbesitzfonds) und der CNR (Comision Nacional de
Resarcimiento, Nationale Komission fiir Schadensersatz) aktiv und nehmen am PNR
(Programa Nacional de Resarcimiento, Nationales Programm fiir Schadensersatz) teil (Bastos

2010: 15).

135 Die ALMG teilt sich in einen spirituellen und einen linguistischen Fliigel. Withrend der linguistische Fliigel in
erster Linie die Dokumentation der Sprachen und die Publikation von neutralem, sprachdidaktischem Material
anstrebt, argumentiert der spirituelle Fliigel, dass die Sprache eng an die Kultur gekniipft ist und die Vermittlung
ohne kulturelle und religiose Konzepte nicht mdglich ist (Frithsorge 2010: 197).

160



An die Stelle des abwesenden Staates tritt oftmals die internationale Kooperation (Bastos 2010:
17, Cojti Cuxil 2005: 32). Diese Entwicklung ist jedoch nicht frei von Konflikten: Einerseits
sind viele Organisationen und Initiativen auf finanzielle und konzeptionelle Hilfe angewiesen,
andererseits sind sie dafiir verantwortlich, dass sich soziale Bewegungen in
Nichtregierungsorganisationen (NRO) transformieren. ,,No se puede negar la impronta de esta
cooperacion en la transformacion de los movimientos sociales en ONG*“!%¢ (Bastos 2010: 17,
Morales Lopez 2007). Diese Transformation der sozialen Bewegungen fiihrt zu einer
iiberproportionalen finanziellen Bedeutung des Verwaltungsapparats (Bastos / Camus 2006).
Die in diesem Kontext von den Beteiligten der internationalen Zusammenarbeit artikulierten
Themen, Sichtweisen und Diskurse bergen das Risiko, die lokalen Akteure und Akteurinnen
langfristig zu schwichen. Die Internationale Zusammenarbeit kann durch gezielt eingesetzte
MaBnahmen zur Identitétsbildung in der indigenen Bevolkerung ein starkes Selbstbewusstsein
fordern, das sich durch eine positive Selbstwahrnehmung als kulturell anders, jedoch nicht
sozial ausgeschlossen, auszeichnet. Die internationale Komponente der Bewegung besteht
jedoch nicht allein aus finanzieller Zuwendung. Internationale Akteure machen den
Aktivist*innen auch Wissen aus akademischen Publikationen zugédnglich. Die Publikationen
sind aufgrund der Sprache, in der sie verfasst sind, nicht zugénglich oder schlichtweg in der
Region nicht verfiigbar. Bisweilen findet jedoch keine Unterscheidung der unterschiedlichen
Epochen oder der einzelnen Maya-Vdlker statt und auf diese Weise entsteht eine neue Pan-

Maya Version von Geschichte und kultureller Kontinuitit.

6.2 Lokale Bewegung: Mayanisierung in der Ixil-Region

Die Aktivitdten der Fundamaya in der Ixil-Region erstrecken sich sowohl auf kulturelle als auch
auf soziale Bereiche. Obwohl die Fundamaya offiziell als guatemaltekische
Nichtregierungsorganisation (NRO) im Kultursektor klassifiziert ist, iibt sie auch politischen
Einfluss aus. Die Biographien ihrer Fiihrungspersonen lassen eine Positionierung im politisch
linken Spektrum erkennen. Pablo Ceto war Mitglied der nationalen Fithrung (direccion
nacional) der Guerillaorganisation EGP und eines der Griindungsmitglieder des Comité de
Unidad Campesina (CUC) in den 1970ern. Spdter wirkte er an der Einrichtung der
Coordinadora de los Pueblos Mayas de Guatemala (COPMAGUA) malBigeblich mit. Zu den
Prasidentschaftswahlen von 2003 trat Ceto als Vizeprasidentschaftskandidat der Unidad

186 | Es ist nicht zu leugnen, dass die Kooperation die Transformation der sozialen Bewegungen in NRO

herbeifiihrt.*

161



Revolucionaria Nacional Guatemalteca (URNG) an, zuvor war er Abgeordneter im
guatemaltekischen Kongress. Er griindete die Fundacion Maya Region Ixil (Fundamaya)
(Kruijt 2008: 191) und leitet sie bis in die Gegenwart. AuBerdem gab er bei der Griindung der
Ixil-Universitdt im Jahr 2011 entscheidende Impulse und ist ihr Prasident. Die Ixil-Universitit
stiitzt sich auf ein alternatives, von staatlichen Vorgaben unabhingiges Ausbildungsmodell, das
auf traditionellem Wissen basiert. An dieser Universitit eignen sich zukiinftige
Fithrungspersonlichkeiten der Gemeinden das Wissen und die Losungsansitze der Vorfahren

an (siche Kapitel 7).

Die Vertreter*innen der Ixil fordern nicht nur die Umsetzung der MafBnahmen aus den
Friedensvertragen von Regierungsinstitutionen ein, sondern engagieren sich auch um kulturell
und politisch aktiven Nachwuchs. Zwischen 2007 und 2010 organisierte die Fundamaya
»Schulungen® fiir rituelle Spezialist*innen an ihrem Sitz Vi’ Patna in Chajul. Die Inhalte
stammten zum groflten Teil aus den Arbeiten westlicher Akademiker*innen, die in
verschiedenen Maya-Regionen geforscht hatten. Zeitweise lud die Fundamaya rituelle
Spezialist*innen aus K’iche’-sprachigen Gemeinden zur Durchfiihrung dieser Schulungen ein.
Zugang zu wissenschaftlichen Arbeiten und Erkenntnissen wurde durch die neuen digitalen
medialen Moglichkeiten vereinfacht. Die Geschichte der Maya-Volker in Guatemala, wie der
indigenen Volker im Allgemeinen, ist stark von Diskriminierung, Marginalisierung und
Repression wihrend der gesamten 500 Jahre seit der Ankunft der spanischen Kolonisator*innen
gekennzeichnet. Die Informationen iiber eine bislang unerreichbare Vergangenheit, bestirken
das Selbstbild positiv. Aulerdem wird auf diese Weise eine starke emotionale Verbindung
zwischen den epigraphischen Texten und der pridkolonialen Vergangenheit geschaffen. Das
Wirken der Fundamaya zeigt deutlich, dass nicht nur lokale und nationale, sondern auch
internationale Prozesse priagend sind (Hirschmann 2010: 193-194). Zudem besteht zwischen
dem Verlust kultureller Traditionen und der Verschlechterung der soziookonomischen Situation

ein Zusammenhang'®’,

Traditionelle kulturelle Praktiken, insbesondere private religiose Rituale, wurden zwischen
2007 und 2010 in Ixil comunidades weiterhin mehrheitlich von der breiten Offentlichkeit
ferngehalten. Offentlich abgehaltene Rituale konnten hauptsichlich im Kontext politischer

Veranstaltungen oder nationaler Feiertage beobachtet werden. Sie sind ihrerseits Ausdruck einer

137 Wilson beschreibt dies ebenfalls fiir die Q’eqchi in Alta Verapaz Ende der 1980er Jahre (1995: 265-267).

162



Offentlichen Demonstration der kulturellen Kontinuitdt und Identitit. Da wahrend des
Biirgerkriegs keine Rituale in der Offentlichkeit abgehalten werden konnten, bedeutet die

Moglichkeit, dies heute ohne Angst durchfiithren zu konnen, eine positive Entwicklung.

Die indigene Bewegung in Guatemala verfiigte {iber eine vergleichsweise geringe politische
Handlungsmacht. La violencia contrainsurgente hatte einen vollig unkalkulierbaren Einfluss
auf die kulturellen und sozialen Bewegungen. FEine gesamte Generation indigener
Fiihrungskopfe wurde entweder getdtet oder verschwand spurlos. Der soziale Zusammenhalt in
den Gemeinden ist bis heute durch die in der Zeit der violencia veriibte Gewalt geschédigt. Die
gegenwirtig prasenten, von einzelnen Individuen oder Gruppen ausgehenden Manifestationen
von Alltagsgewalt sind ebenfalls das Ergebnis eines gestorten sozialen Gefiiges (Little 2009: 2,
Carmack 2009: 186, Remijnse 2002, Cojti Ren 2019: 201f., sieche ebenfalls Kapitel 5 dieser
Arbeit).

Orientiert an der politischen Teilhabe anderer indigener Volker in anderen Nationalstaaten (z.
B. die Sami in Norwegen oder die Cree in Kanada), streben auch die politischen Vertreter*innen
der Ixil-Bewegung danach, ihre politischen Interessen und ihre Forderungen nach equity
(Verteilungsgerechtigkeit) gegeniiber dem guatemaltekischen Staat durchzusetzen. Bildung,
Literalitdt — auch in Ixil — und die Beherrschung des Umgangs mit zunehmend digitalen Medien
bilden dabei die Grundvoraussetzungen. Entwicklungen in diese Richtung finden statt. Junge
Menschen, die sowohl die Rolle einer*s indigenen, kulturellen, politischen Aktivist*in als auch
einer*r Akademiker*in beherrschen, sind zunehmend auch in Amtern des Nationalstaates
vertreten und gestalten aktiv politische Prozesse auf kommunaler Ebene. Hierzu gehdrt auch
maflgeblich das Engagement im Bereich der territorialen Rechte (vgl. Kapitel 6.6). Die
Fundamaya fiihrte regelmifBig Informationsveranstaltungen sowohl in den Provinzhauptstidten
als auch in den Ddrfern durch, mit Hilfe derer sie die Bevdlkerung iiber die Thematik
insbesondere in Bezug auf die UN-Deklaration der Rechte der Indigenen Vilker aufkldrten und

somit einen Beitrag zur Stirkung ihrer Rechte leisteten.

Die Bevolkerung in der Ixil-Region (und auch in anderen Maya-sprachigen Regionen
Guatemalas) steht jedoch nicht mehrheitlich hinter den kulturellen Aktivist*innen. Die in
Kapitel 5 dargestellte und analysierte Aufteilung der Gemeinden fiihrt zu einer Schwéchung der

AuBenwirkung und somit der politischen Uberzeugungskraft auf nationaler Ebene. Zudem ist

163



festzustellen, dass die Partizipation und der Zuspruch der Bevolkerung an Veranstaltungen auf

kleine Gruppen reduziert sind.

Zwischen 2007 und 2010 waren neben der Fundamaya noch weitere Organisationen auf dem
Gebiet der kulturellen Arbeit in der Ixil-Region tédtig. Dabei sind an erster Stelle die ALMG
(Academia de las Lenguas Mayas) und die Asociacion Q’anil (hauptsidchlich eine
Jugendorganisation) zu nennen, da diese wahrend der Feldforschungsperiode iiber die groften
finanziellen Ressourcen verfiigten. Eine Problematik ergibt sich aus der finanziellen
Abhingigkeit der lokalen Organisationen von internationalen Gebern. Dies bedingt eine
Projekthaftigkeit der Mafnahmen der Organisationen. Oft resultiert nach Ende der
Finanzierung nur wenig aus den Projekten. Dies betrifft sowohl kulturelle Projekte als auch
andere Wirkungsbereiche der internationalen Kooperation, wie beispielsweise Infrastruktur,

Gesundheit und Regierungsfiihrung (governance).

6.3 Immaterielles kulturelles Erbe, memoria historica und politische Interessen

In Guatemala ist eine Politisierung verschiedener Aspekte des immateriellen kulturellen Erbes
zu beobachten %, Dazu zihlen rituelle Handlungen unterschiedlicher Gruppen, die sich
unterschiedlichen Zwecken widmen. Im Rahmen meiner Feldforschung konnte ich wiederholt
rituelle Handlungen beobachten, die politische Veranstaltungen begleiteten. Diese Handlungen
wurden entweder als eine Form des ,,folkloristischen Schmucks* (in der Regel begleitet von
Handlungen nicht-indigener Beteiligter) oder als eine Art dffentliche Bekundung eines starken

Selbstbewusstseins als Ixil bzw. Maya interpretiert, wie das folgende Beispiel veranschaulicht:

Am 23. Februar 2008 fand auf dem parque central in Nebaj eine Veranstaltung in Vorbereitung
des Tages zur Erinnerung an die Opfer des Biirgerkriegs statt. Vier b ‘aalvatztiixh sprachen iiber
den ganzen Tag hinweg Gebete, die rituellen Handlungen wurden von Anziinden vom pom und
Kerzen begleitet. Zudem fanden Kundgebungen von aus unterschiedlichen Regionen des
Hochlands angereisten Maya-Aktivist*innen statt, die sich auch als Vertreter*innen ihrer
linguistischen Gemeinschaften prasentierten. Dabei handelte es sich um eine selbstbewusste

und stolze Darstellung als ,,Maya*“ in der Offentlichkeit. Hintergrund war unter anderem die

188 Geschichte, und auch der Umgang mit immateriellem kulturellem Erbe sind in jedem Kontext anféllig fiir
Instrumentalisierung oder Politisierung, und das gilt insbesondere im Zusammenhang mit Gewalt und
Ungerechtigkeit (Bellino 2017: 7).

164



neue Deklaration der Rechte der indigenen Volker der Vereinten Nationen (von 2007) und die
ILO-Konvention 169. Die Beteiligten bezogen sich auf den Friedensvertrag von 1996 und
benannten die zahlreichen noch ausstehenden Punkte (vgl. Auswirkungen dieser wichtigen
Vertrage auf die nationale Maya-Bewegung in Kapitel 6.1 und 6.2). Initiiert und begleitet war

die Veranstaltung von internationalen Menschenrechtsaktivist*innen'®.

Dieses Beispiel zeigt, wie politische Handlungsstrategien zusammen mit einer kulturellen

Handlung genutzt werden, um Wissen iiber indigene Rechte 6ffentlich zu vermitteln.

Die Forderung nach Memoria historica colectiva propia, einem ,eigenen historischen
kollektiven Gedachtnis”, wurde in die Friedensvertridge von 1996 aufgenommen (vgl. Kapitel
2.4). Die Maya-Bewegung versucht, das kulturelle Geddchtnis der Bevdlkerung neu zu
konstruieren, indem sie sowohl Symbole aus der Vergangenheit, wie z. B. archéologische
Statten oder von (inter-)nationalen Akademiker*innen verfasste Publikationen, als auch
lebendige, traditionelle kulturelle Elemente verwendet. Aktivist*innen der Maya-Bewegung
streben sowohl danach, Gemeinschaftssinn und Zuversicht zu stiften, als auch Legitimitdt und

Autoritit zu erlangen (Assmann 2003 [11992]: 161).

Im Rahmen der Feldforschung wurde seitens der konsultierten kulturellen Aktivist*innen
Besorgnis dariiber gedufBert, dass mit jeder scheidenden Generation das alte Wissen um den
Kalender zunehmend verloren gehen konnte. Einzelne rituelle Spezialist*innen, die an den
Schulungen der Fundamaya nicht teilnahmen, waren irritiert. Das geschah, weil im Zuge von
kulturellem Aktivismus Elemente des Ritualkalenders der K’iche’ libernommen wurden. Sie

flirchteten, dass die Version der Ixil iiberschrieben werden konnte.

6.3.1 Konstruktion von memoria historica und kollektivem Gedachtnis

Die beiden folgenden Beispiele illustrieren, wie die Aktivist*innen sowohl kollektive Identitat
als auch memoria historica konstruieren. Dies geschieht anhand der Forderung nach einer
Gedenktafel an einem oOffentlichen, zentralen Ort und dem gewéhlten Diskurs sowie der

Einrichtung des Gedenk- und Bildungszentrums Vi‘ Patna.

18 Die italienische Internationale Kooperation und die spanische NRO Solidaridad Internacional.

165



Siete principales Ixhiles

Bei dem im Folgenden zitierten Text handelt es sich um einen Auszug aus dem Protokoll der
sesion municipal vom 21. Juni 2006. Die Fundamaya forderte die Einrichtung eines
Gedenktages und einer Offentlichen Gedenktafel, um an die Ermordung von sieben
widerstindigen Mitgliedern des Altestenrates am 22. Juni 1936 zu erinnern. Sie hatten sich
aktiv gegen Zwangsarbeit und Machtmissbrauch der Regierung, konkret gegen die Gesetze Ley
de Contratacion de Jornaleros (Zwangsarbeitsgesetz/Tagelohnervertragsgesetz), Ley de

Vialidad (StralBengesetz) und Ley de Vagancia (Landstreichergesetz), gewandt.

[...] se estan organizando actividades con el objeto de conmemorar la muerte de SIETE
PRINCIPALES IXHILES que fueron fusilados en la plaza publica el dia 22 de junio de 1936 por
la defensa de la dignidad en contra del trabajo forzado y abusos de poder del gobierno de turno,
solicitando que como un acto de Recuperacion de la Memoria Historica se instituya este dia
como fecha importante en el calendario ixhil y que permita transmitir a las futuras generaciones
este acto de dignidad.””’

CONSIDERANDO: Que es competencia del Concejo Municipal la iniciativa, deliberacion de
los asuntos de interés para el municipio. Asi como la valorizacion, preservacion y promocion
de los aspectos culturales e historicos del municipio.”’

CONSIDERANDO: Que la recuperacion de la Memoria Historica es un elemento de enlace que
debe ser transmitido a la generacion presente y que debe perpetuarse en la memoria y la
conciencia colectiva de las generaciones futuras. Que en este sentido el pueblo de Nebaj a lo
largo de su historia ha dejado huellas indelebles. Se recuerda aqui el ejemplo de dignidad en
que siete principales ixhiles la noche del dia 21 de junio del ario 1936 fueron capturados por
haber manifestado su inconformidad con el Trabajo Forzado, la Ley de Contratacion de
Jornaleros, la Ley de Vialidad y la Ley de la Vagancia, quienes fueron fusilados en la mariana

del dia 22 de junio de 1936, en nuestro calendario maya “Oxlaval Kao”."”?

190 1...] es werden Aktivititen zum Gedenken an den Tod von sieben Ixhil-Altesten organisiert, die am 22. Juni
1936 auf dem Marktplatz erschossen wurden, weil sie die Wiirde der Menschen gegen Zwangsarbeit und
Machtmissbrauch durch die damalige Regierung verteidigt haben, und es wird gefordert, dass dieser Tag als Akt
der Wiederherstellung des historischen Gedéichtnisses zu einem wichtigen Datum im Ixhil-Kalender wird und
dass dieser Akt der Wiirde an zukiinftige Generationen weitergegeben wird.*

191 In Anbetracht der Tatsache, dass der Gemeinderat fiir die Initiative und Beratung von Angelegenheiten, die
fiir die Gemeinde von Interesse sind, zustdndig ist. Sowie fiir die Aufwertung, Erhaltung und Férderung der
kulturellen und historischen Aspekte der Gemeinde.*

192 In Anbetracht der Tatsache, dass die Wiederherstellung des historischen Gedichtnisses ein verbindendes
Element ist, das an die heutige Generation weitergegeben werden muss und das im kollektiven Gedachtnis und
im Bewusstsein kiinftiger Generationen verankert werden muss. In diesem Sinne hat das Volk von Nebaj im
Laufe seiner Geschichte unausldschliche Spuren hinterlassen. Wir erinnern uns hier an das Beispiel der Wiirde,
in dem sieben Ixhil-Alteste in der Nacht des 21. Juni 1936 gefangen genommen wurden, weil sie ihre Ablehnung
des Zwangsarbeitsgesetzes, des Tagelohnervertragsgesetzes, des Stralengesetzes und des Landstreichergesetzes
zum Ausdruck gebracht hatten, [und] die am Morgen des 22. Juni 1936, in unserem Maya-Kalender ,,Oxlaval
Kao®, erschossen wurden.”

166



CONSIDERANDQO: Que hoy se cumplen 70 arios de este hecho de intolerancia y represion. Sin
embargo, ha quedado el ejemplo de estos principales que nunca debe olvidarse, y que ojala
nunca mds se vuelva a repetir.'”’

En memoria de estos hermanos y de todas las victimas del genocidio que ha vivido nuestro
pueblo, el Honorable Concejo Municipal emite el siguiente ACUERDO MUNICIPAL:

Honrar la memoria de los SIETE PRINCIPALES siendo ellos Pedro Guzman, Sebastian Cedillo,
Juan Brito, Juan Brito Brito, Diego Cuchil, Pedro Cedillo y Vicente Guzman, quienes fueron
fusilados el dia 22 de junio del afio 1936. Instituyéndose este dia como EL DIA DE LA
DIGNIDAD IXHIL, recomendandose la colocacion de una Placa Conmemorativa que perpetiie
el Recuerdo de este dia. Haciendo un llamado, a todos los sectores de nuestra comunidad, a los
establecimientos educativos y en general una exhortacion a la conciencia colectiva del pueblo
Ixhil, instandoles a que sin ningun resentimiento no descuidemos nuestra historia y que no
olvidemos el ejemplo de dignidad de los hermanos ixhiles victimas de la intolerancia y represion
de un sistema de gobierno anarquista y antisocial.”**

(Libro de Actas de Sesiones Municipales Acta No. 19-06, Inciso segundo, fecha 21 de junio del
20006, zitiert nach Gomez Figueroa 2007)

Die Aktivist*innen appellierten an die Verpflichtung des consejo municipal, die ,kulturellen
und historischen Aspekte des municipios wertzuschétzen, zu bewahren und zu fordern®. In
ihrem Diskurs verwendeten sie die Bezeichnung IxAil als Selbstdefinition der Bevolkerung!'®,
obwohl dies im Jahr 2006 unter der Bevolkerung selbst nicht sehr verbreitet war. Den Tag der
Hinrichtung definierten sie als symbolisches Datum, um offiziell und sichtbar einen Gedenktag,
den ,, Tag der Ixhil-Wiirde®, einzurichten. Die Autor*innen vertraten die Auffassung, dass ,,die
Institutionalisierung des Tages als wichtiges Datum im Ixhil-Kalender [..] einen Akt der
Wiedererlangung des historischen Gedéchtnisses* darstelle. Der 22. Juni 1936 entsprach, den
Aktivist*innen nach, dem Tag Oxlaval Kao (11 Kaoq) des 260-tigigen Kalenders. Jener
,wiirdevolle Akt der sieben principales, konnte auf diese Weise an zukiinftige Generationen

weitergegeben werden. Das Handeln der sieben principales machte sie in der Perspektive der

193 In Anbetracht der Tatsache, dass heute ist der 70. Jahrestag dieses Akts der Intoleranz und Unterdriickung ist.
Dennoch ist das Beispiel dieser Fiihrer geblieben und sollte nie vergessen werden, und es wird sich hoffentlich
nie wiederholen.*

194 Im Gedenken an diese Briider und an alle Opfer des Vélkermordes, den unser Volk erlebt hat, erlisst der
ehrenwerte Gemeinderat die folgende GEMEINDEVEREINBARUNG:

Zum Gedenken an die SIEBEN ALTESTEN Pedro Guzman, Sebastian Cedillo, Juan Brito, Juan Brito Brito,
Diego Cuchil, Pedro Cedillo und Vicente Guzman, die am 22. Juni 1936 erschossen wurden. Einfithrung dieses
Tages als TAG DER IXHIL-WURDE und Empfehlung der Anbringung einer Gedenktafel, um die Erinnerung an
diesen Tag zu verewigen. Ein Aufruf an alle Bereiche unserer Gemeinschaft, an die Bildungseinrichtungen und
ganz allgemein ein Appell an das kollektive Gewissen des Ixhil-Volkes, damit wir ohne Groll unsere Geschichte
nicht vernachlissigen und das Beispiel der Wiirde der Ixhil-Briider, die Opfer von Intoleranz und Unterdriickung
durch ein anarchistisches und unsoziales Regierungssystem wurden, nicht vergessen.*

193 Die Schreibweise Ixhil anstatt Ixil reflektiert die Uneinigkeit iiber eine normative Orthographie. Es wurden in
der Vergangenheit einige Versuche unternommen, eine Orthographie und Grammatik fiir das Ixil zu entwickeln,
beispielsweise von der Academia de las Lenguas Mayas und von dem Proyecto Linguistico Francisco Marroquin,
jedoch hat sich noch keine standardisierte Form durchsetzen konnen. Der Linguist Sergio Romero schldgt im
Rahmen seiner Analyse die Schreibweise Ixhil als standardisierte Form vor und beruft sich auf das Dekret 1046-
87 zu einem ,,Einheitsalphabet* aller Mayasprachen aus dem Jahr 1987 (2018: 102).

167



Aktivist*innen zu Widerstandskdmpfern ihrer Zeit. In der Argumentation der Aktivist*innen

wurde zudem die Rolle von Bildungseinrichtungen explizit thematisiert. Der Gedenktag wurde

als ein ,,Akt der Mahnung des kollektiven Bewusstseins des Volkes der Ixhil* definiert, um an

das Beispiel der sieben principales zu erinnern, die Opfer von ,,Intoleranz und Repression einer

anarchistischen und antisozialen Regierung" wurden.

Bei der sprachlichen Analyse des Textes fallen eine Vielzahl Ausdriicke auf, welche sowohl in

den Bereich der Konstruktion einer memoria historica propia — einer ,,eigenen historischen

Erinnerung® — fallen,

conmemorar ,,gedenken an*

un acto de Recuperacion de la Memoria Historica ,ein Akt der Wiedererlangung des
Historischen Gedichtnisses*

fecha importante del calendario ixhil ,,wichtiges Datum des Ixhil-Kalenders*

trasmitir a las futuras generaciones ,,an die folgenden Generationen iibertragen*

valorizacion, preservacion, y promocion de los aspectos culturales e historicos del municipio
»Wertschiatzung, Erhaltung und Foérderung der kulturellen und historischen Aspekte des
municipios®

recuperacion de la Memoria Historica ,,Wiedererlangung des Historischen Gedachtnisses*
debe perpetuarse en la memoria y la conciencia colectiva de las generaciones futuras ,jmuss
im kollektiven Geddchtnis und im Bewusstsein kiinftiger Generationen verewigt werden*

ha dejado huellas indelebles ,hat unausloschliche Spuren hinterlassen®

se recuerda aqui ,,wird an dieser Stelle erinnert™

que nunca debe olvidarse ,,darf nie vergessen werden*

nunca mas ,,niemals mehr*

en memoria de estos hermanos y de todas las victimas del genocidio ,,in Erinnerung an diese
Briider und an alle Opfer des Genozids*

placa conmemorativa que perpetue el Recuerdo de este dia ,Erinnerungstafel die die
Erinnerung an diesen Tag aufrechterhalt*

no descuidemos nuestra historia y que no olvidemos el ejemplo de dignidad ,,Jassen wir unsere

Geschichte nicht aufler Acht und vergessen wir nicht das Beispiel der Wiirde*

als auch in die Rhetorik des Widerstands:

fueron fusilados [...] por la defensa de la dignidad en contra del trabajo forzado y abusos de
poder del gobierno ,,wurden erschossen [...] fiir die Verteidigung der Wiirde gegen Zwangsarbeit
und Missbrauch der Staatsgewalt™

acto de dignidad ,,Akt der Wiirde*

168



- fueron capturados por haber manifestado su inconformidad con el Trabajo Forzado ,,wurden
verhaftet, weil sie ihre Ablehnung des Zwangsarbeitssystems zum Ausdruck gebracht hatten*

- este hecho de intolerancia y represion ,,dieser Vorgang der Intoleranz und Unterdriickung*

- los hermanos ixhiles victimas de la intolerancia y represion de un sistema de gobierno
anarquista y antisocial ,,die Ixhil Briider [die] Opfer von Intoreranz und Repression eines

anarchistischen und antisozialen Regimes wurden*

Im Text der Aktivist*innen ist la Memoria Historica, ,,das historische Gedédchtnis®, genannt, es
soll nicht nur ,,wiedererlangt und lebendig gehalten werden®, sondern sich ebenfalls in
Erinnerung und kollektivem Bewusstsein der zukiinftigen Generationen verewigen. Aus der
Perspektive der kontemporiren Aktivist*innen stellte die Ermordung einen direkten Angriff auf
die traditionellen Selbstverwaltungsstrukturen und Werte dar. Das Ereignis von 1936 stellte eine
,verborgene Erinnerung® dar, die erst durch das Wirken der Aktivist*innen Beachtung fand

(Peters 2020; A. Assmann 2022).

Der Widerstand der principales gegen Diskriminierung und Ausbeutung war fiir die
Aktivist*innen nur ein Beispiel von vielen fiir die ,,unausldschlichen Spuren, die die
Gemeinschaft Nebajs im Laufe ihrer Geschichte hinterlie“. Zudem setzten die Aktivist*innen
den 22. Juni 1936 mit dem Biirgerkrieg in Verbindung. Die Gedenktafel sollte ebenfalls an die

Opfer des Genozids erinnern.

Nicht nur mit der Aufstellung der Gedenktafel schafft die Maya-Bewegung neue
Erinnerungsorte, mit dem Ziel, kulturelles Gedachtnis und Identitédt zu stiften. Geméf Nora
(1984: 97) sind spezifische Orte (oder spezielle Tage) dazu geeignet, als Speicher historischer
Erinnerungen zu dienen, insbesondere, wenn das Leben der Menschen durch duflere Einfliisse
stark verindert wurde!*®: Als Erinnerungsort zum Gedenken der Opfer der violencia in Chajul
und als Zentrum zur Information und Versammlung sollte das Centro Vi' Patna dienen. Die
Fundamaya erhielt im Zuge der Realisierung des Projektes sowohl finanzielle als auch
konzeptionelle Unterstiitzung der italienischen Internationalen Kooperation. Die Wahl des
Ortes fiir kulturelle und zivilgesellschaftliche Veranstaltungen erfolgte mit dem Ziel, Kontrolle

und Souverdnitit {iber Orte zuriickzugewinnen, die wéhrend der violencia zu

Repressionszwecken und zur Planung und Kontrolle von gewalttitigen Aktionen missbraucht

196 Das Konzept des ,,Erinnerungsortes im Sinne Noras umfasst alle kulturellen Phinomene, sowohl materielle
als auch soziale und mentale (1984: 93). Diese miissen auf kollektiver Ebene bewusst oder unbewusst in
Zusammenhang mit der Vergangenheit oder der (nationalen) Identitdt gebracht werden.

169



wurden. Denn bereits im Jahr 1978 stationierte die Armee in Chajul eine Einheit, um mdéglichen
Aktivititen der Guerrilla in der Region entgegenzuwirken. Im Zuge der sich zuspitzenden
Situation und der eskalierenden Gewalt, vergroferte die Armee ihre Einheit und verlagerte sie
im Jahr 1984 von Ju'il nach Vi' Patna, Chajul. Dort verblieb die Einheit bis zur Unterzeichnung
der Friedensvertrige (Interview, Xhun Le’m, 03.05.2008, Ilom, Chajul).

Der Erinnerungsort fungiert zudem als Bildungsort, der dazu dient, traditionelles Wissen zu
bewahren. Somit manifestiert er die Wiedererlangung der Geschichte durch die Ixil und stellt
gleichzeitig ein Mahnmal der Verbrechen gegen die Menschheit insgesamt dar. Dieses Beispiel

veranschaulicht die Teilhabe der Aktivist*innen an der Definition der ,,historischen Realitit*.

6.3.2 Konstruktion von kollektiver Identitiit und kollektivem Gedéchtnis am Beispiel des
Afio Nuevo Maya

Die Fundamaya organisierte im Februar 2009 das Maya-Neujahr, el afio nuevo maya, in Nebaj.
Die Feierlichkeiten erstreckten sich iiber die fiinf Tage des ooq’ii (sieche Kapitel 4.2.2
Kalenderwissen). Die kulturellen Aktivist*innen erhielten organisatorische und finanzielle
Unterstlitzung seitens der italienischen Internationalen Kooperation (Cooperazione Italiana,
Projekt progetto mondo). Seit 2005 organisierte die Fundamaya capacitaciones (Schulungen)
fiir praktizierende rituelle Spezialist*innen. Die an der Durchfithrung des Neujahrsrituals
beteiligten b’alvatztiixh hatten alle an diesen Schulungen teilgenommen. Dariiber hinaus war
ein von der Fundamaya geladenes internationales Publikum zugegen'®’. Die Feierlichkeiten
dienten zudem der Einweihung eines neuen Ortes zur Durchfiihrung von Ritualen. Dieser neue
Ort war laut des Leiters der Fundamaya, Pablo Ceto, notwendig, um den kacholpom einen
legitimen, 6ffentlichen Ort zur Ausiibung der Rituale zu bieten. Die kulturellen Aktivist*innen
errichteten vor dem Hintergrund der wihrend der violencia aus der Offentlichkeit verdringten
Traditionen ein symbolisches Gebdude. Die architektonische Ausfithrung des Gebédudes
bezeichnete der ehemalige Guerillakdmpfer Ceto als einen ,,Tempel im griechisch-romischen
Stil“ (templo griego-romano) (vgl. Abbildung 16) und seine Errichtung als ,,Eroberung des

kulturellen Erbes der ehemaligen Kolonialisatoren®.

197 Neben den Mitarbeitern der italienischen Kooperation und deren Angehérigen waren Botschaftsvertreter
Finnlands und Japans anwesend.

170



Am 21. Februar 2009 nahm ich an der Versammlung der Mitglieder der alcaldias indigenas aus
den municipios Nebaj, Chajul und Cotzal in den Raumlichkeiten der parroquia der katholischen
Kirche in Nebaj beobachtend teil'®®. Der Saal war mit ca. 150 Personen vollbesetzt, und auch
vor dem Saal sammelten sich Interessierte (Abbildung 14). Die Versammlung war in die
Feierlichkeiten zum Maya-Neujahr eingebunden, da mit dem neuen Jahr neue Vertreter*innen

in den alcaldias indigenas ihre Amter aufnahmen.

Der Jahresriickblick liber die (Zusammen-)Arbeit der alcaldia indigena und der Fundamaya
umfasste sowohl die 2008 erreichten Ziele als auch zukiinftige Aufgaben. Ein Arbeitsbereich
stellte die Beobachtung bzw. Reklamation der Mallnahmen zur Verbesserung der
Lebensumstinde aus den Friedensvertrigen dar. Gleich nach Amtsantritt der Regierung Alvaro
Coloms verfassten alcaldia indigena und Fundamaya ein Schreiben, in dem sie auf die
Missstinde und Probleme der Ixil-Region hinwiesen. Zur Umsetzung der in den
Friedensvertridgen vereinbarten Punkte unterbreiteten sie der Regierung konkrete Vorschlige
fiir geeignete Mallnahmen und Projekte. Das Schreiben blieb ohne Beachtung der Regierung.
Uber die mangelnde Kommunikationsbereitschaft der Regierung waren die Teilnehmenden der

Versammlung verérgert.

Dartiber hinaus diskutierten die Teilnehmenden auch tiber die Rolle der Frauen innerhalb der
alcaldia indigena. Diese sollte gestirkt werden und als langfristiges Ziel galt es, moglichst viele
Frauen in die Amter und die Arbeit der alcaldia indigena einzubeziehen. Zum Abschluss der
Versammlung fanden ein Marimbakonzert und ein gemeinsames Essen statt. Den ausldndischen

Gisten bot die Fundamaya eine kurze Besichtigung des heiligen Ortes in Ju‘il an.

Mit einer kleinen Gruppe kacholpom machte ich mich direkt im Anschluss an das
Marimbakonzert auf den Weg zur Kapelle in Salquilito. Dort trafen sie letzte Vorbereitungen
fiir das Neujahrsritual am Abend. Die Kapelle maf3 ca. 15x10 m und besall 2009 auf der Seite
gegeniiber dem Eingang einen Altar, hinter dem eine Marienstatue an der Wand hing. Rechts
und links davon hingen zwei Holzkreuze (ca. 50-60 cm hoch), auBerdem schmiickten zwei
Abbilder aus Goldfolie von Kelchen mit einer Hostie in ihrer Mitte die Wand. Uber den Boden
verteilten wir Piniennadeln, auf dem Vorplatz der Kapelle ziindete Pap Me’k (b 'aalvatztiixh aus

Nebaj) in unregelmiBigen Abstinden eine bomba. Ungefdhr zwei Meter vor dem Altar

198 Die Teilnehmenden stammten mehrheitlich aus den aldeas und caserios Nebajs, insgesamt nahmen ungeféhr

150 Personen teil, ca. 30% jiingere Personen (unter 30) und ca. 15 % Frauen.

171



entfachte Pap Me’k zudem ein Feuer, ordnete Kerzen kreisformig darum an und verbrannte
pom (Copal, Baumharz). Einige der Ménner rauchten und zwei Musiker begleiteten die

Vorbereitungen mit Trommel und Flote.

Nach Sonnenuntergang trafen nach und nach kacholpom zur Teilnahme am Neujahrsritual in
der Kapelle ein. Unmittelbar nach der Ankunft in der Kapelle musste jede*r Besucher*in von
eine*m b aalvatztiixh von den im letzten Jahr begangenen Siinden ,,gereinigt werden. Dazu
kniete die Person vor dem Feuer nieder und ein*e b ’aalvatztiixh begann einen zeremoniellen
Diskurs, in dem die Tagesnamen mit ihren spezifischen Eigenschaften genannt wurden. Die
Spezialist*innen wechselten sich ab und sprachen die Schutzpatrone der comunidades an.
Darunter waren Nebaj und viele der zu Nebaj gehorenden aldeas und caserios, wie zum

Beispiel Tzalbal und Acul.

An dieser Stelle kam es unter den anwesenden b ‘aalvatztiixh zu Uneinigkeit: Sie gerieten iiber
die Reihenfolge der Tagesnamen in Diskussion. Dies war entweder Ausdruck lokal
unterschiedlicher Varianten des Kalenders, da die b’aalvatztiixh aus verschiedenen Dorfern
stammten, oder aber ein Einblick in den dynamischen Verdnderungsprozess des immateriellen
kulturellen Erbes. Einige b’aalvatztiixh dullerten sich kritisch iiber die von der Fundamaya

organisierten Schulungen und empfanden den Verdnderungsprozess als Bedrohung.

Nachdem die religiosen Spezialist*innen sich auf eine Abfolge der Tagesnamen geeinigt hatten,
schlugen sie mit einem Zweig auf die mit den Handfldchen nach oben ausgestreckten Hénde
des Teilnehmenden. Die symbolischen Schlidge schlossen die ,,Reinigung* von den Siinden des
vergangenen Jahres ab. Mehrere b ‘aalvatztiixh fiihrten dieses Ritual zur gleichen Zeit bei den
ankommenden kacholpom durch. Einmal von ihren Siinden befreit, nahmen sie auf den Bianken
der Kapelle Platz, warteten und unterhielten sich. Die Géiste waren mehrheitlich Erwachsene,
aber im Gegensatz zu der Veranstaltung am Vor- und Nachmittag nahmen nun auch einige

Kinder und Jugendliche mit ihren Eltern und GroBeltern teil.

Schlédge, oder sogar Peitschenhiebe (die zu Verletzungen fiihren) beobachteten Ruth Bunzel in
Chichicastenango (1952: 423) und Paul van den Akker in Momostenango wéhrend des baile de
la culebra (2018: 164). Wéhrend die von van den Akker beschriebenen Schlige als Teil des

Tanzes eine andere symbolische Bedeutung hatten, ndmlich die des ,,Opfer erbringen®,

172



symbolisierten sie bei Bunzel ebenfalls die ,,Reinigung* von Siinden. Sehr wahrscheinlich geht

diese rituelle Handlung auf die Kolonialzeit und katholische Brauche zuriick (Gage 2000).

Die Fundamaya zeigte an diesem Abend zudem ein Video von Oilwatch Mesoamerica. Fiir die
Vorfiihrung wurde das Ritual unterbrochen. Das Video thematisierte die Erdolforderung im
Ixcan durch multinationale Unternehmen im Auftrag der Regierung, die bereits mit
verheerenden Auswirkungen auf Umwelt und Bevdlkerung durchgefiihrt wurde. AuBBerdem
thematisierte das Video das geplante Stralenbauprojekt Franja transversal del Norte (FTN) im
Ixcéan. Ein weiterer Aspekt der Tatigkeit der Fundamaya ist die Informationsvermittlung an die
Bevdlkerung in Bezug auf den Abbau von Bodenschétzen sowie die Aufkliarung iiber deren
Rechte. Zudem wird der Widerstand gegen extraktive Projekte organisiert. Die Nutzung des
Neujahrsrituals als Plattform fiir die Verbreitung von Informationen zu sozialpolitisch und
menschenrechtlich relevanten Themen veranschaulicht die enge Verkniipfung von politischer

Aktion und Religion im &ffentlichen Leben!”.

Nach der Filmvorfithrung begann die eigentliche feierliche Hauptzeremonie (ceremonia
principal, so mein Banknachbar). Dabei sprachen alle anwesenden b ‘aalvatztiixh gleichzeitig
Gebete und zéhlten gemeinsam die Tage, dabei machte B atz den Anfang. Im Anschluss wurde
jeweils ein Tagesname von 1 bis 13 durchgezéhlt. An einer Stelle gerieten sie auch hier iiber
die Reihenfolge in Uneinigkeit. Unter den 15 b aalvatztiixh war mit Nan Aan nur eine Frau?®.
Um kurz nach Mitternacht beendeten die b’aalvatztiixh das Ritual und die Besucher*innen

verabschiedeten sich bis zum nédchsten Morgen.

Am folgenden Tag kamen die kacholpom um 9 h morgens an dem neuen templo griego-romano
wieder zusammen. Wihrend der Zeremonie zdhlten zundchst die b’aalvatztiixh wie am
Vorabend in der Kapelle gemeinsam die Tage durch. Sie begannen mit / B’atz, 2 B’atz, 3
B’atz... Nach 13 B’atz folgte 1 Ee, und so weiter. Jedes Mal, wenn eine anwesende Person ihren
nawal horte, reichte die entsprechende Person ihre Kerze einem b ’aalvatztiixh, der diese dann

an das Feuer stellte.

Im Anschluss an das Ritual der b ’aalvatztiixh hielt Miguel de Léon Ceto, ein Mitarbeiter der

Fundamaya, einen informativen Vortrag iiber extraktive Projekte in der Ixil-Region (Minen und

199 Fiir Oaxaca zeigt dies Julie Métais am Beispiel des Guelaguetza-Festes (2019: 168fT.).
200 Es gibt noch weitere weibliche b aalvatztiixh, Ana ist jedoch die Einzige, die bei offiziellen (organisierten)
Anléssen auftritt.

173



Wasserkraft), die von Seiten der guatemaltekischen Regierung ohne Konsultation und
Information der Bevdlkerung geplant wurden. Einige Teilnehmende hielten die Informationen

schriftlich fest (siche Abbildung 20).

Die neue alcaldia indigena trat mit der Ubergabe der Amtstibe ihr Amt an (Abbildung 18 und
19). Den Abschluss des Neujahrrituals bildete die Ubergabe von Teilnahmezertifikaten an die
Teilnehmenden (Abbildung 21).

Die Neujahrsfeier zeugt von einer Kombination von politischer Information und ritueller

Handlung.

6.3.3 Kreative Medien des kollektiven Gedichtnisses

Jugendliche und junge Erwachsene, indigene und nicht-indigene, schaffen ihre eigenen,
kreativen und partizipativen Medien zur Tradierung historischer und traditioneller
Zusammenhinge. Mittels verschiedener kiinstlerischer Ausdrucksformen, wie Wandbildern,

Filmen, Literatur und Musik, machen sie ihre historische Erinnerung sichtbar und erfahrbar.

In der Ixil-Region manifestieren sich murales, Wandbilder, in offentlich zugénglichen
Gebduden, wie etwa Schulen oder der alcaldia indigena, sowie an privaten Flachen. Ein Teil
dieser Wandbilder ist explizit an Projekte internationaler oder nationaler Kooperationen

gekniipft, wihrend andere im Rahmen von Schulprojekten?"!

oder auf Eigeninitiative von
Kiinstler*innen entstanden sind. Die murales zeugen von einem kritischen historischen
Bewusstsein und dienen sowohl als visuelle Zeugnisse als auch als positiv verstéirkte
Identitétskonstruktionen. Sie interpretieren das ,,Mayasein® im Kontext von repressiven

historischen Gewaltakten und eigenen Visionen von der Zukunft.

Das in Abbildung 22 gezeigte mural auf dem parque von Nebaj ist ein Beispiel fiir visualisiertes
historisches Bewusstsein. Die Urheber*innen des Werkes sind Kunststudierende der
Universidad San Carlos am Standort Quiché, wobei sich unter den Studierenden nicht nur Ixil,

sondern auch Mitglieder anderer Maya-Gruppen und Ladinos befanden. Das Werk prasentiert

201 yg]. Maxwell zu Wandbildern im Rahmen von Schulprojekten in Kaqgchikel-Gemeinden (2009).

174



eine Kombination aus einer retrospektiven Darstellung der Vergangenheit und einer

zukunftsorientierten Vision fir die Ixil.

In der Mitte des Wandbilds befindet sich oben eine stilisierte Sonne, darunter eine junge Frau
in der Tracht Nebajs. Sie hilt in der einen Hand Wasser und in der anderen einen Maiskolben.
Auf Schulterhdhe befinden sich rechts und links von ihr die Antlitze zweier vorkolonialer
Maya-Gottheiten, sie wenden sich ihr zu. Das Wasser ist zum einen lebensnotwendig, und zum
anderen im Toponym Nab’aa — ,,Wasserquelle — enthalten. Der Mais ist ebenfalls
Lebensgrundlage. Entsprechend handelt es sich laut den Studierenden bei den beiden
Gottheiten um Yum Kaax und Ixchel, Gottheiten des Lebens und der Mutter Erde. Unterhalb
der jungen Frau ist eine iltere Frau zu sehen, sie steht fiir die Alteren und die Ahnen. In der
Darstellung sind drei weitere Frauen zu sehen, die jeweils mit den Namen der Orte Chajul,
Cotzal und Ilom gekennzeichnet sind. Sie umgeben drei Jugendliche, die in einem Buch lesen.
Die Médchen tragen Tracht, der Junge nicht. Die Darstellung zeigt damit die zeitgendssische
Jugend, die in einem Buch {iber die Vergangenheit liest und daraus Visionen fiir die Zukunft

erstellt.

Das Wandbild zeigt links oben eine Szene, in der sich blonde, weille Manner — Europder — und
indigene Ménner in prunkvoller Kleidung vor einer Pyramide gegeniiberstehen. Die Européder
sind mit Waffen ausgestattet, ihre Pferde sind ebenfalls am Rand zu sehen. Sie richten ihre
Waften gegen die Indigenen. Im Hintergrund sind katholische Geistliche zu sehen. Diese Szene

stellt die Konquista und die Missionierungsaktivitidten der Kolonialzeit dar.

Eine schwarz gekleidete Frau mit einem kleinen Kind im Arm steht mit gesenktem Blick und
mit von Trauer und Angst gepragter Mimik und zwei weiteren Kindern neben einer am Boden
liegenden, von Stacheldraht umschlossenen weilen Taube. So stellt das Wandbild den
Biirgerkrieg und die Erfahrung von Unrecht und Gewalt wihrend dieser Zeit dar. Ein dlterer
Mann in traditioneller Kleidung und ein Junge wenden sich den Betrachter*innen ab und
symbolisieren die vielen Vertriebenen, die an anderen Orten Schutz suchen mussten. Es werden
keine expliziten Gewaltdarstellungen gezeigt. Aufgrund ihrer eigenen historischen Erfahrungen
oder ihres historischen Wissens konnen die Betrachter*innen in den von Angst und Schmerz
gezeichneten Gesichtern die in der Region veriibten Verbrechen gegen die Menschlichkeit

erkennen.

175



Auf der rechten Seite des Wandbilds sind Ixil dargestellt, die Alltagsaktivititen ausiiben. Zu
sehen sind eine Weberin, ein Vater und eine Tochter auf der Milpa, ein Méadchen mit nixtamal
sowie eine junge Familie. Sie befinden sich in einer intakten Umwelt mit Bdumen und
Wasserfillen. Ein Madchen lésst eine weille Taube fliegen, zudem sind Quetzal und Jaguar zu
sehen. Diese Darstellung symbolisiert eine friedliche Gegenwart und den Weg in eine
friedliche, wiirdevolle Zukunft, in der kulturelle Traditionen (symbolisiert durch Quetzal und

Jaguar) nicht nur lebendig, sondern wegweisend sind.

Das Wandbild ist in einem kulturell heterogenen, akademischen und kiinstlerischen Umfeld
entstanden und zeugt von einem grundlegenden Bediirfnis der jungen Generationen, sich
sowohl mit rezenten als auch mit weiter zuriickliegenden historischen Ereignissen
auseinanderzusetzen. Gleichzeitig manifestiert sich in dem Wandbild ein Appell an die
Gesellschaft und die Politik, der eine historische Aufarbeitung einfordert. Die Darstellung des
Biirgerkriegs ist auf eine aktive Auseinandersetzung mit dem eigenen Vorwissen ausgelegt.
Zeichen und Symbole sowie Metaphern interagieren mit den wechselnden Betrachtern und
unterschiedlichen Gruppen (Jansen / Pérez Jiménez 2010: 192). Durch die Abwesenheit von
Opfer- und Téterrollen wird ein Raum fiir den Dialog geschaffen, der es ermdglicht, das Tabu

der violencia auf einfache Weise zu tiberwinden.

Am 14. Mirz 2015 wurde das Wandbild nach einer sechs Tage wihrenden Arbeitsphase in einer
feierlichen Zeremonie eingeweiht. In Anlehnung an A. Assmann kann das Wandbild als eine
bewusste Identifikation mittels kiinstlerischer Ausdrucksform interpretiert werden. Dariiber
hinaus eroffnet es auch Raum fiir diejenigen, die genealogisch und historisch mit ,, Tdtern"
verbunden sind, und kann als pddagogisches Instrument dienen. Dariiber hinaus kann das

Wandbild als Medium betrachtet werden, welches Empathie hervorrufen kann.

176



6.4 Demokratisierung und Politische Organisation: Alcaldia indigena

Im Zuge des Arbeitsfeldes ,,Politische Beteiligung der indigenen Bevdlkerung” sowie der
politischen Dezentralisierung im Demokratisierungsprozess in Guatemala, wurde die
Institution der Selbstverwaltung der alcaldia indigena in allen municipios mit hohem Anteil

t292. Die Aufgabe der alcaldia indigena ist es, Gerechtigkeit vor

indigener Bevolkerung gestérk
Ort walten zu lassen und fiir die Sicherheit und das kollektive Eigentum der Gemeinden zu
sorgen, indem das Gewohnheitsrecht der indigenen Volker angewendet wird. Sie stellen keine
eigentlichen kommunalen Hilfsorgane dar, obwohl sie hdufig mit diesen verkniipft sind. Sie
sollte sich z. B. bei der Losung von Problemen im Zusammenhang mit Landrechten und Zugang
zu Land einbringen und nach Mayarecht in hiuslichen Zusammenhingen wirken (Kalny 2001).
Zwischen dem Justizsystem der alcaldia auxiliar und diesen indigenen Institutionen existieren
komplementidre Beziehungen, die sowohl Aspekte der Kooperation als auch gelegentlich
Konflikte beinhalten. (Merino Estrada 2022: 291). Die alcaldia indigena geht auf vorspanische
Organisationsformen zuriick, die Kolonisatoren des 16. Jahrhunderts lieBen den Fortbestand
einiger Aspekte der sozialen Organisation zu. Sie erkannten die Gtiltigkeit des indigenen Rechts
an, vorausgesetzt, es widersprach nicht den Gesetzen der Krone oder den christlichen

203 Als traditionelle und gewohnheitsrechtliche Institutionen zeichnen sie

Moralvorstellungen
sich durch eine hohe Heterogenitit aus. Es handelt sich um eine schwer einzuordnende
Institution, die die Komplexitit des guatemaltekischen Kommunalwesens erheblich erhoht
(ebd.: 292). Die indigenen Biirgermeisterdmter positionieren sich auf halbem Weg zwischen
staatlicher Institution und grundlegender Gemeindeorganisation, was sowohl zu Konflikten
fiihrt als auch eine duBerst niitzliche Vermittlungsinstanz darstellt. [hr Einfluss beruht auf ihrer

Féhigkeit, Menschen zusammenzubringen und zu iiberzeugen (Merino Estrada 2022: 292).

In der Ixil-Region wird die Institution und das Wirken der alcaldia indigena unter den
Angehorigen der alcaldia auxiliar in vielen Gemeinden kritisch gesehen: Selten wird
zusammengearbeitet und vorurteilsfrei kommuniziert. Alle Amtsinhaber arbeiten unentgeltlich
und sind von allen anderen Aufgaben in der Gemeinde befreit. Sie werden von den Mitgliedern

des Altestenrats und nicht der ganzen Gemeinde gewihlt. Eine weitere wichtige Einrichtung

202 Dies geschah durch das Wirken internationaler Entwicklungsorganisationen und im Zuge der ILO-169 und

der UN-Deklaration der Rechte der Indigenen Vdolker (Artikel 3, 4 und 5). Die im Jahr 2002 erlassenen Gesetze,
insbesondere die Gemeindeverordnung (Codigo Municipal), erkennen die indigenen Biirgermeisterdmter und
ihre Funktionen geméf dem traditionellen Recht der Volker an (Merino Estrada 2022: 291).

203 Bereits von 1830 bis 1927 existierten beide Instanzen, alcaldia indigena und alcaldia auxiliar,
nebeneinander, und teilten administrative und verwaltende Aufgaben untereinander auf (Bunzel 1967: 171-181).

177



dezentraler Selbstverwaltung auf Gemeindeebene stellt der Consejo Comunitario de Desarrollo
(COCODE, Gemeinderat fiir Entwicklung) dar. Der Rat wird wihrend einer
Generalversammlung (asamblea general) von der Bevolkerung in einer Gemeinde bestimmt
(Salvado Fernandez 2006: 10). Die Mitglieder des COCODE sind beispielsweise auch fiir die

Instandhaltung der Infrastruktur zustédndig und organisieren anfallende kollektive Arbeiten.

Bedingt durch die Arbeit der italienischen Kooperation mit dem Projekt progetto di mundo,
deren Hauptarbeitsbereich in Dezentralisierung und Stirkung der kulturellen Identitit lag, ist
die Institution der alcaldia indigena in der Ixil-Region mit der Fundamaya vernetzt. Die
Projektlaufzeit endete im September 2009, seitdem nahm aus Mangel an finanziellen Mitteln
die Kulturarbeit ab. Das neue, unter vielen Kontroversen und Auseinandersetzungen errichtete
kulturelle Zentrum Vi’ Patna in Chajul wurde 2015 nur noch selten genutzt***. Die Mitarbeiter
der Fundamaya sind aus Nebaj. Zum einen sind die Kosten zu hoch, tdglich nach Chajul zu
reisen. Zum anderen gibt es schwerwiegende Konflikte mit der Bevolkerung Chajuls auf Grund
der ,,illegitimen® Nutzung von Vi’ Patna durch Bewohner*innen Nebajs. Vi Patna verfiigt iber
ein Biiro, ein Atelier zum Weben und einen Veranstaltungssaal. Finanziert wurde der Bau
ebenfalls mit Geldern der italienischen Entwicklungsorganisation. Der Ort selbst, ca. 3 km
stidostlich der katholischen Kirche und somit der Ortsmitte Chajuls entfernt, war wéihrend des
Biirgerkriegs eine Stationierung der Armee und es fand dort auch ein Massaker statt. Das
Wirken internationaler Geldgeber und Entwicklungshilfe auf dem Gebiet der Stirkung der
Zivilgesellschaft und Demokratisierung birgt den Nachteil, dass ihre Programme
typischerweise nur bestimmte Teile der Gesellschaft erreichen. Es bleiben in vielen Féllen —
und so auch in Guatemala — zwei Gruppen auflen vor: jene, die mit den mittleren und unteren
Réngen der alten Regierung in unmittelbarer Verbindung stehen, und die drmsten und am

starksten marginalisierten Gruppen einer Gesellschaft (Breen-Smyth 2018: 228).

204 Vgl. Kapitel 6.3.1.

178



6.5 Kollektives Trauma und Exhumierungen

Der Biirgerkrieg hinterlieB, wie in Kapitel 3.2.4 geschildert, schwer traumatisierte Uberlebende
in weiten Teilen des Hochlands. Ixil-Aktivist*innen verschiedener Organisationen engagieren
sich in der Vergangenheitsbewiltigung?®®. Um zu lernen, mit der Vergangenheit umzugehen,
und um letztendlich Versohnung zu erreichen, miissen die Menschen wissen, dass sie ein Recht
auf Aufklarung der Schicksale verschwundener bzw. ermordeter Angehoriger haben. Erst dann
kann dieser langwierige und schwierige Prozess angestolen werden. Die Aktivist*innen
forcieren Aufklarungs- und Informationsarbeit und versuchen, den Prozess der Exhumierungen
der inoffiziellen Massengriber voranzutreiben?°. Neben dem Nichtregierungssektor ist auch
das staatliche Programm zur Entschiadigung der Opfer (Programa Nacional del Resarcimiento
de las Victimas del Conflicto Armado) in der Ixil-Region titig. Das Programm wurde per Dekret
AG258 im Jahr 2003 beschlossen und ausfiihrend ist die CNR (Comision Nacional para el
Resarcimiento). Familien, die Angehorige durch Tod oder Verschwinden verloren haben,
konnen monetdre Entschiddigungen oder Sachleistungen erhalten. Diese bestehen z. B. aus
Héusern oder Infrastrukturprojekten. Dariiber hinaus werden Exhumierungen und
Gedenkfeiern durchgefiihrt. In Guatemala gelten ca. 200.000 Menschen als Todesopfer oder
Verschwundene. Zwischen 1 und 1,5 Millionen Menschen wurden auf Grund der violencia zu
internen Vertriebenen, IDPs (Internally Displaced People) bzw. Gefliichteten (Garcia-Godos
2018: 33-34). In diesem Zusammenhang gibt es oftmals erneut Auseinandersetzungen
zwischen Familien, die Entschddigungsleistungen in Anspruch nehmen wollen. Dabei wird von
den unterschiedlichen Parteien oftmals die Frage gestellt, wer die Entschddigungsleistungen
,»wirklich* verdient hat und wer ein ,,echtes Opfer* ist. In Einzelféllen kann es zu kompetitiven
Opferrollen kommen. Um einen kollektiven Opferstatus zu empfinden, ist es bereits
ausreichend, dass einzelne Mitglieder einer Gruppe viktimisiert sind (Burkhardt-Vetter 2018:
238). Mitunter wird diese Frage von kulturellen Aktivist*innen, die auch immer politische und
strategische Interessen vertreten, gestellt und verhandelt. Daraus entstehen Hierarchien von
erlebtem Leid und diese generieren weitere Konflikte. Einige Aktivist*innen widmen sich der
Aufgabe, die eingeschrinkten Angebote des staatlichen Programms in den Gemeinden zu

verbreiten, da dies von staatlicher Seite nicht erfolgt. Ob das Programm tatsichlich zu einer

205 Nachdem in den ersten Jahren nach Unterzeichnung der Friedensvertrige noch sehr viele internationale
Entwicklungsorganisationen in der Region agierten, ziehen sich die Organisationen seit ca. 2010 immer mehr
zuriick. Nur wenn die Projekte sorgfaltig und nachhaltig geplant wurden, {ibernimmt eine lokale Organisation die
Aufgaben.

206 In der Ixil-Region waren dies 2007-2010 hauptsichlich die Fundamaya und die Asociacién Q anil im Ixil-
Gebiet, allerdings ist dieses Feld der kulturell bzw. sozial aktiven NROs in Nebaj im stindigen Umbruch
begriffen).

179



Anndherung an Entschiddigung beitragen kann, bleibt fraglich. Oftmals erhalten die

Antragsteller*innen lediglich eine geringe finanzielle Zuwendung.

Im Rahmen der Traumabewailtigung kommt der Exhumierung besondere Bedeutung zu, da sie
die Moglichkeit bietet, sich in angemessener Form und unter Beriicksichtigung kultureller
Traditionen von verstorbenen Angehorigen und nahestehenden Personen zu verabschieden
(Falla 2004: 59). Wihrend der Exhumierung kehren die Erinnerungen an die Massaker zuriick,
insbesondere, wenn die Uberlebenden die Verstorbenen in identischer Kdrperhaltung vorfinden
oder wenn die Kleidung oder andere personliche Gegenstdnde noch so erhalten sind, dass eine
direkte Identifizierung moglich ist. Wahrend der Beerdigung kann das Trauma durch Trauer
und addquate Rituale bewiltigt werden (ebd.: 59). Die Uberlebenden verséhnen sich mit den
Opfern, wobei sie sich hdufig jahrelang mit Schuldgefiihlen plagen mussten, da sie z. B. ihre

Angehorigen, Nachbarn oder Freunde nicht vor ihrem Schicksal schiitzen konnten (ebd.: 60).

Im Januar 2009 nahm ich an einer von der Fundamaya organisierten Informationsveranstaltung
fiir Angehorige von wihrend des Biirgerkriegs verschwundenen oder ermordeten Personen teil.
Die Aktivist*innen der Fundamaya informierten auf dieser Veranstaltung tiber Moglichkeiten
zur Beantragung von Entschiddigungszahlungen aus dem oben genannten Programm.
Zielgruppe der Veranstaltung im kulturellen Begegnungszentrum in Vi¢ Patna, Chajul, waren
Familien aus den Dorfern Sotzil und Ilom. Die Besucher*innen, iiberwiegend Frauen mit
Kleinkindern, kamen nach der langen Anreise aus dem Norden des municipios sichtlich
erschopft in Chajul an. Eine Teilnehmerin gab an, regelméBig bei diesen Veranstaltungen
anwesend zu sein, auch wenn ihr die Inhalte nicht immer vollstindig zugénglich seien. Sie
betonte jedoch, dass ihr zumindest die Reisekosten erstattet und eine Mahlzeit angeboten
wiirden. Dartiber hinaus bot sich auf diese Weise die Gelegenheit, Verwandte im tenam (Ixil fiir
pueblo) zu besuchen und Besorgungen auf dem Markt zu erledigen (insbesondere Garn fiir die
Webarbeit und andere Dinge des tdglichen Bedarfs, die in den Dorfern nicht standig verfiigbar
sind). Dies offenbart, dass fiir viele Menschen die Thematik Exhumierung und Entschidigung
nicht nur schmerzhaft, sondern durch die komplizierten biirokratischen Abldufe auch schwer

verstindlich ist.
Exhumierungen, obwohl auch diese von negativen Nebeneftekten fiir das Zusammenleben in

den Gemeinden begleitet werden, sind eine psychosoziale Notwendigkeit, da sie den

Hinterbliebenen offene Trauer ermoglichen. Die Exhumierung der Opfer des Massakers von

180



Cocop, einem Dorf ca. 6 km nordostlich von Nebaj, fand im April 2008 statt, die Gréiber
befinden sich an der Stelle des Massakers (Borland 2001: 295). Einige Opfer konnten nicht
identifiziert werden, sie sind mit ihren Registrierungsnummern begraben (Abbildung 24). Die
Gridber in Cocop (Abbildung 23 und 24) erfiillen eine doppelte Funktion als Mahnmal und
Erinnerungsort. Sie dienen der stindigen Erinnerung an das Massaker vom 15. April 1981 und
stellen somit eine kontinuierliche Bekundung der Ereignisse dar (Borland 2001: 295). In den
Jahren 2008 und 2009 konnte ich an kleinen 6ffentlichen Gedenkveranstaltungen teilnehmen,
die bei den Griabern in Cocop abgehalten wurden. In Cocop lebten zu jener Zeit ca. 25 Familien.
Von ihnen nahmen 20 (2008) bzw. 15 (2009) Personen an den Veranstaltungen teil, die als
bedeutender Beitrag zur Vergangenheitsbewailtigung von Aktivist*innen in Kooperation mit der

spanischen Solidaridad intendiert waren.

Negative Nebeneffekte von Exhumierungen konnen Anfeindungen und unter Umstéinden
gewaltsam ausgetragene Konflikte zwischen vermeintlichen ,,Opfern bzw. ,,Tatern® innerhalb
der Gemeinschaften sein. Folglich gibt es auch immer einen Teil der Bevolkerung, der die
Exhumierungen von vornherein strikt ablehnt. Der formale Ablauf der Exhumierungen sieht
vor, dass die Gemeinden diese zundchst zur Durchfithrung beantragen miissen, erst dann kann
das Gericht (in der Regel das lokale ministerio publico) eine formale Untersuchung der
kriminellen Umstdnde initiieren. Der gesamte Prozess ist auf Grund sehr langsamer
biirokratischer Vorgdnge und unzureichender finanzieller Mittel nicht nur intransparent,
sondern auch sehr zeitaufwéindig und in vielen Féllen ergebnislos. Bereits bei der
Antragstellung auf Exhumierung von Angehorigen sind viele auf Unterstiitzung angewiesen.
Unter der Hochlandbevilkerung besteht oft Unkenntnis iiber die Moglichkeit, dies zu
beantragen, oder die Inanspruchnahme staatlicher Einrichtungen wird aus Furcht vor
Diskriminierung und politischer Gewalt vermieden. Ein Antrag unterliegt zunédchst einem
langwierigen Priifungsverfahren und auch eine positive Entscheidung fiihrt nicht zwangslaufig
zu einer Exhumierung?*’. Auch die Annahme, dass sich zahlreiche Aggressor*innen in
Machtpositionen befinden, wurde durch zahlreiche Morddrohungen gegen die Mitarbeitenden
der Fundacion de Antropologia Forense, Stiftung fiir Forensische Anthropologie, bestitigt
(personliche Kommunikation, Miguel de Leon, 25.01.2009). In Guatemala vollzog sich zudem
zu Beginn der 2000er eine Verschiebung von staatlicher zu krimineller Gewalt (Nelson 2009:
52-53; Ruhnke 2007: 94). An vielen Orten bildeten sie eine Allianz. Personen in

Machtpositionen in Guatemala veriiben oft Gewalt gegen Personen, die ihre Macht gefidhrden

207 Fundaci6n de Antropologia Forense de Guatemala http://www.fafg.org/ 12.10.2008.

181



konnten oder Konkurrenten sind. In der jiingeren Vergangenheit kam es immer wieder zu
Ermordungen von kulturellen Aktivist*innen und Sozialwissenschaftler*innen, auch vor
auslandischen Aktivist*innen schreckten die Aggressor*innen nicht zuriick *® . Die
Kriminalisierung von Widerstand, der von indigenen Gruppierungen ausgeht, wird mitunter als

Legitimation fiir Gewalthandlungen verwendet (Tzec 2018: 44).

6.6 Landrechte

Zahlreiche Konflikte auf verschiedenen Ebenen in Guatemala gehen auf territoriale Rechte in
Bezug auf den Zugang zu Ressourcen zuriick. Die Ixil-Region ist davon nicht ausgenommen
und hinsichtlich der Landnutzung und der Besitzrechte manifestieren sich in der Region
wiederholt Auseinandersetzungen (siehe Abbildung 37). Landrechte stellen daher ein wichtiges
Handlungsfeld der Fundamaya dar. Im Zuge der Friedensverhandlungen wurden diese ,,harten
Themen (Hale 2004) nicht ausreichend beriicksichtigt und dies fiihrte dazu, dass die ungleiche
Verteilung von Land und Ressourcen nicht nur aufrechterhalten, sondern durch die Vergabe von
Konzessionen fiir GroBprojekte (Wasserkraft, Bergbau) an multinationale Unternehmen

verschérft wurde (Kalny 2017: 129, Batz 2017, de Leon Ceto 2018).

Im Hochland lebt die Bevolkerungsmehrheit in extremer Armut. Sowohl soziale als auch
kulturelle Organisationen, die in diesem Bereich agieren, sehen sich Repression und
Kriminalisierung ausgesetzt. Bis in die 2000er Jahre erreichten staatliche Institutionen
hinsichtlich des Landnutzungskonflikts — auch im Hinblick auf die in der Friedensagenda
verankerten Punkte — keine Verbesserung. Die Bediirfnisse der Landbevolkerung werden
weiterhin vernachlédssigt (Morales Lopez 2007: 86). In der Ixil-Region herrscht einerseits
Ungewissheit beziiglich der Situation mit den Grof3grundbesitzer*innen, andererseits
konkurrierten Riickkehrer*innen und Vertriebene aus anderen Gemeinden auf der Suche nach
einer neuen Heimat um Land, was ebenfalls zu Auseinandersetzungen fiihrte. In einigen Fillen
wurde das Land von Familienangehorigen, Nachbarn oder Fremden in Anspruch genommen

und nicht an die Zuriickgekehrten zuriickgegeben.

208 Zum Beispiel die Ermordungen der Ixil-Soziologin Emilia im Dezember 2010 und des Ixil-Aktivisten Pedro
im April 2011. Die Liste lésst sich fortschreiben: Im August 2020 wurde der Franzose Benoit ,,Benito* Maria
ermordet, der sich bereits seit 20 Jahren in der Ixil-Region flir Agrarautonomie der indigenen Bevdlkerung
engagiert hatte. Auch ich lernte ihn im Jahr 2009 iiber Pablo Ceto und die Fundamaya kennen und schitzen.

182



Unter indigenen Vilkern stoft das Konzept von Land als ,,Besitz®, wie es in der ,,westlichen
Welt“ vorherrscht, auf Irritation und Ablehnung. Das Land und somit auch die Landschaft, sind
durch GroBgrundbesitzer*innen, Kirchen und Fremde kolonisiert (Wilson 1995: 30-35). Dies
fiihrt dazu, dass die bereits unter Diskriminierung und Marginalisierung leidenden indigenen
Gemeinden in einen weiteren, schwerwiegenden Interessenkonflikt geraten. Land ist nach
indigenem Verstindnis ,,mehr als eine produktive Ressource, Lebensraum oder politische
Grenze®“, es ,,ist die Basis der sozialen Organisation, des 6konomischen Systems und der
kulturellen Identifikationen der indigenen Volker. Dies beschreibt die historische Verbindung
zu einem spezifischen Territorium bzw. homeland, dem Land der Vorfahren. Indigene Volker
sind historisch in bestimmten Orten verwurzelt, die geographisch klar definiert sind (Carino
2011: html). Land ist immer mit Kosmogonie und Konzepten von Spiritualitidt und Heiligkeit
verbunden und Teil der kollektiven Identitédt (Brysk 2000: 61). Dies ist auch der Grund, warum
indigene Volker dafiir kimpfen, Land und somit essentielle Elemente ihrer Identitét zu schiitzen
und fiir zukiinftige Generationen zu bewahren. Oft wird die spirituelle Verbindung zwischen
indigenen Gemeinschaften und ihrer Heimat missverstanden und in der Gesetzgebung zur
Landnutzung und Agrarreform ignoriert (Stavenhagen 2004). Auch von den guatemaltekischen
Regierungen wurde das indigene Konzept des angestammten Landes nicht beriicksichtigt,
sodass es auch keine Beriicksichtigung in Landdisputen fand. Da schriftliche Dokumentationen
entweder ginzlich fehlten oder zum Nachteil der indigenen Interessengruppen ausfielen,

konnten Besitzfragen auch nicht konfliktfrei geldst werden.

Erst 2007 fand die indigene Dimension in der Landrechtsdiskussion Beriicksichtigung in der
Deklaration der Rechte der Indigenen Volker der Vereinten Nationen. Artikel 262% triigt dem
Umstand Rechnung, dass es kein Konzept vergleichbar zum westlichen Besitzverstindnis von
Land gibt. Land gehdrt denen, die es bearbeiten und bewohnen, und ihren Nachkommen. Die
Vererbung des Landes erfolgt ohne schriftliche Grundlage innerhalb der Familie. In der Ixil-
Region fiihrte die Verknappung des zur Subsistenzlandwirtschaft zur Verfligung stehenden

Landes dazu, dass die weitergegebenen Parzellen immer kleiner wurden und schlielich zu

209 Article 26

1. Indigenous peoples have the right to the lands, territories and resources which they have traditionally
owned, occupied or otherwise used or acquired.

2. Indigenous peoples have the right to own, use, develop and control the lands, territories and resources that
they possess by reason of traditional ownership or other traditional occupation or use, as well as those which
they have otherwise acquired.

3. States shall give legal recognition and protection to these lands, territories and resources. Such recognition
shall be conducted with due respect to the customs, traditions and land tenure systems of the indigenous
peoples concerned.

183



Beginn der 2000er Jahre den Subsistenzbedarf nicht mehr deckten?!®. Die zunehmende
Landknappheit fithrt in Kombination mit klimatischen Schwankungen und extremen
Wetterphdnomenen zur Zunahme von extremer Armut in der Ixil-Region. Nach unzureichenden
Ertragen 2007/2008 verteilte das World Food Programm der UN in Ilom im April/Mai 2008
Mais an die Bevolkerung. Fiir viele Familien stellte die saisonale Arbeitsmigration zu den
Bananenplantagen des Pazifischen Kiistenstreifens oder den Kaffee- und Kardamomplantagen
im vértice norte in den Jahren 2007 bis 2010 eine Notwendigkeit zur Sicherung des

Lebensunterhalts dar. Viele Ixil entschieden sich fiir die illegale Migration in die USA.

Wihrend der Kolonialzeit existierten die sogenannten constancias oder documentos simples zur
Dokumentation von Landtiteln. Diese enthielten eine Karte und ein unter Zeugen
unterzeichnetes Dokument mit einer kurzen Auflistung bzw. Beschreibung. Die
Kartendarstellung erfasste das Gelédnde mit den Grenzlinien, die sich beispielsweise aus Steinen
oder Bdumen zusammensetzen konnten. Die Zeugen sollten idealerweise zwei Mitglieder des
Altestenrates sein. Allerdings wurden die documentos simples nicht konsequent erstellt. Die
Griinde dafiir waren vielfaltig, auch Papier stand oftmals nicht zur Verfligung oder es lieen
sich keine Zeugen organisieren. In solchen Féllen erfolgte die Dokumentation miindlich (Brysk
2000, Durocher 2002). Nach der Unabhéngigkeit von Spanien 1821 erfasste ein Besitzregister
(Registro de la Propiedad) die Landtitel.

Vor dem 20. Jahrhundert waren Kauf und Verkauf von Land duBerst selten (Brysk 2000: 147).
In der Ixil-Region kam es seitens der seit Ende des 19. Jahrhunderts ansdssigen Ladinos zu
einer sukzessiven Aneignung von Landrechten und Ressourcen. In kurzer Zeit erwarben sie
grofle Léandereien, die sich durch besonders fruchtbare Boden auszeichneten. Zugleich

vergroferte sich ihre politische Einflussnahme (Van den Berghe und Colby 1969, Batz 2017).

In der Ixil-Region kam es Ende der 2000er Jahre zu einer Vielzahl von Konflikten um Land
und Ressourcen. Hierzu zdhlten sowohl Nachbarschaftskonflikte, die beispielsweise durch das
Vieh des Nachbarn verursacht wurden und zu Ernteverlusten fithrten, als auch
Auseinandersetzungen, die ganze Gemeinschaften betrafen und im Streit um die Ressource
Wasser stattfanden. So kam es im Mai 2009 in der Nidhe von Salquil Grande, Nebaj, zu einem

Streit iiber den Zugang zu einer Wasserquelle und eine geplante Wasserleitung. Die Gemeinde

210 Ein Mechanismus, dem entgegenzuwirken, ist der Ausschluss der Méddchen von der Vergabe des Landes
(Durocher 2002: 125).

184



Palop Chiquito beanspruchte die Quelle fiir sich, wéhrend die angrenzende Gemeinde Quejchip
den Verlauf der geplanten Wasserleitung von der Quelle zum Tank nicht erlauben wollte. Mit
Macheten und Steinen bewaffnete Bewohner*innen griffen die Arbeiter*innen aus Palop
Chiquito zu Beginn der Bauarbeiten an. Die Gewalt konnte erst von der Polizei (mit

Unterstiitzung einer militirischen Einheit) gestoppt werden?'!.

Auch GroBprojekte multinationaler Unternehmen im Auftrag der Regierung, die ohne
Konsultation der lokalen indigenen Bevolkerung durchgefiihrt wurden, wie das

Staudammprojekt der HydroXacbal, fiihrten zu Konflikten.

Aus anderen Gemeinden im Hochland und Guatemala-Stadt sind seit den 2000er Jahren Fille
von Lynchjustiz bekannt. Gewalt als Losung von Konflikten tritt laut Moser /Mcllwaine
vermehrt auf, wenn kein Vertrauen in das staatliche Justizsystem vorhanden ist und Maflnahmen
zur Konfliktpravention fehlen (2001: 667f.). In der Berichterstattung liegt der Fokus hiufig auf
gewaltsamen Konflikten und andere, die auf friedliche Art und Weise gelost werden, finden
keine 6ffentliche Wahrnehmung. Die friedlich gelosten Konflikte, wie das folgende Beispiel
aus Xeo, Nebaj, sind zahlreicher. In Xeo zerstorte das Vieh eines Kleinbauern die Ernte seines
Nachbarn, woraufhin der Altestenrat den Sachverhalt aufnahm und den Schaden begutachtete,

um die Entschddigungsleistungen zu ermitteln.

Finca La Perla
Im Folgenden illustriere ich eine ,,mnemonische Auseinandersetzung® (Original: mnemonic
battle, Zerubavel 2003) zwischen zwei Erinnerungsgemeinschaften an dem Fallbeispiel der

Landrechtsfrage um die Finca La Perla.

Das Territorium der Finca La Perla befindet sich im Norden des municipios Chajul und umfasst
ca. 5850 ha &duBerst fruchtbares Land (siche Abbildung 38). Seit dem 19. Jahrhundert streiten
die Nachfahren einiger zugezogener Ladino-Familien und die ansdssige indigene Bevolkerung
um dieses Land. Finca La Perla umfasst mehrere Plantagen, auf denen Kaffee und Kardamom
angebaut werden. Die Erzeugnisse werden erfolgreich vermarktet. Unter den Mitgliedern der
Fundamaya entstand 2009 der Wunsch, das von der Finca genutzte Land in kommunalen Besitz

zuriickzufiihren. Dies geschah vor dem Hintergrund des starken Bevolkerungswachstums in

211 Ich war bei den Ereignissen mit den Arbeitern von APS (Agua para la Salud) zugegen. APS hatte die
Berechnungen des Wassersystems fiir Palop Chiquito durchgefiihrt und Spenden fiir die Baumaterialien
eingeworben.

185



den vier anliegenden Gemeinden Ilom (Abbildung 39), Sajsiban, Sotzil und Las Pilas. Dieser
fithrte zu Landknappheit und diese wiederum zu dem Verlust der Ernédhrungssouveranitét. Auf
der Finca lebte und arbeitete im Jahr 2008 der 70-jahrige Don Nicolés, gebiirtig aus Nebaj. Er
schilderte, dass die Finca La Perla mit Hilfe von Alkohol, Betrug und Diebstahl zu ihrem
GroBgrundbesitz gekommen war:

Antes el patron de la finca La Perla solo sembraba caifia de azucar, para fabricar panela y kuxa.
La panela sirvid para azucar, lo que utilizaron nuestros abuelos. Eso es que mas utilizaron ellos.
Los que vivian en otras aldeas, como Sotzil y [lom, venian para comprar panela con el patrén
de la finca. Compraron kuxa por galdn con el patron, o por cinco galones para hacer negocios
en sus aldeas. Los que no tenian suficiente dinero, lo prestaron del patrén. Pero el patrén no
necesitaba que paguen el pisto, ¢l pens6 en otro modo de pagar la kuxa...tierra le estaban dando
en vez de dinero, y la finca crecido mas y mas...[...] El patron aprovecho de mucha tierra de
Sotzil y Ilom. La aldea Sotzil ya estd manifestando que el patron robo sus tierras. Pero no es
robado si no que sus abuelos la dejaron a €l s6lo por comprar kuxa. Asi eso es que ellos no saben
y estaban peleando con €l, no reconocen que sus abuelos son los culpables. Las demas tierras
solo estan ocupadas por el patron, los que estan alrededor de las aldeas Sotzil y Ilom.?!2
(Interview vom 20.04.2008, Finca La Perla)

In den 1890er Jahren erfolgte die Besiedlung der als unbewohnt und unbearbeitet deklarierten
Landstriche im Norden der Gemeindeverwaltung von San Gaspar Chajul (Familie Arenas)
sowie im Osten von San Juan Cotzal (Familie Brol). Der Konsum von Alkohol, wie von Don
Nicolas beschrieben, fiihrte bei den Bewohner*innen der benachbarten Gemeinden Sotzil und
Ilom zu einer erheblichen Verschuldung, die dazu fiihrte, dass sie zunéchst ihr Land und
schlieBlich ihre Arbeitskraft auf der Finca zur Verfiigung stellen mussten. Die
Erndhrungssouverinitéit der Subsistenzbduer*innen war unter diesen Umstdnden hinféllig und
die Familien befanden sich von da an in volliger Abhédngigkeit von der Finca. Den
Bewohner*innen der Dorfer Sotzil und Ilom bleibt nur noch das Land, das ihre Héauser
unmittelbar umgibt, wihrend die Finca ihren Landbesitz erweiterte. Daraus entwickelte sich
mit der Zeit ein Konflikt. Nach Auffassung der Menschen aus Sotzil und [lom hatte die Finca
unrechtméfBig und mit unlauteren Methoden ihr Land erweitert (Durocher 2002: 88). Noch
wihrend meiner Feldforschung berichteten Dorfbewohner*innen von Einschiichterungen und

Repressionen seitens der Fincabesitzer*innen. Zur Zeit der violencia konnte die Guerilla unter

212 Friiher pflanzte der Besitzer der La Perla-Farm nur Zuckerrohr fiir die Herstellung von Panela und Kuxa an.

Aus dem Panela wurde Zucker gewonnen, und das war es, was unsere GroBeltern benutzten. Das war das, was
sie am meisten benutzten. Diejenigen, die in anderen Dorfern lebten, wie Sotzil und Ilom, kamen, um mit dem
Chef der Farm Panela zu kaufen. Sie kauften Kuxa pro Gallone mit dem Patron oder fiir fiinf Gallonen, um in
ithren Dorfern Geschéfte zu machen. Diejenigen, die nicht genug Geld hatten, lichen es sich vom Patron. Aber
der Patron wollte gar nicht, dass sie mit Geld bezahlen, er dachte sich einen anderen Weg aus, um die Kuxa zu
bezahlen... sie gaben ihm Land statt Geld, und der Hof wuchs immer mehr...[...] Der Patron nutzte viel Land in
Sotzil und Ilom. Das Dorf Sotzil behauptet bereits, dass der Besitzer ihr Land gestohlen hat. Aber es ist nicht
gestohlen, sondern seine GroB3eltern haben es ihm nur iiberlassen, um Kuxa zu kaufen. Sie wissen es also nicht
und haben sich mit ihm gestritten, sie erkennen nicht, dass ihre GrofBeltern die Schuldigen sind. Die anderen
Landereien, die um die Dorfer Sotzil und Ilom herum liegen, werden nur vom Besitzer beansprucht.*

186



den Arbeiter*innen auf der Finca viele Unterstitzer*innen rekrutieren. Auflerdem setzte die
Guerilla mit der Ermordung Luis Arenas, auch bekannt als E/ tigre del Ixcan, ein Zeichen fiir

die arme Landbevolkerung?!3.

Die Fundamaya setzte sich im Juni 2009 zum Ziel, einen Gegenentwurf zu der
Geschichtsversion der Familien in Machtpositionen zu schreiben und im Zuge dessen die

214 Hierzu sollte das

Riickgewinnung von Teilen des Landes im Besitz der Finca zu erwirken
kollektive Gedichtnis der Bewohner*innen der betroffenen Ixil-Gemeinden in eine offiziell (d.
h. von den Instanzen des Nationalstaats und derjenigen in Machtpositionen) anerkannte Form
gebracht werden — in die Form einer wissenschaftlichen Studie. Die Notwendigkeit dieser
MaBnahme ergab sich aus den Erfahrungen, die kulturelle Aktivist*innen wihrend des
Umgangs mit Behdrden und offiziellen Stellen in der Vergangenheit als Repridsentant*innen
indigener Gemeinschaften gemacht hatten. Dies waren Erfahrungen von Rassismus und
Diskriminierung. Die Aktivist*innen unternahmen den Versuch, das kollektive Gedichtnis zu
dekolonisieren, indem sie eine neue soziale Konstruktion der historischen Anfinge (re-)
konstruierten und diese zur Einforderung ihrer kollektiven Rechte hinsichtlich historischer
Kontinuitit gegeniiber anderen mnemonischen Gemeinschaften einsetzten. Sie stellten die
Giltigkeit des historischen Narrativs ihrer Gegenseite — der Finca — in Frage. Seit dem 19.
Jahrhundert sahen sich die Ixil des vértice norte mit Personen von aul3erhalb konfrontiert, die
die Landereien ihrer Ahnen als ungenutzt deklarierten und sich so ihrer beméchtigten. Bei der
Aneignung der Léndereien beriefen sie sich auf Gesetze und Bestimmungen, die in den Ixil-
Gemeinden nicht in Kraft und nicht bekannt waren, und nutzten diese Tatsache vollends zu
threm Vorteil aus. Dadurch, dass sie aulerdem die Unterstiitzung von nationalen Machtinhabern
(oftmals Mitgliedern derselben oligarchischen Strukturen) hatten, konnten sie das Land
erwerben, obwohl es sich nicht um nationales, sondern kommunales Land handelte (Durocher
2002: 145).

8215

Die Fundamaya berief sich in dieser Auseinandersetzung u. a. auf Artikel 2 der Deklaration

der Rechte der Indigenen Volker der Vereinten Nationen. Artikel 28 betont das Recht indigener

213 Zur Darstellung der Rolle und der Handlungen wihrend der violencia siche u. a. Brett 2007, 2008, 2016,
Volpe 2015, Derocher 2002).

214 Dies geschah unter Berufung auf Artikel 27 der UN-Deklaration der Rechte der Indigenen Vélker, dem Recht
auf Partizipation in einem fairen, unabhéngigen, unparteiischen, offenen und transparenten Prozess der
Anerkennung indigener Rechte, Traditionen, Brauche und Landbesitzsysteme.

215 Article 28

1. Indigenous peoples have the right to redress, by means that can include restitution or, when this is not
possible, just, fair and equitable compensation, for the lands, territories and resources which they have

187



Volker auf Riickgabe oder gerechte Kompensation fiir die Aneignung, Nutzung oder
Beschédigung ihrer traditionellen Territorien, die ohne ihre freie, vorherige und informierte
Zustimmung erfolgte?!®. Im Rahmen des Kompensationsprozesses wird empfohlen, dass die
Kompensation in Form von Land, Territorien und Ressourcen erfolgen sollte, sofern keine
anderweitige Einigung erzielt wird und die betroffenen Volker dem Prozess nicht freiwillig
widersprechen. Dabei ist darauf zu achten, dass die Qualitit, Groe und der rechtliche Status
der Ressourcen denen der Kompensationsleistung entsprechen oder diese zumindest erreichen.
Alternativ kann die Kompensation auch als finanzielle Entschiddigung oder in einer anderen
angemessenen Form erfolgen. Obwohl Guatemala die Deklaration ratifiziert hatte, galt das
Land der indigenen Bevolkerung weiterhin primér als ungenutzt und daher als verfiigbar. Auch
fehlende effektive Mafinahmen zur Sanktionierung unrechtmifiger Inbesitznahmen verhindern

hier einen Wandel.

Im Zuge der Arbeiten zum Bau des Wasserstaudamms bei [lom wurde die archéologische Stétte
Xak’b’al freigelegt. Internationale und Ixil-Aktivist*innen konnten auch unter Berufung auf die
ILO 169 und die UN-Deklaration verhindern, dass der Ort zerstort wurde. Dennoch fand Artikel
19 der UN-Deklaration keine Beachtung, die Bauarbeiten des Staudammes in der Néhe des
Dorfes Jua und auch die archdologischen Arbeiten starteten ohne freie, vorhergehende und
informierte Zustimmung der betroffenen Gemeinschaften. Die Bewohner*innen der
umliegenden Gemeinschaften duflerten wahrend meiner Feldforschung wiederholt Bedenken
und Angste gegeniiber den dortigen Bauarbeiten (vgl. Kapitel 5). Im Widerspruch zu Artikel
25217 genehmigte Enel im Jahr 2009 den Besuch der Grabung in Xak’b’al bei Ilom nicht den
Bewohner*innen der anliegenden Gemeinden, obwohl es sich um ihr eigenes Kulturerbe
handelte. Xak’b’al ist laut oralen Uberlieferungen der Ursprungsort der Ixil. Dank des
unermiidlichen Einsatzes der Aktivist*innen kann die Bevdlkerung nach vorheriger Anmeldung

bei Enel/HidroXacbal die Stétte nun besuchen (Stand 2019).

traditionally owned or otherwise occupied or used, and which have been confiscated, taken, occupied, used or
damaged without their free, prior and informed consent.

2. Unless otherwise freely agreed upon by the peoples concerned, compensation shall take the form of lands,
territories and resources equal in quality, size and legal status or of monetary compensation or other appropriate
redress.

26 ygl. Artikel 19, ,,freie, vorherige und informierte Zustimmung* der indigenen Vélker ist Grundvoraussetzung
zur Durchfithrung gleich welcher MaBinahme.

217 Indigenous peoples have the right to maintain and strengthen their distinctive spiritual relationship with their
traditionally owned or otherwise occupied and used lands, territories, waters and coastal seas and other resources
and to uphold their responsibilities to future generations in this regard.

188



6.7 Tourismus

Der guatemaltekische Staat hat ein selektives Interesse an einigen Auspragungen kultureller
Kontinuitit — und zwar im Kontext der Vermarktung des Landes im internationalen Tourismus
und der Folklorisierung des nationalen Selbstportrits. So stellte bereits Rigoberta Menchi Tum
1984 fest, dass die farbenfrohen, traditionellen Auipiles bewundert werden, am Leben, den
Taten und Problemen der Trigerinnen jedoch keinerlei Interesse besteht. Das nationale
Tourismusinstitut INGUAT erweckt mit seinen Darstellungen den Eindruck, als wolle man die
indigene Bevdlkerung wie in einem Freilichtmuseum zur Schau stellen. Dies ist kein speziell
guatemaltekisches Phdnomen, sondern ist eher der Regelfall der Wahrnehmung der indigenen
Bevdlkerung eines Staates von den Teilen der Bevdlkerung, die eher dem westlichen
Kulturkreis zuzuordnen sind: die Vermarktung des Exotischen (Rudolph 2007: 124, Ashcroft /
Griffiths / Tiftin 2002). Tourismusprojekte des turismo rural (,,Jandlicher Tourismus‘‘) schaffen
ein Dilemma fiir die involvierte indigene Bevdlkerung: die Hoffnung auf ein paar schnelle
Dollar einerseits und der Ausverkauf von landschaftlicher Umgebung und Traditionen
andererseits. Was in Guatemala und anderswo als ,,Okotourimus* deklariert wird, ist im Grunde
nichts anderes, als die gezielte Ausbeutung einer romantischen Vorstellung von einer
»indianischen Szenerie® (Brysk 2000: 181-185). Das Stidndige Forum fiir Indigene
Angelegenheiten der Vereinten Nationen (Permanent Forum on Indigenous Issues, UNPFII)
konstatierte, dass der Tourismus indigene Gemeinden schwer schidigt, wenn nicht die
Bediirfnisse der Gemeinden einbezogen werden. Daher lautet die noch zu implementierende
Empfehlung des UNPFII, fiir die sich die Fundamaya einsetzt, wie folgt:

[...] The Permanent Forum therefore recommends that United Nations agencies, in collaboration
with the indigenous peoples concerned, affirm and make operational the right of indigenous
peoples to determine their own priorities for development and opportunities concerning
indigenous culture and tourism (UNPFII Recommendations Database, Paragraph 022: o. J.)

In der Ixil-Region iibten viele lideres in abgelegeneren Gemeinden Kritik am Tourismus?'®. Die
Stimmen der /ideres dullerten, dass die extreme Armut als Attraktion fiir Touristen dient und
der Schutz der Biodiversitit als Vorwand fiir den Entzug weiterer Rechte der Gemeinden
genutzt wird. Einzig im urbanen Zentrum Nebajs und in den Gemeinden auf der Wanderroute
nach Todos Santos Cuchumatanes befiirworteten die Einwohner den Tourismus. Entlang der
Wanderroute etablierte ein Projekt der internationalen Entwicklungszusammenarbeit
sogenannte posadas comunitarias. Die posadas comunitarias sind von den Gemeinden selbst

verwaltete, einfache Unterkiinfte fiir Wanderer. Gegen einen geringen, von der Gemeinde

218 Culturas indigenas son buenos negocios para la industria del ecoturismo* (Otto, 12.03.2015, Nebaj).

189



festgelegten Betrag, konnen Wanderer dort iibernachten und erhalten Verpflegung in einer der
Familien. Eigentlich sollte das Geld fiir die Ubernachtungen in einen gemeinschaftlichen Topf
wandern, und die Familien, die Verpflegung bereitstellen, sollten rotieren, so dass die
Gemeinschaft als Ganzes vom Tourismus profitieren kann. Mit der Zeit beanspruchten jedoch

einzelne Personen diese Einnahmequelle in einigen Gemeinden fiir sich allein®!°.

Eine eigene wirtschaftliche Strategie, mit dem Tourismus umzugehen, entwickelte die
Weberinnen-Sparte??’ der Kooperative Asociacion Chajulense Val Vag Quyol aus Chajul. Die
Frauen bauten iiber die vergangenen zehn Jahre eine eigene Unternehmensidentitdt auf und
vermarkten seitdem erfolgreich Produkte, die auf die Interessen, Anspriiche und Bediirfnisse
von Touristen ausgerichtet sind. Dabei handelt es sich nicht um traditionelle huipiles oder
andere Bestandteile der Tracht. Im Unterschied zu den in den touristischen Zentren Antigua
oder Panajachel angebotenen touristischen Produkten, sind die Produkte aus Chajul aus
natiirlich gefarbten Garnen gewebt. Die Kooperative ist beispielhaft fiir einen von der
Globalisierung angestofenen Prozess, aus dem die ,,Betroffenen® jedoch aktiven Nutzen zichen
und als Gemeinschaft agieren. Im Hinblick auf die junge Generation haben die Frauen aus der
Kooperative eine Vorbildfunktion, fiir Jugendliche gewinnt die Webkunst durch die Erdffnung

von Perspektiven fiir die eigene Zukunft an Attraktivitét.

Das Naturschutzgebiet Visis-Caba im municipio Chajul ist ein Beispiel fiir einen Konflikt, in
dem die Interessen der Subsistenzbauern mit denen von politischen Entscheidungen zugunsten
von Umweltschutz und Einnahmen aus Tourismus unvereinbar aufeinandertreffen. Fiir
Subsistenzwirtschaft dringend benoétigtes Land ist unzugénglich geworden, um die
Biodiversitit zu schiitzen und den Tourismus auszubauen. Viele Menschen in Chajul leiden
direkt unter Mafinahmen, die ihnen erstens nicht in angemessener Form erklirt wurden und
zweitens ein Geflihl von Ungerechtigkeit provozieren, da die eigene Situation in extremer
Armut nicht verbessert wird. Die Fundamaya beklagte, dass Armut und die Selbstidentifikation
als ,,arm“ in vielen Gemeinden dazu fiihrten, dass die Bewohner*innen sich in passive
Empfanger*innen der ,,Entwicklungshilfe® verwandelten, anstatt als proaktive Handelnde fiir
ihre Rechte zu agieren. Dies wiederum kommt Regierungen dann zugute, wenn sie ohne

Berticksichtigung der Rechte marginalisierter Bevolkerungsgruppen — wie indigenen Volkern

219 Qo erlebt in Palop und Chortiz im Juli 2018.
220 Die Kooperative arbeitet ebenfalls im landwirtschaftlichen Bereich und vertreibt in erster Linie organisch und
fair angebauten Kaffee.

190



— Entscheidungen iiber die Nutzung von Ressourcen fillen wollen. Dazu zdhlt auch die

Deklaration von Naturschutzgebieten (Johnston 2006: 37).

6.8 Diskussion

In diesem Kapitel wurde die Frage erortert, welche Prozesse die Konstruktion kollektiver
Identitdten, von Gemeinschaft und Zusammenhalt im Kontext sozio0konomischer Probleme
und historischer Briiche priagen. Dabei wurde insbesondere darauf abgezielt, die regionalen
Aktivitdten der lokalen Aktivist*innen der Ixil-Bewegung zu erfassen und die Strategien zu

analysieren, mit denen sie einen Beitrag zur Dekolonisierung leisten.

Vor dem Hintergrund des Versagens staatlicher Fiirsorge gegeniiber der verarmten
Landbevolkerung nimmt die Fundamaya eine zentrale Funktion in der Aufklirungs- und
Informationsarbeit ein. Die Organisation agiert als kulturelle und zivilgesellschaftliche Instanz
auch in den sensiblen Feldern der Ressourcennutzungs- und Landrechtsfragen. Die
Projektgebundenheit erweist sich als problematisch fiir die Arbeitsprozesse sowie das Ansehen
der Organisation. Léauft ein Projekt aus, d. h. endet die finanzielle Unterstiitzung aus dem
Ausland und ziehen sich internationale Beteiligte zurlick, so bedeutet dies meist das abrupte
Ende der Arbeit und den Verlust sowohl von Ressourcen als auch von Wissen. Ein konkretes
Beispiel ist die auslaufende Unterstiitzung der Fundamaya der italienischen internationalen
Kooperation im Jahr 2010. Viele Mallnahmen zur Unterstiitzung der Bevolkerung bei der
Bewiltigung der kollektiven Traumata und der Beantragung der Entschddigungsleistungen
mussten eingestellt werden. NROs fungieren mit ihren Projekten an diversen Orten
stellvertretend fiir einen abwesenden Staat und treiben zahlreiche Initiativen voran, die
andernfalls vernachldssigt wiirden. Gleichwohl erzeugen sie durch ihre Tétigkeit auch Neid und
Missgunst bei denjenigen, die nicht unmittelbar von den implementierten Malnahmen und
Unterstiitzungsangeboten profitieren. Es kann sogar dazu kommen, dass einige wenige
Individuen dauerhaft alle Zuwendungen fiir sich in Anspruch nehmen, wie im Beispiel des

Tourismus aus der Ixil-Region (vgl. Kapitel 6.7).

Uber die Institution der alcaldia indigena vernetzen sich auf politischer und kultureller Ebene
Personen aus dem urbanen Zentrum Nebajs, und Dorfern des municipios Chajul. Die Mitglieder
der alcaldia indigena stammen in der Regel aus dem Umfeld der kacholpom und sind ebenfalls

als b’aalvatzt’iixh titig. Sie agiert demnach hauptsdchlich als Instrument der politischen

191



Selbstverwaltung dieser Gruppe. In vielen Gemeinden entsteht dadurch ein mitunter von
gewaltsamen Auseinandersetzungen gepriagtes Spannungsverhiltnis, da weite Teile der
Bevdlkerung, die einer evangelikalen Glaubensgemeinschaft angehdren, nicht partizipieren
(Philpot-Munson 2009: 52). So widerfahren den Agierenden der Fundamaya in vielen Dorfern
abweisende Reaktionen. Zudem lehnen viele laizistische, evangelikale und auch katholische
Einrichtungen offen ,,alles, was Maya ist* (lo Maya) ab. Alter, 6konomische Situation und
personliche Moglichkeiten beeinflussen die Sicht des lo Maya (Jones 2007: 391). Juana, 12
Jahre, Schiilerin der bilingualen interkulturellen Schule in Xepiun (Abbildung 26, mit ihren
Mitschiiler*innen im Klassenraum), duflerte in einem Interview im April 2010, dass sie am
liebsten in der Hauptstadt oder in den USA leben wiirde. Sie malte sich aus, wie sie in einem
schonen Haus , mit flieBend Wasser und Badezimmer*“ wohnen und sie ,,schicke Kleider* und
,»keinen corte* (traditioneller Mayarock), tragen wiirde. Otto, 35 Jahre, Wanderfiihrer aus Nebaj
hingegen, fiihrte touristische Wanderungen in der Ixil-Region durch und empfand lo Maya bzw.
lo Ixil als positiv. Der positive Zuspruch gegeniiber /o Ixil der internationalen Géste prigte
ebenso wie die Moglichkeit, seinen Lebensunterhalt auf diese Weise zu bestreiten, seine Sicht

auf lo Ixil.

Uber Jahrhunderte hinweg wurde ein aus der Kolonialzeit tradiertes negatives Selbstbild von
den indigenen Voélkern in Lateinamerika und in anderen Teilen der Welt internalisiert. Das
Resultat sind ein schwaches Selbstwertgefiihl, Selbstdiskriminierung, Ablehnung bzw.
Abwendung von kulturellen Traditionen und zunehmend auch der Sprache. Der Gebrauch und
das vollstindige Erlernen der Sprache Ixil sind fiir die Mehrheit der béuerlichen
Landbevolkerung negativ konnotiert, die Kinder sollen gutes Spanisch lernen, und, wenn
moglich, Englisch, um einmal ein ,,besseres® Leben als ihre Eltern fiihren zu kénnen. Der
Gebrauch von Ixil ist eher ein Hindernis auf dem Weg zu einem besseren Leben. Die
Lebensumstidnde in den lidndlichen Gemeinden werden als ungerecht empfunden, die
Bevolkerung ist sich ihrer Armut und ihrer prekédren Situation unter Ausschluss von Bildung
sehr wohl bewusst. Die Mehrheit der Bevolkerung kennt andere Lebensumstinde von Besuchen
oder Arbeitsaufenthalten in Nebaj, der Hauptstadt oder den USA. Neben einem Dialog
zwischen der postkolonialen kulturellen Identitdt der Ixil und westlichen Ideologien steht die
Tendenz, eine historische Kontinuitdt mit einer idealisierten, mythisierten Vergangenheit der
vorspanischen Maya zu konstruieren. Hier werden nicht nur zwei entfernte Zeitrdume
miteinander verkniipft (ohne Verdnderungen in der Zwischenzeit tatsichlich Rechnung zu

tragen), sondern auch zwei vOllig unterschiedliche geographische Regionen, die auch

192



klimatisch stark voneinander abweichen und letztendlich auch verschiedene Sprachen. Als
vormals unverbunden angesehene Charakteristika werden zu Berlihrungspunkten
umfunktioniert, woraus letztendlich eine kohédrente, konstante Identitit geformt wird
(Zerubavel 2003: 39-40). Historische Kontinuitdt verleiht sozialen Institutionen und dem
Privatleben ein Gefiihl von Stabilitit. Die westliche Herangehensweise, Traditionen entweder
als ,,eingefrorene Relikte einer langst vergangenen Zeit anzusehen oder ihre Authentizitét in
Frage zu stellen, und eine weitere Dichotomie aus ,,falsch vs. authentisch* aufzustellen, ist nicht

hilfreich (Dean 2015: 430, Lewis / Hammer 2007: 12-15).

Ein Aspekt der Maya-Bewegung besteht darin, dass sie den ,,ethnischen Stolz in der Gegenwart
einfingt und diesen mit dem gegenwirtigen Moment in Bezichung setzt, anstatt ihn
ausschlieBlich mit der glorreichen Vergangenheit der Stelen von Copan zu verkniipfen* (Bastos
/ Cumes 2007: 88). Wichtig und notwendig ist eine Revalorisierung der kontemporéren,
gelebten Ixil-Kultur in den Gemeinden der ruralen Peripherie, denn dort wenden sich die jungen
Generationen zunehmend von lo originario ab. Die Gruppe der Unterstiitzer*innen der Maya-
Bewegung ist insbesondere im lindlichen Raum klein. Rituale, die in der Offentlichkeit und
mit grof3er Partizipation durchgefiihrt werden, wie z. B. Rituale zur Erinnerung an die Opfer
des Genozids, haben jedoch durchaus das Potential, eine alle einschlieBende Ixil-Identitit zu

schaffen oder zu stirken, und zwar {iber religiose und politische Spaltungen hinaus.

Die Ixil-Bewegung artikuliert ein Bediirfnis nach einem ,kulturellen Gedéchtnis® (ein
institutionalisiertes Gedichtnis, frei von ethnischer Ausgrenzung und Rassismus, Definition J.
Assmann 2003 ['1992]) und wirbt um Identifikation und 6ffentliche Inanspruchnahme der
»eigenen Geschichte®. Im Gegensatz zu einer von aullen auferlegten Nationalgeschichte,
spendet das eigene kulturelle Gedédchtnis den Mitgliedern der Gemeinschaft Halt und
Identifikation. Eine soziale Gruppe, die sich selbst als ein Erinnerungskontinuum konstituiert,
ist in der Lage, ihre Vergangenheit sicher iiber lange Zeit als einzigartig zu bewahren. Die
Konstruktion der eigenen Maya- oder Ixil-Identitét ist notwendig. Sowohl Selektion als auch
ideelle Positionierung erinnerter Tatsachen, Ahnlichkeiten und Kontinuititen stellen natiirliche
Prozesse dar (J. Assmann 2003 ['1992]: 167). Die eigenen Konzepte stehen im Vordergrund
und helfen, das Verstindnis aus der eigenen Perspektive heraus zu entwickeln: Dekolonisierung
findet statt (Chilisa 2012: 13). Vor diesem Hintergrund und im Zuge der fortschreitenden
Globalisierung handeln die Ixil ihre Identitdt und ihr kollektives Gedéchtnis stets neu aus.

Hierbei handelt es sich um aktive Versuche, die ,,eigene Geschichte* selbst zu identifizieren

193



und offentlich fiir sich zu beanspruchen, auch um Gruppenidentifikation zu ermoglichen und
die Gruppe in ihrer Existenz als ,,natiirlich® erscheinen zu lassen. Dies geschieht in einer noch
immer von Diskriminierung, Rassismus und Gewalt geprigten Umwelt — zwischen der Realitét
in Guatemala und den in den Friedensvertrdgen deklarierten Abmachungen besteht eine nahezu

uniiberwindbare Diskrepanz.

Die Konstruktion von memoria historica propia und kollektivem Gedichtnis gelang den
Aktivist*innen auf unterschiedliche Art und Weise. So fiihrten sie einen Diskurs, der sowohl
widerstdndige Handlungen in der Vergangenheit mit Bedeutung fiir die Gegenwart fiillte, als
auch eigene historische Erinnerung schrieb, indem zuvor beschwiegene Handlungen 6ffentlich
gewiirdigt wurden. Mit der Etablierung eines grofen offentlichen Maya-Neujahrsrituals
schufen sie eine Biihne fiir das kollektive Gedéchtnis und trugen zur Stirkung der kollektiven
Identitdt als kacholpom bei. Hierbei ist jedoch zu beachten, dass das beschriebene
Neujahrsritual der (inter-)nationalen Friedensbewegung und dem Umfeld des politisch linken
kulturellen Aktivismus entstammt. Damit ist es Teil der memoria historica Methode und

verfolgt bestimmte Ziele:

Unter anderem zeigte sich hier eine ungewoOhnliche Umsetzungsvariante der
Dekolonisationsdebatte in der Formulierung templo griego-romano. Ceto bezieht sich auf
bedeutsame historische Elemente aus dem Kulturkreis der Kolonisatoren. Dekolonisation ist
hier konkret, dass dies von den Nachfahren einer von europdischen Kolonisator*innen
bedringten und verletzten Kultur neu interpretiert und fiir eigene kulturelle Praktiken als
Kulisse verwendet wird. Oder anders formuliert: Dekolonisation kann als eine Form der
Neukodierung des Gedichtnisses betrachtet werden, da sie dazu dient, Kolonisation zu
visualisieren und das dadurch verdringte oder beschwiegene Material (neu) zu entdecken. Eine
Art Aneignung des Wichtigen der Anderen fiir eigene Zwecke: ,,The Empire writes back*
(Ashcroft / Griffiths / Tiffin 2002). Allerdings greift es nur in einer kleinen Gruppe der
Bevolkerung, da erstens die Zielgruppe der costumbristas nur einen kleinen Anteil der
Gesamtbevolkerung ausmacht, und zweitens auch innerhalb dieser Gruppe keine Einigkeit
herrscht, wenn es um die Institution der Fundamaya geht, und vor allen Dingen um die
fiihrenden Kopfe. Dies geht auf die Zeit der violencia zuriick*?!. Dariiber hinaus werden die

kulturellen Aktivist*innen teilweise in den ruralen comunidades als AulBenseiter*innen

221 ygl. Kapitel 2 zur Schwierigkeit des Miteinanders in den Gemeinden und zur Téiter/Opferdebatte.

194



betrachtet, die als ,,anders* wahrgenommen werden, bis hin zu affektiert oder arrogant. Zudem
distanzieren sich Teile der armen Landbevilkerung vom Gebrauch des Ixil oder den
Traditionen, da sie diese als altmodisch und tiberholt ansehen. Insbesondere Angehorige der
protestantischen Kirchen weisen diese als ,,unmodern, hinterwildlerisch und primitiv*
zuriick ?*? . Sie sehen sich selbst als mitschuldig an der schlechten Situation und der

Diskriminierung, die sie erfahren.

Durch den Biirgerkrieg kam es unter den Ixil zu Erfahrungen von Liminalitdt und communitas.
Liminalitdt beschreibt in diesem Zusammenhang einen Schwebezustand zwischen
traumatischer Vergangenheit und unsicherer Zukunft. Die Neugestaltung der Durchfiihrung von
Ritualen und anderen performativen Handlungen ermdglichte einen Beitrag zur Herausbildung
von communitas. Die Maya-Bewegung agierte genau in diesem Bereich. Die Maya-Bewegung
agierte genau in diesem Bereich. Als Beispiel dient an dieser Stelle der ,,Tempel im griechisch-
romischen Stil“, den die Fundamaya gemeinsam mit Praktizierenden der traditionellen
Religion, alcaldia indigena und internationalen Gésten im Jahr 2009 feierlich eingeweihte. Die
Aktivist*innen entschieden, einen neuen sakralen Ort, der in der Zukunft zur Durchfiihrung von
rituellen Handlungen dienen sollte, zu schaffen, obwohl es bereits sakrale Orte gab, die seit
Generationen aufgesucht und geehrt wurden. Dies ist Ausdruck des Wunsches, eine Liicke bzw.
einen Bruch zu schlieBen. Zudem wihlten sie eine architektonische Struktur, die nach ihrer
Auffassung Elemente der griechischen und der romischen Kultur miteinander kombinierte.
Diese Kulturen sind in Europa die Grundsteine der kulturellen und philosophischen
Entwicklungen und werden dementsprechend gewiirdigt. Dass Elemente der kulturellen
Wurzeln der spanischen Kolonialist*innen ausgewihlt wurden, ist kein Zufall, und auch keine
dsthetische Entscheidung. Die Aussage, die mit dieser (Wort-)wahl kommuniziert wurde, ist
politisch: Demonstrativ richteten sie einen heiligen Ort ein, an dem in der Offentlichkeit alte —
wihrend des Biirgerkriegs im Geheimen gehaltene — Traditionen gepflegt werden sollten. Die
bauliche Konstruktion interpretierte die ,,koloniale®, europdische Kultur. Die Aktivist*innen,

als kulturelle und politische Agierende, machten sich sowohl lokale als auch fremde

222 Die Zuriickweisung der Sprache konnte ich in der Ixil-Region insofern beobachten, als dass viele Eltern in

den Dorfern Spanischunterricht und Englischunterricht an den Schulen wichtiger fanden als Unterricht in Ixil.
Victor Montejo, Jakalteke und Wissenschaftler, sieht das Fortbestehen des Sprachgebrauchs als Indikator fiir
Widerstand gegen vollstindige Assimilation oder Ausloschung der entsprechenden Maya-Kultur (2005: 44).

195



(ausldndische) Symbole und Quellen von Legitimitit zu eigen, um die lokale Bevolkerung fiir

ihr politisches Angebot zu gewinnen®?.

Anlésslich der Einweihung des Neujahrrituals und der Einweihung des Tempels kamen viele
kacholpom mit einer bewussten politischen Grundhaltung zusammen. Das Ritual trug dazu bei,
zu solidarisieren und eine Gruppenidentitit zu stiften bzw. zu stirken (Durkheim 1981 ['1912]).
Mit dem Teilnahmezertifikat schufen die Aktivist*innen ein Symbol, typische Symbole

politischer Rituale sind sonst z. B. Flaggen, Hymnen und sonstige Machtinsignien.

Aus dem Ritual zum afio nuevo maya lésst sich auBerdem eine kognitive Funktion ableiten
(Bellinger und Krieger 2008: 26). Durch die unterschiedlichen und vielféltigen Verbindungen
und die daraus ableitbaren unterschiedlichen Bedeutungen, ergeben sich fiir Turner mehrere
Stimmen, die gehdrt werden konnen. Auch wenn die Bedeutungen abweichend und
widerspriichlich sind, so trigt gerade dies zur Schaffung von Solidaritit bei (2008 [11969]: 37).
Rituelle Symbole repridsentieren idealerweise sowohl soziale Struktur und Legitimation
(Politik) als auch existentielle oder emotionale Belange — wenn sie effektiv sein sollen (Morales

Sic 2007: 265).

Nim Lu’ (ritueller Spezialist aus Jal a’ las Flores) lehnte Rituale ab, die seinem Ermessen nach
zu stark verdndert worden waren. Bei diesen Ritualen waren die rituellen GesetzméBigkeiten
verletzt worden und die Durchfithrung wurde dadurch unsachgemédB. Pap Me’k aus Nebaj
hingegen nahm die neuen oder verdnderten rituellen Elemente an und integrierte sie in sein

professionelles Repertoire *** .

Die beiden Spezialisten reprasentierten die beiden
vorherrschenden Einstellungen im Angesicht eines sich in dynamischer Transition befindlichen
immateriellen kulturellen Erbes. Rituelle Spezialist*innen, die Schulungen der Fundamaya
besuchten, genossen nicht immer ein gutes Ansehen. In Chel beispielsweise kritisierte ein
b’aalvatztiixh Diego Tek Mo’ einen anderen genau aus diesem Grund. Er warf ihm vor, das dort
erworbene Wissen nicht mit den anderen im Dorf zu teilen und nur an den capacitaciones
teilzunehmen, um dort Geld zu erhalten. Die Durchfiihrung des Neujahrsrituals habe man frither

anders gehandhabt, heute wiirde das Geld hauptsdchlich fiir kuxa ausgegeben und nicht mehr

fiir Kerzen und pom?”?. Das hier von meinem Gesprichspartner gezeigte Misstrauen zeugt auch

223 Richard Wilson (1995) zeigt in Maya resurgence in Guatemala: Q’eqchi’’ experiences, ein dhnliches

Vorgehen der lokalen politischen Handelnden.
224 Interview Nim Lu’ April 2008, Jal a‘ las Flores; Interview Pap Me’k April 2009, Las Violetas, Nebaj
225 Interview Diego Tek Mo*, Chel, Chajul, 14.04.2008.

196



an dieser Stelle von mangelhafter Kommunikation und Information seitens der kulturellen

Aktivist*innen.

Innerhalb der Gruppe der am Neujahrsritual teilnehmenden kacholpom gab es unterschiedliche
Vorstellungen von der ordnungsgeméfen Durchfithrung des Rituals und des begleitenden
Rahmens. Die rituellen Spezialist*innen verfiigten {iiber miteinander konkurrierende
Wissenssysteme, und standen in Konkurrenz zueinander. Im Laufe der Zeit und auch durch das
Versterben der élteren rituellen Spezialist*innen kommt es zwangsldufig zu Transition und
Selektion (Rudolph 2007: 325). In den meisten Féllen haben die rituellen Spezialist*innen, als
kompetentes rituelles Agens, auch die Macht kreativ auf Eventualititen zu reagieren und von
der Norm abzuweichen??S. In vielen Fillen entscheidet der/die Durchfiihrende selbst, ob ein
Ritual, oder ein Teil davon ,korrekt* oder ,,verfilscht* ist (Hiisken 2007: 344). Ahnlich wie
orale Traditionen kénnen Rituale, als miindliche Uberlieferungen, in verschiedenen Versionen
vorliegen. Dies kann innerhalb ein und derselben Gemeinde der Fall sein, insofern einzelne
Personen die verschiedenen Versionen kennen und beide als valide anerkennen (Bastos / Cumes
2007). In diesem Fall wurde jedoch eine Politisierung des religiésen und spirituellen Lebens

beobachtet.

Das Neujahrsritual kann geméal der von Eric Hobsbawm (1983: 1-4) entwickelten Theorie als
,erfundene Tradition" interpretiert werden. GemaR dieser Theorie werden Handlungen, die von
anerkannten Regeln geleitet sind und von ritueller oder symbolischer Natur sind, als ,,erfundene
Traditionen* bezeichnet. Diese Handlungen zielen darauf ab, spezifische Verhaltenswerte und
-normen zu internalisieren, und implizieren automatisch historische Kontinuitit, indem sie auf
eine geeignete historische Vergangenheit verweisen. Das Neujahrsritual, wie es 2009
abgehalten wurde, ist als Antwort auf eine neue Situation zu verstehen. In Bezug auf die Form
nimmt es Referenz auf die alte Situation aufund etabliert die eigene Vergangenheit durch quasi-
obligatorische Gebetswiederholungen oder die Wiederholung politischer Programmpunkte.
Hierdurch entsteht ein Kontrast zwischen stetigem Wandel und Innovationen einerseits und dem
Versuch, wenigstens einige Bereiche des sozialen Lebens als unveridnderlich zu strukturieren,
andererseits. Das Erfinden von Traditionen ist ein Prozess der Formalisierung und
Ritualisierung, der sich durch den Bezug zur Vergangenheit auszeichnet, wobei dieser nicht

zwangsldufig durch eine kontinuierliche Aufrechterhaltung vorheriger Traditionen gegeben

226 Es ist von groBer Wichtigkeit, wer einerseits kompetent und geeignet dazu ist, ein Ritual ,,korrekt*
auszufiihren, und andererseits, wer iiber die Autoritét verfiigt, Fehler aufzudecken und gegebenenfalls zu
korrigieren (Rudolph 2007: 333).

197



sein muss. Erfundene Traditionen sind mit hoher Wahrscheinlichkeit in allen Gesellschaften
anzutreffen. Sie sind jedoch am ehesten dann anzutreffen, wenn eine pldtzliche, schnelle
Transformation der Gesellschaft, wie der Biirgerkrieg, die sozialen Muster, fiir welche die alten
Traditionen entworfen waren, schwicht oder gar zerstort. Auch wenn die alten Traditionen und
ihre institutionellen Trager und Promoter nicht mehr ausreichend flexibel und anpassungsfahig
sind oder wie die religidsen Spezialisten bei den Ixil und vielen anderen indigenen Volkern
bereits hohen Alters sind und eine Weitergabe an die jlingere Generation nicht gesichert ist,
kommt es zur ,,Erfindung” von Traditionen (ebd.: 4) und somit wird auch méglichem Verlust

aktiv entgegengewirkt.

Die Maya-Bewegung verwendete zumindest teilweise ,altes Wissen zur Bildung neuer
Traditionen in einer neuen Art und Weise und zu neuen Zwecken. Allerdings sind vor allem
politische Institutionen und ideologische Bewegungen hédufig gezwungen, historische
Kontinuitit zu erfinden, wenn sie ,,aus dem Nichts* entstehen (ebd.: 7). Gerade Bewegungen,
die ihren traditionalistischen Charakter betonen, versuchen laut Hobsbawm (ebd.: 7-8) haufig,
einen Bruch in der Kontinuitit zu iiberbriicken. Dariiber hinaus ist ein Bruch in der Kontinuitit
fiir jene Gruppen attraktiv, die im Allgemeinen als die Lagerstétten historischer Kontinuitét und
Tradition angesehen werden, wie beispielsweise arme, marginalisierte Landbevdlkerungen.

Indeed, the very appearance of movements for the defense or revival of traditions, ‘traditionalist’
or otherwise, indicates such a break. Such movements, common among intellectuals since the
Romantics, can never develop or even preserve a living past (except conceivably by setting up
human natural sanctuaries for isolated corners of archaic life), but most become ‘invented
tradition’ (ebd.: 8)

Traditionen unterliegen einem stetigen Wandel, da sie je nach Kontext und Zielsetzung
modifiziert werden. Dies ist ein wesentlicher Aspekt der kulturellen Dynamik in der Gegenwart.
Auch das kommunikative Gedéchtnis einer Erinnerungskultur unterliegt diesen Verdnderungen

(vgl. J. Assmann 2003 ['1992]). Ein anschauliches Beispiel hierfiir ist das Neujahrsritual.

Das Wandbild im parque von Nebaj thematisiert auf kiinstlerische Weise historische Briiche
(Kolonialzeit, Biirgerkrieg) und schafft somit einen Rahmen fiir die dialogische
Auseinandersetzung mit zuvor weitestgehend tabuisierten Ereignissen. Das Medium Wandbild
ermOglicht die Entwicklung von Identifikation, Ethik und Empathie als Formen der Erinnerung
(A. Assmann 2022: 36-39). In der Ixil-Region wird kulturelle Kontinuitdt von der Maya-
Bewegung betont und unterstiitzt. Genozid und versuchter Ethnozid bewirkten keine

grundlegenden  Verdnderungen der  elementaren  Aspekte der Kultur.  Die

198



Nachkriegsgenerationen verfiigen iiber ein entsprechendes kulturelles Bewusstsein. Zudem
sind sie sich besonders der potenziellen Nachteile durch Marginalisierung und Diskriminierung
durch Angehérige der ,Mainstreamkultur*?” bewusst. Ferner befinden sie sich in einer sich
kontinuierlich beschleunigenden Welt, die durch Globalisierung und Digitalisierung geprégt ist.
Insbesondere neue Informationstechnologien erdoffnen eine Vielzahl niedrigschwelliger
Moglichkeiten und Chancen, zum Erhalt traditionellen Wissens beizutragen und die eigenen
Stimmen einem breiteren Publikum hoérbar zu machen. Ein Bewusstsein fiir spezifische Rechte,
wie grundlegende Menschenrechte, Frauenrechte, Landrechte oder Rechte beziiglich des
kulturellen Erbes, sowie ein verbesserter Zugang zu Informationen kénnen letztendlich auch
Marginalisierung und Diskriminierung erschweren. In dieser Hinsicht kam es in den letzten
zehn Jahren zu rasanten Entwicklungen. Nicht nur die Présenz indigener Stimmen in den
traditionellen Online- und Printmedien erhohte sich, sondern auch gerade in sozialen
Netzwerken kommunizieren junge, kulturell und politisch aktive Indigene verschiedener
Volker und Linder ihre Ansichten, informieren sich und tauschen sich auch mit einer

interessierten internationalen Offentlichkeit aus.

In Bezug auf die Einbindung von Ixil-Aktivist*innen in gegenwirtige Landrechtsfragen und
Auseinandersetzungen mit umfangreichen Entwicklungsprojekten wird Folgendes ersichtlich:
Angehorige einer historisch marginalisierten Gruppe artikulieren und verteidigen ihre Konzepte
von Gerechtigkeit unter Zuhilfenahme internationaler Rechtsgrundlagen — der UN-Deklaration
der Rechte der indigenen Volker sowie der ILO-Konvention 169. Die Aktivist*innen
informieren die betroffenen Gemeinden und beziehen sie in 6ffentliche Diskurse ein. Auf diese
Weise vermitteln und iibersetzen sie zwischen einem globalen und einem lokalen System. Der
Menschenrechtsdiskurs, als Teil pluralisierender MaBnahmen, stérkt die lokalen Beteiligten in
ithrer politischen Auseinandersetzung mit staatlichen Vertreter*innen (Wilson 2006: 79) und

starkt ebenfalls die Bestrebungen, Dekolonisierung zu erreichen.

Der Fall Finca La Perla veranschaulicht sowohl die Neukonstruktion historischer
Zusammenhdnge aus indigener Perspektive als auch dekoloniales Handeln seitens der
indigenen Aktivist*innen im Kontext der territorialen Rechte. Diese mnemonic battle
(Zerubavel 2003) steht stellvertretend fiir zahllose politische Kdmpfe, die seit der Kolonialzeit

in vielen Landern ausgefochten werden.

227 Damit ist die weiterhin in politischen und 6konomischen Entscheidungsebenen dominierende, nicht —

indigene Bevdlkerung gemeint.

199



200





