
Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identität und Bildung in der
Ixil-Region, El Quiché, Guatemala
Aretz, C.N.

Citation
Aretz, C. N. (2026, February 3). Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identität und
Bildung in der Ixil-Region, El Quiché, Guatemala. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/4289416
 
Version: Publisher's Version

License: Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/4289416
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/4289416


153 

6. Eine kulturelle und soziale Bewegung der Ixil 
 

In diesem Kapitel soll kurz skizziert werden, wie die Maya-Bewegung im nationalen Kontext 

entstanden ist und welche Rolle(n) sie im Prozess der Vergangenheitsbewältigung einnimmt 

und in der Zukunft spielen kann. Des Weiteren erfolgt eine Analyse der lokalen Bewegung in 

der Feldforschungsregion, ihrer Mitglieder und ihrer Arbeitsbereiche. Dabei gilt dem Feld der 

kulturellen Maßnahmen, wie beispielsweise öffentlichen Ritualen, besondere Aufmerksamkeit. 

Daher stelle ich die Handlungsfelder der Fundamaya, einer prominenten soziokulturellen 

Organisation in der Ixil-Region, vor. Ich zeige, wie sie einen aktiven Beitrag zur 

Dekolonisierung leistet, indem sie sowohl im kulturellen als auch im zivilgesellschaftlichen 

Bereich agiert. Alle in diesem Kapitel diskutierten Handlungsbereiche stellen Prozesse dar, die 

die Konstruktion von kollektiven Identitäten, Gemeinschaft und Zusammenhalt im Kontext von 

sozioökonomischen Problemen und historischen Brüchen prägen.  

 

Zunächst erfolgt eine kurze Darstellung der Grundsätze und der Entstehungsgeschichte der 

Maya-Bewegung auf nationaler Ebene und anschließend werden die lokalen Besonderheiten 

der Ixil-Region herausgearbeitet. Die Ixil-Bewegung agiert sowohl im kulturellen als auch im 

politischen Bereich.  

 

Ein Schwerpunkt der Arbeit der Fundamaya ist die Konstruktion kollektiver Identität als 

kacholpom. Am Beispiel des Neujahrsrituals analysiert dieses Kapitel, wie memoria histórica 

propia und kollektives Gedächtnis in diesem Zusammenhang entworfen werden. Des Weiteren 

ist von Interesse, wie Souveränität und Autorität durch die Einrichtung institutionalisierter Orte 

und Rituale konstruiert werden. Kreative Medien des kollektiven Gedächtnisses und ihr 

potentieller Beitrag zur Überwindung der Division werden am Beispiel des Wandbildes auf dem 

parque central von Nebaj diskutiert.   

 

Durch ihr Engagement bei Exhumierungen nehmen sich die Aktivist*innen aktiv des 

kollektiven Traumas des Bürgerkriegs an und versuchen, einen Beitrag zur Wiedererstarkung 

des sozialen Gefüges zu leisten. Eng damit verwoben sind das Feld der Demokratisierung und 

das politische Instrument der alcaldía indígena. Als seit Jahrhunderten umkämpfte Ressource 

steht das Land und damit einhergehende Landnutzung als weiterer zentraler Wirkungsbereich 

der Ixil-Bewegung im Fokus dieses Kapitels. Der Tourismus bietet einige Möglichkeiten, die 

sozioökonomischen Herausforderungen der Region in Eigenregie anzugehen.   

153



154 
 

6.1 Grundsätze und Entstehung der Maya-Bewegung auf nationaler Ebene 

 

Grundlage für die Entstehung der indigenen Bewegungen in Guatemala war die Beteiligung der 

indigenen Bevölkerung an unterschiedlichen „kollektiven widerständigen Handlungen“ (Kalny 

2017: 130). Zu widerständigen Handlungen zählt Kalny „unterschiedliche Formen des subtilen 

Widerstands, Aufstände in ländlichen Regionen, die Beteiligung an Massenprotesten in den 

Städten, die Mitgliedschaft in Guerillabewegungen und die Bildung zahlreicher Organisationen 

und Dachorganisationen“ (ebd.: 130). Die Entstehung einer gruppenübergreifenden Maya-

Identität geht nicht erst auf die staatliche Gewalt während des Bürgerkriegs zurück, sondern 

begann bereits zur Zeit der spanischen Kolonialherrschaft und setzte sich während der 

Herausbildung des guatemaltekischen Nationalstaates fort (Morales Sic 2007). Der Maya-

Aktivismus war bei seiner Entstehung das Produkt „chronischer Gewalt“ gegen die indigene 

Bevölkerung Guatemalas (Montejo 2005: 66). Weltweit stehen Nationalstaaten und indigene 

Völker aufgrund von Landrechtsfragen miteinander in Konflikt (Eriksen 2010: 301). Darüber 

hinaus zeigen Nationalstaaten oftmals wenig politische Bereitschaft, die Implementierung 

etwaiger Übereinkünfte zur Durchsetzung indigener Rechte (im Hinblick auf Leben, Land und 

Ressourcen) voranzutreiben. Gleichzeitig stellen invasive Eingriffe multinationaler 

Unternehmen eine Bedrohung für die indigenen Gemeinden dar (Tzec 2018: 40).  

 

In der Anfangszeit wurde die Basis für eine Zusammenarbeit und Gemeinschaftsstiftung mit 

allen indigenen campesinos insbesondere durch gebildete K’iche’ aus Quetzaltenango 

geschaffen (Grandin 2000: 9). Dabei wurden und werden Gemeinsamkeiten der indigenen 

Völker auf dem amerikanischen Kontinent betont und teilweise auch konstruiert (Kalny 2017: 

75–76). Maya aus unterschiedlichen Nationalstaaten streben nach einem gemeinsamen 

Auftreten und einer „einheitlicheren Maya-Stimme“ (voz maya más unida), um ihre politische 

Handlungsmacht zu stärken (Tzec 2018: 46). Eine Reihe von Schlüsselereignissen in den 

1970er Jahren fungierte als beschleunigende und formgebende Impulse, darunter die Idee, eine 

indigene Identität über linguistische Grenzen hinweg zu konstruieren (Kalny 2017: 130). 

Zudem boten die zwischen 1972 und 1979 jährlich von intellektuellen Maya organisierten 

seminarios indígenas ein Forum zur Diskussion der Lebensrealität, die von Repression und 

Nichteinhaltung der Menschenrechte geprägt war. Auch die Bedeutung der indigenen Sprachen 

für die indigenen Kulturen und die Herausbildung einer distinktiven Identität wurde von den 

Teilnehmenden angesprochen (Bastos / Camus 1993: 24–26, Bastos / Camus 2006: 39–42, 

Kalny 2017: 93–94). Im Jahr 1977 stellte der kollektive Marsch von Minenarbeiter*innen und 

154



155 

Angehörigen verschiedener Maya-Gruppen von San Mateo Ixtatán in die Hauptstadt ein 

bedeutsames Ereignis dar. Der Marsch fand unter der Anleitung der campesino (Bauern-) 

Bewegung CUC (Comité Unidad Campesina, Komité Einheit der Landarbeiter) statt (Arias 

1990: 249; Muralles 2007: 12, Grandin 1997: 24, Konefal 2010: 70). Das CUC war eine soziale 

– keine kulturelle – Bewegung (McAllister 2010). Sein Selbstverständnis geht aus diesem 

Auszug der Kundgebung von Lorena Medina Patzan anlässlich des 43-jährigen Bestehens 

hervor:  
Cabeza clara, corazón solidario y puño combativo de los trabajadores y trabajadoras del campo. 
¡Que vivan los campesinos y campesinas que aman, cuidan y defienden la Madre Tierra y 
alimentan al mundo cada día con su trabajo digno” 
¡Que vivan las 43 primaveras del CUC”182 (Lorena Medina Patzan, 15. April 2021) 
 

Die Gründung des CUC erfolgte durch Teilnehmende des seminario indígena (Kalny 2017: 96). 

Die beiden Einrichtungen repräsentieren jeweils eine der beiden unterschiedlichen Strömungen 

indigenen Widerstands. Der Bereich der kulturellen Rechte wird von den culturalistas verteten, 

der Bereich der Klassenzugehörigkeit häufig in Kooperation mit verarmter Ladino-

Subsistenzbauernschaft von den clasistas (ebd.: 130). In die Friedensverträge fanden die 

Positionen der culturalistas Eingang, wohingegen die der clasistas hingegen dies kaum taten. 

Die Friedensverträge führten nicht zur Stärkung der sozialen und wirtschaftlichen Rechte der 

indigenen Bevölkerung, die somit marginalisiert blieb. Hingegen wurden die kulturellen Rechte 

formell anerkannt. Charles Hale (2004) fasste diese Diskrepanz in der Bezeichnung indio 

permitido183 zusammen, welche die bis heute vorherrschende Ungleichheit im Land beschreibt 

(Kalny 2017: 130).  

 

Um das Wirken indigener kultureller Aktivist*innen in Guatemala zu beschreiben, finden die 

Begriffe „Revitalisierung”, „Pan-Mayabewegung” und „Mayanisierung“ (mayanización) 

Anwendung. „Revitalisierung“ bedeutet, dass traditionelle Kultur in einem modernen Kontext 

„wiedererweckt“ oder „wiederbelebt“ wird. Traditionen und Religion ruhten jedoch nicht und 

gerieten nicht durch Veränderungen in Vergessenheit (Cojtí Cuxil 1987). Während des 

Bürgerkriegs zwangen Terror und Verfolgung die Ixil und weitere Maya-Völker, ihre ethnische 

sowie religiöse Identität zu verschleiern. Darunter fielen sowohl Sprache und Kleidung, als 

auch Elemente der traditionellen Religion, wie z. B. der Gebrauch des 260-tägigen Kalenders. 

 
182 „Klarer Kopf, solidarisches Herz und kämpferische Faust der Arbeiter auf dem Lande. 
Es leben die Landarbeiter und Landarbeiterinnen, die Mutter Erde lieben, pflegen und verteidigen und die Welt 
jeden Tag mit ihrer würdigen Arbeit nähren” Es leben die 43 Frühlinge des CUC”“ 
183 Im neoliberalen Guatemala haben Indigene eine ganz bestimmte Rolle zugewiesen bekommen: Sie dürfen im 
kulturellen Bereich aktiv sein, in „weichen“ politischen Resorts, jedoch bleiben sie von den „harten“ Bereichen 
ausgeschlossen. Dazu zählen insbesondere Finanz- und Wirtschaftssektor sowie territoriale Rechte (Hale 2004).  

155



156 
 

Die Verbrennung von Mais sowie die Tötung älterer Menschen können als gezielte 

Aggressionen gegen symbolische Bedeutungsträger innerhalb der Maya-Kosmovision 

interpretiert werden. Die Auswirkungen dieser Ereignisse auf bestimmte Elemente der Maya-

Identität und die Weitergabe ihrer Kultur von Generation zu Generation wurden zutiefst gestört. 

Zudem kam es zu einer Erniedrigung der kulturellen Werte durch die Verwendung von Maya-

Namen für Kampfeinheiten und andere militärische Strukturen während des Bürgerkriegs (CEH 

1999, Artikel 62). Ausgehend von dieser ethnozidalen Situation erweiterte die Maya-Bewegung 

ihren ursprünglichen Wirkungskreis erheblich. 

 

Der Begriff der „Mayanisierung“ beschreibt die Entwicklungen, die sich aus der 

Unterzeichnung der Friedensverträge ergaben. Er steht für die Vorstellung einer gemeinsamen 

Identität als „Maya“ über lokale und linguistische Grenzen hinweg. Der Prozess der 

„Mayanisierung" impliziert demnach die Wertschätzung, Bewahrung, Nutzung und 

Weiterentwicklung der objektiven ethnischen Marker (Sprache, Kleidung, Essen, Architektur, 

Organisation) sowie der subjektiven Elemente (ethnisches Bewusstsein, Spiritualität, Loyalität, 

Stolz) der Maya-Kultur in diversen Bereichen der guatemaltekischen Gesellschaft. Dieser 

Prozess steht in engem Zusammenhang mit der Anerkennung der Rechte der Maya-Völker und 

führt dazu, sich selbst als Maya zu bezeichnen und zu fühlen (Cojtí Cuxil 2007: 11). Der 

Terminus bezeichnet die aktive Konstruktion einer eigenen Selbstbezeichnung, die sich von 

Fremdbezeichnungen abhebt, welche insgesamt eine tendenziell destruktive Wirkung besitzen 

(Nelson 1999: 5). Es vollzieht sich ein Prozess des Wandels, in dessen Folge ein negatives 

„ethnisches Selbstbild“ in ein positives transformiert wird (Frühsorge 2010: 190–191). Dieser 

Prozess ist nicht losgelöst von anderen Gruppen der guatemaltekischen Gesellschaft oder 

internationalen Einflüssen, sondern findet innerhalb eines interkulturellen Dialogs statt. 

Allerdings ist anzumerken, dass dieser Dialog nicht alle Bereiche der Gesellschaft erreicht, 

sondern sich einerseits nach dem Bildungsgrad und andererseits nach der politischen Position 

richtet. Für eine erfolgreiche Partizipation an einem interkulturellen Dialog sind demnach 

sowohl eine gewisse soziale und politische Einheit als auch die Kenntnis der jeweiligen 

„politischen Spielregeln“ und Konventionen erforderlich. Nach erfolgter Integration in die 

staatlichen Institutionen können politische Ressourcen mobilisiert und in Form einer 

geschlossenen Gruppe agiert werden (Eriksen 2010: 303–304). 
 

Demetrio Cojtí Cuxil, einer der maßgeblichen Gründungsköpfe der Bewegung, begreift die 

Mayanisierung als einen dynamischen Prozess, der darauf abzielt, verlorene oder verfälschte 

156



157 

ethnische Merkmale zu bewahren, zu revitalisieren und selektiv an aktuelle Gegebenheiten (wie 

beispielsweise ökonomische Marktgesetze, Globalisierung und Digitalisierung) anzupassen 

(2007: 12). Cojtí Cuxil zufolge manifestiert sich dies im Streben nach Selbstregierung und 

Selbstverwaltung für jede Sprachgemeinschaft sowie für das gesamte Maya-Volk. Zudem 

werden Partizipation und Repräsentation in gemeinsamen Gremien mit der nicht-indigenen 

Bevölkerung angestrebt. Das übergeordnete Ziel ist eine Entwicklung, die sowohl eine Identität 

als auch einen Selbstschutz gewährleistet und zu einer gegenseitigen Bereicherung führt. Dies 

erfordert den „Kampf“ um die Entscheidungsgewalt sowie die Kontrolle über Ressourcen. Die 

Transformation des guatemaltekischen Staates und der Demokratie in Richtung 

Multikulturalismus sowie die Transformation der nicht-indigenen Bevölkerung hin zu einem 

kosmopolitischen Selbstverständnis und einer positiven Rezeption ihrer Maya-Herkunft sind 

demnach unerlässlich (2007: ebd.). 

 

Der Zugang zu hochwertiger Bildung und Information ist in ländlichen Gemeinden 

eingeschränkt, was zu einer signifikanten Diskrepanz zwischen der Bildungssituation in 

urbanen und ländlichen Gebieten führt. Das Leben in ländlichen peripheren Gebieten ist in 

vielen Fällen von einem täglichen Kampf zur Erfüllung grundlegender materieller Bedürfnisse 

geprägt. Dazu zählen Zugang zu Land, die Entwicklung der Infrastruktur und die Versorgung 

mit Gütern. Eine einfache Opposition zwischen arm-rural und gebildet-urban reicht jedoch 

nicht aus, um die Komplexität der Situation zu erfassen. Armut, insbesondere extreme Armut, 

spielt im Kontext der Mayanisierung eine besondere Rolle. Eine signifikante Zahl der indigenen 

Bevölkerung in ländlichen Gebieten lebt in schwer zugänglichen Randgebieten und betreibt 

Subsistenzwirtschaft. Sie sind in der Regel arm und sprechen in der Regel ausschließlich die 

lokale Maya-Sprache. Die Optionen für eine ökonomische Entfaltung sind, wie bereits an 

anderer Stelle dargelegt, an Migration geknüpft. Dies ist entweder als Tagelöhner*in auf 

Kaffee- oder Kardamomplantagen in den fruchtbaren Tälern des Hochlands, an der Pazifikküste 

oder in den Vereinigten Staaten möglich. 

 

Eines der größten, ungelösten Probleme in Guatemala ist die Landverteilung. Allein im 

Dezember 2005 registrierte die guatemaltekische Regierung 1052 landwirtschaftliche 

Streitfälle, bei denen die Besitzrechte den Kern des Disputs ausmachten. Darüber hinaus ist zu 

vermuten, dass die Anzahl der nicht registrierten Fälle, die entweder gemäß traditionellem 

Maya-Recht friedlich beigelegt werden oder eine gewaltsame Lösung abseits jeglicher 

Justizsysteme provozieren, wesentlich höher liegt. Allerdings ist vielerorts der Kampf um 

157



158 
 

Zugang zu Land nicht in erster Linie an die ethnische Identität als Maya geknüpft, sondern an 

die Basisbedürfnisse der Subsistenzbäuer*innen. Da deren Mehrheit jedoch Maya sind, ist der 

Kampf um Landrechte ein zentrales Arbeitsfeld der lokalen Mayabewegungen (Dary 2007: 80; 

Kalny 2017: 77–80 sowie Kapitel 6.6 dieser Arbeit). Das „Maya-Recht“ erfährt zumindest 

theoretisch bereits eine offizielle Anerkennung, was gleichzeitig eine Bekräftigung und eine 

Aufwertung des früheren „Gewohnheitsrechts“ impliziert (Ekern 2008: 124). 

 

Seit dem Jahr 1985 vollzieht sich schrittweise eine Transition, die sich von einer ethnisch 

rassistischen bzw. nationalliberalen Realität hin zu einer ethnisch egalitären und pluralistischen 

Realität entwickelt (Cojtí Cuxil 2007: 83). Es entstehen neue Diskurse der „Maya“ durch einen 

Aneignungs- und Zurückweisungsprozess (Hirschmann 2010: 194). Dennoch bleibt die 

Gefährdung der kulturellen Identität 184  bestehen. Seit den 1990er Jahren ist die Zahl der 

Akademiker*innen, die sich als Maya autoidentifizieren, stetig angestiegen. In den Bereichen 

Menschenrechte, Migration, Bildung und Linguistik der Mayasprachen, Archäologie, 

Epigraphik sowie Geschichtsschreibung arbeiten ebenfalls zunehmend internationale 

Akademiker*innen mit Maya-Intellektuellen zusammen. Im akademischen Kontext der 

Ethnoarchäologie und der Entzifferung der Hieroglyphentexte lassen sich aufschlussreiche 

Parallelen zu den gegenwärtig lebendigen Mayatraditionen ziehen, was eine Revalorisierung 

des kulturellen Erbes und eine Transition von „Folklore“ zu „Wissen“ bedingt. 

 

Die vorspanischen Maya (los de los pirámides, los de Tikal, los que dicen que son Mayas – „die 

mit den Pyramiden, die aus Tikal, die von denen man sagt, dass sie Maya sind“) wurden von 

den konsultierten Ixil nicht als direkte Vorfahren verstanden, sondern als eine zeitlich und 

räumlich weit entfernte Kultur. Die Ergebnisse einer Befragung von indigenen Jugendlichen in 

unterschiedlichen indigenen Gemeinden zu ihrem Geschichtsbewusstsein bestätigen die oben 

formulierte Beobachtung (Frühsorge 2010: 401–402). Auch yukatekische Maya verwenden 

„Maya“ weder als Selbstbezeichnung, noch sehen sie sich als Nachfahren der Erbauer der alten 

Ruinenstädte (Gabbert 2004: xi). 

 

Auf lokaler Ebene der Ixil-Gemeinden steht ein entscheidender Schritt noch stets aus: die 

selbstbewusste Anerkennung und Wertschätzung der eigenen Kultur. Koloniale und rassistische 

Stereotype prägen seit Jahrhunderten die Selbst- und Fremdwahrnehmung indigener Völker. 

 
184 Im internationalen Recht ist diese als Grundlage für indigene Völker und ihre Land- und Überlebensrechte 
festgeschrieben (Johnston 2006: 8). 

158



159 

Denken und Agieren scheinen von jenen hierarchischen Strukturen geprägt zu sein, die sowohl 

die politische als auch die ökonomische Ungleichheit in Guatemala aufrechterhalten und 

verschärfen. Ethnische Kategorisierung stellt ein Element des sozialen Konflikts und der 

Machtverhältnisse dar, da die Zugehörigkeit zu einer bestimmten sozialen Kategorie eine damit 

einhergehende Statusposition bedingt (Gabbert 2004: xv). Das Konstrukt des 

guatemaltekischen Nationalstaates geht an der breiten, indigenen Bevölkerungsmehrheit noch 

immer vorbei (Kruijt 2008). Extreme Armut prägt das alltägliche Leben in der ländlichen 

Peripherie, wie beispielsweise in Chajul. Vor dieser schwierigen Lebensrealität sprechen viele 

Menschen dem Nationalstaat keine große Bedeutung zu. Eine Selbstdefinition als 

Guatemaltek*in fand dort Ende der 2000er Jahre kaum statt - als Maya jedoch auch nicht. Die 

meisten Menschen identifizierten sich primär als campesinos und empfanden eine 

Zugehörigkeit zu der Gemeinde, in der sie lebten und aufgewachsen waren. Von der 

Alltagsrealität der meisten Maya war die Maya-Bewegung lange viel zu weit entfernt (Bastos / 

Cumes 2007). Das Fehlen funktionaler staatlicher Institutionen und Prozesse begünstigt die 

fortschreitende „NROisierung“ der indigenen Bewegung, was wiederum einen 

Bedeutungsverlust des kollektiven Charakters dieser Bewegungen zur Folge hat (Bastos / Brett 

2010: xix, Kalny 2017: 322). 

 

Im Zuge der Ratifizierung der ILO 169 und der UN-Deklaration der Rechte indigener Völker 

ist zunehmend ein politisch korrekter, multikultureller, öffentlicher Diskurs erkennbar. 

Politiker*innen und andere Personen des öffentlichen Lebens verwenden Begriffe wie z. B. 

pueblos indígenas, interculturalidad, educación biligüe intercultural, lugares sagrados, 

cosmovisión und lo Maya. Gleichzeitig kritisieren kulturelle Aktivist*innen nicht-indigene 

Personen des öffentlichen Lebens, die Zeremonien und religiöse Rituale zu ihren Zwecken 

nutzen oder bestimmte Begriffe aus dem religiösen Bereich verwenden. Auch das Tragen 

traditioneller Kleidungsstücke oder Stoffe wurde als kulturelle Aneignung kritisiert.  

 

Politik und Medienlandschaft konstruieren ein Bild von lo Maya, das nicht über Folklore und 

touristischen Romantizismus hinaus zu gehen vermag. Gleichzeitig behalten los indígenas oder 

auch los campesinos in der öffentlichen Wahrnehmung und im offiziellen politischen Diskurs 

das Bild bei, das ihnen schon seit der Konquista anhaftet: die rückständigen und unzivilisierten 

indios aus den Bergen (Bastos 2010: 15, Reyhner / Kumar Singh 2015: 15). 

 

159



160 
 

Den guatemaltekischen Regierungen seit 1996 mangelte es an politischem Willen zur 

finanziellen Unterstützung von Einrichtungen wie dem Kulturministerium oder kleinerer 

Institutionen (Bastos 2010: 16, Cojtí Cuxil 2005: 32, Sieder 2008). Es entstand ein „abwesender 

Staat“ (estado ausente) und seine Aufgaben wurden von (inter-)nationalen nichtstaatlichen 

Organisationen übernommen. Ein Beispiel, welches in Kapitel 7 dieser Arbeit noch eingehend 

analysiert wird, ist die educación bilingüe intercultural. Diese erreichte im Jahr 2005 50% der 

Bevölkerung, erhielt jedoch lediglich 5% des ohnehin schon geringen Bildungsetats (PNUD 

Report 2005). Neuere Zahlen deuten zumindest auf einen positiven Trend hin (PNUD Report 

2022). Auf politischer Ebene sind Maya in einigen einflussreichen Positionen anzutreffen 

(Legislaturen Berger, Colóm und auch Pérez Molina), dazu gehören z. B. Ministerio de la 

Cultura, Secretaría de la Paz, Dirección de la Educación Bilingüe („Ministerium für Kultur, 

Sekretariat für Frieden, Direktion für zweisprachige Erziehung“). Darüber hinaus wurden 

politische Räume speziell für die Maya in verschiedenen Bereichen geschaffen: 

a) ALMG (Academia de las Lenguas Mayas de Guatemala 185 , „Akademie der 

Mayasprachen“) 

b) DIGEBI (Dirección General de Educación Bilingüe Intercultural, „Generaldirektion für 

interkulturelle zweisprachige Erziehung“)  

c) FONDIGUA (Fondo de Desarrollo Indígena Guatemalteco, „Indigener 

Entwicklungsfonds Guatemala“) 

d) DEMI (Defensoría de la Mujer Indígena, „Rechtliche Vertretung der indigenen Frau“) 

e) Unidad de Lugares Sagrados del Ministerio de Cultura („Einheit Heilige Orte des 

Ministeriums für Kultur“)  

f) CODISRA (Comisión Presidencial contra la Discriminación y el Racismo, 

Präsidialkommission gegen Diskriminierung und Rassismus) 

g) CAI (Consejo Asesor Indígena, Beirat für indigene Völker)  

Maya sind außerdem als Repräsentanten der Zivilgesellschaft in Institutionen wie der 

FONTIERRA (Fondo de Tierras, Landbesitzfonds) und der CNR (Comisión Nacional de 

Resarcimiento, Nationale Komission für Schadensersatz) aktiv und nehmen am PNR 

(Programa Nacional de Resarcimiento, Nationales Programm für Schadensersatz) teil (Bastos 

2010: 15). 

 

 
185 Die ALMG teilt sich in einen spirituellen und einen linguistischen Flügel. Während der linguistische Flügel in 
erster Linie die Dokumentation der Sprachen und die Publikation von neutralem, sprachdidaktischem Material 
anstrebt, argumentiert der spirituelle Flügel, dass die Sprache eng an die Kultur geknüpft ist und die Vermittlung 
ohne kulturelle und religiöse Konzepte nicht möglich ist (Frühsorge 2010: 197).  

160



161 

An die Stelle des abwesenden Staates tritt oftmals die internationale Kooperation (Bastos 2010: 

17, Cojtí Cuxil 2005: 32). Diese Entwicklung ist jedoch nicht frei von Konflikten: Einerseits 

sind viele Organisationen und Initiativen auf finanzielle und konzeptionelle Hilfe angewiesen, 

andererseits sind sie dafür verantwortlich, dass sich soziale Bewegungen in 

Nichtregierungsorganisationen (NRO) transformieren. „No se puede negar la impronta de esta 

cooperación en la transformación de los movimientos sociales en ONG“186 (Bastos 2010: 17, 

Morales López 2007). Diese Transformation der sozialen Bewegungen führt zu einer 

überproportionalen finanziellen Bedeutung des Verwaltungsapparats (Bastos / Camus 2006). 

Die in diesem Kontext von den Beteiligten der internationalen Zusammenarbeit artikulierten 

Themen, Sichtweisen und Diskurse bergen das Risiko, die lokalen Akteure und Akteurinnen 

langfristig zu schwächen. Die Internationale Zusammenarbeit kann durch gezielt eingesetzte 

Maßnahmen zur Identitätsbildung in der indigenen Bevölkerung ein starkes Selbstbewusstsein 

fördern, das sich durch eine positive Selbstwahrnehmung als kulturell anders, jedoch nicht 

sozial ausgeschlossen, auszeichnet. Die internationale Komponente der Bewegung besteht 

jedoch nicht allein aus finanzieller Zuwendung. Internationale Akteure machen den 

Aktivist*innen auch Wissen aus akademischen Publikationen zugänglich. Die Publikationen 

sind aufgrund der Sprache, in der sie verfasst sind, nicht zugänglich oder schlichtweg in der 

Region nicht verfügbar. Bisweilen findet jedoch keine Unterscheidung der unterschiedlichen 

Epochen oder der einzelnen Maya-Völker statt und auf diese Weise entsteht eine neue Pan-

Maya Version von Geschichte und kultureller Kontinuität. 

 

6.2 Lokale Bewegung: Mayanisierung in der Ixil-Region 

 

Die Aktivitäten der Fundamaya in der Ixil-Region erstrecken sich sowohl auf kulturelle als auch 

auf soziale Bereiche. Obwohl die Fundamaya offiziell als guatemaltekische 

Nichtregierungsorganisation (NRO) im Kultursektor klassifiziert ist, übt sie auch politischen 

Einfluss aus. Die Biographien ihrer Führungspersonen lassen eine Positionierung im politisch 

linken Spektrum erkennen. Pablo Ceto war Mitglied der nationalen Führung (dirección 

nacional) der Guerillaorganisation EGP und eines der Gründungsmitglieder des Comité de 

Unidad Campesina (CUC) in den 1970ern. Später wirkte er an der Einrichtung der 

Coordinadora de los Pueblos Mayas de Guatemala (COPMAGUA) maßgeblich mit. Zu den 

Präsidentschaftswahlen von 2003 trat Ceto als Vizepräsidentschaftskandidat der Unidad 

 
186 „Es ist nicht zu leugnen, dass die Kooperation die Transformation der sozialen Bewegungen in NRO 
herbeiführt.“ 

161



162 
 

Revolucionaria Nacional Guatemalteca (URNG) an, zuvor war er Abgeordneter im 

guatemaltekischen Kongress. Er gründete die Fundación Maya Región Ixil (Fundamaya) 

(Kruijt 2008: 191) und leitet sie bis in die Gegenwart. Außerdem gab er bei der Gründung der 

Ixil-Universität im Jahr 2011 entscheidende Impulse und ist ihr Präsident. Die Ixil-Universität 

stützt sich auf ein alternatives, von staatlichen Vorgaben unabhängiges Ausbildungsmodell, das 

auf traditionellem Wissen basiert. An dieser Universität eignen sich zukünftige 

Führungspersönlichkeiten der Gemeinden das Wissen und die Lösungsansätze der Vorfahren 

an (siehe Kapitel 7). 

 

Die Vertreter*innen der Ixil fordern nicht nur die Umsetzung der Maßnahmen aus den 

Friedensverträgen von Regierungsinstitutionen ein, sondern engagieren sich auch um kulturell 

und politisch aktiven Nachwuchs. Zwischen 2007 und 2010 organisierte die Fundamaya 

„Schulungen“ für rituelle Spezialist*innen an ihrem Sitz Vi’ Patna in Chajul. Die Inhalte 

stammten zum größten Teil aus den Arbeiten westlicher Akademiker*innen, die in 

verschiedenen Maya-Regionen geforscht hatten. Zeitweise lud die Fundamaya rituelle 

Spezialist*innen aus K’iche’-sprachigen Gemeinden zur Durchführung dieser Schulungen ein. 

Zugang zu wissenschaftlichen Arbeiten und Erkenntnissen wurde durch die neuen digitalen 

medialen Möglichkeiten vereinfacht. Die Geschichte der Maya-Völker in Guatemala, wie der 

indigenen Völker im Allgemeinen, ist stark von Diskriminierung, Marginalisierung und 

Repression während der gesamten 500 Jahre seit der Ankunft der spanischen Kolonisator*innen 

gekennzeichnet. Die Informationen über eine bislang unerreichbare Vergangenheit, bestärken 

das Selbstbild positiv. Außerdem wird auf diese Weise eine starke emotionale Verbindung 

zwischen den epigraphischen Texten und der präkolonialen Vergangenheit geschaffen. Das 

Wirken der Fundamaya zeigt deutlich, dass nicht nur lokale und nationale, sondern auch 

internationale Prozesse prägend sind (Hirschmann 2010: 193–194). Zudem besteht zwischen 

dem Verlust kultureller Traditionen und der Verschlechterung der sozioökonomischen Situation 

ein Zusammenhang187.  
 

Traditionelle kulturelle Praktiken, insbesondere private religiöse Rituale, wurden zwischen 

2007 und 2010 in Ixil comunidades weiterhin mehrheitlich von der breiten Öffentlichkeit 

ferngehalten. Öffentlich abgehaltene Rituale konnten hauptsächlich im Kontext politischer 

Veranstaltungen oder nationaler Feiertage beobachtet werden. Sie sind ihrerseits Ausdruck einer 

 
187 Wilson beschreibt dies ebenfalls für die Q’eqchi in Alta Verapaz Ende der 1980er Jahre (1995: 265–267). 

162



163 

öffentlichen Demonstration der kulturellen Kontinuität und Identität. Da während des 

Bürgerkriegs keine Rituale in der Öffentlichkeit abgehalten werden konnten, bedeutet die 

Möglichkeit, dies heute ohne Angst durchführen zu können, eine positive Entwicklung.  

 

Die indigene Bewegung in Guatemala verfügte über eine vergleichsweise geringe politische 

Handlungsmacht. La violencia contrainsurgente hatte einen völlig unkalkulierbaren Einfluss 

auf die kulturellen und sozialen Bewegungen. Eine gesamte Generation indigener 

Führungsköpfe wurde entweder getötet oder verschwand spurlos. Der soziale Zusammenhalt in 

den Gemeinden ist bis heute durch die in der Zeit der violencia verübte Gewalt geschädigt. Die 

gegenwärtig präsenten, von einzelnen Individuen oder Gruppen ausgehenden Manifestationen 

von Alltagsgewalt sind ebenfalls das Ergebnis eines gestörten sozialen Gefüges (Little 2009: 2, 

Carmack 2009: 186, Remijnse 2002, Cojtí Ren 2019: 201f., siehe ebenfalls Kapitel 5 dieser 

Arbeit). 

 

Orientiert an der politischen Teilhabe anderer indigener Völker in anderen Nationalstaaten (z. 

B. die Sami in Norwegen oder die Cree in Kanada), streben auch die politischen Vertreter*innen 

der Ixil-Bewegung danach, ihre politischen Interessen und ihre Forderungen nach equity 

(Verteilungsgerechtigkeit) gegenüber dem guatemaltekischen Staat durchzusetzen. Bildung, 

Literalität – auch in Ixil – und die Beherrschung des Umgangs mit zunehmend digitalen Medien 

bilden dabei die Grundvoraussetzungen. Entwicklungen in diese Richtung finden statt. Junge 

Menschen, die sowohl die Rolle einer*s indigenen, kulturellen, politischen Aktivist*in als auch 

einer*r Akademiker*in beherrschen, sind zunehmend auch in Ämtern des Nationalstaates 

vertreten und gestalten aktiv politische Prozesse auf kommunaler Ebene. Hierzu gehört auch 

maßgeblich das Engagement im Bereich der territorialen Rechte (vgl. Kapitel 6.6). Die 

Fundamaya führte regelmäßig Informationsveranstaltungen sowohl in den Provinzhauptstädten 

als auch in den Dörfern durch, mit Hilfe derer sie die Bevölkerung über die Thematik 

insbesondere in Bezug auf die UN-Deklaration der Rechte der Indigenen Völker aufklärten und 

somit einen Beitrag zur Stärkung ihrer Rechte leisteten.  

 

Die Bevölkerung in der Ixil-Region (und auch in anderen Maya-sprachigen Regionen 

Guatemalas) steht jedoch nicht mehrheitlich hinter den kulturellen Aktivist*innen. Die in 

Kapitel 5 dargestellte und analysierte Aufteilung der Gemeinden führt zu einer Schwächung der 

Außenwirkung und somit der politischen Überzeugungskraft auf nationaler Ebene. Zudem ist 

163



164 
 

festzustellen, dass die Partizipation und der Zuspruch der Bevölkerung an Veranstaltungen auf 

kleine Gruppen reduziert sind. 

 

Zwischen 2007 und 2010 waren neben der Fundamaya noch weitere Organisationen auf dem 

Gebiet der kulturellen Arbeit in der Ixil-Region tätig. Dabei sind an erster Stelle die ALMG 

(Academia de las Lenguas Mayas) und die Asociación Q’anil (hauptsächlich eine 

Jugendorganisation) zu nennen, da diese während der Feldforschungsperiode über die größten 

finanziellen Ressourcen verfügten. Eine Problematik ergibt sich aus der finanziellen 

Abhängigkeit der lokalen Organisationen von internationalen Gebern. Dies bedingt eine 

Projekthaftigkeit der Maßnahmen der Organisationen. Oft resultiert nach Ende der 

Finanzierung nur wenig aus den Projekten. Dies betrifft sowohl kulturelle Projekte als auch 

andere Wirkungsbereiche der internationalen Kooperation, wie beispielsweise Infrastruktur, 

Gesundheit und Regierungsführung (governance).  

 

6.3 Immaterielles kulturelles Erbe, memoria histórica und politische Interessen 

 

In Guatemala ist eine Politisierung verschiedener Aspekte des immateriellen kulturellen Erbes 

zu beobachten 188 . Dazu zählen rituelle Handlungen unterschiedlicher Gruppen, die sich 

unterschiedlichen Zwecken widmen. Im Rahmen meiner Feldforschung konnte ich wiederholt 

rituelle Handlungen beobachten, die politische Veranstaltungen begleiteten. Diese Handlungen 

wurden entweder als eine Form des „folkloristischen Schmucks“ (in der Regel begleitet von 

Handlungen nicht-indigener Beteiligter) oder als eine Art öffentliche Bekundung eines starken 

Selbstbewusstseins als Ixil bzw. Maya interpretiert, wie das folgende Beispiel veranschaulicht: 

 

Am 23. Februar 2008 fand auf dem parque central in Nebaj eine Veranstaltung in Vorbereitung 

des Tages zur Erinnerung an die Opfer des Bürgerkriegs statt. Vier b’aalvatztiixh sprachen über 

den ganzen Tag hinweg Gebete, die rituellen Handlungen wurden von Anzünden vom pom und 

Kerzen begleitet. Zudem fanden Kundgebungen von aus unterschiedlichen Regionen des 

Hochlands angereisten Maya-Aktivist*innen statt, die sich auch als Vertreter*innen ihrer 

linguistischen Gemeinschaften präsentierten. Dabei handelte es sich um eine selbstbewusste 

und stolze Darstellung als „Maya“ in der Öffentlichkeit. Hintergrund war unter anderem die 

 
188 Geschichte, und auch der Umgang mit immateriellem kulturellem Erbe sind in jedem Kontext anfällig für 
Instrumentalisierung oder Politisierung, und das gilt insbesondere im Zusammenhang mit Gewalt und 
Ungerechtigkeit (Bellino 2017: 7). 

164



165 

neue Deklaration der Rechte der indigenen Völker der Vereinten Nationen (von 2007) und die 

ILO-Konvention 169. Die Beteiligten bezogen sich auf den Friedensvertrag von 1996 und 

benannten die zahlreichen noch ausstehenden Punkte (vgl. Auswirkungen dieser wichtigen 

Verträge auf die nationale Maya-Bewegung in Kapitel 6.1 und 6.2). Initiiert und begleitet war 

die Veranstaltung von internationalen Menschenrechtsaktivist*innen189.  

 

Dieses Beispiel zeigt, wie politische Handlungsstrategien zusammen mit einer kulturellen 

Handlung genutzt werden, um Wissen über indigene Rechte öffentlich zu vermitteln.  

 

Die Forderung nach Memoria histórica colectiva propia, einem „eigenen historischen 

kollektiven Gedächtnis”, wurde in die Friedensverträge von 1996 aufgenommen (vgl. Kapitel 

2.4). Die Maya-Bewegung versucht, das kulturelle Gedächtnis der Bevölkerung neu zu 

konstruieren, indem sie sowohl Symbole aus der Vergangenheit, wie z. B. archäologische 

Stätten oder von (inter-)nationalen Akademiker*innen verfasste Publikationen, als auch 

lebendige, traditionelle kulturelle Elemente verwendet. Aktivist*innen der Maya-Bewegung 

streben sowohl danach, Gemeinschaftssinn und Zuversicht zu stiften, als auch Legitimität und 

Autorität zu erlangen (Assmann 2003 [11992]: 161).  

 

Im Rahmen der Feldforschung wurde seitens der konsultierten kulturellen Aktivist*innen 

Besorgnis darüber geäußert, dass mit jeder scheidenden Generation das alte Wissen um den 

Kalender zunehmend verloren gehen könnte. Einzelne rituelle Spezialist*innen, die an den 

Schulungen der Fundamaya nicht teilnahmen, waren irritiert. Das geschah, weil im Zuge von 

kulturellem Aktivismus Elemente des Ritualkalenders der K’iche’ übernommen wurden. Sie 

fürchteten, dass die Version der Ixil überschrieben werden könnte. 

6.3.1 Konstruktion von memoria histórica und kollektivem Gedächtnis 
 

Die beiden folgenden Beispiele illustrieren, wie die Aktivist*innen sowohl kollektive Identität 

als auch memoria histórica konstruieren. Dies geschieht anhand der Forderung nach einer 

Gedenktafel an einem öffentlichen, zentralen Ort und dem gewählten Diskurs sowie der 

Einrichtung des Gedenk- und Bildungszentrums Vi‘ Patna.  

 

 

 

 
189 Die italienische Internationale Kooperation und die spanische NRO Solidaridad Internacional. 

165



166 
 

Siete principales Ixhiles 

Bei dem im Folgenden zitierten Text handelt es sich um einen Auszug aus dem Protokoll der 

sesión municipal vom 21. Juni 2006. Die Fundamaya forderte die Einrichtung eines 

Gedenktages und einer öffentlichen Gedenktafel, um an die Ermordung von sieben 

widerständigen Mitgliedern des Ältestenrates am 22. Juni 1936 zu erinnern. Sie hatten sich 

aktiv gegen Zwangsarbeit und Machtmissbrauch der Regierung, konkret gegen die Gesetze Ley 

de Contratación de Jornaleros (Zwangsarbeitsgesetz/Tagelöhnervertragsgesetz), Ley de 

Vialidad (Straßengesetz) und Ley de Vagancia (Landstreichergesetz), gewandt. 

 

[…] se están organizando actividades con el objeto de conmemorar la muerte de SIETE 
PRINCIPALES IXHILES que fueron fusilados en la plaza pública el día 22 de junio de 1936 por 
la defensa de la dignidad en contra del trabajo forzado y abusos de poder del gobierno de turno, 
solicitando que como un acto de Recuperación de la Memoria Histórica se instituya este día 
como fecha importante en el calendario ixhil y que permita transmitir a las futuras generaciones 
este acto de dignidad.190 

 
CONSIDERANDO: Que es competencia del Concejo Municipal la iniciativa, deliberación de 
los asuntos de interés para el municipio. Así como la valorización, preservación y promoción 
de los aspectos culturales e históricos del municipio.191 

 
CONSIDERANDO: Que la recuperación de la Memoria Histórica es un elemento de enlace que 
debe ser transmitido a la generación presente y que debe perpetuarse en la memoria y la 
conciencia colectiva de las generaciones futuras. Que en este sentido el pueblo de Nebaj a lo 
largo de su historia ha dejado huellas indelebles. Se recuerda aquí el ejemplo de dignidad en 
que siete principales ixhiles la noche del día 21 de junio del año 1936 fueron capturados por 
haber manifestado su inconformidad con el Trabajo Forzado, la Ley de Contratación de 
Jornaleros, la Ley de Vialidad y la Ley de la Vagancia, quienes fueron fusilados en la mañana 
del día 22 de junio de 1936, en nuestro calendario maya “Oxlaval Kao”.192 

 

 
190 „[…] es werden Aktivitäten zum Gedenken an den Tod von sieben Ixhil-Ältesten organisiert, die am 22. Juni 
1936 auf dem Marktplatz erschossen wurden, weil sie die Würde der Menschen gegen Zwangsarbeit und 
Machtmissbrauch durch die damalige Regierung verteidigt haben, und es wird gefordert, dass dieser Tag als Akt 
der Wiederherstellung des historischen Gedächtnisses zu einem wichtigen Datum im Ixhil-Kalender wird und 
dass dieser Akt der Würde an zukünftige Generationen weitergegeben wird.“ 
191 „In Anbetracht der Tatsache, dass der Gemeinderat für die Initiative und Beratung von Angelegenheiten, die 
für die Gemeinde von Interesse sind, zuständig ist. Sowie für die Aufwertung, Erhaltung und Förderung der 
kulturellen und historischen Aspekte der Gemeinde.“ 
192 „In Anbetracht der Tatsache, dass die Wiederherstellung des historischen Gedächtnisses ein verbindendes 
Element ist, das an die heutige Generation weitergegeben werden muss und das im kollektiven Gedächtnis und 
im Bewusstsein künftiger Generationen verankert werden muss. In diesem Sinne hat das Volk von Nebaj im 
Laufe seiner Geschichte unauslöschliche Spuren hinterlassen. Wir erinnern uns hier an das Beispiel der Würde, 
in dem sieben Ixhil-Älteste in der Nacht des 21. Juni 1936 gefangen genommen wurden, weil sie ihre Ablehnung 
des Zwangsarbeitsgesetzes, des Tagelöhnervertragsgesetzes, des Straßengesetzes und des Landstreichergesetzes 
zum Ausdruck gebracht hatten, [und] die am Morgen des 22. Juni 1936, in unserem Maya-Kalender „Oxlaval 
Kao“, erschossen wurden.” 

166



167 

CONSIDERANDO: Que hoy se cumplen 70 años de este hecho de intolerancia y represión. Sin 
embargo, ha quedado el ejemplo de estos principales que nunca debe olvidarse, y que ojalá 
nunca más se vuelva a repetir.193 

 
En memoria de estos hermanos y de todas las víctimas del genocidio que ha vivido nuestro 
pueblo, el Honorable Concejo Municipal emite el siguiente ACUERDO MUNICIPAL: 
Honrar la memoria de los SIETE PRINCIPALES siendo ellos Pedro Guzmán, Sebastián Cedillo, 
Juan Brito, Juan Brito Brito, Diego Cuchil, Pedro Cedillo y Vicente Guzmán, quienes fueron 
fusilados el día 22 de junio del año 1936. Instituyéndose este día como EL DIA DE LA 
DIGNIDAD IXHIL, recomendándose la colocación de una Placa Conmemorativa que perpetúe 
el Recuerdo de este día. Haciendo un llamado, a todos los sectores de nuestra comunidad, a los 
establecimientos educativos y en general una exhortación a la conciencia colectiva del pueblo 
Ixhil, instándoles a que sin ningún resentimiento no descuidemos nuestra historia y que no 
olvidemos el ejemplo de dignidad de los hermanos ixhiles victimas de la intolerancia y represión 
de un sistema de gobierno anarquista y antisocial.194 

 
 

(Libro de Actas de Sesiones Municipales Acta No. 19-06, Inciso segundo, fecha 21 de junio del 
2006, zitiert nach Gómez Figueroa 2007) 

  

Die Aktivist*innen appellierten an die Verpflichtung des consejo municipal, die „kulturellen 

und historischen Aspekte des municipios wertzuschätzen, zu bewahren und zu fördern“. In 

ihrem Diskurs verwendeten sie die Bezeichnung Ixhil als Selbstdefinition der Bevölkerung195, 

obwohl dies im Jahr 2006 unter der Bevölkerung selbst nicht sehr verbreitet war. Den Tag der 

Hinrichtung definierten sie als symbolisches Datum, um offiziell und sichtbar einen Gedenktag, 

den „Tag der Ixhil-Würde“, einzurichten. Die Autor*innen vertraten die Auffassung, dass „die 

Institutionalisierung des Tages als wichtiges Datum im Ixhil-Kalender [..] einen Akt der 

Wiedererlangung des historischen Gedächtnisses“ darstelle. Der 22. Juni 1936 entsprach, den 

Aktivist*innen nach, dem Tag Oxlaval Kao (11 Kaoq) des 260-tägigen Kalenders. Jener 

„würdevolle Akt“ der sieben principales, konnte auf diese Weise an zukünftige Generationen 

weitergegeben werden. Das Handeln der sieben principales machte sie in der Perspektive der 

 
193 „In Anbetracht der Tatsache, dass heute ist der 70. Jahrestag dieses Akts der Intoleranz und Unterdrückung ist. 
Dennoch ist das Beispiel dieser Führer geblieben und sollte nie vergessen werden, und es wird sich hoffentlich 
nie wiederholen.“ 
194 „Im Gedenken an diese Brüder und an alle Opfer des Völkermordes, den unser Volk erlebt hat, erlässt der 
ehrenwerte Gemeinderat die folgende GEMEINDEVEREINBARUNG:  
Zum Gedenken an die SIEBEN ÄLTESTEN Pedro Guzmán, Sebastián Cedillo, Juan Brito, Juan Brito Brito, 
Diego Cuchil, Pedro Cedillo und Vicente Guzmán, die am 22. Juni 1936 erschossen wurden. Einführung dieses 
Tages als TAG DER IXHIL-WÜRDE und Empfehlung der Anbringung einer Gedenktafel, um die Erinnerung an 
diesen Tag zu verewigen. Ein Aufruf an alle Bereiche unserer Gemeinschaft, an die Bildungseinrichtungen und 
ganz allgemein ein Appell an das kollektive Gewissen des Ixhil-Volkes, damit wir ohne Groll unsere Geschichte 
nicht vernachlässigen und das Beispiel der Würde der Ixhil-Brüder, die Opfer von Intoleranz und Unterdrückung 
durch ein anarchistisches und unsoziales Regierungssystem wurden, nicht vergessen.“ 
195 Die Schreibweise Ixhil anstatt Ixil reflektiert die Uneinigkeit über eine normative Orthographie. Es wurden in 
der Vergangenheit einige Versuche unternommen, eine Orthographie und Grammatik für das Ixil zu entwickeln, 
beispielsweise von der Academia de las Lenguas Mayas und von dem Proyecto Linguistico Francisco Marroquín, 
jedoch hat sich noch keine standardisierte Form durchsetzen können. Der Linguist Sergio Romero schlägt im 
Rahmen seiner Analyse die Schreibweise Ixhil als standardisierte Form vor und beruft sich auf das Dekret 1046-
87 zu einem „Einheitsalphabet“ aller Mayasprachen aus dem Jahr 1987 (2018: 102). 

167



168 
 

Aktivist*innen zu Widerstandskämpfern ihrer Zeit. In der Argumentation der Aktivist*innen 

wurde zudem die Rolle von Bildungseinrichtungen explizit thematisiert. Der Gedenktag wurde 

als ein „Akt der Mahnung des kollektiven Bewusstseins des Volkes der Ixhil“ definiert, um an 

das Beispiel der sieben principales zu erinnern, die Opfer von „Intoleranz und Repression einer 

anarchistischen und antisozialen Regierung" wurden. 

 

Bei der sprachlichen Analyse des Textes fallen eine Vielzahl Ausdrücke auf, welche sowohl in 

den Bereich der Konstruktion einer memoria histórica propia – einer „eigenen historischen 

Erinnerung“ – fallen, 
- conmemorar „gedenken an“  

- un acto de Recuperación de la Memoria Histórica „ein Akt der Wiedererlangung des 

Historischen Gedächtnisses“ 

- fecha importante del calendario ixhil „wichtiges Datum des Ixhil-Kalenders“ 

- trasmitir a las futuras generaciones „an die folgenden Generationen übertragen“ 

- valorización, preservación, y promoción de los aspectos culturales e históricos del municipio 

„Wertschätzung, Erhaltung und Förderung der kulturellen und historischen Aspekte des 

municipios“ 

- recuperación de la Memoria Histórica „Wiedererlangung des Historischen Gedächtnisses“ 

- debe perpetuarse en la memoria y la conciencia colectiva de las generaciones futuras „muss 

im kollektiven Gedächtnis und im Bewusstsein künftiger Generationen verewigt werden“ 

- ha dejado huellas indelebles „hat unauslöschliche Spuren hinterlassen“ 

- se recuerda aquí „wird an dieser Stelle erinnert“ 

- que nunca debe olvidarse „darf nie vergessen werden“ 

- nunca más „niemals mehr“ 

- en memoria de estos hermanos y de todas las víctimas del genocidio „in Erinnerung an diese 

Brüder und an alle Opfer des Genozids“ 

- placa conmemorativa que perpetúe el Recuerdo de este día „Erinnerungstafel die die 

Erinnerung an diesen Tag aufrechterhält“ 

- no descuidemos nuestra historia y que no olvidemos el ejemplo de dignidad „lassen wir unsere 

Geschichte nicht außer Acht und vergessen wir nicht das Beispiel der Würde“ 

 

als auch in die Rhetorik des Widerstands:  
- fueron fusilados […] por la defensa de la dignidad en contra del trabajo forzado y abusos de 

poder del gobierno „wurden erschossen [...] für die Verteidigung der Würde gegen Zwangsarbeit 

und Missbrauch der Staatsgewalt“ 

- acto de dignidad „Akt der Würde“ 

168



169 

- fueron capturados por haber manifestado su inconformidad con el Trabajo Forzado „wurden 

verhaftet, weil sie ihre Ablehnung des Zwangsarbeitssystems zum Ausdruck gebracht hatten“ 

- este hecho de intolerancia y represión „dieser Vorgang der Intoleranz und Unterdrückung“ 

- los hermanos ixhiles víctimas de la intolerancia y represión de un sistema de gobierno 

anarquista y antisocial „die Ixhil Brüder [die] Opfer von Intoreranz und Repression eines 

anarchistischen und antisozialen Regimes wurden“ 

 

Im Text der Aktivist*innen ist la Memoria Historica, „das historische Gedächtnis“, genannt, es 

soll nicht nur „wiedererlangt und lebendig gehalten werden“, sondern sich ebenfalls in 

Erinnerung und kollektivem Bewusstsein der zukünftigen Generationen verewigen. Aus der 

Perspektive der kontemporären Aktivist*innen stellte die Ermordung einen direkten Angriff auf 

die traditionellen Selbstverwaltungsstrukturen und Werte dar. Das Ereignis von 1936 stellte eine 

„verborgene Erinnerung“ dar, die erst durch das Wirken der Aktivist*innen Beachtung fand 

(Peters 2020; A. Assmann 2022). 

 

Der Widerstand der principales gegen Diskriminierung und Ausbeutung war für die 

Aktivist*innen nur ein Beispiel von vielen für die „unauslöschlichen Spuren, die die 

Gemeinschaft Nebajs im Laufe ihrer Geschichte hinterließ“. Zudem setzten die Aktivist*innen 

den 22. Juni 1936 mit dem Bürgerkrieg in Verbindung. Die Gedenktafel sollte ebenfalls an die 

Opfer des Genozids erinnern.  

 

Nicht nur mit der Aufstellung der Gedenktafel schafft die Maya-Bewegung neue 

Erinnerungsorte, mit dem Ziel, kulturelles Gedächtnis und Identität zu stiften. Gemäß Nora 

(1984: 97) sind spezifische Orte (oder spezielle Tage) dazu geeignet, als Speicher historischer 

Erinnerungen zu dienen, insbesondere, wenn das Leben der Menschen durch äußere Einflüsse 

stark verändert wurde196: Als Erinnerungsort zum Gedenken der Opfer der violencia in Chajul 

und als Zentrum zur Information und Versammlung sollte das Centro Vi' Patna dienen. Die 

Fundamaya erhielt im Zuge der Realisierung des Projektes sowohl finanzielle als auch 

konzeptionelle Unterstützung der italienischen Internationalen Kooperation. Die Wahl des 

Ortes für kulturelle und zivilgesellschaftliche Veranstaltungen erfolgte mit dem Ziel, Kontrolle 

und Souveränität über Orte zurückzugewinnen, die während der violencia zu 

Repressionszwecken und zur Planung und Kontrolle von gewalttätigen Aktionen missbraucht 

 
196 Das Konzept des „Erinnerungsortes“ im Sinne Noras umfasst alle kulturellen Phänomene, sowohl materielle 
als auch soziale und mentale (1984: 93). Diese müssen auf kollektiver Ebene bewusst oder unbewusst in 
Zusammenhang mit der Vergangenheit oder der (nationalen) Identität gebracht werden.  

169



170 
 

wurden. Denn bereits im Jahr 1978 stationierte die Armee in Chajul eine Einheit, um möglichen 

Aktivitäten der Guerrilla in der Region entgegenzuwirken. Im Zuge der sich zuspitzenden 

Situation und der eskalierenden Gewalt, vergrößerte die Armee ihre Einheit und verlagerte sie 

im Jahr 1984 von Ju'il nach Vi' Patna, Chajul. Dort verblieb die Einheit bis zur Unterzeichnung 

der Friedensverträge (Interview, Xhun Le’m, 03.05.2008, Ilom, Chajul). 

 

Der Erinnerungsort fungiert zudem als Bildungsort, der dazu dient, traditionelles Wissen zu 

bewahren. Somit manifestiert er die Wiedererlangung der Geschichte durch die Ixil und stellt 

gleichzeitig ein Mahnmal der Verbrechen gegen die Menschheit insgesamt dar. Dieses Beispiel 

veranschaulicht die Teilhabe der Aktivist*innen an der Definition der „historischen Realität“. 
 

6.3.2 Konstruktion von kollektiver Identität und kollektivem Gedächtnis am Beispiel des 
Año Nuevo Maya  
 

Die Fundamaya organisierte im Februar 2009 das Maya-Neujahr, el año nuevo maya, in Nebaj. 

Die Feierlichkeiten erstreckten sich über die fünf Tage des ooq’ii (siehe Kapitel 4.2.2 

Kalenderwissen). Die kulturellen Aktivist*innen erhielten organisatorische und finanzielle 

Unterstützung seitens der italienischen Internationalen Kooperation (Cooperazione Italiana, 

Projekt progetto mondo). Seit 2005 organisierte die Fundamaya capacitaciones (Schulungen) 

für praktizierende rituelle Spezialist*innen. Die an der Durchführung des Neujahrsrituals 

beteiligten b’alvatztiixh hatten alle an diesen Schulungen teilgenommen. Darüber hinaus war 

ein von der Fundamaya geladenes internationales Publikum zugegen197 . Die Feierlichkeiten 

dienten zudem der Einweihung eines neuen Ortes zur Durchführung von Ritualen. Dieser neue 

Ort war laut des Leiters der Fundamaya, Pablo Ceto, notwendig, um den kacholpom einen 

legitimen, öffentlichen Ort zur Ausübung der Rituale zu bieten. Die kulturellen Aktivist*innen 

errichteten vor dem Hintergrund der während der violencia aus der Öffentlichkeit verdrängten 

Traditionen ein symbolisches Gebäude. Die architektonische Ausführung des Gebäudes 

bezeichnete der ehemalige Guerillakämpfer Ceto als einen „Tempel im griechisch-römischen 

Stil“ (templo griego-romano) (vgl. Abbildung 16) und seine Errichtung als „Eroberung des 

kulturellen Erbes der ehemaligen Kolonialisatoren“.  

 

 
197 Neben den Mitarbeitern der italienischen Kooperation und deren Angehörigen waren Botschaftsvertreter 
Finnlands und Japans anwesend.  

170



171 

Am 21. Februar 2009 nahm ich an der Versammlung der Mitglieder der alcaldías indígenas aus 

den municipios Nebaj, Chajul und Cotzal in den Räumlichkeiten der parroquía der katholischen 

Kirche in Nebaj beobachtend teil198. Der Saal war mit ca. 150 Personen vollbesetzt, und auch 

vor dem Saal sammelten sich Interessierte (Abbildung 14). Die Versammlung war in die 

Feierlichkeiten zum Maya-Neujahr eingebunden, da mit dem neuen Jahr neue Vertreter*innen 

in den alcaldías indígenas ihre Ämter aufnahmen.  

 

Der Jahresrückblick über die (Zusammen-)Arbeit der alcaldía indígena und der Fundamaya 

umfasste sowohl die 2008 erreichten Ziele als auch zukünftige Aufgaben. Ein Arbeitsbereich 

stellte die Beobachtung bzw. Reklamation der Maßnahmen zur Verbesserung der 

Lebensumstände aus den Friedensverträgen dar. Gleich nach Amtsantritt der Regierung Álvaro 

Coloms verfassten alcaldía indígena und Fundamaya ein Schreiben, in dem sie auf die 

Missstände und Probleme der Ixil-Region hinwiesen. Zur Umsetzung der in den 

Friedensverträgen vereinbarten Punkte unterbreiteten sie der Regierung konkrete Vorschläge 

für geeignete Maßnahmen und Projekte. Das Schreiben blieb ohne Beachtung der Regierung. 

Über die mangelnde Kommunikationsbereitschaft der Regierung waren die Teilnehmenden der 

Versammlung verärgert.  

 

Darüber hinaus diskutierten die Teilnehmenden auch über die Rolle der Frauen innerhalb der 

alcaldía indígena. Diese sollte gestärkt werden und als langfristiges Ziel galt es, möglichst viele 

Frauen in die Ämter und die Arbeit der alcaldía indígena einzubeziehen. Zum Abschluss der 

Versammlung fanden ein Marimbakonzert und ein gemeinsames Essen statt. Den ausländischen 

Gästen bot die Fundamaya eine kurze Besichtigung des heiligen Ortes in Ju‘il an.  

 

Mit einer kleinen Gruppe kacholpom machte ich mich direkt im Anschluss an das 

Marimbakonzert auf den Weg zur Kapelle in Salquilito. Dort trafen sie letzte Vorbereitungen 

für das Neujahrsritual am Abend. Die Kapelle maß ca. 15x10 m und besaß 2009 auf der Seite 

gegenüber dem Eingang einen Altar, hinter dem eine Marienstatue an der Wand hing. Rechts 

und links davon hingen zwei Holzkreuze (ca. 50-60 cm hoch), außerdem schmückten zwei 

Abbilder aus Goldfolie von Kelchen mit einer Hostie in ihrer Mitte die Wand. Über den Boden 

verteilten wir Piniennadeln, auf dem Vorplatz der Kapelle zündete Pap Me’k (b’aalvatztiixh aus 

Nebaj) in unregelmäßigen Abständen eine bomba. Ungefähr zwei Meter vor dem Altar 

 
198 Die Teilnehmenden stammten mehrheitlich aus den aldeas und caserios Nebajs, insgesamt nahmen ungefähr 
150 Personen teil, ca. 30% jüngere Personen (unter 30) und ca. 15 % Frauen.  

171



172 
 

entfachte Pap Me’k zudem ein Feuer, ordnete Kerzen kreisförmig darum an und verbrannte 

pom (Copal, Baumharz). Einige der Männer rauchten und zwei Musiker begleiteten die 

Vorbereitungen mit Trommel und Flöte. 

 

Nach Sonnenuntergang trafen nach und nach kacholpom zur Teilnahme am Neujahrsritual in 

der Kapelle ein. Unmittelbar nach der Ankunft in der Kapelle musste jede*r Besucher*in von 

eine*m b’aalvatztiixh von den im letzten Jahr begangenen Sünden „gereinigt“ werden. Dazu 

kniete die Person vor dem Feuer nieder und ein*e b’aalvatztiixh begann einen zeremoniellen 

Diskurs, in dem die Tagesnamen mit ihren spezifischen Eigenschaften genannt wurden. Die 

Spezialist*innen wechselten sich ab und sprachen die Schutzpatrone der comunidades an. 

Darunter waren Nebaj und viele der zu Nebaj gehörenden aldeas und caserios, wie zum 

Beispiel Tzalbal und Acul. 

 

An dieser Stelle kam es unter den anwesenden b’aalvatztiixh zu Uneinigkeit: Sie gerieten über 

die Reihenfolge der Tagesnamen in Diskussion. Dies war entweder Ausdruck lokal 

unterschiedlicher Varianten des Kalenders, da die b’aalvatztiixh aus verschiedenen Dörfern 

stammten, oder aber ein Einblick in den dynamischen Veränderungsprozess des immateriellen 

kulturellen Erbes. Einige b’aalvatztiixh äußerten sich kritisch über die von der Fundamaya 

organisierten Schulungen und empfanden den Veränderungsprozess als Bedrohung.  

 

Nachdem die religiösen Spezialist*innen sich auf eine Abfolge der Tagesnamen geeinigt hatten, 

schlugen sie mit einem Zweig auf die mit den Handflächen nach oben ausgestreckten Hände 

des Teilnehmenden. Die symbolischen Schläge schlossen die „Reinigung“ von den Sünden des 

vergangenen Jahres ab. Mehrere b’aalvatztiixh führten dieses Ritual zur gleichen Zeit bei den 

ankommenden kacholpom durch. Einmal von ihren Sünden befreit, nahmen sie auf den Bänken 

der Kapelle Platz, warteten und unterhielten sich. Die Gäste waren mehrheitlich Erwachsene, 

aber im Gegensatz zu der Veranstaltung am Vor- und Nachmittag nahmen nun auch einige 

Kinder und Jugendliche mit ihren Eltern und Großeltern teil.  

 

Schläge, oder sogar Peitschenhiebe (die zu Verletzungen führen) beobachteten Ruth Bunzel in 

Chichicastenango (1952: 423) und Paul van den Akker in Momostenango während des baile de 

la culebra (2018: 164). Während die von van den Akker beschriebenen Schläge als Teil des 

Tanzes eine andere symbolische Bedeutung hatten, nämlich die des „Opfer erbringen“, 

172



173 

symbolisierten sie bei Bunzel ebenfalls die „Reinigung“ von Sünden. Sehr wahrscheinlich geht 

diese rituelle Handlung auf die Kolonialzeit und katholische Bräuche zurück (Gage 2000).  

 

Die Fundamaya zeigte an diesem Abend zudem ein Video von Oilwatch Mesoamerica. Für die 

Vorführung wurde das Ritual unterbrochen. Das Video thematisierte die Erdölförderung im 

Ixcán durch multinationale Unternehmen im Auftrag der Regierung, die bereits mit 

verheerenden Auswirkungen auf Umwelt und Bevölkerung durchgeführt wurde. Außerdem 

thematisierte das Video das geplante Straßenbauprojekt Franja transversal del Norte (FTN) im 

Ixcán. Ein weiterer Aspekt der Tätigkeit der Fundamaya ist die Informationsvermittlung an die 

Bevölkerung in Bezug auf den Abbau von Bodenschätzen sowie die Aufklärung über deren 

Rechte. Zudem wird der Widerstand gegen extraktive Projekte organisiert. Die Nutzung des 

Neujahrsrituals als Plattform für die Verbreitung von Informationen zu sozialpolitisch und 

menschenrechtlich relevanten Themen veranschaulicht die enge Verknüpfung von politischer 

Aktion und Religion im öffentlichen Leben199.  

  

Nach der Filmvorführung begann die eigentliche feierliche Hauptzeremonie (ceremonia 

principal, so mein Banknachbar). Dabei sprachen alle anwesenden b’aalvatztiixh gleichzeitig 

Gebete und zählten gemeinsam die Tage, dabei machte B’atz den Anfang. Im Anschluss wurde 

jeweils ein Tagesname von 1 bis 13 durchgezählt. An einer Stelle gerieten sie auch hier über 

die Reihenfolge in Uneinigkeit. Unter den 15 b’aalvatztiixh war mit Nan Aan nur eine Frau200. 

Um kurz nach Mitternacht beendeten die b’aalvatztiixh das Ritual und die Besucher*innen 

verabschiedeten sich bis zum nächsten Morgen. 

 

Am folgenden Tag kamen die kacholpom um 9 h morgens an dem neuen templo griego-romano 

wieder zusammen. Während der Zeremonie zählten zunächst die b’aalvatztiixh wie am 

Vorabend in der Kapelle gemeinsam die Tage durch. Sie begannen mit 1 B’atz, 2 B’atz, 3 

B’atz… Nach 13 B’atz folgte 1 Ee, und so weiter. Jedes Mal, wenn eine anwesende Person ihren 

nawal hörte, reichte die entsprechende Person ihre Kerze einem b’aalvatztiixh, der diese dann 

an das Feuer stellte. 

 

Im Anschluss an das Ritual der b’aalvatztiixh hielt Miguel de Léon Ceto, ein Mitarbeiter der 

Fundamaya, einen informativen Vortrag über extraktive Projekte in der Ixil-Region (Minen und 

 
199 Für Oaxaca zeigt dies Julie Métais am Beispiel des Guelaguetza-Festes (2019: 168ff.). 
200 Es gibt noch weitere weibliche b’aalvatztiixh, Ana ist jedoch die Einzige, die bei offiziellen (organisierten) 
Anlässen auftritt.  

173



174 
 

Wasserkraft), die von Seiten der guatemaltekischen Regierung ohne Konsultation und 

Information der Bevölkerung geplant wurden. Einige Teilnehmende hielten die Informationen 

schriftlich fest (siehe Abbildung 20).  

 

Die neue alcaldía indígena trat mit der Übergabe der Amtstäbe ihr Amt an (Abbildung 18 und 

19). Den Abschluss des Neujahrrituals bildete die Übergabe von Teilnahmezertifikaten an die 

Teilnehmenden (Abbildung 21).  

 

Die Neujahrsfeier zeugt von einer Kombination von politischer Information und ritueller 

Handlung. 

 

6.3.3 Kreative Medien des kollektiven Gedächtnisses 
 

Jugendliche und junge Erwachsene, indigene und nicht-indigene, schaffen ihre eigenen, 

kreativen und partizipativen Medien zur Tradierung historischer und traditioneller 

Zusammenhänge. Mittels verschiedener künstlerischer Ausdrucksformen, wie Wandbildern, 

Filmen, Literatur und Musik, machen sie ihre historische Erinnerung sichtbar und erfahrbar.  

 

In der Ixil-Region manifestieren sich murales, Wandbilder, in öffentlich zugänglichen 

Gebäuden, wie etwa Schulen oder der alcaldía indígena, sowie an privaten Flächen. Ein Teil 

dieser Wandbilder ist explizit an Projekte internationaler oder nationaler Kooperationen 

geknüpft, während andere im Rahmen von Schulprojekten 201  oder auf Eigeninitiative von 

Künstler*innen entstanden sind. Die murales zeugen von einem kritischen historischen 

Bewusstsein und dienen sowohl als visuelle Zeugnisse als auch als positiv verstärkte 

Identitätskonstruktionen. Sie interpretieren das „Mayasein“ im Kontext von repressiven 

historischen Gewaltakten und eigenen Visionen von der Zukunft. 

 

Das in Abbildung 22 gezeigte mural auf dem parque von Nebaj ist ein Beispiel für visualisiertes 

historisches Bewusstsein. Die Urheber*innen des Werkes sind Kunststudierende der 

Universidad San Carlos am Standort Quiché, wobei sich unter den Studierenden nicht nur Ixil, 

sondern auch Mitglieder anderer Maya-Gruppen und Ladinos befanden. Das Werk präsentiert 

 
201 Vgl. Maxwell zu Wandbildern im Rahmen von Schulprojekten in Kaqchikel-Gemeinden (2009). 

174



175 

eine Kombination aus einer retrospektiven Darstellung der Vergangenheit und einer 

zukunftsorientierten Vision für die Ixil. 

 

In der Mitte des Wandbilds befindet sich oben eine stilisierte Sonne, darunter eine junge Frau 

in der Tracht Nebajs. Sie hält in der einen Hand Wasser und in der anderen einen Maiskolben. 

Auf Schulterhöhe befinden sich rechts und links von ihr die Antlitze zweier vorkolonialer 

Maya-Gottheiten, sie wenden sich ihr zu. Das Wasser ist zum einen lebensnotwendig, und zum 

anderen im Toponym Nab’aa – „Wasserquelle“ – enthalten. Der Mais ist ebenfalls 

Lebensgrundlage. Entsprechend handelt es sich laut den Studierenden bei den beiden 

Gottheiten um Yum Kaax und Ixchel, Gottheiten des Lebens und der Mutter Erde.  Unterhalb 

der jungen Frau ist eine ältere Frau zu sehen, sie steht für die Älteren und die Ahnen. In der 

Darstellung sind drei weitere Frauen zu sehen, die jeweils mit den Namen der Orte Chajul, 

Cotzal und Ilom gekennzeichnet sind. Sie umgeben drei Jugendliche, die in einem Buch lesen. 

Die Mädchen tragen Tracht, der Junge nicht. Die Darstellung zeigt damit die zeitgenössische 

Jugend, die in einem Buch über die Vergangenheit liest und daraus Visionen für die Zukunft 

erstellt. 

 

Das Wandbild zeigt links oben eine Szene, in der sich blonde, weiße Männer – Europäer – und 

indigene Männer in prunkvoller Kleidung vor einer Pyramide gegenüberstehen. Die Europäer 

sind mit Waffen ausgestattet, ihre Pferde sind ebenfalls am Rand zu sehen. Sie richten ihre 

Waffen gegen die Indigenen. Im Hintergrund sind katholische Geistliche zu sehen. Diese Szene 

stellt die Konquista und die Missionierungsaktivitäten der Kolonialzeit dar.  

 

Eine schwarz gekleidete Frau mit einem kleinen Kind im Arm steht mit gesenktem Blick und 

mit von Trauer und Angst geprägter Mimik und zwei weiteren Kindern neben einer am Boden 

liegenden, von Stacheldraht umschlossenen weißen Taube. So stellt das Wandbild den 

Bürgerkrieg und die Erfahrung von Unrecht und Gewalt während dieser Zeit dar. Ein älterer 

Mann in traditioneller Kleidung und ein Junge wenden sich den Betrachter*innen ab und 

symbolisieren die vielen Vertriebenen, die an anderen Orten Schutz suchen mussten. Es werden 

keine expliziten Gewaltdarstellungen gezeigt. Aufgrund ihrer eigenen historischen Erfahrungen 

oder ihres historischen Wissens können die Betrachter*innen in den von Angst und Schmerz 

gezeichneten Gesichtern die in der Region verübten Verbrechen gegen die Menschlichkeit 

erkennen.  

 

175



176 
 

Auf der rechten Seite des Wandbilds sind Ixil dargestellt, die Alltagsaktivitäten ausüben. Zu 

sehen sind eine Weberin, ein Vater und eine Tochter auf der Milpa, ein Mädchen mit nixtamal 

sowie eine junge Familie. Sie befinden sich in einer intakten Umwelt mit Bäumen und 

Wasserfällen. Ein Mädchen lässt eine weiße Taube fliegen, zudem sind Quetzal und Jaguar zu 

sehen. Diese Darstellung symbolisiert eine friedliche Gegenwart und den Weg in eine 

friedliche, würdevolle Zukunft, in der kulturelle Traditionen (symbolisiert durch Quetzal und 

Jaguar) nicht nur lebendig, sondern wegweisend sind.   

 

Das Wandbild ist in einem kulturell heterogenen, akademischen und künstlerischen Umfeld 

entstanden und zeugt von einem grundlegenden Bedürfnis der jungen Generationen, sich 

sowohl mit rezenten als auch mit weiter zurückliegenden historischen Ereignissen 

auseinanderzusetzen. Gleichzeitig manifestiert sich in dem Wandbild ein Appell an die 

Gesellschaft und die Politik, der eine historische Aufarbeitung einfordert. Die Darstellung des 

Bürgerkriegs ist auf eine aktive Auseinandersetzung mit dem eigenen Vorwissen ausgelegt. 

Zeichen und Symbole sowie Metaphern interagieren mit den wechselnden Betrachtern und 

unterschiedlichen Gruppen (Jansen / Pérez Jiménez 2010: 192). Durch die Abwesenheit von 

Opfer- und Täterrollen wird ein Raum für den Dialog geschaffen, der es ermöglicht, das Tabu 

der violencia auf einfache Weise zu überwinden. 

 

Am 14. März 2015 wurde das Wandbild nach einer sechs Tage währenden Arbeitsphase in einer 

feierlichen Zeremonie eingeweiht. In Anlehnung an A. Assmann kann das Wandbild als eine 

bewusste Identifikation mittels künstlerischer Ausdrucksform interpretiert werden. Darüber 

hinaus eröffnet es auch Raum für diejenigen, die genealogisch und historisch mit „Tätern" 

verbunden sind, und kann als pädagogisches Instrument dienen. Darüber hinaus kann das 

Wandbild als Medium betrachtet werden, welches Empathie hervorrufen kann.  
 

 

 

 

 

 

 

 

176



177 

6.4 Demokratisierung und Politische Organisation: Alcaldía indígena 

 

Im Zuge des Arbeitsfeldes „Politische Beteiligung der indigenen Bevölkerung” sowie der 

politischen Dezentralisierung im Demokratisierungsprozess in Guatemala, wurde die 

Institution der Selbstverwaltung der alcaldía indígena in allen municipios mit hohem Anteil 

indigener Bevölkerung gestärkt202. Die Aufgabe der alcaldía indígena ist es, Gerechtigkeit vor 

Ort walten zu lassen und für die Sicherheit und das kollektive Eigentum der Gemeinden zu 

sorgen, indem das Gewohnheitsrecht der indigenen Völker angewendet wird. Sie stellen keine 

eigentlichen kommunalen Hilfsorgane dar, obwohl sie häufig mit diesen verknüpft sind. Sie 

sollte sich z. B. bei der Lösung von Problemen im Zusammenhang mit Landrechten und Zugang 

zu Land einbringen und nach Mayarecht in häuslichen Zusammenhängen wirken (Kalny 2001). 

Zwischen dem Justizsystem der alcaldía auxiliar und diesen indigenen Institutionen existieren 

komplementäre Beziehungen, die sowohl Aspekte der Kooperation als auch gelegentlich 

Konflikte beinhalten. (Merino Estrada 2022: 291). Die alcaldía indígena geht auf vorspanische 

Organisationsformen zurück, die Kolonisatoren des 16. Jahrhunderts ließen den Fortbestand 

einiger Aspekte der sozialen Organisation zu. Sie erkannten die Gültigkeit des indigenen Rechts 

an, vorausgesetzt, es widersprach nicht den Gesetzen der Krone oder den christlichen 

Moralvorstellungen203. Als traditionelle und gewohnheitsrechtliche Institutionen zeichnen sie 

sich durch eine hohe Heterogenität aus. Es handelt sich um eine schwer einzuordnende 

Institution, die die Komplexität des guatemaltekischen Kommunalwesens erheblich erhöht 

(ebd.: 292). Die indigenen Bürgermeisterämter positionieren sich auf halbem Weg zwischen 

staatlicher Institution und grundlegender Gemeindeorganisation, was sowohl zu Konflikten 

führt als auch eine äußerst nützliche Vermittlungsinstanz darstellt. Ihr Einfluss beruht auf ihrer 

Fähigkeit, Menschen zusammenzubringen und zu überzeugen (Merino Estrada 2022: 292).  

 

In der Ixil-Region wird die Institution und das Wirken der alcaldía indígena unter den 

Angehörigen der alcaldía auxiliar in vielen Gemeinden kritisch gesehen: Selten wird 

zusammengearbeitet und vorurteilsfrei kommuniziert. Alle Amtsinhaber arbeiten unentgeltlich 

und sind von allen anderen Aufgaben in der Gemeinde befreit. Sie werden von den Mitgliedern 

des Ältestenrats und nicht der ganzen Gemeinde gewählt. Eine weitere wichtige Einrichtung 

 
202 Dies geschah durch das Wirken internationaler Entwicklungsorganisationen und im Zuge der ILO-169 und 
der UN-Deklaration der Rechte der Indigenen Völker (Artikel 3, 4 und 5). Die im Jahr 2002 erlassenen Gesetze, 
insbesondere die Gemeindeverordnung (Código Municipal), erkennen die indigenen Bürgermeisterämter und 
ihre Funktionen gemäß dem traditionellen Recht der Völker an (Merino Estrada 2022: 291).  
 
203 Bereits von 1830 bis 1927 existierten beide Instanzen, alcaldía indígena und alcaldía auxiliar, 
nebeneinander, und teilten administrative und verwaltende Aufgaben untereinander auf (Bunzel 1967: 171-181).  

177



178 
 

dezentraler Selbstverwaltung auf Gemeindeebene stellt der Consejo Comunitario de Desarrollo 

(COCODE, Gemeinderat für Entwicklung) dar. Der Rat wird während einer 

Generalversammlung (asamblea general) von der Bevölkerung in einer Gemeinde bestimmt 

(Salvado Fernández 2006: 10). Die Mitglieder des COCODE sind beispielsweise auch für die 

Instandhaltung der Infrastruktur zuständig und organisieren anfallende kollektive Arbeiten. 

 

Bedingt durch die Arbeit der italienischen Kooperation mit dem Projekt progetto di mundo, 

deren Hauptarbeitsbereich in Dezentralisierung und Stärkung der kulturellen Identität lag, ist 

die Institution der alcaldía indígena in der Ixil-Region mit der Fundamaya vernetzt. Die 

Projektlaufzeit endete im September 2009, seitdem nahm aus Mangel an finanziellen Mitteln 

die Kulturarbeit ab. Das neue, unter vielen Kontroversen und Auseinandersetzungen errichtete 

kulturelle Zentrum Vi’ Patna in Chajul wurde 2015 nur noch selten genutzt204. Die Mitarbeiter 

der Fundamaya sind aus Nebaj. Zum einen sind die Kosten zu hoch, täglich nach Chajul zu 

reisen. Zum anderen gibt es schwerwiegende Konflikte mit der Bevölkerung Chajuls auf Grund 

der „illegitimen“ Nutzung von Vi’ Patna durch Bewohner*innen Nebajs. Vi‘ Patna verfügt über 

ein Büro, ein Atelier zum Weben und einen Veranstaltungssaal. Finanziert wurde der Bau 

ebenfalls mit Geldern der italienischen Entwicklungsorganisation. Der Ort selbst, ca. 3 km 

südöstlich der katholischen Kirche und somit der Ortsmitte Chajuls entfernt, war während des 

Bürgerkriegs eine Stationierung der Armee und es fand dort auch ein Massaker statt. Das 

Wirken internationaler Geldgeber und Entwicklungshilfe auf dem Gebiet der Stärkung der 

Zivilgesellschaft und Demokratisierung birgt den Nachteil, dass ihre Programme 

typischerweise nur bestimmte Teile der Gesellschaft erreichen. Es bleiben in vielen Fällen – 

und so auch in Guatemala – zwei Gruppen außen vor: jene, die mit den mittleren und unteren 

Rängen der alten Regierung in unmittelbarer Verbindung stehen, und die ärmsten und am 

stärksten marginalisierten Gruppen einer Gesellschaft (Breen-Smyth 2018: 228).  

 

 

 

 

 

 

 
204 Vgl. Kapitel 6.3.1. 

178



179 

6.5 Kollektives Trauma und Exhumierungen 

 

Der Bürgerkrieg hinterließ, wie in Kapitel 3.2.4 geschildert, schwer traumatisierte Überlebende 

in weiten Teilen des Hochlands. Ixil-Aktivist*innen verschiedener Organisationen engagieren 

sich in der Vergangenheitsbewältigung205. Um zu lernen, mit der Vergangenheit umzugehen, 

und um letztendlich Versöhnung zu erreichen, müssen die Menschen wissen, dass sie ein Recht 

auf Aufklärung der Schicksale verschwundener bzw. ermordeter Angehöriger haben. Erst dann 

kann dieser langwierige und schwierige Prozess angestoßen werden. Die Aktivist*innen 

forcieren Aufklärungs- und Informationsarbeit und versuchen, den Prozess der Exhumierungen 

der inoffiziellen Massengräber voranzutreiben206. Neben dem Nichtregierungssektor ist auch 

das staatliche Programm zur Entschädigung der Opfer (Programa Nacional del Resarcimiento 

de las Victimas del Conflicto Armado) in der Ixil-Region tätig. Das Programm wurde per Dekret 

AG258 im Jahr 2003 beschlossen und ausführend ist die CNR (Comisión Nacional para el 

Resarcimiento). Familien, die Angehörige durch Tod oder Verschwinden verloren haben, 

können monetäre Entschädigungen oder Sachleistungen erhalten. Diese bestehen z. B. aus 

Häusern oder Infrastrukturprojekten. Darüber hinaus werden Exhumierungen und 

Gedenkfeiern durchgeführt. In Guatemala gelten ca. 200.000 Menschen als Todesopfer oder 

Verschwundene. Zwischen 1 und 1,5 Millionen Menschen wurden auf Grund der violencia zu 

internen Vertriebenen, IDPs (Internally Displaced People) bzw. Geflüchteten (García-Godos 

2018: 33–34). In diesem Zusammenhang gibt es oftmals erneut Auseinandersetzungen 

zwischen Familien, die Entschädigungsleistungen in Anspruch nehmen wollen. Dabei wird von 

den unterschiedlichen Parteien oftmals die Frage gestellt, wer die Entschädigungsleistungen 

„wirklich“ verdient hat und wer ein „echtes Opfer“ ist. In Einzelfällen kann es zu kompetitiven 

Opferrollen kommen. Um einen kollektiven Opferstatus zu empfinden, ist es bereits 

ausreichend, dass einzelne Mitglieder einer Gruppe viktimisiert sind (Burkhardt-Vetter 2018: 

238). Mitunter wird diese Frage von kulturellen Aktivist*innen, die auch immer politische und 

strategische Interessen vertreten, gestellt und verhandelt. Daraus entstehen Hierarchien von 

erlebtem Leid und diese generieren weitere Konflikte. Einige Aktivist*innen widmen sich der 

Aufgabe, die eingeschränkten Angebote des staatlichen Programms in den Gemeinden zu 

verbreiten, da dies von staatlicher Seite nicht erfolgt. Ob das Programm tatsächlich zu einer 

 
205 Nachdem in den ersten Jahren nach Unterzeichnung der Friedensverträge noch sehr viele internationale 
Entwicklungsorganisationen in der Region agierten, ziehen sich die Organisationen seit ca. 2010 immer mehr 
zurück. Nur wenn die Projekte sorgfältig und nachhaltig geplant wurden, übernimmt eine lokale Organisation die 
Aufgaben.  
206 In der Ixil-Region waren dies 2007-2010 hauptsächlich die Fundamaya und die Asociación Q’anil im Ixil-
Gebiet, allerdings ist dieses Feld der kulturell bzw. sozial aktiven NROs in Nebaj im ständigen Umbruch 
begriffen). 

179



180 
 

Annäherung an Entschädigung beitragen kann, bleibt fraglich. Oftmals erhalten die 

Antragsteller*innen lediglich eine geringe finanzielle Zuwendung. 

 

Im Rahmen der Traumabewältigung kommt der Exhumierung besondere Bedeutung zu, da sie 

die Möglichkeit bietet, sich in angemessener Form und unter Berücksichtigung kultureller 

Traditionen von verstorbenen Angehörigen und nahestehenden Personen zu verabschieden 

(Falla 2004: 59). Während der Exhumierung kehren die Erinnerungen an die Massaker zurück, 

insbesondere, wenn die Überlebenden die Verstorbenen in identischer Körperhaltung vorfinden 

oder wenn die Kleidung oder andere persönliche Gegenstände noch so erhalten sind, dass eine 

direkte Identifizierung möglich ist. Während der Beerdigung kann das Trauma durch Trauer 

und adäquate Rituale bewältigt werden (ebd.: 59). Die Überlebenden versöhnen sich mit den 

Opfern, wobei sie sich häufig jahrelang mit Schuldgefühlen plagen mussten, da sie z. B. ihre 

Angehörigen, Nachbarn oder Freunde nicht vor ihrem Schicksal schützen konnten (ebd.: 60). 

 

Im Januar 2009 nahm ich an einer von der Fundamaya organisierten Informationsveranstaltung 

für Angehörige von während des Bürgerkriegs verschwundenen oder ermordeten Personen teil. 

Die Aktivist*innen der Fundamaya informierten auf dieser Veranstaltung über Möglichkeiten 

zur Beantragung von Entschädigungszahlungen aus dem oben genannten Programm. 

Zielgruppe der Veranstaltung im kulturellen Begegnungszentrum in Vi‘ Patna, Chajul, waren 

Familien aus den Dörfern Sotzil und Ilom. Die Besucher*innen, überwiegend Frauen mit 

Kleinkindern, kamen nach der langen Anreise aus dem Norden des municipios sichtlich 

erschöpft in Chajul an. Eine Teilnehmerin gab an, regelmäßig bei diesen Veranstaltungen 

anwesend zu sein, auch wenn ihr die Inhalte nicht immer vollständig zugänglich seien. Sie 

betonte jedoch, dass ihr zumindest die Reisekosten erstattet und eine Mahlzeit angeboten 

würden. Darüber hinaus bot sich auf diese Weise die Gelegenheit, Verwandte im tenam (Ixil für 

pueblo) zu besuchen und Besorgungen auf dem Markt zu erledigen (insbesondere Garn für die 

Webarbeit und andere Dinge des täglichen Bedarfs, die in den Dörfern nicht ständig verfügbar 

sind). Dies offenbart, dass für viele Menschen die Thematik Exhumierung und Entschädigung 

nicht nur schmerzhaft, sondern durch die komplizierten bürokratischen Abläufe auch schwer 

verständlich ist. 

 

Exhumierungen, obwohl auch diese von negativen Nebeneffekten für das Zusammenleben in 

den Gemeinden begleitet werden, sind eine psychosoziale Notwendigkeit, da sie den 

Hinterbliebenen offene Trauer ermöglichen. Die Exhumierung der Opfer des Massakers von 

180



181 

Cocop, einem Dorf ca. 6 km nordöstlich von Nebaj, fand im April 2008 statt, die Gräber 

befinden sich an der Stelle des Massakers (Borland 2001: 295). Einige Opfer konnten nicht 

identifiziert werden, sie sind mit ihren Registrierungsnummern begraben (Abbildung 24). Die 

Gräber in Cocop (Abbildung 23 und 24) erfüllen eine doppelte Funktion als Mahnmal und 

Erinnerungsort. Sie dienen der ständigen Erinnerung an das Massaker vom 15. April 1981 und 

stellen somit eine kontinuierliche Bekundung der Ereignisse dar (Borland 2001: 295). In den 

Jahren 2008 und 2009 konnte ich an kleinen öffentlichen Gedenkveranstaltungen teilnehmen, 

die bei den Gräbern in Cocop abgehalten wurden. In Cocop lebten zu jener Zeit ca. 25 Familien. 

Von ihnen nahmen 20 (2008) bzw. 15 (2009) Personen an den Veranstaltungen teil, die als 

bedeutender Beitrag zur Vergangenheitsbewältigung von Aktivist*innen in Kooperation mit der 

spanischen Solidaridad intendiert waren. 

 

Negative Nebeneffekte von Exhumierungen können Anfeindungen und unter Umständen 

gewaltsam ausgetragene Konflikte zwischen vermeintlichen „Opfern“ bzw. „Tätern“ innerhalb 

der Gemeinschaften sein. Folglich gibt es auch immer einen Teil der Bevölkerung, der die 

Exhumierungen von vornherein strikt ablehnt. Der formale Ablauf der Exhumierungen sieht 

vor, dass die Gemeinden diese zunächst zur Durchführung beantragen müssen, erst dann kann 

das Gericht (in der Regel das lokale ministerio público) eine formale Untersuchung der 

kriminellen Umstände initiieren. Der gesamte Prozess ist auf Grund sehr langsamer 

bürokratischer Vorgänge und unzureichender finanzieller Mittel nicht nur intransparent, 

sondern auch sehr zeitaufwändig und in vielen Fällen ergebnislos. Bereits bei der 

Antragstellung auf Exhumierung von Angehörigen sind viele auf Unterstützung angewiesen. 

Unter der Hochlandbevölkerung besteht oft Unkenntnis über die Möglichkeit, dies zu 

beantragen, oder die Inanspruchnahme staatlicher Einrichtungen wird aus Furcht vor 

Diskriminierung und politischer Gewalt vermieden. Ein Antrag unterliegt zunächst einem 

langwierigen Prüfungsverfahren und auch eine positive Entscheidung führt nicht zwangsläufig 

zu einer Exhumierung 207 . Auch die Annahme, dass sich zahlreiche Aggressor*innen in 

Machtpositionen befinden, wurde durch zahlreiche Morddrohungen gegen die Mitarbeitenden 

der Fundación de Antropología Forense, Stiftung für Forensische Anthropologie, bestätigt 

(persönliche Kommunikation, Miguel de León, 25.01.2009). In Guatemala vollzog sich zudem 

zu Beginn der 2000er eine Verschiebung von staatlicher zu krimineller Gewalt (Nelson 2009: 

52–53; Ruhnke 2007: 94). An vielen Orten bildeten sie eine Allianz. Personen in 

Machtpositionen in Guatemala verüben oft Gewalt gegen Personen, die ihre Macht gefährden 

 
207 Fundación de Antropología Forense de Guatemala http://www.fafg.org/ 12.10.2008. 

181



182 
 

könnten oder Konkurrenten sind. In der jüngeren Vergangenheit kam es immer wieder zu 

Ermordungen von kulturellen Aktivist*innen und Sozialwissenschaftler*innen, auch vor 

ausländischen Aktivist*innen schreckten die Aggressor*innen nicht zurück 208 . Die 

Kriminalisierung von Widerstand, der von indigenen Gruppierungen ausgeht, wird mitunter als 

Legitimation für Gewalthandlungen verwendet (Tzec 2018: 44).  

 

6.6 Landrechte 

 

Zahlreiche Konflikte auf verschiedenen Ebenen in Guatemala gehen auf territoriale Rechte in 

Bezug auf den Zugang zu Ressourcen zurück. Die Ixil-Region ist davon nicht ausgenommen 

und hinsichtlich der Landnutzung und der Besitzrechte manifestieren sich in der Region 

wiederholt Auseinandersetzungen (siehe Abbildung 37). Landrechte stellen daher ein wichtiges 

Handlungsfeld der Fundamaya dar. Im Zuge der Friedensverhandlungen wurden diese „harten“ 

Themen (Hale 2004) nicht ausreichend berücksichtigt und dies führte dazu, dass die ungleiche 

Verteilung von Land und Ressourcen nicht nur aufrechterhalten, sondern durch die Vergabe von 

Konzessionen für Großprojekte (Wasserkraft, Bergbau) an multinationale Unternehmen 

verschärft wurde (Kalny 2017: 129, Batz 2017, de Leon Ceto 2018).  

 

Im Hochland lebt die Bevölkerungsmehrheit in extremer Armut. Sowohl soziale als auch 

kulturelle Organisationen, die in diesem Bereich agieren, sehen sich Repression und 

Kriminalisierung ausgesetzt. Bis in die 2000er Jahre erreichten staatliche Institutionen 

hinsichtlich des Landnutzungskonflikts – auch im Hinblick auf die in der Friedensagenda 

verankerten Punkte – keine Verbesserung. Die Bedürfnisse der Landbevölkerung werden 

weiterhin vernachlässigt (Morales López 2007: 86). In der Ixil-Region herrscht einerseits 

Ungewissheit bezüglich der Situation mit den Großgrundbesitzer*innen, andererseits 

konkurrierten Rückkehrer*innen und Vertriebene aus anderen Gemeinden auf der Suche nach 

einer neuen Heimat um Land, was ebenfalls zu Auseinandersetzungen führte. In einigen Fällen 

wurde das Land von Familienangehörigen, Nachbarn oder Fremden in Anspruch genommen 

und nicht an die Zurückgekehrten zurückgegeben. 

 

 
208 Zum Beispiel die Ermordungen der Ixil-Soziologin Emilia im Dezember 2010 und des Ixil-Aktivisten Pedro 
im April 2011. Die Liste lässt sich fortschreiben: Im August 2020 wurde der Franzose Benoît „Benito“ Maria 
ermordet, der sich bereits seit 20 Jahren in der Ixil-Region für Agrarautonomie der indigenen Bevölkerung 
engagiert hatte. Auch ich lernte ihn im Jahr 2009 über Pablo Ceto und die Fundamaya kennen und schätzen.  

182



183 

Unter indigenen Völkern stößt das Konzept von Land als „Besitz“, wie es in der „westlichen 

Welt“ vorherrscht, auf Irritation und Ablehnung. Das Land und somit auch die Landschaft, sind 

durch Großgrundbesitzer*innen, Kirchen und Fremde kolonisiert (Wilson 1995: 30–35). Dies 

führt dazu, dass die bereits unter Diskriminierung und Marginalisierung leidenden indigenen 

Gemeinden in einen weiteren, schwerwiegenden Interessenkonflikt geraten. Land ist nach 

indigenem Verständnis „mehr als eine produktive Ressource, Lebensraum oder politische 

Grenze“, es „ist die Basis der sozialen Organisation, des ökonomischen Systems und der 

kulturellen Identifikationen der indigenen Völker“. Dies beschreibt die historische Verbindung 

zu einem spezifischen Territorium bzw. homeland, dem Land der Vorfahren. Indigene Völker 

sind historisch in bestimmten Orten verwurzelt, die geographisch klar definiert sind (Carino 

2011: html). Land ist immer mit Kosmogonie und Konzepten von Spiritualität und Heiligkeit 

verbunden und Teil der kollektiven Identität (Brysk 2000: 61). Dies ist auch der Grund, warum 

indigene Völker dafür kämpfen, Land und somit essentielle Elemente ihrer Identität zu schützen 

und für zukünftige Generationen zu bewahren. Oft wird die spirituelle Verbindung zwischen 

indigenen Gemeinschaften und ihrer Heimat missverstanden und in der Gesetzgebung zur 

Landnutzung und Agrarreform ignoriert (Stavenhagen 2004). Auch von den guatemaltekischen 

Regierungen wurde das indigene Konzept des angestammten Landes nicht berücksichtigt, 

sodass es auch keine Berücksichtigung in Landdisputen fand. Da schriftliche Dokumentationen 

entweder gänzlich fehlten oder zum Nachteil der indigenen Interessengruppen ausfielen, 

konnten Besitzfragen auch nicht konfliktfrei gelöst werden.  

 

Erst 2007 fand die indigene Dimension in der Landrechtsdiskussion Berücksichtigung in der 

Deklaration der Rechte der Indigenen Völker der Vereinten Nationen. Artikel 26209 trägt dem 

Umstand Rechnung, dass es kein Konzept vergleichbar zum westlichen Besitzverständnis von 

Land gibt. Land gehört denen, die es bearbeiten und bewohnen, und ihren Nachkommen. Die 

Vererbung des Landes erfolgt ohne schriftliche Grundlage innerhalb der Familie. In der Ixil-

Region führte die Verknappung des zur Subsistenzlandwirtschaft zur Verfügung stehenden 

Landes dazu, dass die weitergegebenen Parzellen immer kleiner wurden und schließlich zu 

 
209 Article 26 
1. Indigenous peoples have the right to the lands, territories and resources which they have traditionally 
owned, occupied or otherwise used or acquired. 
2. Indigenous peoples have the right to own, use, develop and control the lands, territories and resources that 
they possess by reason of traditional ownership or other traditional occupation or use, as well as those which 
they have otherwise acquired. 
3. States shall give legal recognition and protection to these lands, territories and resources. Such recognition 
shall be conducted with due respect to the customs, traditions and land tenure systems of the indigenous 
peoples concerned. 

183



184 
 

Beginn der 2000er Jahre den Subsistenzbedarf nicht mehr deckten 210 . Die zunehmende 

Landknappheit führt in Kombination mit klimatischen Schwankungen und extremen 

Wetterphänomenen zur Zunahme von extremer Armut in der Ixil-Region. Nach unzureichenden 

Erträgen 2007/2008 verteilte das World Food Programm der UN in Ilom im April/Mai 2008 

Mais an die Bevölkerung. Für viele Familien stellte die saisonale Arbeitsmigration zu den 

Bananenplantagen des Pazifischen Küstenstreifens oder den Kaffee- und Kardamomplantagen 

im vértice norte in den Jahren 2007 bis 2010 eine Notwendigkeit zur Sicherung des 

Lebensunterhalts dar. Viele Ixil entschieden sich für die illegale Migration in die USA. 
 

Während der Kolonialzeit existierten die sogenannten constancias oder documentos simples zur 

Dokumentation von Landtiteln. Diese enthielten eine Karte und ein unter Zeugen 

unterzeichnetes Dokument mit einer kurzen Auflistung bzw. Beschreibung. Die 

Kartendarstellung erfasste das Gelände mit den Grenzlinien, die sich beispielsweise aus Steinen 

oder Bäumen zusammensetzen konnten. Die Zeugen sollten idealerweise zwei Mitglieder des 

Ältestenrates sein. Allerdings wurden die documentos simples nicht konsequent erstellt. Die 

Gründe dafür waren vielfältig, auch Papier stand oftmals nicht zur Verfügung oder es ließen 

sich keine Zeugen organisieren. In solchen Fällen erfolgte die Dokumentation mündlich (Brysk 

2000, Durocher 2002). Nach der Unabhängigkeit von Spanien 1821 erfasste ein Besitzregister 

(Registro de la Propiedad) die Landtitel.  

 

Vor dem 20. Jahrhundert waren Kauf und Verkauf von Land äußerst selten (Brysk 2000: 147). 

In der Ixil-Region kam es seitens der seit Ende des 19. Jahrhunderts ansässigen Ladinos zu 

einer sukzessiven Aneignung von Landrechten und Ressourcen. In kurzer Zeit erwarben sie 

große Ländereien, die sich durch besonders fruchtbare Böden auszeichneten. Zugleich 

vergrößerte sich ihre politische Einflussnahme (Van den Berghe und Colby 1969, Batz 2017). 

  

In der Ixil-Region kam es Ende der 2000er Jahre zu einer Vielzahl von Konflikten um Land 

und Ressourcen. Hierzu zählten sowohl Nachbarschaftskonflikte, die beispielsweise durch das 

Vieh des Nachbarn verursacht wurden und zu Ernteverlusten führten, als auch 

Auseinandersetzungen, die ganze Gemeinschaften betrafen und im Streit um die Ressource 

Wasser stattfanden. So kam es im Mai 2009 in der Nähe von Salquil Grande, Nebaj, zu einem 

Streit über den Zugang zu einer Wasserquelle und eine geplante Wasserleitung. Die Gemeinde 

 
210 Ein Mechanismus, dem entgegenzuwirken, ist der Ausschluss der Mädchen von der Vergabe des Landes 
(Durocher 2002: 125). 

184



185 

Palop Chiquito beanspruchte die Quelle für sich, während die angrenzende Gemeinde Quejchip 

den Verlauf der geplanten Wasserleitung von der Quelle zum Tank nicht erlauben wollte. Mit 

Macheten und Steinen bewaffnete Bewohner*innen griffen die Arbeiter*innen aus Palop 

Chiquito zu Beginn der Bauarbeiten an. Die Gewalt konnte erst von der Polizei (mit 

Unterstützung einer militärischen Einheit) gestoppt werden211.  

 

Auch Großprojekte multinationaler Unternehmen im Auftrag der Regierung, die ohne 

Konsultation der lokalen indigenen Bevölkerung durchgeführt wurden, wie das 

Staudammprojekt der HydroXacbal, führten zu Konflikten. 

 

Aus anderen Gemeinden im Hochland und Guatemala-Stadt sind seit den 2000er Jahren Fälle 

von Lynchjustiz bekannt. Gewalt als Lösung von Konflikten tritt laut Moser /McIlwaine 

vermehrt auf, wenn kein Vertrauen in das staatliche Justizsystem vorhanden ist und Maßnahmen 

zur Konfliktprävention fehlen (2001: 667f.). In der Berichterstattung liegt der Fokus häufig auf 

gewaltsamen Konflikten und andere, die auf friedliche Art und Weise gelöst werden, finden 

keine öffentliche Wahrnehmung. Die friedlich gelösten Konflikte, wie das folgende Beispiel 

aus Xeo, Nebaj, sind zahlreicher. In Xeo zerstörte das Vieh eines Kleinbauern die Ernte seines 

Nachbarn, woraufhin der Ältestenrat den Sachverhalt aufnahm und den Schaden begutachtete, 

um die Entschädigungsleistungen zu ermitteln. 

 

Finca La Perla  

Im Folgenden illustriere ich eine „mnemonische Auseinandersetzung“ (Original: mnemonic 

battle, Zerubavel 2003) zwischen zwei Erinnerungsgemeinschaften an dem Fallbeispiel der 

Landrechtsfrage um die Finca La Perla.  

 

Das Territorium der Finca La Perla befindet sich im Norden des municipios Chajul und umfasst 

ca. 5850 ha äußerst fruchtbares Land (siehe Abbildung 38). Seit dem 19. Jahrhundert streiten 

die Nachfahren einiger zugezogener Ladino-Familien und die ansässige indigene Bevölkerung 

um dieses Land. Finca La Perla umfasst mehrere Plantagen, auf denen Kaffee und Kardamom 

angebaut werden. Die Erzeugnisse werden erfolgreich vermarktet. Unter den Mitgliedern der 

Fundamaya entstand 2009 der Wunsch, das von der Finca genutzte Land in kommunalen Besitz 

zurückzuführen. Dies geschah vor dem Hintergrund des starken Bevölkerungswachstums in 

 
211 Ich war bei den Ereignissen mit den Arbeitern von APS (Agua para la Salud) zugegen. APS hatte die 
Berechnungen des Wassersystems für Palop Chiquito durchgeführt und Spenden für die Baumaterialien 
eingeworben.   

185



186 
 

den vier anliegenden Gemeinden Ilom (Abbildung 39), Sajsiban, Sotzil und Las Pilas. Dieser 

führte zu Landknappheit und diese wiederum zu dem Verlust der Ernährungssouveränität. Auf 

der Finca lebte und arbeitete im Jahr 2008 der 70-jährige Don Nicolás, gebürtig aus Nebaj. Er 

schilderte, dass die Finca La Perla mit Hilfe von Alkohol, Betrug und Diebstahl zu ihrem 

Großgrundbesitz gekommen war: 
Antes el patrón de la finca La Perla solo sembraba caña de azúcar, para fabricar panela y kuxa. 
La panela sirvió para azúcar, lo que utilizaron nuestros abuelos. Eso es que más utilizaron ellos. 
Los que vivían en otras aldeas, como Sotzil y Ilom, venían para comprar panela con el patrón 
de la finca. Compraron kuxa por galón con el patrón, o por cinco galones para hacer negocios 
en sus aldeas. Los que no tenían suficiente dinero, lo prestaron del patrón. Pero el patrón no 
necesitaba que paguen el pisto, él pensó en otro modo de pagar la kuxa…tierra le estaban dando 
en vez de dinero, y la finca creció más y más…[…] El patrón aprovechó de mucha tierra de 
Sotzil y Ilom. La aldea Sotzil ya está manifestando que el patrón robó sus tierras. Pero no es 
robado si no que sus abuelos la dejaron a él sólo por comprar kuxa. Así eso es que ellos no saben 
y estaban peleando con él, no reconocen que sus abuelos son los culpables. Las demás tierras 
sólo están ocupadas por el patrón, los que están alrededor de las aldeas Sotzil y Ilom.212  
(Interview vom 20.04.2008, Finca La Perla) 

 

In den 1890er Jahren erfolgte die Besiedlung der als unbewohnt und unbearbeitet deklarierten 

Landstriche im Norden der Gemeindeverwaltung von San Gaspar Chajul (Familie Arenas) 

sowie im Osten von San Juan Cotzal (Familie Brol). Der Konsum von Alkohol, wie von Don 

Nicolás beschrieben, führte bei den Bewohner*innen der benachbarten Gemeinden Sotzil und 

Ilom zu einer erheblichen Verschuldung, die dazu führte, dass sie zunächst ihr Land und 

schließlich ihre Arbeitskraft auf der Finca zur Verfügung stellen mussten. Die 

Ernährungssouveränität der Subsistenzbäuer*innen war unter diesen Umständen hinfällig und 

die Familien befanden sich von da an in völliger Abhängigkeit von der Finca. Den 

Bewohner*innen der Dörfer Sotzil und Ilom bleibt nur noch das Land, das ihre Häuser 

unmittelbar umgibt, während die Finca ihren Landbesitz erweiterte. Daraus entwickelte sich 

mit der Zeit ein Konflikt. Nach Auffassung der Menschen aus Sotzil und Ilom hatte die Finca 

unrechtmäßig und mit unlauteren Methoden ihr Land erweitert (Durocher 2002: 88). Noch 

während meiner Feldforschung berichteten Dorfbewohner*innen von Einschüchterungen und 

Repressionen seitens der Fincabesitzer*innen. Zur Zeit der violencia konnte die Guerilla unter 

 
212 „Früher pflanzte der Besitzer der La Perla-Farm nur Zuckerrohr für die Herstellung von Panela und Kuxa an. 
Aus dem Panela wurde Zucker gewonnen, und das war es, was unsere Großeltern benutzten. Das war das, was 
sie am meisten benutzten. Diejenigen, die in anderen Dörfern lebten, wie Sotzil und Ilom, kamen, um mit dem 
Chef der Farm Panela zu kaufen. Sie kauften Kuxa pro Gallone mit dem Patron oder für fünf Gallonen, um in 
ihren Dörfern Geschäfte zu machen. Diejenigen, die nicht genug Geld hatten, liehen es sich vom Patron. Aber 
der Patron wollte gar nicht, dass sie mit Geld bezahlen, er dachte sich einen anderen Weg aus, um die Kuxa zu 
bezahlen... sie gaben ihm Land statt Geld, und der Hof wuchs immer mehr...[...] Der Patron nutzte viel Land in 
Sotzil und Ilom. Das Dorf Sotzil behauptet bereits, dass der Besitzer ihr Land gestohlen hat. Aber es ist nicht 
gestohlen, sondern seine Großeltern haben es ihm nur überlassen, um Kuxa zu kaufen. Sie wissen es also nicht 
und haben sich mit ihm gestritten, sie erkennen nicht, dass ihre Großeltern die Schuldigen sind. Die anderen 
Ländereien, die um die Dörfer Sotzil und Ilom herum liegen, werden nur vom Besitzer beansprucht.“ 

186



187 

den Arbeiter*innen auf der Finca viele Unterstützer*innen rekrutieren. Außerdem setzte die 

Guerilla mit der Ermordung Luis Arenas, auch bekannt als El tigre del Ixcán, ein Zeichen für 

die arme Landbevölkerung213. 

 

Die Fundamaya setzte sich im Juni 2009 zum Ziel, einen Gegenentwurf zu der 

Geschichtsversion der Familien in Machtpositionen zu schreiben und im Zuge dessen die 

Rückgewinnung von Teilen des Landes im Besitz der Finca zu erwirken214. Hierzu sollte das 

kollektive Gedächtnis der Bewohner*innen der betroffenen Ixil-Gemeinden in eine offiziell (d. 

h. von den Instanzen des Nationalstaats und derjenigen in Machtpositionen) anerkannte Form 

gebracht werden – in die Form einer wissenschaftlichen Studie. Die Notwendigkeit dieser 

Maßnahme ergab sich aus den Erfahrungen, die kulturelle Aktivist*innen während des 

Umgangs mit Behörden und offiziellen Stellen in der Vergangenheit als Repräsentant*innen 

indigener Gemeinschaften gemacht hatten. Dies waren Erfahrungen von Rassismus und 

Diskriminierung. Die Aktivist*innen unternahmen den Versuch, das kollektive Gedächtnis zu 

dekolonisieren, indem sie eine neue soziale Konstruktion der historischen Anfänge (re-) 

konstruierten und diese zur Einforderung ihrer kollektiven Rechte hinsichtlich historischer 

Kontinuität gegenüber anderen mnemonischen Gemeinschaften einsetzten. Sie stellten die 

Gültigkeit des historischen Narrativs ihrer Gegenseite – der Finca – in Frage. Seit dem 19. 

Jahrhundert sahen sich die Ixil des vértice norte mit Personen von außerhalb konfrontiert, die 

die Ländereien ihrer Ahnen als ungenutzt deklarierten und sich so ihrer bemächtigten. Bei der 

Aneignung der Ländereien beriefen sie sich auf Gesetze und Bestimmungen, die in den Ixil-

Gemeinden nicht in Kraft und nicht bekannt waren, und nutzten diese Tatsache vollends zu 

ihrem Vorteil aus. Dadurch, dass sie außerdem die Unterstützung von nationalen Machtinhabern 

(oftmals Mitgliedern derselben oligarchischen Strukturen) hatten, konnten sie das Land 

erwerben, obwohl es sich nicht um nationales, sondern kommunales Land handelte (Durocher 

2002: 145). 

 

Die Fundamaya berief sich in dieser Auseinandersetzung u. a. auf Artikel 28215 der Deklaration 

der Rechte der Indigenen Völker der Vereinten Nationen. Artikel 28 betont das Recht indigener 

 
213 Zur Darstellung der Rolle und der Handlungen während der violencia siehe u. a. Brett 2007, 2008, 2016, 
Volpe 2015, Derocher 2002).  
214 Dies geschah unter Berufung auf Artikel 27 der UN-Deklaration der Rechte der Indigenen Völker, dem Recht 
auf Partizipation in einem fairen, unabhängigen, unparteiischen, offenen und transparenten Prozess der 
Anerkennung indigener Rechte, Traditionen, Bräuche und Landbesitzsysteme.  
215 Article 28 
1. Indigenous peoples have the right to redress, by means that can include restitution or, when this is not 
possible, just, fair and equitable compensation, for the lands, territories and resources which they have 

187



188 
 

Völker auf Rückgabe oder gerechte Kompensation für die Aneignung, Nutzung oder 

Beschädigung ihrer traditionellen Territorien, die ohne ihre freie, vorherige und informierte 

Zustimmung erfolgte216. Im Rahmen des Kompensationsprozesses wird empfohlen, dass die 

Kompensation in Form von Land, Territorien und Ressourcen erfolgen sollte, sofern keine 

anderweitige Einigung erzielt wird und die betroffenen Völker dem Prozess nicht freiwillig 

widersprechen. Dabei ist darauf zu achten, dass die Qualität, Größe und der rechtliche Status 

der Ressourcen denen der Kompensationsleistung entsprechen oder diese zumindest erreichen. 

Alternativ kann die Kompensation auch als finanzielle Entschädigung oder in einer anderen 

angemessenen Form erfolgen. Obwohl Guatemala die Deklaration ratifiziert hatte, galt das 

Land der indigenen Bevölkerung weiterhin primär als ungenutzt und daher als verfügbar. Auch 

fehlende effektive Maßnahmen zur Sanktionierung unrechtmäßiger Inbesitznahmen verhindern 

hier einen Wandel. 

 

Im Zuge der Arbeiten zum Bau des Wasserstaudamms bei Ilom wurde die archäologische Stätte 

Xak’b’al freigelegt. Internationale und Ixil-Aktivist*innen konnten auch unter Berufung auf die 

ILO 169 und die UN-Deklaration verhindern, dass der Ort zerstört wurde. Dennoch fand Artikel 

19 der UN-Deklaration keine Beachtung, die Bauarbeiten des Staudammes in der Nähe des 

Dorfes Jua und auch die archäologischen Arbeiten starteten ohne freie, vorhergehende und 

informierte Zustimmung der betroffenen Gemeinschaften. Die Bewohner*innen der 

umliegenden Gemeinschaften äußerten während meiner Feldforschung wiederholt Bedenken 

und Ängste gegenüber den dortigen Bauarbeiten (vgl. Kapitel 5). Im Widerspruch zu Artikel 

25217 genehmigte Enel im Jahr 2009 den Besuch der Grabung in Xak’b’al bei Ilom nicht den 

Bewohner*innen der anliegenden Gemeinden, obwohl es sich um ihr eigenes Kulturerbe 

handelte. Xak’b’al ist laut oralen Überlieferungen der Ursprungsort der Ixil. Dank des 

unermüdlichen Einsatzes der Aktivist*innen kann die Bevölkerung nach vorheriger Anmeldung 

bei Enel/HidroXacbal die Stätte nun besuchen (Stand 2019). 

 

 
traditionally owned or otherwise occupied or used, and which have been confiscated, taken, occupied, used or 
damaged without their free, prior and informed consent. 
2. Unless otherwise freely agreed upon by the peoples concerned, compensation shall take the form of lands, 
territories and resources equal in quality, size and legal status or of monetary compensation or other appropriate 
redress. 
216 Vgl. Artikel 19, „freie, vorherige und informierte Zustimmung“ der indigenen Völker ist Grundvoraussetzung 
zur Durchführung gleich welcher Maßnahme.  
217 Indigenous peoples have the right to maintain and strengthen their distinctive spiritual relationship with their 
traditionally owned or otherwise occupied and used lands, territories, waters and coastal seas and other resources 
and to uphold their responsibilities to future generations in this regard. 

188



189 

6.7 Tourismus 

 

Der guatemaltekische Staat hat ein selektives Interesse an einigen Ausprägungen kultureller 

Kontinuität – und zwar im Kontext der Vermarktung des Landes im internationalen Tourismus 

und der Folklorisierung des nationalen Selbstporträts. So stellte bereits Rigoberta Menchú Tum 

1984 fest, dass die farbenfrohen, traditionellen huipiles bewundert werden, am Leben, den 

Taten und Problemen der Trägerinnen jedoch keinerlei Interesse besteht. Das nationale 

Tourismusinstitut INGUAT erweckt mit seinen Darstellungen den Eindruck, als wolle man die 

indigene Bevölkerung wie in einem Freilichtmuseum zur Schau stellen. Dies ist kein speziell 

guatemaltekisches Phänomen, sondern ist eher der Regelfall der Wahrnehmung der indigenen 

Bevölkerung eines Staates von den Teilen der Bevölkerung, die eher dem westlichen 

Kulturkreis zuzuordnen sind: die Vermarktung des Exotischen (Rudolph 2007: 124, Ashcroft / 

Griffiths / Tiffin 2002). Tourismusprojekte des turismo rural („ländlicher Tourismus“) schaffen 

ein Dilemma für die involvierte indigene Bevölkerung: die Hoffnung auf ein paar schnelle 

Dollar einerseits und der Ausverkauf von landschaftlicher Umgebung und Traditionen 

andererseits. Was in Guatemala und anderswo als „Ökotourimus“ deklariert wird, ist im Grunde 

nichts anderes, als die gezielte Ausbeutung einer romantischen Vorstellung von einer 

„indianischen Szenerie“ (Brysk 2000: 181-185). Das Ständige Forum für Indigene 

Angelegenheiten der Vereinten Nationen (Permanent Forum on Indigenous Issues, UNPFII) 

konstatierte, dass der Tourismus indigene Gemeinden schwer schädigt, wenn nicht die 

Bedürfnisse der Gemeinden einbezogen werden. Daher lautet die noch zu implementierende 

Empfehlung des UNPFII, für die sich die Fundamaya einsetzt, wie folgt: 
[…] The Permanent Forum therefore recommends that United Nations agencies, in collaboration 
with the indigenous peoples concerned, affirm and make operational the right of indigenous 
peoples to determine their own priorities for development and opportunities concerning 
indigenous culture and tourism (UNPFII Recommendations Database, Paragraph 022: o. J.) 

 

In der Ixil-Region übten viele líderes in abgelegeneren Gemeinden Kritik am Tourismus218. Die 

Stimmen der líderes äußerten, dass die extreme Armut als Attraktion für Touristen dient und 

der Schutz der Biodiversität als Vorwand für den Entzug weiterer Rechte der Gemeinden 

genutzt wird. Einzig im urbanen Zentrum Nebajs und in den Gemeinden auf der Wanderroute 

nach Todos Santos Cuchumatanes befürworteten die Einwohner den Tourismus. Entlang der 

Wanderroute etablierte ein Projekt der internationalen Entwicklungszusammenarbeit 

sogenannte posadas comunitarias. Die posadas comunitarias sind von den Gemeinden selbst 

verwaltete, einfache Unterkünfte für Wanderer. Gegen einen geringen, von der Gemeinde 

 
218 „Culturas indígenas son buenos negocios para la industria del ecoturismo“ (Otto, 12.03.2015, Nebaj). 

189



190 
 

festgelegten Betrag, können Wanderer dort übernachten und erhalten Verpflegung in einer der 

Familien. Eigentlich sollte das Geld für die Übernachtungen in einen gemeinschaftlichen Topf 

wandern, und die Familien, die Verpflegung bereitstellen, sollten rotieren, so dass die 

Gemeinschaft als Ganzes vom Tourismus profitieren kann. Mit der Zeit beanspruchten jedoch 

einzelne Personen diese Einnahmequelle in einigen Gemeinden für sich allein219.  

 

Eine eigene wirtschaftliche Strategie, mit dem Tourismus umzugehen, entwickelte die 

Weberinnen-Sparte220 der Kooperative Asociación Chajulense Val Vaq Quyol aus Chajul. Die 

Frauen bauten über die vergangenen zehn Jahre eine eigene Unternehmensidentität auf und 

vermarkten seitdem erfolgreich Produkte, die auf die Interessen, Ansprüche und Bedürfnisse 

von Touristen ausgerichtet sind. Dabei handelt es sich nicht um traditionelle huipiles oder 

andere Bestandteile der Tracht. Im Unterschied zu den in den touristischen Zentren Antigua 

oder Panajachel angebotenen touristischen Produkten, sind die Produkte aus Chajul aus 

natürlich gefärbten Garnen gewebt. Die Kooperative ist beispielhaft für einen von der 

Globalisierung angestoßenen Prozess, aus dem die „Betroffenen“ jedoch aktiven Nutzen ziehen 

und als Gemeinschaft agieren. Im Hinblick auf die junge Generation haben die Frauen aus der 

Kooperative eine Vorbildfunktion, für Jugendliche gewinnt die Webkunst durch die Eröffnung 

von Perspektiven für die eigene Zukunft an Attraktivität.   

 

Das Naturschutzgebiet Visis-Cabá im municipio Chajul ist ein Beispiel für einen Konflikt, in 

dem die Interessen der Subsistenzbauern mit denen von politischen Entscheidungen zugunsten 

von Umweltschutz und Einnahmen aus Tourismus unvereinbar aufeinandertreffen. Für 

Subsistenzwirtschaft dringend benötigtes Land ist unzugänglich geworden, um die 

Biodiversität zu schützen und den Tourismus auszubauen. Viele Menschen in Chajul leiden 

direkt unter Maßnahmen, die ihnen erstens nicht in angemessener Form erklärt wurden und 

zweitens ein Gefühl von Ungerechtigkeit provozieren, da die eigene Situation in extremer 

Armut nicht verbessert wird. Die Fundamaya beklagte, dass Armut und die Selbstidentifikation 

als „arm“ in vielen Gemeinden dazu führten, dass die Bewohner*innen sich in passive 

Empfänger*innen der „Entwicklungshilfe“ verwandelten, anstatt als proaktive Handelnde für 

ihre Rechte zu agieren. Dies wiederum kommt Regierungen dann zugute, wenn sie ohne 

Berücksichtigung der Rechte marginalisierter Bevölkerungsgruppen – wie indigenen Völkern 

 
219 So erlebt in Palop und Chortiz im Juli 2018.  
220 Die Kooperative arbeitet ebenfalls im landwirtschaftlichen Bereich und vertreibt in erster Linie organisch und 
fair angebauten Kaffee.  

190



191 

– Entscheidungen über die Nutzung von Ressourcen fällen wollen. Dazu zählt auch die 

Deklaration von Naturschutzgebieten (Johnston 2006: 37). 

 

6.8 Diskussion 

 

In diesem Kapitel wurde die Frage erörtert, welche Prozesse die Konstruktion kollektiver 

Identitäten, von Gemeinschaft und Zusammenhalt im Kontext sozioökonomischer Probleme 

und historischer Brüche prägen. Dabei wurde insbesondere darauf abgezielt, die regionalen 

Aktivitäten der lokalen Aktivist*innen der Ixil-Bewegung zu erfassen und die Strategien zu 

analysieren, mit denen sie einen Beitrag zur Dekolonisierung leisten.  

 

Vor dem Hintergrund des Versagens staatlicher Fürsorge gegenüber der verarmten 

Landbevölkerung nimmt die Fundamaya eine zentrale Funktion in der Aufklärungs- und 

Informationsarbeit ein. Die Organisation agiert als kulturelle und zivilgesellschaftliche Instanz 

auch in den sensiblen Feldern der Ressourcennutzungs- und Landrechtsfragen. Die 

Projektgebundenheit erweist sich als problematisch für die Arbeitsprozesse sowie das Ansehen 

der Organisation. Läuft ein Projekt aus, d. h. endet die finanzielle Unterstützung aus dem 

Ausland und ziehen sich internationale Beteiligte zurück, so bedeutet dies meist das abrupte 

Ende der Arbeit und den Verlust sowohl von Ressourcen als auch von Wissen. Ein konkretes 

Beispiel ist die auslaufende Unterstützung der Fundamaya der italienischen internationalen 

Kooperation im Jahr 2010. Viele Maßnahmen zur Unterstützung der Bevölkerung bei der 

Bewältigung der kollektiven Traumata und der Beantragung der Entschädigungsleistungen 

mussten eingestellt werden. NROs fungieren mit ihren Projekten an diversen Orten 

stellvertretend für einen abwesenden Staat und treiben zahlreiche Initiativen voran, die 

andernfalls vernachlässigt würden. Gleichwohl erzeugen sie durch ihre Tätigkeit auch Neid und 

Missgunst bei denjenigen, die nicht unmittelbar von den implementierten Maßnahmen und 

Unterstützungsangeboten profitieren. Es kann sogar dazu kommen, dass einige wenige 

Individuen dauerhaft alle Zuwendungen für sich in Anspruch nehmen, wie im Beispiel des 

Tourismus aus der Ixil-Region (vgl. Kapitel 6.7). 

 

Über die Institution der alcaldía indígena vernetzen sich auf politischer und kultureller Ebene 

Personen aus dem urbanen Zentrum Nebajs, und Dörfern des municipios Chajul. Die Mitglieder 

der alcaldía indígena stammen in der Regel aus dem Umfeld der kacholpom und sind ebenfalls 

als b’aalvatzt’iixh tätig. Sie agiert demnach hauptsächlich als Instrument der politischen 

191



192 
 

Selbstverwaltung dieser Gruppe. In vielen Gemeinden entsteht dadurch ein mitunter von 

gewaltsamen Auseinandersetzungen geprägtes Spannungsverhältnis, da weite Teile der 

Bevölkerung, die einer evangelikalen Glaubensgemeinschaft angehören, nicht partizipieren 

(Philpot-Munson 2009: 52). So widerfahren den Agierenden der Fundamaya in vielen Dörfern 

abweisende Reaktionen. Zudem lehnen viele laizistische, evangelikale und auch katholische 

Einrichtungen offen „alles, was Maya ist“ (lo Maya) ab. Alter, ökonomische Situation und 

persönliche Möglichkeiten beeinflussen die Sicht des lo Maya (Jones 2007: 391). Juana, 12 

Jahre, Schülerin der bilingualen interkulturellen Schule in Xepiun (Abbildung 26, mit ihren 

Mitschüler*innen im Klassenraum), äußerte in einem Interview im April 2010, dass sie am 

liebsten in der Hauptstadt oder in den USA leben würde. Sie malte sich aus, wie sie in einem 

schönen Haus „mit fließend Wasser und Badezimmer“ wohnen und sie „schicke Kleider“ und 

„keinen corte“ (traditioneller Mayarock), tragen würde. Otto, 35 Jahre, Wanderführer aus Nebaj 

hingegen, führte touristische Wanderungen in der Ixil-Region durch und empfand lo Maya bzw. 

lo Ixil als positiv. Der positive Zuspruch gegenüber lo Ixil der internationalen Gäste prägte 

ebenso wie die Möglichkeit, seinen Lebensunterhalt auf diese Weise zu bestreiten, seine Sicht 

auf lo Ixil. 
 

Über Jahrhunderte hinweg wurde ein aus der Kolonialzeit tradiertes negatives Selbstbild von 

den indigenen Völkern in Lateinamerika und in anderen Teilen der Welt internalisiert. Das 

Resultat sind ein schwaches Selbstwertgefühl, Selbstdiskriminierung, Ablehnung bzw. 

Abwendung von kulturellen Traditionen und zunehmend auch der Sprache. Der Gebrauch und 

das vollständige Erlernen der Sprache Ixil sind für die Mehrheit der bäuerlichen 

Landbevölkerung negativ konnotiert, die Kinder sollen gutes Spanisch lernen, und, wenn 

möglich, Englisch, um einmal ein „besseres“ Leben als ihre Eltern führen zu können. Der 

Gebrauch von Ixil ist eher ein Hindernis auf dem Weg zu einem besseren Leben. Die 

Lebensumstände in den ländlichen Gemeinden werden als ungerecht empfunden, die 

Bevölkerung ist sich ihrer Armut und ihrer prekären Situation unter Ausschluss von Bildung 

sehr wohl bewusst. Die Mehrheit der Bevölkerung kennt andere Lebensumstände von Besuchen 

oder Arbeitsaufenthalten in Nebaj, der Hauptstadt oder den USA. Neben einem Dialog 

zwischen der postkolonialen kulturellen Identität der Ixil und westlichen Ideologien steht die 

Tendenz, eine historische Kontinuität mit einer idealisierten, mythisierten Vergangenheit der 

vorspanischen Maya zu konstruieren. Hier werden nicht nur zwei entfernte Zeiträume 

miteinander verknüpft (ohne Veränderungen in der Zwischenzeit tatsächlich Rechnung zu 

tragen), sondern auch zwei völlig unterschiedliche geographische Regionen, die auch 

192



193 

klimatisch stark voneinander abweichen und letztendlich auch verschiedene Sprachen. Als 

vormals unverbunden angesehene Charakteristika werden zu Berührungspunkten 

umfunktioniert, woraus letztendlich eine kohärente, konstante Identität geformt wird 

(Zerubavel 2003: 39-40). Historische Kontinuität verleiht sozialen Institutionen und dem 

Privatleben ein Gefühl von Stabilität. Die westliche Herangehensweise, Traditionen entweder 

als „eingefrorene“ Relikte einer längst vergangenen Zeit anzusehen oder ihre Authentizität in 

Frage zu stellen, und eine weitere Dichotomie aus „falsch vs. authentisch“ aufzustellen, ist nicht 

hilfreich (Dean 2015: 430, Lewis / Hammer 2007: 12-15).  
 

Ein Aspekt der Maya-Bewegung besteht darin, dass sie den „ethnischen Stolz in der Gegenwart 

einfängt und diesen mit dem gegenwärtigen Moment in Beziehung setzt, anstatt ihn 

ausschließlich mit der glorreichen Vergangenheit der Stelen von Copán zu verknüpfen“ (Bastos 

/ Cumes 2007: 88). Wichtig und notwendig ist eine Revalorisierung der kontemporären, 

gelebten Ixil-Kultur in den Gemeinden der ruralen Peripherie, denn dort wenden sich die jungen 

Generationen zunehmend von lo originario ab. Die Gruppe der Unterstützer*innen der Maya-

Bewegung ist insbesondere im ländlichen Raum klein. Rituale, die in der Öffentlichkeit und 

mit großer Partizipation durchgeführt werden, wie z. B. Rituale zur Erinnerung an die Opfer 

des Genozids, haben jedoch durchaus das Potential, eine alle einschließende Ixil-Identität zu 

schaffen oder zu stärken, und zwar über religiöse und politische Spaltungen hinaus.  

 

Die Ixil-Bewegung artikuliert ein Bedürfnis nach einem „kulturellen Gedächtnis“ (ein 

institutionalisiertes Gedächtnis, frei von ethnischer Ausgrenzung und Rassismus, Definition J. 

Assmann 2003 [11992]) und wirbt um Identifikation und öffentliche Inanspruchnahme der 

„eigenen Geschichte“. Im Gegensatz zu einer von außen auferlegten Nationalgeschichte, 

spendet das eigene kulturelle Gedächtnis den Mitgliedern der Gemeinschaft Halt und 

Identifikation. Eine soziale Gruppe, die sich selbst als ein Erinnerungskontinuum konstituiert, 

ist in der Lage, ihre Vergangenheit sicher über lange Zeit als einzigartig zu bewahren. Die 

Konstruktion der eigenen Maya- oder Ixil-Identität ist notwendig. Sowohl Selektion als auch 

ideelle Positionierung erinnerter Tatsachen, Ähnlichkeiten und Kontinuitäten stellen natürliche 

Prozesse dar (J. Assmann 2003 [11992]: 167). Die eigenen Konzepte stehen im Vordergrund 

und helfen, das Verständnis aus der eigenen Perspektive heraus zu entwickeln: Dekolonisierung 

findet statt (Chilisa 2012: 13). Vor diesem Hintergrund und im Zuge der fortschreitenden 

Globalisierung handeln die Ixil ihre Identität und ihr kollektives Gedächtnis stets neu aus. 

Hierbei handelt es sich um aktive Versuche, die „eigene Geschichte“ selbst zu identifizieren 

193



194 
 

und öffentlich für sich zu beanspruchen, auch um Gruppenidentifikation zu ermöglichen und 

die Gruppe in ihrer Existenz als „natürlich“ erscheinen zu lassen. Dies geschieht in einer noch 

immer von Diskriminierung, Rassismus und Gewalt geprägten Umwelt – zwischen der Realität 

in Guatemala und den in den Friedensverträgen deklarierten Abmachungen besteht eine nahezu 

unüberwindbare Diskrepanz.  

 

Die Konstruktion von memoria histórica propia und kollektivem Gedächtnis gelang den 

Aktivist*innen auf unterschiedliche Art und Weise. So führten sie einen Diskurs, der sowohl 

widerständige Handlungen in der Vergangenheit mit Bedeutung für die Gegenwart füllte, als 

auch eigene historische Erinnerung schrieb, indem zuvor beschwiegene Handlungen öffentlich 

gewürdigt wurden. Mit der Etablierung eines großen öffentlichen Maya-Neujahrsrituals 

schufen sie eine Bühne für das kollektive Gedächtnis und trugen zur Stärkung der kollektiven 

Identität als kacholpom bei. Hierbei ist jedoch zu beachten, dass das beschriebene 

Neujahrsritual der (inter-)nationalen Friedensbewegung und dem Umfeld des politisch linken 

kulturellen Aktivismus entstammt. Damit ist es Teil der memoria histórica Methode und 

verfolgt bestimmte Ziele: 

 

Unter anderem zeigte sich hier eine ungewöhnliche Umsetzungsvariante der 

Dekolonisationsdebatte in der Formulierung templo griego-romano. Ceto bezieht sich auf 

bedeutsame historische Elemente aus dem Kulturkreis der Kolonisatoren. Dekolonisation ist 

hier konkret, dass dies von den Nachfahren einer von europäischen Kolonisator*innen 

bedrängten und verletzten Kultur neu interpretiert und für eigene kulturelle Praktiken als 

Kulisse verwendet wird. Oder anders formuliert: Dekolonisation kann als eine Form der 

Neukodierung des Gedächtnisses betrachtet werden, da sie dazu dient, Kolonisation zu 

visualisieren und das dadurch verdrängte oder beschwiegene Material (neu) zu entdecken. Eine 

Art Aneignung des Wichtigen der Anderen für eigene Zwecke: „The Empire writes back“ 

(Ashcroft / Griffiths / Tiffin 2002).  Allerdings greift es nur in einer kleinen Gruppe der 

Bevölkerung, da erstens die Zielgruppe der costumbristas nur einen kleinen Anteil der 

Gesamtbevölkerung ausmacht, und zweitens auch innerhalb dieser Gruppe keine Einigkeit 

herrscht, wenn es um die Institution der Fundamaya geht, und vor allen Dingen um die 

führenden Köpfe. Dies geht auf die Zeit der violencia zurück221. Darüber hinaus werden die 

kulturellen Aktivist*innen teilweise in den ruralen comunidades als Außenseiter*innen 

 
221 Vgl. Kapitel 2 zur Schwierigkeit des Miteinanders in den Gemeinden und zur Täter/Opferdebatte. 

194



195 

betrachtet, die als „anders“ wahrgenommen werden, bis hin zu affektiert oder arrogant. Zudem 

distanzieren sich Teile der armen Landbevölkerung vom Gebrauch des Ixil oder den 

Traditionen, da sie diese als altmodisch und überholt ansehen. Insbesondere Angehörige der 

protestantischen Kirchen weisen diese als „unmodern, hinterwäldlerisch und primitiv“ 

zurück 222 . Sie sehen sich selbst als mitschuldig an der schlechten Situation und der 

Diskriminierung, die sie erfahren. 

 

Durch den Bürgerkrieg kam es unter den Ixil zu Erfahrungen von Liminalität und communitas. 

Liminalität beschreibt in diesem Zusammenhang einen Schwebezustand zwischen 

traumatischer Vergangenheit und unsicherer Zukunft. Die Neugestaltung der Durchführung von 

Ritualen und anderen performativen Handlungen ermöglichte einen Beitrag zur Herausbildung 

von communitas. Die Maya-Bewegung agierte genau in diesem Bereich. Die Maya-Bewegung 

agierte genau in diesem Bereich. Als Beispiel dient an dieser Stelle der „Tempel im griechisch-

römischen Stil“, den die Fundamaya gemeinsam mit Praktizierenden der traditionellen 

Religion, alcaldía indígena und internationalen Gästen im Jahr 2009 feierlich eingeweihte. Die 

Aktivist*innen entschieden, einen neuen sakralen Ort, der in der Zukunft zur Durchführung von 

rituellen Handlungen dienen sollte, zu schaffen, obwohl es bereits sakrale Orte gab, die seit 

Generationen aufgesucht und geehrt wurden. Dies ist Ausdruck des Wunsches, eine Lücke bzw. 

einen Bruch zu schließen. Zudem wählten sie eine architektonische Struktur, die nach ihrer 

Auffassung Elemente der griechischen und der römischen Kultur miteinander kombinierte. 

Diese Kulturen sind in Europa die Grundsteine der kulturellen und philosophischen 

Entwicklungen und werden dementsprechend gewürdigt. Dass Elemente der kulturellen 

Wurzeln der spanischen Kolonialist*innen ausgewählt wurden, ist kein Zufall, und auch keine 

ästhetische Entscheidung. Die Aussage, die mit dieser (Wort-)wahl kommuniziert wurde, ist 

politisch: Demonstrativ richteten sie einen heiligen Ort ein, an dem in der Öffentlichkeit alte – 

während des Bürgerkriegs im Geheimen gehaltene – Traditionen gepflegt werden sollten. Die 

bauliche Konstruktion interpretierte die „koloniale“, europäische Kultur. Die Aktivist*innen, 

als kulturelle und politische Agierende, machten sich sowohl lokale als auch fremde 

 
222 Die Zurückweisung der Sprache konnte ich in der Ixil-Region insofern beobachten, als dass viele Eltern in 
den Dörfern Spanischunterricht und Englischunterricht an den Schulen wichtiger fanden als Unterricht in Ixil. 
Victor Montejo, Jakalteke und Wissenschaftler, sieht das Fortbestehen des Sprachgebrauchs als Indikator für 
Widerstand gegen vollständige Assimilation oder Auslöschung der entsprechenden Maya-Kultur (2005: 44). 
 

195



196 
 

(ausländische) Symbole und Quellen von Legitimität zu eigen, um die lokale Bevölkerung für 

ihr politisches Angebot zu gewinnen223. 

 

Anlässlich der Einweihung des Neujahrrituals und der Einweihung des Tempels kamen viele 

kacholpom mit einer bewussten politischen Grundhaltung zusammen. Das Ritual trug dazu bei, 

zu solidarisieren und eine Gruppenidentität zu stiften bzw. zu stärken (Durkheim 1981 [11912]). 

Mit dem Teilnahmezertifikat schufen die Aktivist*innen ein Symbol, typische Symbole 

politischer Rituale sind sonst z. B. Flaggen, Hymnen und sonstige Machtinsignien.  

 

Aus dem Ritual zum año nuevo maya lässt sich außerdem eine kognitive Funktion ableiten 

(Bellinger und Krieger 2008: 26). Durch die unterschiedlichen und vielfältigen Verbindungen 

und die daraus ableitbaren unterschiedlichen Bedeutungen, ergeben sich für Turner mehrere 

Stimmen, die gehört werden können. Auch wenn die Bedeutungen abweichend und 

widersprüchlich sind, so trägt gerade dies zur Schaffung von Solidarität bei (2008 [11969]: 37). 

Rituelle Symbole repräsentieren idealerweise sowohl soziale Struktur und Legitimation 

(Politik) als auch existentielle oder emotionale Belange – wenn sie effektiv sein sollen (Morales 

Sic 2007: 265).   

 

Nim Lu’ (ritueller Spezialist aus Jal a’ las Flores) lehnte Rituale ab, die seinem Ermessen nach 

zu stark verändert worden waren. Bei diesen Ritualen waren die rituellen Gesetzmäßigkeiten 

verletzt worden und die Durchführung wurde dadurch unsachgemäß. Pap Me’k aus Nebaj 

hingegen nahm die neuen oder veränderten rituellen Elemente an und integrierte sie in sein 

professionelles Repertoire 224 . Die beiden Spezialisten repräsentierten die beiden 

vorherrschenden Einstellungen im Angesicht eines sich in dynamischer Transition befindlichen 

immateriellen kulturellen Erbes. Rituelle Spezialist*innen, die Schulungen der Fundamaya 

besuchten, genossen nicht immer ein gutes Ansehen. In Chel beispielsweise kritisierte ein 

b’aalvatztiixh Diego Tek Mo’ einen anderen genau aus diesem Grund. Er warf ihm vor, das dort 

erworbene Wissen nicht mit den anderen im Dorf zu teilen und nur an den capacitaciones 

teilzunehmen, um dort Geld zu erhalten. Die Durchführung des Neujahrsrituals habe man früher 

anders gehandhabt, heute würde das Geld hauptsächlich für kuxa ausgegeben und nicht mehr 

für Kerzen und pom225. Das hier von meinem Gesprächspartner gezeigte Misstrauen zeugt auch 

 
223 Richard Wilson (1995) zeigt in Maya resurgence in Guatemala: Q’eqchi’' experiences, ein ähnliches 
Vorgehen der lokalen politischen Handelnden. 
224 Interview Nim Lu’ April 2008, Jal a‘ las Flores; Interview Pap Me’k April 2009, Las Violetas, Nebaj 
225 Interview Diego Tek Mo‘, Chel, Chajul, 14.04.2008.  

196



197 

an dieser Stelle von mangelhafter Kommunikation und Information seitens der kulturellen 

Aktivist*innen.  

 

Innerhalb der Gruppe der am Neujahrsritual teilnehmenden kacholpom gab es unterschiedliche 

Vorstellungen von der ordnungsgemäßen Durchführung des Rituals und des begleitenden 

Rahmens. Die rituellen Spezialist*innen verfügten über miteinander konkurrierende 

Wissenssysteme, und standen in Konkurrenz zueinander. Im Laufe der Zeit und auch durch das 

Versterben der älteren rituellen Spezialist*innen kommt es zwangsläufig zu Transition und 

Selektion (Rudolph 2007: 325). In den meisten Fällen haben die rituellen Spezialist*innen, als 

kompetentes rituelles Agens, auch die Macht kreativ auf Eventualitäten zu reagieren und von 

der Norm abzuweichen226. In vielen Fällen entscheidet der/die Durchführende selbst, ob ein 

Ritual, oder ein Teil davon „korrekt“ oder „verfälscht“ ist (Hüsken 2007: 344). Ähnlich wie 

orale Traditionen können Rituale, als mündliche Überlieferungen, in verschiedenen Versionen 

vorliegen. Dies kann innerhalb ein und derselben Gemeinde der Fall sein, insofern einzelne 

Personen die verschiedenen Versionen kennen und beide als valide anerkennen (Bastos / Cumes 

2007). In diesem Fall wurde jedoch eine Politisierung des religiösen und spirituellen Lebens 

beobachtet.  

 

Das Neujahrsritual kann gemäß der von Eric Hobsbawm (1983: 1–4) entwickelten Theorie als 

„erfundene Tradition" interpretiert werden. Gemäß dieser Theorie werden Handlungen, die von 

anerkannten Regeln geleitet sind und von ritueller oder symbolischer Natur sind, als „erfundene 

Traditionen“ bezeichnet. Diese Handlungen zielen darauf ab, spezifische Verhaltenswerte und 

-normen zu internalisieren, und implizieren automatisch historische Kontinuität, indem sie auf 

eine geeignete historische Vergangenheit verweisen. Das Neujahrsritual, wie es 2009 

abgehalten wurde, ist als Antwort auf eine neue Situation zu verstehen. In Bezug auf die Form 

nimmt es Referenz auf die alte Situation auf und etabliert die eigene Vergangenheit durch quasi-

obligatorische Gebetswiederholungen oder die Wiederholung politischer Programmpunkte. 

Hierdurch entsteht ein Kontrast zwischen stetigem Wandel und Innovationen einerseits und dem 

Versuch, wenigstens einige Bereiche des sozialen Lebens als unveränderlich zu strukturieren, 

andererseits. Das Erfinden von Traditionen ist ein Prozess der Formalisierung und 

Ritualisierung, der sich durch den Bezug zur Vergangenheit auszeichnet, wobei dieser nicht 

zwangsläufig durch eine kontinuierliche Aufrechterhaltung vorheriger Traditionen gegeben 

 
226 Es ist von großer Wichtigkeit, wer einerseits kompetent und geeignet dazu ist, ein Ritual „korrekt“ 
auszuführen, und andererseits, wer über die Autorität verfügt, Fehler aufzudecken und gegebenenfalls zu 
korrigieren (Rudolph 2007: 333).  

197



198 
 

sein muss. Erfundene Traditionen sind mit hoher Wahrscheinlichkeit in allen Gesellschaften 

anzutreffen. Sie sind jedoch am ehesten dann anzutreffen, wenn eine plötzliche, schnelle 

Transformation der Gesellschaft, wie der Bürgerkrieg, die sozialen Muster, für welche die alten 

Traditionen entworfen waren, schwächt oder gar zerstört. Auch wenn die alten Traditionen und 

ihre institutionellen Träger und Promoter nicht mehr ausreichend flexibel und anpassungsfähig 

sind oder wie die religiösen Spezialisten bei den Ixil und vielen anderen indigenen Völkern 

bereits hohen Alters sind und eine Weitergabe an die jüngere Generation nicht gesichert ist, 

kommt es zur „Erfindung” von Traditionen (ebd.: 4) und somit wird auch möglichem Verlust 

aktiv entgegengewirkt. 

  

Die Maya-Bewegung verwendete zumindest teilweise „altes Wissen“ zur Bildung neuer 

Traditionen in einer neuen Art und Weise und zu neuen Zwecken. Allerdings sind vor allem 

politische Institutionen und ideologische Bewegungen häufig gezwungen, historische 

Kontinuität zu erfinden, wenn sie „aus dem Nichts“ entstehen (ebd.: 7). Gerade Bewegungen, 

die ihren traditionalistischen Charakter betonen, versuchen laut Hobsbawm (ebd.: 7-8) häufig, 

einen Bruch in der Kontinuität zu überbrücken. Darüber hinaus ist ein Bruch in der Kontinuität 

für jene Gruppen attraktiv, die im Allgemeinen als die Lagerstätten historischer Kontinuität und 

Tradition angesehen werden, wie beispielsweise arme, marginalisierte Landbevölkerungen. 
Indeed, the very appearance of movements for the defense or revival of traditions, ‘traditionalist’ 
or otherwise, indicates such a break. Such movements, common among intellectuals since the 
Romantics, can never develop or even preserve a living past (except conceivably by setting up 
human natural sanctuaries for isolated corners of archaic life), but most become ‘invented 
tradition’ (ebd.: 8) 

 

Traditionen unterliegen einem stetigen Wandel, da sie je nach Kontext und Zielsetzung 

modifiziert werden. Dies ist ein wesentlicher Aspekt der kulturellen Dynamik in der Gegenwart. 

Auch das kommunikative Gedächtnis einer Erinnerungskultur unterliegt diesen Veränderungen 

(vgl. J. Assmann 2003 [11992]). Ein anschauliches Beispiel hierfür ist das Neujahrsritual. 

 

Das Wandbild im parque von Nebaj thematisiert auf künstlerische Weise historische Brüche 

(Kolonialzeit, Bürgerkrieg) und schafft somit einen Rahmen für die dialogische 

Auseinandersetzung mit zuvor weitestgehend tabuisierten Ereignissen. Das Medium Wandbild 

ermöglicht die Entwicklung von Identifikation, Ethik und Empathie als Formen der Erinnerung 

(A. Assmann 2022: 36-39). In der Ixil-Region wird kulturelle Kontinuität von der Maya-

Bewegung betont und unterstützt. Genozid und versuchter Ethnozid bewirkten keine 

grundlegenden Veränderungen der elementaren Aspekte der Kultur. Die 

198



199 

Nachkriegsgenerationen verfügen über ein entsprechendes kulturelles Bewusstsein. Zudem 

sind sie sich besonders der potenziellen Nachteile durch Marginalisierung und Diskriminierung 

durch Angehörige der „Mainstreamkultur“227 bewusst. Ferner befinden sie sich in einer sich 

kontinuierlich beschleunigenden Welt, die durch Globalisierung und Digitalisierung geprägt ist. 

Insbesondere neue Informationstechnologien eröffnen eine Vielzahl niedrigschwelliger 

Möglichkeiten und Chancen, zum Erhalt traditionellen Wissens beizutragen und die eigenen 

Stimmen einem breiteren Publikum hörbar zu machen. Ein Bewusstsein für spezifische Rechte, 

wie grundlegende Menschenrechte, Frauenrechte, Landrechte oder Rechte bezüglich des 

kulturellen Erbes, sowie ein verbesserter Zugang zu Informationen können letztendlich auch 

Marginalisierung und Diskriminierung erschweren. In dieser Hinsicht kam es in den letzten 

zehn Jahren zu rasanten Entwicklungen. Nicht nur die Präsenz indigener Stimmen in den 

traditionellen Online- und Printmedien erhöhte sich, sondern auch gerade in sozialen 

Netzwerken kommunizieren junge, kulturell und politisch aktive Indigene verschiedener 

Völker und Länder ihre Ansichten, informieren sich und tauschen sich auch mit einer 

interessierten internationalen Öffentlichkeit aus.  

 

In Bezug auf die Einbindung von Ixil-Aktivist*innen in gegenwärtige Landrechtsfragen und 

Auseinandersetzungen mit umfangreichen Entwicklungsprojekten wird Folgendes ersichtlich: 

Angehörige einer historisch marginalisierten Gruppe artikulieren und verteidigen ihre Konzepte 

von Gerechtigkeit unter Zuhilfenahme internationaler Rechtsgrundlagen – der UN-Deklaration 

der Rechte der indigenen Völker sowie der ILO-Konvention 169. Die Aktivist*innen 

informieren die betroffenen Gemeinden und beziehen sie in öffentliche Diskurse ein. Auf diese 

Weise vermitteln und übersetzen sie zwischen einem globalen und einem lokalen System. Der 

Menschenrechtsdiskurs, als Teil pluralisierender Maßnahmen, stärkt die lokalen Beteiligten in 

ihrer politischen Auseinandersetzung mit staatlichen Vertreter*innen (Wilson 2006: 79) und 

stärkt ebenfalls die Bestrebungen, Dekolonisierung zu erreichen. 

 

Der Fall Finca La Perla veranschaulicht sowohl die Neukonstruktion historischer 

Zusammenhänge aus indigener Perspektive als auch dekoloniales Handeln seitens der 

indigenen Aktivist*innen im Kontext der territorialen Rechte. Diese mnemonic battle 

(Zerubavel 2003) steht stellvertretend für zahllose politische Kämpfe, die seit der Kolonialzeit 

in vielen Ländern ausgefochten werden.  

 
227 Damit ist die weiterhin in politischen und ökonomischen Entscheidungsebenen dominierende, nicht – 
indigene Bevölkerung gemeint.   

199



200 
 

 

  

200




