
Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identität und Bildung in der
Ixil-Region, El Quiché, Guatemala
Aretz, C.N.

Citation
Aretz, C. N. (2026, February 3). Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identität und
Bildung in der Ixil-Region, El Quiché, Guatemala. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/4289416
 
Version: Publisher's Version

License: Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/4289416
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/4289416


127 

5. El tejido social – das soziale Gefüge 

 

In der Ixil-Region war das soziale Gefüge innerhalb der Gemeinden erheblich beeinträchtigt. 

Dies war begründet in der während des Bürgerkriegs verübten Gewalt, den teils radikal 

agierenden Anhänger*innen evangelikaler Glaubensgemeinschaften und dem 

Staudammprojekt Hidroxacbal. Auch das tiefsitzende Misstrauen mir gegenüber als 

Außenseiterin war dem zerrütteten sozialen Gefüge geschuldet. Insbesondere das Wirken der 

Zivilpatrouillen (Patrullas de Autodefensa Civil, PAC; vgl. Kapitel 3.2.4.3) stellte zu jenem 

Zeitraum ein alltagsbestimmendes Thema dar 159 . Dieses Kapitel geht der untergeordneten 

Forschungsfrage nach, welche Strategien lokal angewendet werden, um der Spaltung der 

Gesellschaft zu begegnen und kollektive Identitäten zu konstruieren. 

 

Wie bereits dargelegt, war die Ixil-Region in erheblichem Maße von den gewaltsamen 

Handlungen des Bürgerkriegs betroffen. Während der Diktaturen von Lucas García und Ríos 

Montt wurden in dieser Region Massaker und weitere Verbrechen gegen die Menschlichkeit 

verübt. Das Militär zerstörte nahezu alle Dörfer und strukturierte sie anschließend als 

Modelldörfer (aldeas modelo) oder Entwicklungspole (polos de desarrollo) um. Die 

Umstrukturierung der Siedlungen implizierte eine Unterordnung oder Anpassung der 

Bevölkerung (Brysk 2000: 45). Die Erinnerung an den Bürgerkrieg ist umkämpft – auch auf 

der Mikroebene der Gemeinden. Letztendlich geht es hier um Handlungskompetenz, nach 

welcher entschieden wird, welche Vergangenheitsversion aufgezeichnet, konserviert und 

tradiert wird (Burke 2009). Die von der CEH formulierten Empfehlungen für Handlungen, die 

zu der Implementierung von Frieden und Gerechtigkeit im Land führen sollten, blieben 

größtenteils ignoriert oder ihre Umsetzung wurde verzögert. 

 

Erst im Zuge des Prozesses gegen General Ríos Montt im Jahr 2013 erfuhren die 

Menschenrechtsverletzungen und Verbrechen gegen die Menschlichkeit an den Ixil wieder 

mediale Aufmerksamkeit in der nationalen und internationalen Öffentlichkeit. 

Verantwortlichkeiten und die Rechenschaftspflicht für diese Verbrechen wurden auch auf 

lokaler Ebene diskutiert. Weiterhin manifestierten sich in den Ixil-comunidades Konfliktlinien 

zwischen Betroffenen und Täter*innen. Die comunidades traten nicht einheitlich auf, weder in 

Bezug auf soziale noch auf ideologische Strukturen. Nicht nur in den sozialen Medien teilten 

 
159 Dies entsprach der Darstellung des Berichts der CEH (Comisión del Esclarecimiento Historico, 1999): 
Massaker, blinde Gewalt, Vertreibung und vor allem die PAC (Patrullas de Autodefensa Civil) hatten 
verheerende Auswirkungen auf die Gemeindestrukturen. 

127



128 
 

sich die Lager in jene, die im Hinblick auf die Ereignisse der violencia den Genozid weiterhin 

leugneten und von einem „internen bewaffneten Konflikt“ sprachen (#no hubo genocidio), und 

jene, die Gerechtigkeit für die während des Bürgerkriegs verübten Verbrechen gegen die 

Menschlichkeit und des Genozids einforderten (Kalny 2017: 122). Auf Dorfebene verbargen 

sich hinter den beiden Lagern die Brüche aus der Zeit des Bürgerkriegs und dem Wirken der 

PAC. Die Wahlergebnisse allein im municipio Nebaj waren zur Zeit der Feldforschung sowohl 

für mich als Forscherin von außerhalb als auch für die kulturellen Aktivist*innen der 

FUNDAMYA irritierend: Wieso stimmte eine Mehrheit für die FRG, die Partei der ehemaligen 

Peiniger? Handelte es sich tatsächlich um Wahlmanipulation und Betrug? Des Weiteren nahmen 

viele Ixil, die zu einer evangelikalen Kirche konvertiert waren, dennoch an traditionellen 

Ritualen teil oder konsultierten regelmäßig Kalenderspezialist*innen, obwohl ihre Kirche 

mitunter genau jene religiösen Spezialist*innen diffamierte.  

 

Vor dem Hintergrund dieser Informationen erschien die Spaltung der comunidades ambivalent 

und für Außenstehende nur schwer greifbar. Interne und externe soziokulturelle Einflüsse 

formten das soziale Gefüge (Carmack 2009: 188). Bei diesen Auseinandersetzungen ging es 

mitunter nicht nur um Fragen der Kosmovision oder des Glaubens, sondern um Macht- bzw. 

Landkonflikte sowie zwischenmenschliche Auseinandersetzungen. Außerdem verbargen sich 

hinter der Religionszugehörigkeit bei der Generation mittleren Alters (der im Jahr 2010 25-50-

Jährigen), auch die Zugehörigkeiten während des Konflikts. Ex-PAC, Ex-Guerillero, Ex-CPR 

– die Taten und das Verhalten en aquellos tiempos, zu jenen Zeiten, wurden beschwiegen und 

waren weitestgehend tabuisiert, aber nicht vergessen oder vergeben (Taylor 2011: 178, Cojtí 

Ren 2019). Tatsächliche Versöhnung hatte noch nicht stattgefunden. Täter- und Opferrollen 

waren nicht eindeutig zuzuweisen, konnten von einem Individuum auf ein anderes übertragen 

werden. Von außen entstand der Eindruck, dass entlang sehr alter Konfliktlinien (insbesondere 

ungeklärter Landrechtsfragen) diese Reizpunkte verstärkt wurden.  

 

Hinzu kommt die von der rumänischen Literaturwissenschaftlerin Marianne Hirsch in Bezug 

auf den Holocaust als post-memory benannte Entwicklung. Dieser Begriff beschreibt den 

Prozess, in dem die nachfolgende Generation die als individuelle Erinnerungen tradierten 

Traumata der älteren Generationen in das kommunikative Gedächtnis aufnimmt (Hirsch 2012). 

Täter- und Opferrollen werden von einer Generation zur nächsten tradiert und sind Teil der 

Identitätsbildung der neuen Generation. Die Schulbildung vermag diese Rollen nicht 

aufzubrechen (siehe hierzu Kapitel 7).  

128



129 

Es ist dokumentiert, dass eine Vielzahl an Menschen sowohl vor der Armee als auch vor der 

Guerilla in möglichst unzugängliche Regionen der Sierra de los Cuchumatanes flohen, um sich 

und ihre Angehörigen zu schützen und zu retten. Der folgende Bericht160 von Fabian Gallego 

aus der aldea Xaxmoxan, Chajul, zeugt davon, wie er sich mit seiner Familie in den Bergen 

versteckte und schließlich in sein Heimatdorf zurückkehrte:  
Mit anderen Familien harrten wir insgesamt acht Jahre in der Nähe des Flusses Cotzal aus, 
ungefähr 35 km östlich von Xaxmoxan an der Grenze zu den municipios Cotzal und Uspantán. 
Dabei flohen wir zuerst vor der Guerilla und mussten uns anschließend auch vor der Armee 
verstecken. Nachdem wir von der Armee entdeckt wurden, kamen wir mit weiteren Familien 
aus anderen Verstecken in den Bergen nach Xemamatze´, in Nebaj. Nach einiger Zeit durften 
wir und die anderen Familien – unter Begleitung von Soldaten – in unsere ursprünglichen Dörfer 
zurückkehren. Dort hatten jedoch bereits andere Familien die verlassenen Häuser entweder 
vollständig zerstört oder selbst bezogen. Wir Rückkehrer waren gezwungen, auch durch die 
Präsenz der Soldaten, auf unsere alten Häuser und milpas zu verzichten. Wir mussten uns mit 
einer zugewiesenen Parzelle zufriedengeben.  
 

Die Parzellen waren nicht nur deutlich kleiner, sondern lagen auch nah beianeinander. Dadurch 

veränderte die comunidad ihre Siedlungsstruktur.  

 

Die von Fabian Gallego geschilderten äußeren Veränderungen des Dorfes hatten 

schwerwiegende Folgen für das soziale Gefüge: Vertrauen und Zusammenhalt wichen 

Misstrauen und Abgrenzung gegenüber den „Anderen“. Weitere Brüche des sozialen Gefüges 

innerhalb der Gemeinschaften entstanden entlang politischer Lager, aufgrund des Wirkens der 

PAC und durch extraktive Großprojekte. Uneinigkeit aufgrund politischer Zugehörigkeit 

obstruierte beispielsweise im April 2008 in der aldea Cajchixla, Chajul (etwa 30 Häuser) 

sämtliche Entscheidungsprozesse auf Gemeindeebene. Grund dafür war, dass die Anhänger der 

bei den Wahlen unterlegenen Partei ihre Partizipation verweigerten.  

 

Auch die k’uyintxa’ María Rivera aus Ilom erzählte aus der Zeit der violencia: Nach dem 

Eintreffen der Armee in Ilom, sollten alle Männer zum Einsatz in den PAC gezwungen werden. 

Da sich die Mehrheit jedoch weigerte, entstand der Verdacht, sie gehörten der Guerilla an. Ein 

Teil der Bevölkerung begann infolgedessen, Sympathien für die Guerilla zu hegen, während ein 

anderer Teil in die Berge flüchtete. Die verbliebenen männlichen Personen wurden vom Militär 

aus den Wohnhäusern weggebracht und anschließend in der katholischen Kirche exekutiert. Im 

Anschluss entzündeten sie zunächst die Kirche und anschließend die Wohnhäuser. „[…] 

sacaron los hombres de las casas, les pusieron en la iglesia católica y mataron uno por uno y 

luego quemaron la iglesia, quemaron las casas. […]“ (03.05.2008, Marías Schilderung 

 
160 Interview am 04.04.2008 in Xaxmoxan.  

129



130 
 

entspricht Caso Ilustrativo 61, CEH, Tomo VII, Anexo I). María entkam dem Massaker und 

floh zunächst mit ihrer Familie in die montaña, bevor sie später in Sotzil Unterkunft fand. Dort 

akzeptierten die Dorfbewohner*innen sowohl die Präsenz als auch den „Schutz“ der Armee: 

„Sotzil aceptó la protección del ejército, solamente tres hombres se fueron con la guerilla.” 

María verlor eine Tochter und ihren Mann im Zuge der Gewalt. 

 

María schildert nicht nur eines der von der Armee in der Ixil-Region verübten Massaker, 

sondern berichtet auch, dass Teile der indigenen Landbevölkerung den „Schutz der Armee“ im 

Angesicht von Gewalt und Alternativlosigkeit notgedrungen annahmen. Der Bürgerkrieg 

zerstörte bereits auf der Ebene der individuellen persönlichen Beziehungen den sozialen 

Zusammenhalt.  

 

Zwischen 2007 und 2010 sorgte noch eine weitere Entwicklung für Uneinigkeit und Konflikte 

im municipio Chajul: die Konstruktion des Wasserkraftwerks HidroXacbal. Dazu wurde der 

Fluss Xacbal auf der Höhe des Dorfes Jua aufgestaut, es entstanden ein Staudamm und ein 

Stausee. Dieses Projekt ist kein Einzelfall geblieben, so gibt es ähnliche konfliktive Projekte 

zur Gewinnung erneuerbarer Energie im municipio Cotzal161 und Alta Verapaz. Alle Projekte 

wurden in Kooperation mit multinationalen Unternehmen durchgeführt. Zwar existierten 

offizielle Protokolle der sozialen Verträglichkeit, die vorschreiben, die lokale Bevölkerung zu 

„informieren“ und Zustimmung der betroffenen Gemeinden einzuholen. Die Verantwortlichen 

ignorierten jedoch, dass viele betroffene Gemeinden die Projekte ablehnten162. In den von dem 

Bau des Staudammes und der Versorgungsstraße betroffenen Gemeinden Chel, Ilom und J’ua 

fühlten sich meine Gesprächspartner*innen den Entscheidungen des Unternehmens 163 

ohnmächtig ausgeliefert und kritisierten, dass die Bauarbeiten ihren Dörfern keinen Nutzen 

(beneficio) brächten. Dem Straßenbau fielen laut Pedro Kaba Laynes (Chel, Interview 

29.04.2008) mindestens zwei heilige Orte zum Opfer. Zudem wurden Objekte aus der 

archäologischen Grabung entfernt und nicht an die Ixil zurückgegeben.  

 

 

 
161 Siehe ausführlich Batz 2017. 
162 Bis heute beklagt die alcaldía indígena Nebajs regelmäßig in offiziellen Schreiben an die Regierung den 
Missstand der unzureichenden Konsultation der indigenen Gemeinschaften in Bezug auf Energieprojekte. 
163 Die Dorfbewohner sprechen in diesem Zusammenhang von la empresa. 

130



131 

5.1 Versöhnung und Wertschätzung des kulturellen Erbes 

 

Das Friedensabkommen von 1996 zwischen Regierung, Militär und URNG erfasste bereits 

zahlreiche Punkte in Bezug auf die Identität und die Rechte der indigenen Völker Guatemalas, 

die einer grundlegenden Veränderung oder Anerkennung bedurften. Darunter war die offizielle 

Anerkennung der gegenwärtigen Maya-Bevölkerung Guatemalas als Nachfahren der 

vorspanischen Maya-Kultur (die jeweils verschiedene, historisch verwandte Sprachen sprechen 

und besondere kulturelle Merkmale und Kosmologie gemeinsam haben). Den Xinka und den 

Garífuna wird ein äquivalenter Status zugesprochen (Sieder 1997: 68). Es erfolgte zudem die 

Anerkennung des Gebrauchs indigener Sprachen für soziale Dienste, offizielle Mitteilungen 

und juristische Anliegen. Die Umsetzung des Abkommens variiert bis zum heutigen Tag stark 

in Abhängigkeit von der Region und der Erreichbarkeit der Gemeinden. Urbane Zentren sind 

besser erfasst als Dörfer in der ruralen Peripherie. Ein Beispiel ist die Bildungsreform, die neben 

Bilingualität auch die Einbeziehung von speziellen Maya-Inhalten und die Partizipation aller 

Kinder in einem „interkulturellen Programm“ vorsieht (siehe Kapitel 7). Zu den positiven 

Entwicklungen der Legislaturperioden Portillo, Berger und Colom fallen die offizielle 

Anerkennung und der Schutz der Maya-Spiritualität, der religiösen Spezialisten und die 

Erhaltung der Ritualorte und der archäologischen Stätten als „indigenes Kulturerbe“ (herencia 

indígena; häufiger patrimonio cultural). Zur Verwaltung des Kulturerbes sollten exklusiv 

„Maya“ bestimmt sein. Die Einrichtung der Unidad de Lugares Sagrados, Einheit der Heiligen 

Orte, mittels des Acuerdo Ministerial 510-2003 vom 11. September 2003164 erfolgte mit dem 

Ziel, die Ausübung der Maya-Spiritualität zu stärken und Intoleranz sowie Diskriminierung 

basierend auf Religion oder Kosmovision einzudämmen.  

 

Anerkennung und Schutz von indigenem Kulturerbe sind entscheidende Schritte im Prozess der 

Dekolonisierung. Allerdings müsste der guatemaltekische Staat gemeinsam mit indigenen 

Organisationen und Akteuren das geltende Recht dahingehend prüfen, ob es dem Anspruch 

nach besonderem Schutz des Kulturerbes der indigenen Bevölkerung tatsächlich gerecht wird. 

Dabei umfasst das „Kulturerbe“ (engl. heritage) sowohl die spirituelle als auch die kulturelle 

und die historische Ebene. Problematisch hierbei ist bereits, dass die existierende juristische 

Terminologie westlichen Ursprungs ist und hauptsächlich westliche Konstrukte beschreibt, z. 

 
164Auf der Internetpräsenz des Ministeriums für Kultur und Sport kann man auch einen Antrag auf einen Ausweis 
als spiritueller Führer stellen (Solicitud carné Guía Espiritual Maya) http://www.mcd.gob.gt/2009/03/24/lugares-
sagrados/ (Zugriff 14.09.2009).  
 

131



132 
 

B. Kultur, Besitz, Eigentum. Häufig existieren für diese Konstrukte keine wörtlichen 

Entsprechungen in den indigenen Sprachen und Konzepten. Bereits 1995 wurde eine Definition 

für indigenes Kulturerbe von Erica-Irene Daes, damals Sonderberichterstatterin der UN, 

vorgeschlagen, um auf ihrer Grundlage internationale Prinzipien und Richtlinien zu ihrem 

Schutz zu entwerfen. Der Definition liegt die Erkenntnis zugrunde, dass kulturelles Wissen, 

Ausdrucksformen, materielle Kultur und traditionelle Ländereien miteinander verbunden sind. 

Der Terminus „Kulturerbe“ ist nicht auf historische Manifestationen beschränkt. Vielmehr 

umfasst Kulturerbe alles, was integraler Bestandteil der distinkten Identität eines Volkes ist. 

(Bell / McCuaig 2008: 313). 

 

Die Versöhnung (reconcilación), die für ein friedliches und würdevolles Zusammenleben in den 

Gemeinden in der Zukunft unabdingbar ist, kann nur erreicht werden, wenn entsprechende 

Kriterien erfüllt und bestimmte Ziele erreicht werden. Als Grundlage zur Versöhnung sind 

Wahrheit (truth – beinhaltet und bedarf Anerkennung, Transparenz, Enthüllung und 

Ehrlichkeit), Barmherzigkeit (mercy – beinhaltet und bedarf Vergebung, Akzeptanz, 

Unterstützung, Mitfühlen und Heilung), Frieden (peace – beinhaltet und bedarf Harmonie, 

Einheit, Wohlbefinden, Sicherheit und Respekt) sowie Gerechtigkeit (justice – Gleichheit 

innerhalb von Beziehungen und die Abschaffung von Ungerechtigkeit) unabdingbar (Lederach 

1997: 76). Des Weiteren ist für eine Gesellschaft eine gemeinsame Vorstellung bzw. Vision 

einer friedlichen Zukunft erforderlich, um aus einer festgefahrenen Konfliktsituation zu einer 

echten Versöhnung zu gelangen: moral imagination (ebd.: 77). Diese Ziele und Konditionen 

sind in der Ixil-Region jedoch noch nicht erreicht. Dennoch zeichnen sich positive 

Entwicklungen innerhalb der vergangenen 20 Jahre ab, und inzwischen ist eine neue Generation 

erwachsen geworden, die den Genozid nicht mehr selbst erlebt hat. Um die tiefen Spaltungen 

in den comunidades zu überwinden, müssten tiefgreifende Maßnahmen zur Versöhnung 

ergriffen und über einen längeren Zeitraum stattfinden – Versöhnung kann nur 

generationenübergreifend erreicht werden. 

 

Ein Beispiel für eine nicht konsequent durchgeführte Maßnahme der Regierungen aus dem 

Friedensabkommen ist das Gedenken an die Opfer des Bürgerkriegs. Die 

Gedenkveranstaltungen anlässlich des Día de la Dignificación de las Victimas del Conflicto 

Armado Interno konnte ich am 25. Februar 2008, 2009 und 2010 in Nebaj beobachten. Die 

Beteiligung der Bevölkerung und die internationale Aufmerksamkeit nahmen von Jahr zu Jahr 

ab. Anlässlich des Gedenktages im Jahr 2008 wurden Exhumierungen in Salquil Grande 

132



133 

durchgeführt. Die Särge mit den Leichen wurden nach Nebaj transportiert, um feierlich und mit 

einer Demonstration von den verlorenen Angehörigen Abschied zu nehmen. Im Jahr 2010 fand 

hingegen eine Kundgebung des amtierenden Bürgermeisters Nebajs statt, die an eine 

Wahlkampfrede erinnerte.  

 

5.2 Zwischen post-memory und Globalisierung 

 

Insbesondere mündliche Überlieferungen von Gewalterfahrungen und durchlebten Traumata 

riefen Ende der 2000er Jahre bei Heranwachsenden in der Ixil-Region von postmemories 

geprägte Augenzeugenberichte oder Erzählungen hervor. Obwohl ihnen konkrete historische 

Details fehlten, trugen diese Jugendlichen Nachlässe des Krieges auf unterschiedliche Art und 

Weise mit sich. Diese äußerten sich z. B. in einer tiefsitzenden Angst vor (den Geräuschen von) 

Hubschraubern, (Militär-)lastwagen oder uniformierten Personen165. Auch wenn die Kinder und 

Jugendlichen selbst Anstrengungen unternehmen, die Erinnerungen ihrer Eltern und Großeltern 

von ihren eigenen zu trennen, so „erben“ sie doch auch immer das Trauma des Konflikts.  

 

Dieses indirekte Wissen über die Ereignisse wirkt zunächst paradox, jedoch gibt es kaum 

Biographien, die nicht von ihnen beeinflusst sind (dies ist auf globaler Ebene gültig). Denn 

obwohl die Ereignisse in der Vergangenheit stattfanden, sind ihre Auswirkungen in der 

Gegenwart sichtbar und prägen Biographien (Hoffman 2004: 25). Die Kinder und Jugendlichen 

sind darüber hinaus von Globalisierung beeinflusst und reagieren ihrerseits auf die 

verschiedenen Auswirkungen.  

 

Die kulturelle Transition der Ixil beinhaltet den Erhalt zahlreicher Aspekte ihrer Traditionen 

und gleichzeitig die Etablierung „moderner Annehmlichkeiten“ in ihrem Leben. Ein aus 

Medien, Werbung und den Erfahrungen und Erzählungen der zahlreichen Migrant*innen 

geschaffenes Bild von einem westlichen Mittelklasseleben ist der Wunsch vieler Ixil166. Unter 

Jugendlichen hält zunehmend Frustration Einzug, sie nehmen ihre eigenen Lebensumstände im 

Vergleich mit eventuell erreichbarem Reichtum als Armut wahr. Dies ist selbst dann der Fall, 

wenn sich die Lebensumstände bereits im Vergleich zu der Generation ihrer Eltern oder 

Großeltern verändert haben und „moderne Annehmlichkeiten“ in gewissem Ausmaß vorhanden 

sind. Sie erleiden einen relativen Mangel im Vergleich zum Möglichen (Eriksen 2010: 265).  

 
165Z. B. Tomás, 13 Jahre, Sohn des verwaltenden Ehepaars der Posada Vetz Q’aol, Chajul, im Februar 2008. 
166 Z. B. Juana, 12 Jahre, Schülerin in Xepiun, Nebaj, April 2009.  

133



134 
 

Traditionelle Formen zur Sicherung des Lebensunterhalts, Subsistenzlandbau und Tausch, 

verlieren für immer mehr Menschen an Bedeutung, da sie alleine nicht mehr ausreichen. Die 

Relevanz von Lohnarbeit und kapitalistischen Strukturen nimmt kontinuierlich zu. Indikatoren 

hierfür sind die zunehmende Bedeutung der Verteilung von Mikrokrediten zur Realisierung 

unternehmerischer Initiativen (Stoll 2013). Weitere Indikatoren sind der Anbau von cash crops 

als Ergänzung der traditionellen milpa sowie das Angebot von importierten Waren auf den 

Märkten Nebajs, Chajuls und Cotzals. Zudem sichern, wie bereits dargelegt, zunehmend 

Rücksendungen von Familienmitgliedern in den USA den Lebensunterhalt.  

 

Die voranschreitende Globalisierung tritt in Erscheinung als Urbanisierung, Migration, 

mikroökonomische Entwicklungen, verbesserte Infrastruktur, Bauprojekte sowie 

Digitalisierung. Diese Entwicklung konfrontiert das soziale Gefüge der Gemeinden mit neuen 

Herausforderungen, da die damit einhergehenden Veränderungen mit hoher Geschwindigkeit 

und ohne ausreichende Zeit und Raum zur Adaption erfolgen. In Nebaj lässt sich der soziale 

und kulturelle Wandel deutlich anhand der Urbanisierung sowie der Verfügbarkeit industriell 

gefertigter Produkte beobachten. Ein deutliches Zeichen für diesen Wandel zeigt sich darin, 

dass Frauen immer öfter Polyesterblusen den traditionellen huipiles vorziehen. Die 

Standardisierung im kulturellen Bereich nimmt kontinuierlich zu und kann als eine potenzielle 

Gefährdung der Diversität betrachtet werden. 

 

5.3 Die Rolle der PAC 
 
Die intensive Gewaltphase in den Jahren 1981 bis 1983 trug maßgeblich zur Entwicklung der 

gegenwärtigen Alltagsgewalt bei (Garrard-Burnett 2010: 85). Die Gewalt schwächte den 

sozialen Zusammenhalt in den Gemeinden so sehr, dass viele Konflikte entstanden. Diese 

Konflikte waren beispielsweise alltägliche, banale Rivalitäten oder Differenzen, aber auch 

schwerwiegendere Konflikte, wie Landstreitigkeiten oder religiöse Zugehörigkeit. All diese 

Konflikte schlugen ihrerseits in Gewalt um. Die traditionellen Autoritätsstrukturen (in der Regel 

der Ältestenrat) zur Lösung von Konflikten fielen plötzlich aus (Brett 2007: 92–95; CEH 1999: 

Nr. 64; Garrard-Burnett 2010: 102; Gonzales 2005: 22; Sanford 2003: 65, 70; Stoll 1993: 258). 

Hinzu kam die mitunter problematische Diversität der unterschiedlichen ethnischen Gruppen 

in den Modelldörfern und Entwicklungspolen. Auch die unterschiedlichen Sprachen führten 

zumindest anfänglich zu Kommunikationsproblemen (Ramírez Cordón 1998: 54). Die 

Anthropologin Linda Green (1999: 168) dokumentierte erschütternde Berichte von Frauen, 

134



135 

deren Ehemänner von den Nachbar*innen denunziert worden waren. Die Frauen und ihre 

Kinder mussten als Nachbar*innen der Menschen weiterleben, von denen sie wussten, dass 

diese für den Tod ihrer Angehörigen mitverantwortlich waren. Jeder und jede standen plötzlich 

unter Verdacht, orejas, Spion*innen und Verräter*innen, zu sein. Misstrauen und Angst 

entwickelten sich durch das Wirken der Zivilpatrouillen zu bestimmenden Emotionen, die nur 

sehr schwer und langsam abzulegen sind (Ramírez Cordón 1998: 55). Die Patrouillen waren 

ein Zwangssystem, sie ermöglichten jedoch auch die Ausübung von Macht über andere 

Mitglieder der Gemeinde, über Familienmitglieder, Freund*innen und Nachbar*innen. Aus 

dem Gründungsjahr der PAC, 1982, liegen Berichte vor, die belegen, dass die Bevölkerung 

plötzlich Angst entwickelte, selbst im vertrauten Kreis der nächsten Angehörigen oder 

langjährigen Nachbar*innen zu kommunizieren, die Kirche aufzusuchen oder ihre 

landwirtschaftlichen Tätigkeiten auf den Feldern auszuüben (Garrard-Burnett 2010: 103 –104). 

Die zusätzliche Arbeitsbelastung der männlichen Bevölkerung führte ebenfalls zu einer 

Beeinträchtigung der sozialen Strukturen der Gemeinden. Der Dienst in der PAC war allgemein 

als Last angesehen, da der Dienst Zeit in Anspruch nahm, die nicht für den Landbau zur 

Verfügung stand und somit die Ernährungssouveränität gefährdete. Zudem stand weniger Zeit 

für die unterschiedlichen Aufgaben in den Gemeinden zur Verfügung. Darunter litten 

insbesondere die religiösen Aufgaben, wie die Durchführung von Ritualen und der Dienst in 

den cofradias (ebd.: 103, Americas Watch 1986: 68, 70, 71). 

 

Aus psychologischer Sicht besteht kein Zweifel daran, dass anhaltende und unausweichliche 

Gewalt das soziale Gefüge einer Gesellschaft beeinträchtigt (Solomon 2003: 9). Während des 

Fragmentierungsprozesses verliert eine Gemeinschaft ihre kulturellen Abwehrmechanismen, 

wie z. B. Rollenverteilung und Status. Die älteren Menschen, nicht-gewaltausübende Männer 

und Frauen, haben nicht mehr länger macht- und einflussreiche Positionen inne. Stattdessen 

wenden sich viele Individuen verstärkt Ethnizität, Nationalismus oder Fundamentalismus zu, 

um zu überleben. Ein Kreis ansteigender Gewalt kann vertraute soziale Strukturen zersetzen 

und zuvor sichere Beziehungen auslöschen. In diesem Kontext entstehen Jugendbanden, 

verstärkte Gewalt gegen Frauen und intragenerationale Weitergabe mentaler und physischer 

Gesundheitsprobleme. Die Zerstörung von Kultur durch Krieg, Kolonialismus und politische 

Unterdrückung kann die Ursache für Traumatisierung in einer Gesellschaft sein (Green 2003: 

20 –21). 

 

135



136 
 

Die Dichotomie des Soldaten als „Täter“ und der Dorfbewohner*in als „Opfer“ ist nicht 

stimmig, da sie den komplexen konfliktiven Hintergrund vereinfacht. Weder die Kategorie des 

„Opfers“ noch die des „Täters“ beinhaltet klar definierte Rollen, es handelt sich vielmehr um 

ein „Kontinuum mit Grauschattierungen“, in dem einzelne Individuen sowohl als „Opfer“ als 

auch als „Täter“ in Erscheinung treten können (Druilolle / Brett 2018: 6). Alle teilen eine 

gemeinsame Ethnizität, Sprache und in gewisser Weise eine persönliche Geschichte. 90 % der 

Soldaten, die auch für die Massaker verantwortlich waren, waren ebenfalls Maya, in der 

Mehrheit sehr junge Männer. Die Rekrutierung von jungen Maya als Soldaten erfolgte in den 

meisten Fällen zwangsweise, und bei Minderjährigen auch ohne Zustimmung der Eltern. Diese 

Praxis hatte bereits eine lange Tradition in Guatemala und diente auch Ladinisierungs- und 

Assimilationsstrategien (Garrard-Burnett 2010: 107). In der „Psychologie des Krieges” kreieren 

emotionaler Aufruhr, Spannung und gemeinsam ausgestandene Angst vor einem verborgenen, 

aber gemeinschaftlich empfundenen Feind (hier: die Guerilla) einen starken Zusammenhalt 

innerhalb der Gruppe. Die Argumente der Selbstverteidigung und des eigenen 

Überlebenskampfes rechtfertigen die eigenen brutalen Handlungen (Keegan 1993: 12).   

 

Die Brüche im sozialen Zusammenhalt gehen in Teilen auf die Akte extremer Gewalt der PAC 

zurück: 
[...] members of the Army of Civil Patrols systematically committed acts of extreme cruelty, 
including torture and other cruel, inhuman and degrading actions, the effect of which was to 
terrorize the population and destroy foundations of social cohesion, particularly when people 
were forced to witness or execute these acts themselves […] (CEH 1999) 

 

Außerdem tragen die politische oder die religiöse Gesinnung, oder Konflikte, die länger als der 

Bürgerkrieg zurückreichen, zu Brüchen im sozialen Zusammenhalt bei. Das Zusammenleben 

schien zur Zeit der Feldforschung regelrecht überschattet von ungeklärten Verbrechen. Die 

Zwangsteilnahme an den PAC stellte eine Grauzone dar: „Täter“ und „Opfer“ waren nicht 

eindeutig identifizierbar und die Rollen wurden innerhalb der Gemeinden meist willkürlich 

zugeschrieben. Viele Mitglieder der Gemeinden hatten verschiedene Rollen inne, die, je nach 

Perspektive, sowohl als Täter- als auch als Opferrollen interpretiert werden konnten. Dies gilt 

gleichermaßen für Ex-Mitglieder der Guerilla. 

 

In der Forschung zu Post-Konflikt-Gesellschaften und zum Prozess der Friedenskonsolidierung 

(peacebuilding) werden politics of victimhood, d. h. Politiken des Opferstatus bzw. der 

Opferrolle, benannt, die sich damit beschäftigen, wie der Opferstatus definiert, verhandelt und 

umkämpft wird. Die Opferrolle beinhaltet sowohl die Betroffenen, ihre individuellen und 

136



137 

kollektiven Identitäten als auch ihre Rolle in und ihren Einfluss auf die jeweilige Post-Konflikt-

Gesellschaft (Druliolle / Brett 2018: 2). Zwischen Opferrolle und betroffener Person besteht ein 

deutlicher Unterschied, und diese Unterscheidung ist für die Analyse der Situation bei den Ixil 

notwendig. Die Tatsache, dass ein Individuum physischer, psychologischer und ökonomischer 

Gewalt ausgesetzt war, macht es nicht zu einem „Opfer“. Soziale Normen und Bräuche, die von 

der Politik, Gesetzen oder der Kultur festgelegt wurden, legen fest, wer einen Status als „Opfer“ 

zugeschrieben bekommt (Bloomfield / Barnes / Huyse 2003: 57–58). Die Opferrolle ist ein 

soziales Konstrukt, welches von unterschiedlichen Personen, Kriterien und Handlungen 

geschaffen wird. Um eine erfolgreiche Friedensarbeit zur Aussöhnung auf lokaler Ebene 

durchzuführen, ist ein Raum zum Dialog zwischen „Opfern“ und „Tätern“ neben einer 

gewissen Versöhnungsbereitschaft erforderlich. Erschwerend erweist sich zudem die der 

Opferrolle immanente Passivität, die den „Opfern“ Handlungskompetenz (agency) abspricht. 

Nur wenn sogenannte „Opfer“ selbst als politisch Handelnde auftreten, können sie auch ihre 

Interessen vertreten und ihre Rechte sowie Entschädigung einfordern. In Kolumbien wurden 

Friedensgesprächsrunden etabliert (peace talks167) und auch in Südafrika und Ruanda konnten 

die Friedenstribunale dazu beitragen, Aussöhnung in Teilen der Bevölkerung herbeizuführen.  

 

Während der Feldforschung zeigten sich in der Ixil-Region innere Zerrissenheit sowie ein hohes 

Ausmaß an Misstrauen und Angst. Am Ende der 2000er Jahre und in den darauffolgenden 

Jahren besetzten zahlreiche ehemalige Aggressor*innen, die zuvor als Mitglieder der PAC oder 

der Guerilla erhebliche Unrechtshandlungen begangen hatten, Machtpositionen innerhalb der 

Gemeinden. Diese Positionen umfassten unter anderem die politische Hierarchie der alcaldía 

auxiliar, der alcaldía indígena sowie Strukturen religiöser Organisationen wie einer 

Pfingstkirche (Goldman 2004: 132). 

  

 
167 Roddy Brett (2018: 295) argumentiert, dass die Teilnahme der „Opfer-Delegationen“ und den 
Friedensgesprächen die formalen Schritte des peacemaking irreversibel und maßgeblich beeinflusst hat.  

137



138 
 

5.4 Die Widerstandsdörfer der Sierra (CPR de la Sierra) 
 

Während meines Aufenthalts im Norden des municipio Chajul im Jahr 2008 besuchte ich 

gemeinsam mit Kuxh (in Kaba‘, einem weiteren Widerstandsdorf, aufgewachsen) und Ana 

einige der Widerstandsdörfer der Sierra (Comunidades de Población en Resistencia de la 

Sierra, CPR). Aufgrund ihrer isolierten Lage in der nördlichen Peripherie der Ixil-Region 

gestaltete sich die Anreise im Jahr 2008 etwas langwieriger. Schlechte Verhältnisse der 

unausgebauten Pisten ließen den Transport auf der Ladefläche des Pick-ups nur bis Amaq’chel 

zu, die verbleibende Strecke nach Santa Clara mussten wir zu Fuß zurücklegen. Kaba‘ war zu 

jener Zeit ausschließlich zu Fuß zu erreichen.  

 

Im Vergleich zu anderen Gemeinden in der Ixil-Region schienen die Widerstandsdörfer weniger 

von inneren Konflikten gespalten zu sein. Dadurch entstand der Eindruck eines engeren 

Zusammenhalts und eines intakteren sozialen Gefüges. Die Menschen, die sich in den 

Widerstandsdörfern zusammengefunden hatten, waren in der Mehrheit Geflüchtete aus 

verschiedenen Ixil-Gemeinden168 . Die Bewohner*innen der Widerstandsdörfer entschieden 

sich aktiv und bewusst gegen eine Rückkehr in die Heimatgemeinden, die von der Armee 

kontrolliert und in Modelldörfer sowie Entwicklungspole umgewandelt worden waren (Falla 

2004: 57). Gemeinsam gründeten sie ihre neuen Gemeinden, beruhend auf dem kulturellen 

Selbstverständnis als Maya und campesino. Die Flagge (siehe Abbildung 11) symbolisiert 

außerdem Gemeinschaftssinn, Frieden, Sicherheit und Selbstverwaltung. Aufgrund der 

langjährigen, engen Kooperation mit politisch links orientierten internationalen 

Menschenrechts- und Entwicklungsorganisationen verfügen die Widerstandsdörfer über ein 

ausgedehntes Netzwerk und sind über die relevanten Gesetze und Optionen zu deren 

Verteidigung informiert 169 . Einmal jährlich findet eine Generalversammlung in der 

 
168 Hinzu kamen Geflüchtete aus benachbarten linguistischen Gemeinschaften, v. a. Q’anjob’al, K’iche’, 
Awateko. 
169Dazu gehört auch Wissen über die Möglichkeiten, Exhumierungen von ermordeten Familienmitgliedern 
anzufordern, finanzielle Entschädigung für verschwundene oder ermordete Angehörige beim staatlichen 
„Programm für Entschädigung” zu beantragen und Wissen über Landrechte und Zuwendungen zur staatlichen 
Bildung. Das „Programm für Entschädigung“ Programa Nacional de Resarcimiento, PNR, 2008: html) definiert 
folgende allgemeine Zielsetzungen:  
1. Contribuir a la institucionalización del contenido de los Acuerdos de Paz, como compromisos de Estado, en 
por lo menos el 50 % de las dependencias del Organismo Ejecutivo y a su conocimiento y comprensión por parte 
de la sociedad en general. „Beitrag zur Institutionalisierung des Inhalts der Friedensabkommen als staatliche 
Verpflichtungen in mindestens 50 % der Exekutive und zu deren Kenntnis und Verständnis in der Gesellschaft im 
Allgemeinen“. 
2. Poner a disposición de la sociedad guatemalteca la información existente de cinco archivos de dependencias 
del Estado, prioritariamente del período 1954–1996, relacionada con el conflicto armado interno, para 
contribuir a la reconstrucción de la memoria histórica. „Der guatemaltekischen Gesellschaft die vorhandenen 

138



139 

Provinzhauptstadt Nebaj statt, zu der die gewählten Vertreter entsandt werden, um dort die 

sozialen und politischen Belange zu diskutieren und Entscheidungen zu treffen. 

5.4.1 Gründung, Lage und Leben in den Widerstandsdörfern 

 

Die Gründung der sogenannten Widerstandsdörfer erfolgte zu Beginn der 1980er Jahre. 

Schätzungen zufolge waren daran zwischen 15.000 und 20.000 Menschen beteiligt. Neben 

schwer zugänglichen Bergregionen im Hochland (CPR de la Sierra) existieren ebenfalls CPR 

in den Tieflandregionen von Ixcán und Petén. Im Hochland schlossen sich Familien aus den 

municipios Chicamán, Uspantán, Cunén, Sacapulas, Nebaj, Playa Grande, Cotzal, Chajul, 

Aguacatán und Chiantla zusammen170 (Gonzales 2005: 19). Dabei handelt es sich um Sprecher 

der drei Mayasprachen Ixil, Q’anjob’al und K’iche’. Das besiedelte Land war Gemeindeland 

der bereits bestehenden Gemeinden Xecoyeu, Santa Clara, Amaq’chel, Kaba’, Pal, Los 

Cimientos, Xeputul, Xaxboj, Santa Rosa und Chaxa im Norden und Nordosten des municipios 

Chajul. Diese Dörfer waren zuvor von der Armee vollständig zerstört worden (Sanford 2003: 

11). Von 1982 bis ungefähr 1996 war das Leben der Menschen in den „Dörfern im Widerstand 

in der Sierra“ in den abgelegenen Bergregionen des municipios Chajul täglich von Angst und 

Verfolgung gekennzeichnet (Gonzales 2005: 7).  

 

Santa Clara (Abbildung 12) befindet sich im äußersten Nordosten des municipios Chajul, in den 

Ausläufern der Cuchumatanes, die in die Sierra de Chamá weiter östlich in Alta Verapaz 

 
Informationen aus fünf Archiven staatlicher Stellen, vor allem aus dem Zeitraum 1954–1996, im Zusammenhang 
mit dem internen bewaffneten Konflikt zugänglich zu machen, um zur Rekonstruktion der historischen 
Erinnerung beizutragen.“ 
3. Contribuir a alcanzar una auténtica Cultura de Paz que se exprese en la participación ciudadana de una 
manera organizada, con principios y valores, para coadyuvar al cumplimiento de la agenda y compromisos de 
paz en los niveles municipal, departamental y nacional, en 20 municipios del país. „Beitrag zu einer 
authentischen Friedenskultur, die sich in einer organisierten Bürgerbeteiligung mit Prinzipien und Werten 
ausdrückt, um zur Erfüllung der Friedensagenda und der Verpflichtungen auf kommunaler, departementaler und 
nationaler Ebene in 20 Gemeinden des Landes beizutragen.“ 
4. Apoyar y fortalecer la institucionalidad de las comisiones derivadas de los Acuerdos de Paz: Foro Nacional 
de la Mujer, Comisión para la definición de Lugares Sagrados y del Consejo Nacional para el Cumplimiento de 
los Acuerdos de Paz, para que en el año 2013, tengan su propia organización. „Unterstützung und Stärkung der 
Institutionalität der aus den Friedensabkommen hervorgegangenen Kommissionen: Nationales Frauenforum, 
Kommission für die Definition heiliger Stätten und Nationaler Rat für die Erfüllung der Friedensabkommen, 
damit sie bis 2013 über eine eigene Organisation verfügen.“ 
5. Coordinar e impulsar la efectiva participación ciudadana en la prevención del riesgo ante desastres y 
conservación del ambiente, organizada en grupos sociales de asentamientos humanos. „Koordinierung und 
Förderung einer wirksamen Beteiligung der Bürger an der Prävention von Katastrophen und der Erhaltung der 
Umwelt, organisiert in sozialen Gruppen in Siedlungsgebieten.“ (www.pnr.gob.gt, letzter Zugriff 22.08.2008). 
170 Die Bevölkerung der Widerstandsdörfer bestand mehrheitlich aus Geflüchteten, und einer Minderheit 
ehemaliger EGP-Kämpfer*innen (Löfving 2009: 149).  

139



140 
 

übergehen. Wenige Kilometer nördlich von Santa Clara fällt das Land steil in die Ebene des 

Ixcán herab.  

 

Amaq’chel (alternative Schreibweisen auch Amacchel und Amajchel, Abbildung 36) ist eine 

Streusiedlung ca. 10 km südöstlich von Santa Clara, die seit Beginn der 1970er Jahre an dieser 

Position existiert171. Das Dorf gliedert sich in den älteren Teil, Antiguo Amaq’chel, nördlich des 

Flusses, und den neueren im Süden, Nuevo Amaq’chel. Die Bevölkerung ist jung. Im Jahr 2008 

lag das Höchstalter bei knapp 60 Jahren. Die Gründer*innen der Gemeinde nahmen auch im 

Jahr 2008 noch an den Verwaltungs- und Entscheidungsprozessen teil und gehören teilweise 

noch dem consejo de los principales an.  

 

Spätestens seit 1982 gehörte die Verfolgung der Geflüchteten ebenfalls zu einer 

Hauptzielsetzung der Militärkampagnen (Brett 2007: 201). Die Militärführung setzte die Flucht 

mit einem Eingeständnis der Zugehörigkeit oder Unterstützung der Guerilla gleich. Alle Dörfer, 

die nicht unter militärischer Kontrolle standen, wurden als „illegale Dörfer” verstanden, und 

somit zur uneingeschränkten Repression bis hin zur völligen Zerstörung freigegeben (Sanford 

2003: 111, Duyos 2020). Die Menschen auf der Flucht mussten sich gut organisieren und die 

Aufgaben verteilen, um ein Überleben ihrer Familien zu sichern. Gemäß der bis heute in der 

Organisation der Widerstandsdörfer gültigen Verfahrensweise erfolgt die Wahl der comites und 

líderes im Dezember eines jeden Jahres im Rahmen einer Vollversammlung. Während des 

Lebens im Widerstand musste der Maisanbau an gut versteckten und getarnten Orten organisiert 

werden. Zudem stellten Bau und Instandhaltung mobiler Schutzhütten weitere wichtige 

Aufgabenbereiche dar. Auch wurden Personen zur Überwachung der Umgebung und 

Spezialisten für Medizin und Geburtshilfe benannt. Zudem organisierten die Gemeinschaften 

Unterricht für die Kinder, wobei den Frauen eine tragende Rolle zukam (Brett 2007: 132, 203; 

Gonzales 2005: 22, Löfving 2009: 149).   

 

Die höchste Schätzung der involvierten Personen aus dem Jahr 1992 geht von 30 000 aus, die 

sich auf über 100 Gruppen in den Bergen des municipios Chajul verteilten. In einer Gruppe 

schlossen sich jeweils 20–30 Familien zusammen. Diese waren ständig auf der Flucht, um 

Konfrontationen mit der Armee und den Zivilpatrouillen zu vermeiden (Gonzales 2005: 23). 

 
171 Q’anjob’ales aus Huehuetenango gründeten es auf der Suche nach Land und Alternativen zu der 
Saisonmigration zu den Plantagen im pazifischen Tiefland und der zwangsrekrutierten Hilfe im Straßenbau 
(Gespräch mit Mitgliedern des Ältestenrats, Consejo de los Principales, im April 2008). 

140



141 

Ständige Angst, extreme Unsicherheit, permanente Angst und Alarmbereitschaft, 

Mangelernährung, Krankheit und Tod gehörten zum Alltag. Mindestens einmal pro Woche 

musste der Standort der Lager gewechselt werden, in besonders unsicheren Zeiten auch alle 

zwei bis drei Tage (Ball et al. 1999: 108). Um sich nicht durch Geräusche zu verraten, wurden 

beispielsweise die Kinder am Weinen gehindert, und den Hähnen die Stimmbänder durchtrennt. 

Außerdem konnte nur nachts gekocht werden, da der Rauch ihre Position verraten hätte (Ball 

et al. 1999: 108; Brett 2007: 202–203). Die Bevölkerung der Widerstandsdörfer musste lernen, 

sich so gut eben möglich von dem zu ernähren, was die montaña, die Wildnis, hergab (Brett 

2007: 205 –206; Gonzales 2005). Äste dienten zur Konstruktion der mobilen Unterkünfte, und 

hierbas sowie Wurzeln waren häufig die einzigen erreichbaren Nahrungsquellen. Mais war 

selten, die Armee zerstörte unmittelbar alle Maisfelder, die sie auf ihrer Suche nach Guerilla 

und Flüchtlingen fand. Dennoch gelang es ihnen, einige wenige Felder ertragreich zu bestellen 

(Ball et al. 1999: 108). Im Kontext des gesamten Konflikts hat unter anderem Sanford (2003: 

117) argumentiert, dass die Zerstörung der Maisfelder nicht nur zum Ziel hatte, die 

Subsistenzgrundlage zu vernichten, sondern auch die kulturelle Identität zu zerstören, da Mais 

als „sakral“ gilt. 

 

Ricardo Falla, Jesuit und Anthropologe, lebte mehrere Jahre mit der CPR Ixcán, und er 

beschreibt, dass das Leben im Widerstand immer von der Hoffnung geleitet wurde, eines Tages 

in der Lage zu sein, den Urwald verlassen zu können (2004: 58 –59). Durch die systematisch 

vorangetriebene Zerstörung von Heim und Lebensgrundlage durch die Armee in der Ixil-

Region, wurde die Eigenschaft „im Widerstand sein“ gleichbedeutend mit „lebendig sein“ 

(Löfving 2009: 151). Die Comunidades de Población en Resistencia Ixcán mussten sich auch 

in jüngerer Vergangenheit gegen Repressalien des Militärs und eindringender multinationaler 

Energieunternehmen auf der Suche nach Ressourcen172 wehren.  

 

Die Verfolgung der Guerilla, der Geflüchteten, und der CPR wurde nach und nach in die Hände 

paramilitärischer Gruppen unter dem Namen Comités Voluntarios de la Defensa Civil, gelegt. 

Diese waren aus den Zivilpatrouillen hervorgegangen. Diese Einheiten erreichten bis zu 

500.000 involvierte Personen. Die von ihnen ausgehende Gewalt erreichte die höchsten 

Ausmaße in den Jahren 1987 und 1988. Es kam zu einem Anstieg der Bombardierungen, 

Niederbrennungen von Häusern, zerstörten Feldern, vergifteten Brunnen und Wasserstellen 

sowie Entführungen. Ungefähr 8000 Personen wurden im Militärstützpunkt Xemamatze’ bei 

 
172 Insbesondere auf der Suche nach Erdölvorkommen. 

141



142 
 

Nebaj „umerzogen“ und dann dazu gezwungen, in einem Modelldorf zu leben. Personen, die 

von dort flohen, kehrten oft aus Verzweiflung zurück, da Hunger und Krankheit ihnen keine 

Alternative ließen (Ball et al. 1999: 108; Gonzales 2005: 23). 

 

Die Bewohner*innen der Dörfer im Widerstand äußerten sich im Jahr 2008 sehr distanziert zur 

Guerilla173. Logistisch unterstützen sie die Guerrilla lediglich, wenn diese es erzwang. Da sich 

die Guerilla in direkter räumlicher Nähe in denselben Gebirgszügen versteckte, gab es kaum 

Alternativen zur Unterstützung, weil die Guerilla diese notfalls mit Gewalt erzwang (Ball et al. 

1999: 108; Torres-Rivas 2007: XIX). Allerdings waren die Dörfer im Widerstand (weder die 

der Sierra noch die des Ixcán) zu keiner Zeit an kämpferischen Auseinandersetzungen aktiv 

beteiligt. Sie waren weder bewaffnet, noch repräsentierten sie eine der Konfliktparteien (Brett 

2007: 222, 204 –205). Die Guerilla war zu keiner Zeit im Stande, die CPR ausreichend vor den 

Aggressionen des Paramilitärs und der Armee zu beschützen. Zwischen 1983 und 1993 führte 

die Armee gezielte Offensiven gegen die Widerstandsdörfer durch, wobei deren vollständige 

Zerstörung jedoch nicht erreicht wurde (Ball et al. 1999: 109). Die Widerstandsdörfer besaßen 

ihre eigene zivile Organisation und waren weit von der Militärstruktur der Guerilla entfernt 

(REMHI 1998: 165). 

5.4.2 Frieden und der Weg in die Zukunft 
 

Im Jahr 1990 trat die Vollversammlung der Widerstandsdörfer an die internationale 

Öffentlichkeit, um auf diese Weise Schutz und Anerkennung ihrer Rechte als nicht am Konflikt 

beteiligte und nicht kämpfende, friedliche Gruppe zu erhalten. Zu diesem Zweck 

veröffentlichten sie am 7. September 1990 eine Deklaration zur Bekanntmachung ihrer Existenz 

sowohl auf nationaler als auch auf internationaler Ebene. Die Regierung veröffentlichte 

ihrerseits postwendend ein Dokument, das der Deklaration in allen Punkten widersprach. In der 

Folge widmeten sich sowohl die katholische Kirche als auch Menschenrechtsorganisationen 

den Dörfern im Widerstand und etablierten eine Kommission, die Beobachter*innen in die CPR 

entsandte. Über einen Zeitraum von drei Jahren förderte diese Kommission die im Widerstand 

agierenden Dörfer in ihrem Bestreben, offizielle Anerkennung und Legitimation zu erlangen 

(Gonzales 2005: 23). Im April 1991 besuchte schließlich UN-Menschenrechtsexperte Christian 

Tomuschat die CPR de la Sierra und wurde Augenzeuge einer Bombardierung. Daraufhin 

zwang 1992 die internationale Gemeinschaft durch ihre Verurteilung der Maßnahmen gegen 

 
173 Gespräche consejo de los principales Amaq’chel, 07.04.2008, und Santa Clara, 10.04.2008.  

142



143 

die Widerstandsdörfer die Armee, ihre Offensive im Hochland einzuschränken (ebd.: 23). Dies 

ermöglichte der Bevölkerung der Widerstandsdörfer, sich niederzulassen und mit dem Anbau 

von Subsistenzprodukten zu beginnen. 1994, unter der Präsidentschaft von León Carpio (1993–

1995), wurden die Widerstandsdörfer letztendlich offiziell als legitime Organisation friedlicher 

Zivilist*innen anerkannt und die Armee zog sich aus ihrem Siedlungsgebiet ganz zurück. Dies 

galt jedoch nicht für die paramilitärischen Gruppen, die noch bis zur Unterzeichnung der 

Friedensverträge im Dezember 1996 in der Region blieben (Gonzales 2005: 23). Das Bild der 

internationalen Gemeinschaft von den Widerstandsdörfern zelebriert sie als Sieg der 

Menschlichkeit über brutalste Unmenschlichkeit (Mord, Vergewaltigung, Folter) und als 

Symbol für das Leben, den Kampf um ein Dasein in Würde, Frieden und Gerechtigkeit. Noch 

lange hielt sich das Bild, das die Armee von den Widerstandsdörfern zeichnete: Sie galten als 

Verbündete der Guerilla und bewaffneter Kommunist*innen (Stoll 1995: 5). 

 

Nach der Unterzeichnung der Friedensverträge hatte die Bevölkerung in den 

Widerstandsdörfern die Möglichkeit, unterschiedliche Wege in die Zukunft einzuschlagen. Nur 

eine geringe Anzahl der Mitglieder der CPR entschied sich für eine Rückkehr in ihre 

eigentlichen Heimatdörfer. Die genannten Dörfer wurden zwischenzeitlich vollständig zerstört 

und im Anschluss als Modelldörfer beziehungsweise Entwicklungspole neu errichtet. In den 

betreffenden Dörfern erfolgte anschließend die zwangsweise Ansiedlung von Personen, die 

teilweise aus geografisch entfernten Dörfern stammten (Sanford 2003: 115). Schätzungen 

zufolge wurden zwischen 1997 und 2000 ungefähr 25.000 Personen unter Zwang 

umgesiedelt 174  (Stoll 1995: 3–4). Einige Familien migrierten an die Pazifikküste, wo die 

Regierung ihnen neues Land zur Verfügung stellte und sie in Teilen ihre politische Organisation 

beibehielten und auf den Plantagen arbeiten konnten. Andere migrierten zu neuen Ländereien 

im Hochland innerhalb der Ixil-Region, wo sie ihre Organisationsstrukturen weitestgehend 

beibehielten. Im municipio Nebaj sind Turaanza und Las Violetas als neue cantones der 

cabecera Nebaj, oder La Libertad nahe Salquil Grande Beispiele für Dörfer, die auf von der 

Regierung als Entschädigung zur Verfügung gestelltem Land entstanden. Hier siedelten 

hauptsächlich CPR-Mitglieder, die auch vor der Flucht in Nebaj gelebt hatten (Löfving 2009: 

160, Abbildung 13 zeigt Turaanza im März 2009). Die Errichtung der Wohnhäuser erfolgte 

unter Verwendung von Holzbrettern, die von staatlicher Seite zur Verfügung gestellt wurden. 

 
174 Diejenigen aus den CPR, die sich dennoch dafür entschieden, in ihre Heimatgemeinden zurückzukehren, 
konnten in einigen Fällen erfolgreich ihre Landrechte zurückfordern. In anderen, wie beispielsweise in den 
Gemeinden Los Cimientos 1 und 2, führte dies zu gewaltsamen Auseinandersetzungen zwischen CPR-
Rückkehrern und Neusiedlern (Stoll 1995: 4). 

143



144 
 

Die vorhandenen Parzellen waren nicht hinreichend bemessen, um eine Milpa anzulegen, die 

der Subsistenzversorgung genügt. Die Versorgung mit Elektrizität war gegeben, wohingegen 

eine Wasserversorgung an den einzelnen Wohnhäusern nicht zur Verfügung stand. Die Schule 

war mit einem Regenwassertank ausgestattet, während die Dorfbewohner*innen ihr Wasser aus 

einem Bach in der Nähe entnehmen mussten. 

 

Eine andere Gruppe blieb jedoch an den Siedlungsorten in den Bergen und arrangierte sich mit 

Familien, die später aus Chajul auf der Suche nach Siedlungsland in das Hochland kamen. 

Während der Aushandlung der Friedensverträge konnten Familien aus Chajul Ansprüche auf 

eine Bergregion geltend machen. Diese ursprünglich bewaldete Region war zu jenem Zeitpunkt 

bereits von den Widerstandsdörfern abgeholzt, urbar gemacht und besiedelt worden. 

 

Sowohl im municipio Nebaj als auch in Chajul führten diese unterschiedlichen Ansprüche auf 

Landbesiedlung zu einer Verschärfung der bereits bestehenden Konflikte. Auf juristischer 

Ebene ist das Landtitelsystem in Guatemala weitestgehend Auslegungssache, da nationale und 

kommunale Rechtsprechung nicht einheitlich sind (Löfving 2009: 167). In dem konkreten Fall 

im municipio Chajul standen sich die Widerstandsdörfer, die sich auf traditionelles Recht der 

Besiedlung von Land ohne Titel beriefen, und der Bürgermeister von Chajul gegenüber. Der 

Bürgermeister argumentierte, dass die Gemeinde Chajul über das offiziell unbesiedelte Land zu 

entscheiden habe (ebd.: 168). 

 

Das municipio Chajul kämpfte Ende der 2000er Jahre mit Landknappheit, da hier mehrere 

Interessengruppen ihren Anspruch geltend machten. Dazu gehörten die Plantagen im 

Großgrundbesitz, mit weitläufigen Kaffee- und Kardamonkulturen in den fruchtbarsten 

Gebieten und das Naturreservat Visis-Caba175. Außerdem entstanden Energiegroßprojekte wie 

z. B. das der HidroXacbal bei Jua auf weitläufigen Arealen. Die Bevölkerung wächst seit Ende 

des Bürgerkriegs stetig, so dass das zum Subsistenzanbau zur Verfügung stehende Land in der 

Erbfolge in immer kleinere Parzellen geteilt werden muss. Teilweise sind diese Parzellen so 

klein, dass die Ernährungssouveränität nicht mehr gesichert werden kann176. 

 

 
175 Ein großes Areal in der Mitte des municipios, wo landwirtschaftliche Nutzung nicht zugelassen ist.  
176 Siehe auch Kapitel 6.6. 

144



145 

Seit 2012 erwirtschaften sich die Familien der CPR mit dem Anbau von Kardamom eine 

finanzielle Ergänzung zur Subsistenzversorgung. Die Organisation Chaabil Tzi Rubel Mu177 

unterstützt Kleinbäuer*innen in Chajul sowie auch in Ixcán, Cobán und Uspantán mit 

agrartechnischen Fortbildungen und bei der Organisation als kleinbäuerliche Kollektive, die 

selbstständig ihre Produkte vermarkten und eigenverantwortlich wirtschaften. Damit sind die 

Bauern in Amaq’chel unabhängig von Tagelohn- bzw. Saisonarbeit auf den großen Kardamom- 

oder Kaffeeplantagen auf den Fincas der Region (die drei größten sind La Perla, Estrella Polar 

und Santa Delfina).   

5.4.3 Nuestra cultura es nuestra resistencia 

 

Der Widerstand bestand nicht nur im physischen Überleben, sondern auch in der Einrichtung 

einer eigenständigen politischen Organisation 178  und einem bewussten Umgang mit der 

kulturellen Identität (CEH 1999: Nr. 71). Unter Beteiligung von internationalen 

Beobachter*innen und Aktivist*innen der Friedensbewegung stießen die Mitglieder der 

Widerstandsdörfer einen kreativen Prozess an, der das kollektive Gedächtnis formte und noch 

stets formt. Der offizielle Diskurs der CPR bezieht sich explizit auf das Kulturerbe: „Nuestra 

cultura es nuestra resistencia“ (Jonas 2004: 200). Die psychologischen Narben des Bürgerkriegs 

sind noch nicht geheilt und die Generationen, die den Konflikt selbst erlebt haben, hegen starkes 

Misstrauen und Angst gegenüber dem guatemaltekischen Staat und dessen Einrichtungen, 

sowie gegenüber Personen von außerhalb. Die Nachkriegsgeneration ist hiervon aufgrund 

intergenerationaler Traumata ebenfalls betroffen und ihre Mitglieder haben zudem mit 

Perspektivlosigkeit zu kämpfen. Während der Gespräche mit Mitgliedern der CPR erfuhr ich, 

dass die Menschen trotz der stetigen Veränderungen des alltäglichen Lebens mit kulturellen 

Traditionen bewusst und reflektiert umgehen und ihnen Erhalt und Weitergabe an jüngere 

Generationen sehr wichtig sind. 

 

Die folgenden Informationen sammelte ich während einer kollektiven Gesprächsrunde, an der 

viele Mitglieder des Ältestenrats teilnahmen. In erster Linie befragten die Mitglieder des Rats 

jedoch mich im Detail über meine Person, meine Absichten, meine Auftraggeber und mein 

Forschungsvorhaben. Nachdem ich nach bestem Wissen und Gewissen Auskunft gegeben hatte, 

 
177 Eine Initiative der Asociación de Exportadores de Cardamomo, ADECAR und des Comite de Cardamomo de 
la Asociación Guatemalteca de Exportadores, AGEXPORT. 
178Das Kernkonzept beinhaltet nach Löfving (2009: 161) „revolution, resistance, negotiation, development, 
democracy”. 

145



146 
 

waren die Anwesenden bereit, meine Fragen zu beantworten. Sie zeigten sich schließlich erfreut 

über mein Interesse an ihrem Leben und den Traditionen in ihrer comunidad.  

 

María, eine K’iche’-sprachige Hebamme aus Santa Clara, betonte, dass sie das Überleben ihrer 

Kinder nur dank der hierbas, der Wildkräuter und Wildpflanzen, die sie in der Wildnis 

sammelte, sichern konnte. Zum einen dienten sie als Nahrungsquelle, zum anderen konnte 

María auf ihr Wissen über die medizinische Heilkraft der Pflanzen zurückgreifen. Dieses 

Wissen übernahm sie von ihrer Mutter, die es wiederum von ihrer Mutter gelernt hatte. Während 

der Zeit im Widerstand in den Bergen waren die Frauen für die medizinische Versorgung mittels 

der traditionellen, auf Heilpflanzen und dem Gebrauch des Schwitzbades (chuj bzw. temascal) 

beruhenden, Medizin verantwortlich. María sagte, dass sie das traditionelle medizinische 

Wissen sehr schätze, dass „es ihr heilig ist, weil sie so ihre Familie vor dem Tod bewahren 

konnte”. Als gläubige Katholikin wie auch Anhängerin der traditionellen Religion (kacholpom), 

richtet sie auch die Durchführung ihrer Arbeit als Hebamme nach ihrem Glauben aus. Für die 

Gesundheit von Kind und Mutter ist es gleichermaßen wichtig, zur Heiligen Jungfrau María zu 

beten, „die allen Frauen Kraft spendet”, und eine Reihe entsprechender Rituale („para defender 

la vida de la mujer y del niño”) von einem Kalenderpriester, ajq’ii, durchführen zu lassen. 

Sollten während der Entbindung Komplikationen auftreten, werden Gebete an die jeweiligen 

Heiligen gerichtet. Sie arbeitete im Jahr 2008 zudem seit kurzem mit den Ärzten des Puesto de 

Salud in Chajul zusammen, die in unregelmäßigen Abständen nach Santa Clara kommen, um 

ärztliche Versorgung anzubieten (z. B. Impfungen, Zahnbehandlungen, offene allgemeine 

Sprechstunden).  

 

In Santa Clara traf der Ältestenrat, consejo de los principales, alle Entscheidungen, im Hinblick 

auf die comunidad. Im April 2008 waren 27 Personen Mitglied im Rat, unter ihnen waren fünf 

Frauen, die anderen waren Männer höheren Alters. Unter ihnen waren religiöse und 

medizinische Spezialisten (sacerdotes mayas und curanderos). Der Rat hatte seinerzeit auch 

beschlossen, die drei in der comunidad gesprochenen Mayasprachen Ixil, Q’anjob’al und 

K’iche’ gleichermaßen zu fördern. Spanisch diente als lingua franca, jedoch legte der Rat 

großen Wert auf den Unterricht und die Erhaltung der Maya-Sprachen. Der Spracherhalt sei 

notwendig, um auch die eigene Kultur und Identität zu erhalten, so ein Ratsmitglied in Santa 

146



147 

Clara179. Die Grundschule war selbstverwaltet und viele Familien versuchten, zumindest einem 

ihrer Kinder den Besuch einer weiterführenden Schule in Nebaj zu ermöglichen. 

 

Einige der Familien verließen nach Ende der violencia Aguacatán und zogen in die Berge, da 

Armut und Landknappheit für sie Gründe waren, ihre Heimat aufzugeben. Diese Familien 

fragten sich in den Dörfern Chel, Xix und Xajxub durch und erfuhren dort von den CPR. Santa 

Clara wurde ihnen als Ort benannt, an dem es möglich ist, ein neues Leben aufzubauen. Da die 

Erträge ihres Feldbaus unzureichend waren, migrierten die Familien für mehrere Jahre an die 

Küstenregionen, um dort saisonale Arbeit auf den Zuckerrohrplantagen aufzunehmen. 

 

Beziehungen zur Landschaft 

Ein K’iche’-sprachiger aj q’ij legte dar, dass die Topographie in der Umgebung Santa Claras 

von großer Bedeutung für die Durchführung religiöser Praktiken ist. Die heiligen Berge im 

Umland Santa Claras liegen in den vier Kardinalsrichtungen und sind eng mit den vier 

Jahresträgern des cholq’ij’, des K’iche’-Ritualkalenders, verknüpft. Die vier Berge, die den Ort 

umgeben, tragen die Namen der Jahresträger des Ritualkalenders: No’j, Kej, Iq’ und E’. 

In Santa Clara kam es zudem zu einer Projektion der sakralen Topographie, wie sie in den 

Ursprungsgemeinden des K’iche’-Teils der Bevölkerung möglicherweise gehandhabt wurde. 

Im Zuge der Neuansiedlung wurde die vorhandene Topographie mit den Namen und 

Funktionen der Umgebung des Ursprungsortes (oder eventuell auch von mehr als einem Ort) 

versehen. Während des (andauernden) Prozesses der sozialen und politischen Organisation der 

Gemeinde übernahmen die Sprecher*innen der anderen Mayasprachen und deren rituelle 

Spezialist*innen (Ixil und Q’anjob’al) diesen Teil des Kulturerbes. 

 

In Amaq’chel existierte ebenfalls ein Zusammenhang zwischen Topographie, den vier 

Kardinalpunkten und heiligen Orten. So war der Jahresträger No’j dem heiligen Ort im Westen 

Amaq’chels zugeordnet, wo die ceremonia para la siembra y las lluvias stattfand. Dieses Ritual 

wurde vor der Aussaat durchgeführt und fand im Jahr 2008 am 19. April statt. In Santa Clara 

sind zahlreiche rituelle Praktiken mit Bezug auf Wasser und Regen dokumentiert, die als 

essentielle Elemente für die Aufrechterhaltung menschlichen Lebens angesehen werden. Das 

Wasser stellte in Amaq’chel eine kostbare Ressource dar, die aus Quellen in zwei Stunden 

Entfernung geholt werden musste. Darüber hinaus existierte ein System zur Sammlung von 

Regenwasser.  

 
179 In Santa Clara existierte im Jahr 2008 eine Pfingstkirche mit geringem Zulauf. 

147



148 
 

Die Mitglieder der consejos de los principales sowohl in Amaq’chel als auch in Santa Clara 

äußerten wiederholt öffentlich den Wunsch nach rigorosem Schutz der heiligen Orte (hier: 

Berge und die jeweiligen für Rituale bedeutsamen Orte). Dieser Schutz soll vor Eingriffen von 

multinationalen Konzernen oder Großgrundbesitzern gewährleistet werden. Bislang konnten 

die Gemeinden nicht in Entscheidungsprozessen mitwirken. Dies lag hauptsächlich an 

mangelhafter Kommunikation und fehlender Information der Gemeinden. Beim Thema 

Nachhaltigkeit steht die ökonomische Komponente im Vordergrund, die ökologische und die 

soziale Komponente (vor allem auf lokaler Ebene) werden hingegen vernachlässigt. 

 

Im Hinblick auf die Lösung von Alltagskonflikten in Santa Clara spielte im Jahr 2008 die 

Autorität des consejo de los principales eine tragende Rolle. Die Mitglieder der Gemeinde 

erkannten ihn geschlossen als höchste Instanz an und respektierten seine Entscheidungen. Die 

principales wiesen auf die Bestrafung bzw. Regelung von Alltagskonflikten mit Schlägen 

hin180.  

 

Die kollektive Erfahrung von Traumata während des Zeitraums der violencia resultierte in der 

Herausbildung einer distinktiven Erinnerungssubkultur. Sowohl María, die Mitglieder des 

Ältestenrats in Santa Clara, mein Übersetzer und Guide Kuxh als auch mein Freund und 

Kollege bei Agua Para La Salud, Lu’, wiesen bei vielen Gelegenheiten ausdrücklich darauf hin, 

dass ihr Überleben auf den Schutz und Lebensunterhalt, die ihnen die Wildnis geboten hatte, 

zurückging. Sie formulierten dies wie folgt: „Yo soy de la CPR. Yo vivo gracias a la montaña. 

Yo vivo gracias a las hierbas“. Darüber hinaus war diese Selbstdefinition von Stolz und 

ausgeprägtem Selbstbewusstsein gekennzeichnet181. 

 

 

 

 

 

 
180 „Se compone con chicote.“ 
181 Ich halte diese Feststellung für wichtig, da ich das in Nicht-Widerstandsdörfern in der Ixil-Region nicht in 
diesem Maß erleben konnte, eher im Gegenteil: die internalisierte Vorstellung von der eigenen Kultur, Sprache 
und vor allem den traditionellen religiösen Praktiken als rückständig und unwichtig. Allerdings kann ich nicht 
wissen, ob dies zumindest in einigen Fällen nur ein Schutzmechanismus gegenüber mir, der fremden, Misstrauen 
erweckenden Person, war. 

148



149 

5.5 Diskussion  
 

In der Ixil-Region sowie weiteren ländlichen Regionen, die von eklatanter Armut und 

eingeschränktem Zugang zu Bildung geprägt sind, autoidentifizierten sich Ende der 2000er 

Jahre nur wenige Menschen als „Maya“. Auch die Bezeichnung „Ixil“ wurde in der Regel nicht 

an erster Stelle verwendet, sondern die Selbsteinordnung in eine Gruppe erfolgte auf lokaler 

Ebene, über den Ort, an dem man geboren wurde bzw. aufwuchs. Bei der Generation, die ihre 

Kindheit auf der Flucht in den Bergen verbrachte, trat der „Ort“ an die Stelle des durchlebten 

Traumas. Daher stammt die Selbstbezeichnung „yo soy CPR“ – „ich bin CPR“. Mit dieser wird 

die Zugehörigkeit zu einer mnemonischen Gemeinschaft demonstriert, die sich über den 

gemeinsamen Lebensabschnitt auf der Flucht in den Bergen definiert. Zerubavel definiert 

solche Ereignisse als watershed events, sie trennen deutlich „vorher“ von „nachher“ und 

schaffen historische Diskontinuität (2003: 83). Eine besondere Wertschätzung erfuhren la 

montaña – „die Wildnis“ in den Bergen, die Schutz spendete – sowie alle Pflanzen und Wurzeln 

(hierbas), die sich als essbar herausgestellt hatten. Auf Grund der prekären Situation vieler 

Familien in der Region machten diese Pflanzen gemeinsam mit Mais auch 2008 einen großen 

Teil der Ernährung aus. Hierbas standen mindestens einmal pro Tag während meines 

Aufenthalts in den Dörfern des municipios Chajul auf meinem Speiseplan. Die Wildkräuter 

wuchsen im Wald oder am Rand der milpas. Mit ihnen bereiteten meine Gastgeberinnen eine 

dünne Suppe mit etwas Salz und Chili zu. Je nach Verfügbarkeit wurde die Suppe mit Tortillas 

gegessen. Im municipio Nebaj standen die hierbas nicht so häufig auf dem Speiseplan – die 

ökonomische Situation war dort deutlich besser. Je nach Kontext kann diese Aussage auch eine 

politische Botschaft haben, ich möchte mich hier aber auf mnemonische Bedeutung 

konzentrieren. „Yo soy de la CPR. Crecí en la montaña, vivo gracias a las hierbas. La montaña 

es sagrada, nos protegió” (Kuxh, April 2008, Kaba’, Chajul, El Quiché). Der Umwelt kommt 

eine herausragende Bedeutung in diesem Kontext zu: Durch ihren Schutz konnten die 

Menschen in den CPR überleben.  

 

Die Mitglieder der CPR gingen mit der Landschaft eine symbolische Kommunikation ein, denn 

obwohl die Bewohner*innen aus ihren Heimaträumen (Flüchtlinge aus verschiedenen 

Gemeinden) entrissen worden waren, konnten sie in gegenseitigem Einvernehmen die heiligen 

Orte aus ihren Ursprungsdörfern auf die Landschaft der neuen Heimat übertragen. Die 

Beziehung Gruppe-Raum bildet eine symbolische Einheit, selbst bei einer Trennung der Gruppe 

von ihrem ursprünglichen (Heimat-)Raum – wie im Fall der CPR-Bevölkerung – trägt die 

Gruppe auf symbolische Art und Weise ihren Raum mit (Assmann 2003 [11992]: 166). Die 

149



150 
 

sakralen Orte dieses Raumes werden in der Folge auf den neuen Raum projiziert, wie dies 

beispielsweise bei der Gründung und Besiedlung der Gemeinde Santa Clara der Fall war. Die 

Berge erhielten ihre alten Namen aus der Ursprungsregion in Aguacatán. Ingold (1993: 156) 

definiert Landschaft als „die Welt, wie sie den Menschen bekannt ist, die sie bewohnen, die an 

ihren Orten leben und auf den Wegen gehen, die sie verbinden“. Landschaft befindet sich stets 

in einem dynamischen Prozess, sie erreicht nie einen statischen Zustand. Landschaft wird durch 

menschliches Handeln belebt, nicht konstruiert (ebd.: 162). 

 

Identität wird also in diesem Fall durch Erinnerung (Olick / Robbins 1998: 110f.) und die 

Zugehörigkeit zu einer mnemonischen Gemeinschaft gestiftet. Der geteilte Wissensvorrat 

(Flucht, Leben in den Bergen, Entbehrung) prägt die kollektive Identität (Welzer 2005: 14). 

„Die Sozialwissenschaften gehen heute von einer mnemonischen Sozialisation in 

mnemonischen Gemeinschaften über die Tradierung und Aneignung von – stets narrativ 

verfasster – soziobiographischer Erinnerung aus“ (Zerubavel 1996 in Erll 2005: 54). Dabei 

findet auch gleichzeitig eine Abgrenzung zu Nichtmitgliedern dieser Gruppe statt, unter 

Betonung der Unterschiede (Alterität) (Erll 2005: 109). Dies erfolgt zum Beispiel anhand der 

Zugehörigkeit zu einer bestimmten Gruppe mit geteiltem Erfahrungshorizont oder zu einer 

linguistischen Gemeinschaft. In diesem Fall bezieht sich die Zugehörigkeit auf eine CPR oder 

auch auf die gesamte Ixil-sprachige Gemeinschaft, einschließlich dialektaler und lokaler 

Unterschiede. 

 

Das vorliegende Beispiel veranschaulicht die Konstruktion kollektiver Identität der Personen, 

die der CPR angehören oder angehörten. Es demonstriert, wie die kollektive Erfahrung von 

Gewalt als kollektive Erinnerung die Konstruktion einer mnemonischen Gemeinschaft 

ermöglicht. In der Ixil-Region wurden humanitäre Verbrechen begangen, die dazu führten, dass 

beinahe alle Medien des kulturellen Gedächtnisses zerstört wurden. In der Folge wurden neue 

Medien geschaffen und im Laufe der Zeit alte wiederbelebt. Die Schaffung „bewusster“ Anteile 

der kollektiven Identität führt zur Entstehung imagined communities: „[...] in the minds of each 

lives the image of their communion“ (Anderson 1983: 6).  

 

Einige der Aktivist*innen der Maya-Bewegung in der Ixil-Region haben ihre Wurzeln in der 

Rebellenbewegung oder in den Widerstandsdörfern. Sie verfügen über hervorragende soziale 

Netzwerke mit Vertreter*innen von Bewegungen aus anderen Landesteilen und auch 

zunehmend mit internationalen Organisationen. Digitalisierung und der Zugang zu neuen 

150



151 

Kommunikationsformen wie den sozialen Medien machen die Vernetzung einfacher, schneller 

und effektiver. Gleichzeitig nehmen nicht nur mehr tendenziell marginalisierte 

Bevölkerungsgruppen am öffentlichen Diskurs teil, es besteht nun auch die Möglichkeit, eigene 

Diskurse zu eröffnen und selbst zu gestalten.  

  

151



152 
 

  

152




