Universiteit

4 Leiden
The Netherlands

Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identitat und Bildung in der
Ixil-Region, El Quiché, Guatemala
Aretz, C.N.

Citation

Aretz, C. N. (2026, February 3). Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identitat und
Bildung in der Ixil-Region, El Quiché, Guatemala. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/4289416

Version: Publisher's Version

Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/4289416

License:

Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).


https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/4289416

5. El tejido social — das soziale Gefiige

In der Ixil-Region war das soziale Gefiige innerhalb der Gemeinden erheblich beeintrachtigt.
Dies war begriindet in der wihrend des Biirgerkriegs veriibten Gewalt, den teils radikal
agierenden  Anhédnger*innen  evangelikaler = Glaubensgemeinschaften und  dem
Staudammprojekt Hidroxacbal. Auch das tiefsitzende Misstrauen mir gegeniiber als
Aullenseiterin war dem zerriitteten sozialen Geflige geschuldet. Insbesondere das Wirken der
Zivilpatrouillen (Patrullas de Autodefensa Civil, PAC; vgl. Kapitel 3.2.4.3) stellte zu jenem
Zeitraum ein alltagsbestimmendes Thema dar'>®. Dieses Kapitel geht der untergeordneten
Forschungsfrage nach, welche Strategien lokal angewendet werden, um der Spaltung der

Gesellschaft zu begegnen und kollektive Identitdten zu konstruieren.

Wie bereits dargelegt, war die Ixil-Region in erheblichem Malle von den gewaltsamen
Handlungen des Biirgerkriegs betroffen. Wahrend der Diktaturen von Lucas Garcia und Rios
Montt wurden in dieser Region Massaker und weitere Verbrechen gegen die Menschlichkeit
veriibt. Das Militdr zerstorte nahezu alle Dorfer und strukturierte sie anschlieBend als
Modelldorfer (aldeas modelo) oder Entwicklungspole (polos de desarrollo) um. Die
Umstrukturierung der Siedlungen implizierte eine Unterordnung oder Anpassung der
Bevdlkerung (Brysk 2000: 45). Die Erinnerung an den Biirgerkrieg ist umkémpft — auch auf
der Mikroebene der Gemeinden. Letztendlich geht es hier um Handlungskompetenz, nach
welcher entschieden wird, welche Vergangenheitsversion aufgezeichnet, konserviert und
tradiert wird (Burke 2009). Die von der CEH formulierten Empfehlungen fiir Handlungen, die
zu der Implementierung von Frieden und Gerechtigkeit im Land fithren sollten, blieben

groftenteils ignoriert oder ihre Umsetzung wurde verzogert.

Erst im Zuge des Prozesses gegen General Rios Montt im Jahr 2013 erfuhren die
Menschenrechtsverletzungen und Verbrechen gegen die Menschlichkeit an den Ixil wieder
mediale Aufmerksamkeit in der nationalen und internationalen Offentlichkeit.
Verantwortlichkeiten und die Rechenschaftspflicht fiir diese Verbrechen wurden auch auf
lokaler Ebene diskutiert. Weiterhin manifestierten sich in den Ixil-comunidades Konfliktlinien
zwischen Betroffenen und Tater*innen. Die comunidades traten nicht einheitlich auf, weder in

Bezug auf soziale noch auf ideologische Strukturen. Nicht nur in den sozialen Medien teilten

159 Dies entsprach der Darstellung des Berichts der CEH (Comision del Esclarecimiento Historico, 1999):
Massaker, blinde Gewalt, Vertreibung und vor allem die PAC (Patrullas de Autodefensa Civil) hatten
verheerende Auswirkungen auf die Gemeindestrukturen.

127



sich die Lager in jene, die im Hinblick auf die Ereignisse der violencia den Genozid weiterhin
leugneten und von einem ,,internen bewaftneten Konflikt* sprachen (#no hubo genocidio), und
jene, die Gerechtigkeit flir die wéhrend des Biirgerkriegs veriibten Verbrechen gegen die
Menschlichkeit und des Genozids einforderten (Kalny 2017: 122). Auf Dorfebene verbargen
sich hinter den beiden Lagern die Briiche aus der Zeit des Biirgerkriegs und dem Wirken der
PAC. Die Wahlergebnisse allein im municipio Nebaj waren zur Zeit der Feldforschung sowohl
fir mich als Forscherin von auBlerhalb als auch fiir die kulturellen Aktivist*innen der
FUNDAMYA irritierend: Wieso stimmte eine Mehrheit fiir die FRG, die Partei der ehemaligen
Peiniger? Handelte es sich tatsdchlich um Wahlmanipulation und Betrug? Des Weiteren nahmen
viele Ixil, die zu einer evangelikalen Kirche konvertiert waren, dennoch an traditionellen
Ritualen teil oder konsultierten regelméfig Kalenderspezialist*innen, obwohl ihre Kirche

mitunter genau jene religidsen Spezialist*innen diffamierte.

Vor dem Hintergrund dieser Informationen erschien die Spaltung der comunidades ambivalent
und fiir AuBBenstehende nur schwer greifbar. Interne und externe soziokulturelle Einfliisse
formten das soziale Gefiige (Carmack 2009: 188). Bei diesen Auseinandersetzungen ging es
mitunter nicht nur um Fragen der Kosmovision oder des Glaubens, sondern um Macht- bzw.
Landkonflikte sowie zwischenmenschliche Auseinandersetzungen. AuBBerdem verbargen sich
hinter der Religionszugehorigkeit bei der Generation mittleren Alters (der im Jahr 2010 25-50-
Jéhrigen), auch die Zugehorigkeiten wiahrend des Konflikts. Ex-PAC, Ex-Guerillero, Ex-CPR
— die Taten und das Verhalten en aquellos tiempos, zu jenen Zeiten, wurden beschwiegen und
waren weitestgehend tabuisiert, aber nicht vergessen oder vergeben (Taylor 2011: 178, Cojti
Ren 2019). Tatsdchliche Versohnung hatte noch nicht stattgefunden. Tater- und Opferrollen
waren nicht eindeutig zuzuweisen, konnten von einem Individuum auf ein anderes iibertragen
werden. Von auflen entstand der Eindruck, dass entlang sehr alter Konfliktlinien (insbesondere

ungekldrter Landrechtsfragen) diese Reizpunkte verstarkt wurden.

Hinzu kommt die von der ruménischen Literaturwissenschaftlerin Marianne Hirsch in Bezug
auf den Holocaust als post-memory benannte Entwicklung. Dieser Begriff beschreibt den
Prozess, in dem die nachfolgende Generation die als individuelle Erinnerungen tradierten
Traumata der dlteren Generationen in das kommunikative Gedédchtnis aufnimmt (Hirsch 2012).
Tater- und Opferrollen werden von einer Generation zur nichsten tradiert und sind Teil der
Identitétsbildung der neuen Generation. Die Schulbildung vermag diese Rollen nicht

aufzubrechen (siehe hierzu Kapitel 7).

128



Es ist dokumentiert, dass eine Vielzahl an Menschen sowohl vor der Armee als auch vor der
Guerilla in mdglichst unzugéngliche Regionen der Sierra de los Cuchumatanes flohen, um sich

und ihre Angehérigen zu schiitzen und zu retten. Der folgende Bericht!%

von Fabian Gallego
aus der aldea Xaxmoxan, Chajul, zeugt davon, wie er sich mit seiner Familie in den Bergen
versteckte und schlieBlich in sein Heimatdorf zuriickkehrte:

Mit anderen Familien harrten wir insgesamt acht Jahre in der Ndhe des Flusses Cotzal aus,
ungefdhr 35 km 6stlich von Xaxmoxan an der Grenze zu den municipios Cotzal und Uspantan.
Dabei flohen wir zuerst vor der Guerilla und mussten uns anschliefend auch vor der Armee
verstecken. Nachdem wir von der Armee entdeckt wurden, kamen wir mit weiteren Familien
aus anderen Verstecken in den Bergen nach Xemamatze’, in Nebaj. Nach einiger Zeit durften
wir und die anderen Familien — unter Begleitung von Soldaten — in unsere urspriinglichen Dorfer
zuriickkehren. Dort hatten jedoch bereits andere Familien die verlassenen Héuser entweder
vollstandig zerstort oder selbst bezogen. Wir Riickkehrer waren gezwungen, auch durch die
Prédsenz der Soldaten, auf unsere alten Hauser und milpas zu verzichten. Wir mussten uns mit
einer zugewiesenen Parzelle zufriedengeben.

Die Parzellen waren nicht nur deutlich kleiner, sondern lagen auch nah beianeinander. Dadurch

veranderte die comunidad ihre Siedlungsstruktur.

Die von Fabian Gallego geschilderten &uBeren Verdnderungen des Dorfes hatten
schwerwiegende Folgen fiir das soziale Gefiige: Vertrauen und Zusammenhalt wichen
Misstrauen und Abgrenzung gegeniiber den ,,Anderen®. Weitere Briiche des sozialen Gefiiges
innerhalb der Gemeinschaften entstanden entlang politischer Lager, aufgrund des Wirkens der
PAC und durch extraktive GroBprojekte. Uneinigkeit aufgrund politischer Zugehorigkeit
obstruierte beispielsweise im April 2008 in der aldea Cajchixla, Chajul (etwa 30 Hiuser)
samtliche Entscheidungsprozesse auf Gemeindeebene. Grund dafiir war, dass die Anhénger der

bei den Wahlen unterlegenen Partei ihre Partizipation verweigerten.

Auch die k’uyintxa’ Maria Rivera aus Ilom erzdhlte aus der Zeit der violencia: Nach dem
Eintreffen der Armee in Ilom, sollten alle Ménner zum Einsatz in den PAC gezwungen werden.
Da sich die Mehrheit jedoch weigerte, entstand der Verdacht, sie gehorten der Guerilla an. Ein
Teil der Bevolkerung begann infolgedessen, Sympathien fiir die Guerilla zu hegen, wihrend ein
anderer Teil in die Berge fliichtete. Die verbliebenen mannlichen Personen wurden vom Militér
aus den Wohnhiusern weggebracht und anschlieend in der katholischen Kirche exekutiert. Im
Anschluss entziindeten sie zunichst die Kirche und anschlieBend die Wohnhéiuser. ,,[...]
sacaron los hombres de las casas, les pusieron en la iglesia catdlica y mataron uno por uno y

luego quemaron la iglesia, quemaron las casas. [...]* (03.05.2008, Marias Schilderung

160 Interview am 04.04.2008 in Xaxmoxan.

129



entspricht Caso Illustrativo 61, CEH, Tomo VII, Anexo I). Maria entkam dem Massaker und
floh zunéchst mit ihrer Familie in die montaria, bevor sie spiter in Sotzil Unterkunft fand. Dort
akzeptierten die Dorfbewohner*innen sowohl die Priasenz als auch den ,,Schutz* der Armee:
»Sotzil acepto la proteccion del ejéreito, solamente tres hombres se fueron con la guerilla.”

Maria verlor eine Tochter und ihren Mann im Zuge der Gewalt.

Maria schildert nicht nur eines der von der Armee in der Ixil-Region veriibten Massaker,
sondern berichtet auch, dass Teile der indigenen Landbevdlkerung den ,,Schutz der Armee* im
Angesicht von Gewalt und Alternativlosigkeit notgedrungen annahmen. Der Biirgerkrieg
zerstorte bereits auf der Ebene der individuellen personlichen Beziehungen den sozialen

Zusammenhalt.

Zwischen 2007 und 2010 sorgte noch eine weitere Entwicklung fiir Uneinigkeit und Konflikte
im municipio Chajul: die Konstruktion des Wasserkraftwerks HidroXacbal. Dazu wurde der
Fluss Xacbal auf der Hohe des Dorfes Jua aufgestaut, es entstanden ein Staudamm und ein
Stausee. Dieses Projekt ist kein Einzelfall geblieben, so gibt es dhnliche konfliktive Projekte
zur Gewinnung erneuerbarer Energie im municipio Cotzal'®! und Alta Verapaz. Alle Projekte
wurden in Kooperation mit multinationalen Unternehmen durchgefiihrt. Zwar existierten
offizielle Protokolle der sozialen Vertraglichkeit, die vorschreiben, die lokale Bevolkerung zu
minformieren® und Zustimmung der betroffenen Gemeinden einzuholen. Die Verantwortlichen
ignorierten jedoch, dass viele betroffene Gemeinden die Projekte ablehnten!®?. In den von dem
Bau des Staudammes und der Versorgungsstral3e betroffenen Gemeinden Chel, [lom und J’ua
fiihlten sich meine Gesprichspartner*innen den Entscheidungen des Unternehmens '3
ohnméchtig ausgeliefert und kritisierten, dass die Bauarbeiten ihren Dorfern keinen Nutzen
(beneficio) briachten. Dem Stralenbau fielen laut Pedro Kaba Laynes (Chel, Interview
29.04.2008) mindestens zwei heilige Orte zum Opfer. Zudem wurden Objekte aus der

archiologischen Grabung entfernt und nicht an die Ixil zuriickgegeben.

161 Siehe ausfiihrlich Batz 2017.

162 Bis heute beklagt die alcaldia indigena Nebajs regelmiBig in offiziellen Schreiben an die Regierung den
Missstand der unzureichenden Konsultation der indigenen Gemeinschaften in Bezug auf Energieprojekte.
163 Die Dorfbewohner sprechen in diesem Zusammenhang von la empresa.

130



5.1 Versohnung und Wertschiitzung des kulturellen Erbes

Das Friedensabkommen von 1996 zwischen Regierung, Militdr und URNG erfasste bereits
zahlreiche Punkte in Bezug auf die Identitdt und die Rechte der indigenen Vélker Guatemalas,
die einer grundlegenden Verianderung oder Anerkennung bedurften. Darunter war die offizielle
Anerkennung der gegenwirtigen Maya-Bevolkerung Guatemalas als Nachfahren der
vorspanischen Maya-Kultur (die jeweils verschiedene, historisch verwandte Sprachen sprechen
und besondere kulturelle Merkmale und Kosmologie gemeinsam haben). Den Xinka und den
Garifuna wird ein dquivalenter Status zugesprochen (Sieder 1997: 68). Es erfolgte zudem die
Anerkennung des Gebrauchs indigener Sprachen fiir soziale Dienste, offizielle Mitteilungen
und juristische Anliegen. Die Umsetzung des Abkommens variiert bis zum heutigen Tag stark
in Abhéngigkeit von der Region und der Erreichbarkeit der Gemeinden. Urbane Zentren sind
besser erfasst als Dorfer in der ruralen Peripherie. Ein Beispiel ist die Bildungsreform, die neben
Bilingualitdt auch die Einbeziehung von speziellen Maya-Inhalten und die Partizipation aller
Kinder in einem ,,interkulturellen Programm® vorsieht (siche Kapitel 7). Zu den positiven
Entwicklungen der Legislaturperioden Portillo, Berger und Colom fallen die offizielle
Anerkennung und der Schutz der Maya-Spiritualitit, der religiosen Spezialisten und die
Erhaltung der Ritualorte und der archiologischen Stitten als ,,indigenes Kulturerbe® (herencia
indigena; haufiger patrimonio cultural). Zur Verwaltung des Kulturerbes sollten exklusiv
»Maya“ bestimmt sein. Die Einrichtung der Unidad de Lugares Sagrados, Einheit der Heiligen
Orte, mittels des Acuerdo Ministerial 510-2003 vom 11. September 2003 ' erfolgte mit dem
Ziel, die Ausiibung der Maya-Spiritualitit zu stdrken und Intoleranz sowie Diskriminierung

basierend auf Religion oder Kosmovision einzudimmen.

Anerkennung und Schutz von indigenem Kulturerbe sind entscheidende Schritte im Prozess der
Dekolonisierung. Allerdings miisste der guatemaltekische Staat gemeinsam mit indigenen
Organisationen und Akteuren das geltende Recht dahingehend priifen, ob es dem Anspruch
nach besonderem Schutz des Kulturerbes der indigenen Bevolkerung tatséchlich gerecht wird.
Dabei umfasst das ,,Kulturerbe* (engl. heritage) sowohl die spirituelle als auch die kulturelle
und die historische Ebene. Problematisch hierbei ist bereits, dass die existierende juristische

Terminologie westlichen Ursprungs ist und hauptséchlich westliche Konstrukte beschreibt, z.

164 Auf der Internetpriisenz des Ministeriums fiir Kultur und Sport kann man auch einen Antrag auf einen Ausweis
als spiritueller Fiihrer stellen (Solicitud carné Guia Espiritual Maya) http://www.mcd.gob.gt/2009/03/24/lugares-
sagrados/ (Zugrift 14.09.2009).

131



B. Kultur, Besitz, Eigentum. Hiufig existieren fiir diese Konstrukte keine wortlichen
Entsprechungen in den indigenen Sprachen und Konzepten. Bereits 1995 wurde eine Definition
fiir indigenes Kulturerbe von Erica-Irene Daes, damals Sonderberichterstatterin der UN,
vorgeschlagen, um auf ihrer Grundlage internationale Prinzipien und Richtlinien zu ihrem
Schutz zu entwerfen. Der Definition liegt die Erkenntnis zugrunde, dass kulturelles Wissen,
Ausdrucksformen, materielle Kultur und traditionelle Landereien miteinander verbunden sind.
Der Terminus ,,Kulturerbe® ist nicht auf historische Manifestationen beschriankt. Vielmehr
umfasst Kulturerbe alles, was integraler Bestandteil der distinkten Identitit eines Volkes ist.

(Bell / McCuaig 2008: 313).

Die Versohnung (reconcilacion), die fur ein friedliches und wiirdevolles Zusammenleben in den
Gemeinden in der Zukunft unabdingbar ist, kann nur erreicht werden, wenn entsprechende
Kriterien erfiillt und bestimmte Ziele erreicht werden. Als Grundlage zur Verséhnung sind
Wahrheit (zruth — beinhaltet und bedarf Anerkennung, Transparenz, Enthiillung und
Ehrlichkeit), Barmherzigkeit (mercy — beinhaltet und bedarf Vergebung, Akzeptanz,
Unterstiitzung, Mitfithlen und Heilung), Frieden (peace — beinhaltet und bedarf Harmonie,
Einheit, Wohlbefinden, Sicherheit und Respekt) sowie Gerechtigkeit (justice — Gleichheit
innerhalb von Beziehungen und die Abschaffung von Ungerechtigkeit) unabdingbar (Lederach
1997: 76). Des Weiteren ist flir eine Gesellschaft eine gemeinsame Vorstellung bzw. Vision
einer friedlichen Zukunft erforderlich, um aus einer festgefahrenen Konfliktsituation zu einer
echten Vers6hnung zu gelangen: moral imagination (ebd.: 77). Diese Ziele und Konditionen
sind in der Ixil-Region jedoch noch nicht erreicht. Dennoch zeichnen sich positive
Entwicklungen innerhalb der vergangenen 20 Jahre ab, und inzwischen ist eine neue Generation
erwachsen geworden, die den Genozid nicht mehr selbst erlebt hat. Um die tiefen Spaltungen
in den comunidades zu lberwinden, miissten tiefgreifende Maflnahmen zur Versdhnung
ergriffen und iiber einen ldngeren Zeitraum stattfinden — Versohnung kann nur

generationeniibergreifend erreicht werden.

Ein Beispiel fiir eine nicht konsequent durchgefiihrte MaBnahme der Regierungen aus dem
Friedensabkommen ist das Gedenken an die Opfer des Biirgerkriegs. Die
Gedenkveranstaltungen anlésslich des Dia de la Dignificacion de las Victimas del Conflicto
Armado Interno konnte ich am 25. Februar 2008, 2009 und 2010 in Nebaj beobachten. Die
Beteiligung der Bevolkerung und die internationale Aufmerksamkeit nahmen von Jahr zu Jahr

ab. Anlésslich des Gedenktages im Jahr 2008 wurden Exhumierungen in Salquil Grande

132



durchgefiihrt. Die Siarge mit den Leichen wurden nach Nebaj transportiert, um feierlich und mit
einer Demonstration von den verlorenen Angehdrigen Abschied zu nehmen. Im Jahr 2010 fand
hingegen eine Kundgebung des amtierenden Biirgermeisters Nebajs statt, die an eine

Wahlkampfrede erinnerte.

5.2 Zwischen post-memory und Globalisierung

Insbesondere miindliche Uberlieferungen von Gewalterfahrungen und durchlebten Traumata
riefen Ende der 2000er Jahre bei Heranwachsenden in der Ixil-Region von postmemories
gepragte Augenzeugenberichte oder Erzdhlungen hervor. Obwohl ihnen konkrete historische
Details fehlten, trugen diese Jugendlichen Nachlésse des Krieges auf unterschiedliche Art und
Weise mit sich. Diese duBerten sich z. B. in einer tiefsitzenden Angst vor (den Gerduschen von)
Hubschraubern, (Militir-)lastwagen oder uniformierten Personen!®>. Auch wenn die Kinder und
Jugendlichen selbst Anstrengungen unternehmen, die Erinnerungen ihrer Eltern und GroBeltern

von ihren eigenen zu trennen, so ,,erben‘ sie doch auch immer das Trauma des Konflikts.

Dieses indirekte Wissen iiber die Ereignisse wirkt zunichst paradox, jedoch gibt es kaum
Biographien, die nicht von ihnen beeinflusst sind (dies ist auf globaler Ebene giiltig). Denn
obwohl die Ereignisse in der Vergangenheit stattfanden, sind ihre Auswirkungen in der
Gegenwart sichtbar und priagen Biographien (Hoffman 2004: 25). Die Kinder und Jugendlichen
sind dariiber hinaus von Globalisierung beeinflusst und reagieren ihrerseits auf die

verschiedenen Auswirkungen.

Die kulturelle Transition der Ixil beinhaltet den Erhalt zahlreicher Aspekte ihrer Traditionen
und gleichzeitig die Etablierung ,,moderner Annehmlichkeiten” in ihrem Leben. Ein aus
Medien, Werbung und den Erfahrungen und Erzdhlungen der zahlreichen Migrant*innen
geschaffenes Bild von einem westlichen Mittelklasseleben ist der Wunsch vieler Ixil'%®. Unter
Jugendlichen hilt zunehmend Frustration Einzug, sie nehmen ihre eigenen Lebensumstinde im
Vergleich mit eventuell erreichbarem Reichtum als Armut wahr. Dies ist selbst dann der Fall,
wenn sich die Lebensumstdnde bereits im Vergleich zu der Generation ihrer Eltern oder
GrofBeltern verdndert haben und ,,moderne Annehmlichkeiten* in gewissem Ausmal} vorhanden

sind. Sie erleiden einen relativen Mangel im Vergleich zum Moglichen (Eriksen 2010: 265).

1657, B. Tomas, 13 Jahre, Sohn des verwaltenden Ehepaars der Posada Vetz Q’aol, Chajul, im Februar 2008.
166 7. B. Juana, 12 Jahre, Schiilerin in Xepiun, Nebaj, April 2009.

133



Traditionelle Formen zur Sicherung des Lebensunterhalts, Subsistenzlandbau und Tausch,
verlieren fiir immer mehr Menschen an Bedeutung, da sie alleine nicht mehr ausreichen. Die
Relevanz von Lohnarbeit und kapitalistischen Strukturen nimmt kontinuierlich zu. Indikatoren
hierfiir sind die zunehmende Bedeutung der Verteilung von Mikrokrediten zur Realisierung
unternehmerischer Initiativen (Stoll 2013). Weitere Indikatoren sind der Anbau von cash crops
als Erginzung der traditionellen milpa sowie das Angebot von importierten Waren auf den
Mirkten Nebajs, Chajuls und Cotzals. Zudem sichern, wie bereits dargelegt, zunehmend

Riicksendungen von Familienmitgliedern in den USA den Lebensunterhalt.

Die voranschreitende Globalisierung tritt in Erscheinung als Urbanisierung, Migration,
mikrookonomische  Entwicklungen, verbesserte Infrastruktur, Bauprojekte sowie
Digitalisierung. Diese Entwicklung konfrontiert das soziale Geflige der Gemeinden mit neuen
Herausforderungen, da die damit einhergehenden Verdnderungen mit hoher Geschwindigkeit
und ohne ausreichende Zeit und Raum zur Adaption erfolgen. In Nebaj ldsst sich der soziale
und kulturelle Wandel deutlich anhand der Urbanisierung sowie der Verfiigbarkeit industriell
gefertigter Produkte beobachten. Ein deutliches Zeichen fiir diesen Wandel zeigt sich darin,
dass Frauen immer Ofter Polyesterblusen den traditionellen Auipiles vorziehen. Die
Standardisierung im kulturellen Bereich nimmt kontinuierlich zu und kann als eine potenzielle

Gefdhrdung der Diversitét betrachtet werden.

5.3 Die Rolle der PAC

Die intensive Gewaltphase in den Jahren 1981 bis 1983 trug maBgeblich zur Entwicklung der
gegenwirtigen Alltagsgewalt bei (Garrard-Burnett 2010: 85). Die Gewalt schwichte den
sozialen Zusammenhalt in den Gemeinden so sehr, dass viele Konflikte entstanden. Diese
Konflikte waren beispielsweise alltidgliche, banale Rivalititen oder Differenzen, aber auch
schwerwiegendere Konflikte, wie Landstreitigkeiten oder religiose Zugehorigkeit. All diese
Konflikte schlugen ihrerseits in Gewalt um. Die traditionellen Autoritétsstrukturen (in der Regel
der Altestenrat) zur Losung von Konflikten fielen pldtzlich aus (Brett 2007: 92-95; CEH 1999:
Nr. 64; Garrard-Burnett 2010: 102; Gonzales 2005: 22; Sanford 2003: 65, 70; Stoll 1993: 258).
Hinzu kam die mitunter problematische Diversitit der unterschiedlichen ethnischen Gruppen
in den Modelldérfern und Entwicklungspolen. Auch die unterschiedlichen Sprachen fiithrten
zumindest anfinglich zu Kommunikationsproblemen (Ramirez Cordon 1998: 54). Die

Anthropologin Linda Green (1999: 168) dokumentierte erschiitternde Berichte von Frauen,

134



deren Eheménner von den Nachbar*innen denunziert worden waren. Die Frauen und ihre
Kinder mussten als Nachbar*innen der Menschen weiterleben, von denen sie wussten, dass
diese fiir den Tod ihrer Angehdrigen mitverantwortlich waren. Jeder und jede standen plotzlich
unter Verdacht, orejas, Spion*innen und Verrdter*innen, zu sein. Misstrauen und Angst
entwickelten sich durch das Wirken der Zivilpatrouillen zu bestimmenden Emotionen, die nur
sehr schwer und langsam abzulegen sind (Ramirez Cordon 1998: 55). Die Patrouillen waren
ein Zwangssystem, sie ermoglichten jedoch auch die Ausiibung von Macht iiber andere
Mitglieder der Gemeinde, liber Familienmitglieder, Freund*innen und Nachbar*innen. Aus
dem Griindungsjahr der PAC, 1982, liegen Berichte vor, die belegen, dass die Bevolkerung
plotzlich Angst entwickelte, selbst im vertrauten Kreis der nédchsten Angehorigen oder
langjdhrigen Nachbar*innen zu kommunizieren, die Kirche aufzusuchen oder ihre
landwirtschaftlichen Tétigkeiten auf den Feldern auszuiiben (Garrard-Burnett 2010: 103 -104).
Die zusitzliche Arbeitsbelastung der ménnlichen Bevolkerung fiihrte ebenfalls zu einer
Beeintrachtigung der sozialen Strukturen der Gemeinden. Der Dienst in der PAC war allgemein
als Last angesehen, da der Dienst Zeit in Anspruch nahm, die nicht fiir den Landbau zur
Verfiigung stand und somit die Erndhrungssouverinitét gefahrdete. Zudem stand weniger Zeit
fir die unterschiedlichen Aufgaben in den Gemeinden zur Verfligung. Darunter litten
insbesondere die religiésen Aufgaben, wie die Durchfiihrung von Ritualen und der Dienst in

den cofradias (ebd.: 103, Americas Watch 1986: 68, 70, 71).

Aus psychologischer Sicht besteht kein Zweifel daran, dass anhaltende und unausweichliche
Gewalt das soziale Gefiige einer Gesellschaft beeintrichtigt (Solomon 2003: 9). Wihrend des
Fragmentierungsprozesses verliert eine Gemeinschaft ihre kulturellen Abwehrmechanismen,
wie z. B. Rollenverteilung und Status. Die dlteren Menschen, nicht-gewaltausiibende Ménner
und Frauen, haben nicht mehr linger macht- und einflussreiche Positionen inne. Stattdessen
wenden sich viele Individuen verstarkt Ethnizitdt, Nationalismus oder Fundamentalismus zu,
um zu iliberleben. Ein Kreis ansteigender Gewalt kann vertraute soziale Strukturen zersetzen
und zuvor sichere Beziehungen ausloschen. In diesem Kontext entstehen Jugendbanden,
verstirkte Gewalt gegen Frauen und intragenerationale Weitergabe mentaler und physischer
Gesundheitsprobleme. Die Zerstérung von Kultur durch Krieg, Kolonialismus und politische
Unterdriickung kann die Ursache fiir Traumatisierung in einer Gesellschaft sein (Green 2003:

20 -21).

135



Die Dichotomie des Soldaten als ,,Tater und der Dorfbewohner*in als ,,Opfer ist nicht
stimmig, da sie den komplexen konfliktiven Hintergrund vereinfacht. Weder die Kategorie des
,Opfers® noch die des ,, Tdters* beinhaltet klar definierte Rollen, es handelt sich vielmehr um
ein ,,Kontinuum mit Grauschattierungen®, in dem einzelne Individuen sowohl als ,,Opfer* als
auch als ,,Tater in Erscheinung treten konnen (Druilolle / Brett 2018: 6). Alle teilen eine
gemeinsame Ethnizitit, Sprache und in gewisser Weise eine personliche Geschichte. 90 % der
Soldaten, die auch fiir die Massaker verantwortlich waren, waren ebenfalls Maya, in der
Mehrheit sehr junge Ménner. Die Rekrutierung von jungen Maya als Soldaten erfolgte in den
meisten Féllen zwangsweise, und bei Minderjéhrigen auch ohne Zustimmung der Eltern. Diese
Praxis hatte bereits eine lange Tradition in Guatemala und diente auch Ladinisierungs- und
Assimilationsstrategien (Garrard-Burnett 2010: 107). In der,,Psychologie des Krieges” kreieren
emotionaler Aufruhr, Spannung und gemeinsam ausgestandene Angst vor einem verborgenen,
aber gemeinschaftlich empfundenen Feind (hier: die Guerilla) einen starken Zusammenhalt
innerhalb der Gruppe. Die Argumente der Selbstverteidigung und des eigenen

Uberlebenskampfes rechtfertigen die eigenen brutalen Handlungen (Keegan 1993: 12).

Die Briiche im sozialen Zusammenbhalt gehen in Teilen auf die Akte extremer Gewalt der PAC
zurlick:

[...] members of the Army of Civil Patrols systematically committed acts of extreme cruelty,
including torture and other cruel, inhuman and degrading actions, the effect of which was to
terrorize the population and destroy foundations of social cohesion, particularly when people
were forced to witness or execute these acts themselves [...] (CEH 1999)

Aullerdem tragen die politische oder die religiose Gesinnung, oder Konflikte, die 1dnger als der
Biirgerkrieg zuriickreichen, zu Briichen im sozialen Zusammenhalt bei. Das Zusammenleben
schien zur Zeit der Feldforschung regelrecht {iberschattet von ungekldrten Verbrechen. Die
Zwangsteilnahme an den PAC stellte eine Grauzone dar: ,, Tater* und ,,Opfer waren nicht
eindeutig identifizierbar und die Rollen wurden innerhalb der Gemeinden meist willkiirlich
zugeschrieben. Viele Mitglieder der Gemeinden hatten verschiedene Rollen inne, die, je nach
Perspektive, sowohl als Téter- als auch als Opferrollen interpretiert werden konnten. Dies gilt

gleichermallen fiir Ex-Mitglieder der Guerilla.

In der Forschung zu Post-Konflikt-Gesellschaften und zum Prozess der Friedenskonsolidierung
(peacebuilding) werden politics of victimhood, d. h. Politiken des Opferstatus bzw. der
Opferrolle, benannt, die sich damit beschiftigen, wie der Opferstatus definiert, verhandelt und

umkdmpft wird. Die Opferrolle beinhaltet sowohl die Betroffenen, ihre individuellen und

136



kollektiven Identitdten als auch ihre Rolle in und ihren Einfluss auf die jeweilige Post-Konflikt-
Gesellschaft (Druliolle / Brett 2018: 2). Zwischen Opferrolle und betroffener Person besteht ein
deutlicher Unterschied, und diese Unterscheidung ist fiir die Analyse der Situation bei den Ixil
notwendig. Die Tatsache, dass ein Individuum physischer, psychologischer und 6konomischer
Gewalt ausgesetzt war, macht es nicht zu einem ,,Opfer*. Soziale Normen und Brauche, die von
der Politik, Gesetzen oder der Kultur festgelegt wurden, legen fest, wer einen Status als ,,Opfer*
zugeschrieben bekommt (Bloomfield / Barnes / Huyse 2003: 57-58). Die Opferrolle ist ein
soziales Konstrukt, welches von unterschiedlichen Personen, Kriterien und Handlungen
geschaffen wird. Um eine erfolgreiche Friedensarbeit zur Auss6hnung auf lokaler Ebene
durchzufiihren, ist ein Raum zum Dialog zwischen ,,Opfern® und ,,Tdtern” neben einer
gewissen VersOhnungsbereitschaft erforderlich. Erschwerend erweist sich zudem die der
Opferrolle immanente Passivitit, die den ,,Opfern* Handlungskompetenz (agency) abspricht.
Nur wenn sogenannte ,,Opfer selbst als politisch Handelnde auftreten, konnen sie auch ihre
Interessen vertreten und ihre Rechte sowie Entschiddigung einfordern. In Kolumbien wurden
Friedensgesprichsrunden etabliert (peace talks'®’) und auch in Siidafrika und Ruanda konnten

die Friedenstribunale dazu beitragen, Auss6hnung in Teilen der Bevolkerung herbeizufiihren.

Wihrend der Feldforschung zeigten sich in der Ixil-Region innere Zerrissenheit sowie ein hohes
Ausmal} an Misstrauen und Angst. Am Ende der 2000er Jahre und in den darauffolgenden
Jahren besetzten zahlreiche ehemalige Aggressor*innen, die zuvor als Mitglieder der PAC oder
der Guerilla erhebliche Unrechtshandlungen begangen hatten, Machtpositionen innerhalb der
Gemeinden. Diese Positionen umfassten unter anderem die politische Hierarchie der alcaldia
auxiliar, der alcaldia indigena sowie Strukturen religioser Organisationen wie einer

Pfingstkirche (Goldman 2004: 132).

167 Roddy Brett (2018: 295) argumentiert, dass die Teilnahme der ,,Opfer-Delegationen und den
Friedensgespriachen die formalen Schritte des peacemaking irreversibel und mafigeblich beeinflusst hat.

137



5.4 Die Widerstandsdorfer der Sierra (CPR de la Sierra)

Wihrend meines Aufenthalts im Norden des municipio Chajul im Jahr 2008 besuchte ich
gemeinsam mit Kuxh (in Kaba‘, einem weiteren Widerstandsdorf, aufgewachsen) und Ana
einige der Widerstandsdorfer der Sierra (Comunidades de Poblacion en Resistencia de la
Sierra, CPR). Aufgrund ihrer isolierten Lage in der ndrdlichen Peripherie der Ixil-Region
gestaltete sich die Anreise im Jahr 2008 etwas langwieriger. Schlechte Verhiltnisse der
unausgebauten Pisten lieBen den Transport auf der Ladefliche des Pick-ups nur bis Amaq’chel
zu, die verbleibende Strecke nach Santa Clara mussten wir zu Ful3 zuriicklegen. Kaba“ war zu

jener Zeit ausschlieBlich zu Ful3 zu erreichen.

Im Vergleich zu anderen Gemeinden in der Ixil-Region schienen die Widerstandsdorfer weniger
von inneren Konflikten gespalten zu sein. Dadurch entstand der Eindruck eines engeren
Zusammenhalts und eines intakteren sozialen Gefiiges. Die Menschen, die sich in den
Widerstandsdorfern zusammengefunden hatten, waren in der Mehrheit Gefliichtete aus
verschiedenen Ixil-Gemeinden!®®. Die Bewohner*innen der Widerstandsdorfer entschieden
sich aktiv und bewusst gegen eine Riickkehr in die Heimatgemeinden, die von der Armee
kontrolliert und in Modelldorfer sowie Entwicklungspole umgewandelt worden waren (Falla
2004: 57). Gemeinsam griindeten sie ihre neuen Gemeinden, beruhend auf dem kulturellen
Selbstverstindnis als Maya und campesino. Die Flagge (siehe Abbildung 11) symbolisiert
aullerdem Gemeinschaftssinn, Frieden, Sicherheit und Selbstverwaltung. Aufgrund der
langjdhrigen, engen Kooperation mit politisch links orientierten internationalen
Menschenrechts- und Entwicklungsorganisationen verfiigen die Widerstandsdorfer iiber ein
ausgedehntes Netzwerk und sind iiber die relevanten Gesetze und Optionen zu deren

Verteidigung informiert ' . Einmal jihrlich findet eine Generalversammlung in der

168 Hinzu kamen Gefliichtete aus benachbarten linguistischen Gemeinschaften, v. a. Q’anjob’al, K’iche’,

Awateko.

1$Dazu gehort auch Wissen iiber die Moglichkeiten, Exhumierungen von ermordeten Familienmitgliedern
anzufordern, finanzielle Entschddigung fiir verschwundene oder ermordete Angehdrige beim staatlichen
,Programm fiir Entschiddigung” zu beantragen und Wissen iiber Landrechte und Zuwendungen zur staatlichen
Bildung. Das ,,Programm fiir Entschddigung® Programa Nacional de Resarcimiento, PNR, 2008: html) definiert
folgende allgemeine Zielsetzungen:

1. Contribuir a la institucionalizacion del contenido de los Acuerdos de Paz, como compromisos de Estado, en
por lo menos el 50 % de las dependencias del Organismo Ejecutivo y a su conocimiento y comprension por parte
de la sociedad en general. ,,Beitrag zur Institutionalisierung des Inhalts der Friedensabkommen als staatliche
Verpflichtungen in mindestens 50 % der Exekutive und zu deren Kenntnis und Verstindnis in der Gesellschaft im
Allgemeinen®.

2. Poner a disposicion de la sociedad guatemalteca la informacion existente de cinco archivos de dependencias
del Estado, prioritariamente del periodo 1954—1996, relacionada con el conflicto armado interno, para
contribuir a la reconstruccion de la memoria historica. ,,Der guatemaltekischen Gesellschaft die vorhandenen

138



Provinzhauptstadt Nebaj statt, zu der die gewéhlten Vertreter entsandt werden, um dort die

sozialen und politischen Belange zu diskutieren und Entscheidungen zu treffen.

5.4.1 Griindung, Lage und Leben in den Widerstandsdorfern

Die Griindung der sogenannten Widerstandsdorfer erfolgte zu Beginn der 1980er Jahre.
Schitzungen zufolge waren daran zwischen 15.000 und 20.000 Menschen beteiligt. Neben
schwer zugénglichen Bergregionen im Hochland (CPR de la Sierra) existieren ebenfalls CPR
in den Tieflandregionen von Ixcén und Petén. Im Hochland schlossen sich Familien aus den
municipios Chicamén, Uspantan, Cunén, Sacapulas, Nebaj, Playa Grande, Cotzal, Chajul,
Aguacatan und Chiantla zusammen'’® (Gonzales 2005: 19). Dabei handelt es sich um Sprecher
der drei Mayasprachen Ixil, Q’anjob’al und K’iche’. Das besiedelte Land war Gemeindeland
der bereits bestechenden Gemeinden Xecoyeu, Santa Clara, Amaq’chel, Kaba’, Pal, Los
Cimientos, Xeputul, Xaxboj, Santa Rosa und Chaxa im Norden und Nordosten des municipios
Chajul. Diese Dorfer waren zuvor von der Armee vollstindig zerstort worden (Sanford 2003:
11). Von 1982 bis ungefihr 1996 war das Leben der Menschen in den ,,Dorfern im Widerstand
in der Sierra“ in den abgelegenen Bergregionen des municipios Chajul tiglich von Angst und

Verfolgung gekennzeichnet (Gonzales 2005: 7).

Santa Clara (Abbildung 12) befindet sich im duBlersten Nordosten des municipios Chajul, in den

Auslaufern der Cuchumatanes, die in die Sierra de Chama weiter Ostlich in Alta Verapaz

Informationen aus fiinf Archiven staatlicher Stellen, vor allem aus dem Zeitraum 1954—1996, im Zusammenhang
mit dem internen bewaffneten Konflikt zugéinglich zu machen, um zur Rekonstruktion der historischen
Erinnerung beizutragen.*

3. Contribuir a alcanzar una auténtica Cultura de Paz que se exprese en la participacion ciudadana de una
manera organizada, con principios y valores, para coadyuvar al cumplimiento de la agenda y compromisos de
paz en los niveles municipal, departamental y nacional, en 20 municipios del pais. ,,Beitrag zu einer
authentischen Friedenskultur, die sich in einer organisierten Biirgerbeteiligung mit Prinzipien und Werten
ausdriickt, um zur Erfiillung der Friedensagenda und der Verpflichtungen auf kommunaler, departementaler und
nationaler Ebene in 20 Gemeinden des Landes beizutragen.*

4. Apoyar y fortalecer la institucionalidad de las comisiones derivadas de los Acuerdos de Paz: Foro Nacional
de la Mujer, Comision para la definicion de Lugares Sagrados y del Consejo Nacional para el Cumplimiento de
los Acuerdos de Paz, para que en el ario 2013, tengan su propia organizacion. ,,Unterstlitzung und Starkung der
Institutionalitét der aus den Friedensabkommen hervorgegangenen Kommissionen: Nationales Frauenforum,
Kommission fiir die Definition heiliger Stétten und Nationaler Rat fiir die Erfiillung der Friedensabkommen,
damit sie bis 2013 iiber eine eigene Organisation verfiigen.*

5. Coordinar e impulsar la efectiva participacion ciudadana en la prevencion del riesgo ante desastres y
conservacion del ambiente, organizada en grupos sociales de asentamientos humanos. ,,Koordinierung und
Forderung einer wirksamen Beteiligung der Biirger an der Pravention von Katastrophen und der Erhaltung der
Umwelt, organisiert in sozialen Gruppen in Siedlungsgebieten.* (www.pnr.gob.gt, letzter Zugrift 22.08.2008).
170 Die Bevolkerung der Widerstandsdorfer bestand mehrheitlich aus Gefliichteten, und einer Minderheit
ehemaliger EGP-Kéampfer*innen (L6fving 2009: 149).

139



iibergehen. Wenige Kilometer nordlich von Santa Clara féllt das Land steil in die Ebene des

Ixcén herab.

Amagq’chel (alternative Schreibweisen auch Amacchel und Amajchel, Abbildung 36) ist eine
Streusiedlung ca. 10 km siiddstlich von Santa Clara, die seit Beginn der 1970er Jahre an dieser
Position existiert!’!. Das Dorf gliedert sich in den #lteren Teil, Antiguo Amaq’chel, nordlich des
Flusses, und den neueren im Siiden, Nuevo Amaq’chel. Die Bevdlkerung ist jung. Im Jahr 2008
lag das Hochstalter bei knapp 60 Jahren. Die Griinder*innen der Gemeinde nahmen auch im
Jahr 2008 noch an den Verwaltungs- und Entscheidungsprozessen teil und gehoren teilweise

noch dem consejo de los principales an.

Spétestens seit 1982 gehorte die Verfolgung der Gefliichteten ebenfalls zu einer
Hauptzielsetzung der Militdrkampagnen (Brett 2007: 201). Die Militérfiihrung setzte die Flucht
mit einem Eingestindnis der Zugehorigkeit oder Unterstiitzung der Guerilla gleich. Alle Dorfer,
die nicht unter militirischer Kontrolle standen, wurden als ,,illegale Dorfer” verstanden, und
somit zur uneingeschrinkten Repression bis hin zur volligen Zerstorung freigegeben (Sanford
2003: 111, Duyos 2020). Die Menschen auf der Flucht mussten sich gut organisieren und die
Aufgaben verteilen, um ein Uberleben ihrer Familien zu sichern. GemiB der bis heute in der
Organisation der Widerstandsdorfer giiltigen Verfahrensweise erfolgt die Wahl der comites und
lideres im Dezember eines jeden Jahres im Rahmen einer Vollversammlung. Wéhrend des
Lebens im Widerstand musste der Maisanbau an gut versteckten und getarnten Orten organisiert
werden. Zudem stellten Bau und Instandhaltung mobiler Schutzhiitten weitere wichtige
Aufgabenbereiche dar. Auch wurden Personen zur Uberwachung der Umgebung und
Spezialisten fiir Medizin und Geburtshilfe benannt. Zudem organisierten die Gemeinschaften
Unterricht fiir die Kinder, wobei den Frauen eine tragende Rolle zukam (Brett 2007: 132, 203;
Gonzales 2005: 22, Lofving 2009: 149).

Die hochste Schitzung der involvierten Personen aus dem Jahr 1992 geht von 30 000 aus, die
sich auf iiber 100 Gruppen in den Bergen des municipios Chajul verteilten. In einer Gruppe
schlossen sich jeweils 20-30 Familien zusammen. Diese waren stindig auf der Flucht, um

Konfrontationen mit der Armee und den Zivilpatrouillen zu vermeiden (Gonzales 2005: 23).

17l Q’anjob’ales aus Huehuetenango griindeten es auf der Suche nach Land und Alternativen zu der
Saisonmigration zu den Plantagen im pazifischen Tiefland und der zwangsrekrutierten Hilfe im StraBenbau
(Gespréach mit Mitgliedern des Altestenrats, Consejo de los Principales, im April 2008).

140



Stindige Angst, extreme Unsicherheit, permanente Angst und Alarmbereitschaft,
Mangelerndhrung, Krankheit und Tod gehdrten zum Alltag. Mindestens einmal pro Woche
musste der Standort der Lager gewechselt werden, in besonders unsicheren Zeiten auch alle
zwei bis drei Tage (Ball et al. 1999: 108). Um sich nicht durch Gerdusche zu verraten, wurden
beispielsweise die Kinder am Weinen gehindert, und den Héhnen die Stimmbénder durchtrennt.
AuBerdem konnte nur nachts gekocht werden, da der Rauch ihre Position verraten hitte (Ball
et al. 1999: 108; Brett 2007: 202-203). Die Bevolkerung der Widerstandsdorfer musste lernen,
sich so gut eben moglich von dem zu erndhren, was die montaria, die Wildnis, hergab (Brett
2007: 205 —206; Gonzales 2005). Aste dienten zur Konstruktion der mobilen Unterkiinfte, und
hierbas sowie Wurzeln waren hdufig die einzigen erreichbaren Nahrungsquellen. Mais war
selten, die Armee zerstorte unmittelbar alle Maisfelder, die sie auf ihrer Suche nach Guerilla
und Fliichtlingen fand. Dennoch gelang es ihnen, einige wenige Felder ertragreich zu bestellen
(Ball et al. 1999: 108). Im Kontext des gesamten Konflikts hat unter anderem Sanford (2003:
117) argumentiert, dass die Zerstorung der Maisfelder nicht nur zum Ziel hatte, die
Subsistenzgrundlage zu vernichten, sondern auch die kulturelle Identitét zu zerstdren, da Mais

als ,,sakral* gilt.

Ricardo Falla, Jesuit und Anthropologe, lebte mehrere Jahre mit der CPR Ixcan, und er
beschreibt, dass das Leben im Widerstand immer von der Hoffnung geleitet wurde, eines Tages
in der Lage zu sein, den Urwald verlassen zu kdnnen (2004: 58 —59). Durch die systematisch
vorangetriebene Zerstorung von Heim und Lebensgrundlage durch die Armee in der Ixil-
Region, wurde die Eigenschaft ,,im Widerstand sein* gleichbedeutend mit ,,lebendig sein*
(Lofving 2009: 151). Die Comunidades de Poblacion en Resistencia Ixcan mussten sich auch
in jlingerer Vergangenheit gegen Repressalien des Militirs und eindringender multinationaler

Energieunternehmen auf der Suche nach Ressourcen'’> wehren.

Die Verfolgung der Guerilla, der Gefliichteten, und der CPR wurde nach und nach in die Hande
paramilitirischer Gruppen unter dem Namen Comités Voluntarios de la Defensa Civil, gelegt.
Diese waren aus den Zivilpatrouillen hervorgegangen. Diese Einheiten erreichten bis zu
500.000 involvierte Personen. Die von ihnen ausgehende Gewalt erreichte die hdchsten
AusmaBe in den Jahren 1987 und 1988. Es kam zu einem Anstieg der Bombardierungen,
Niederbrennungen von Héausern, zerstorten Feldern, vergifteten Brunnen und Wasserstellen

sowie Entfiihrungen. Ungefdhr 8000 Personen wurden im Militarstiitzpunkt Xemamatze’ bei

172 Insbesondere auf der Suche nach Erddlvorkommen.

141



Nebaj ,,umerzogen® und dann dazu gezwungen, in einem Modelldorf zu leben. Personen, die
von dort flohen, kehrten oft aus Verzweiflung zuriick, da Hunger und Krankheit ihnen keine

Alternative lieen (Ball et al. 1999: 108; Gonzales 2005: 23).

Die Bewohner*innen der Dorfer im Widerstand duBerten sich im Jahr 2008 sehr distanziert zur
Guerilla'7®. Logistisch unterstiitzen sie die Guerrilla lediglich, wenn diese es erzwang. Da sich
die Guerilla in direkter raumlicher Ndhe in denselben Gebirgsziigen versteckte, gab es kaum
Alternativen zur Unterstiitzung, weil die Guerilla diese notfalls mit Gewalt erzwang (Ball et al.
1999: 108; Torres-Rivas 2007: XIX). Allerdings waren die Dorfer im Widerstand (weder die
der Sierra noch die des Ixcan) zu keiner Zeit an kiampferischen Auseinandersetzungen aktiv
beteiligt. Sie waren weder bewaffnet, noch repréisentierten sie eine der Konfliktparteien (Brett
2007: 222, 204 —205). Die Guerilla war zu keiner Zeit im Stande, die CPR ausreichend vor den
Aggressionen des Paramilitirs und der Armee zu beschiitzen. Zwischen 1983 und 1993 fiihrte
die Armee gezielte Offensiven gegen die Widerstandsdorfer durch, wobei deren vollstindige
Zerstorung jedoch nicht erreicht wurde (Ball et al. 1999: 109). Die Widerstandsdorfer besal3en
ihre eigene zivile Organisation und waren weit von der Militérstruktur der Guerilla entfernt

(REMHI 1998: 165).

5.4.2 Frieden und der Weg in die Zukunft

Im Jahr 1990 trat die Vollversammlung der Widerstandsdorfer an die internationale
Offentlichkeit, um auf diese Weise Schutz und Anerkennung ihrer Rechte als nicht am Konflikt
beteiligte und nicht kdmpfende, friedliche Gruppe zu erhalten. Zu diesem Zweck
verdffentlichten sie am 7. September 1990 eine Deklaration zur Bekanntmachung ihrer Existenz
sowohl auf nationaler als auch auf internationaler Ebene. Die Regierung veroffentlichte
ithrerseits postwendend ein Dokument, das der Deklaration in allen Punkten widersprach. In der
Folge widmeten sich sowohl die katholische Kirche als auch Menschenrechtsorganisationen
den Dorfern im Widerstand und etablierten eine Kommission, die Beobachter*innen in die CPR
entsandte. Uber einen Zeitraum von drei Jahren forderte diese Kommission die im Widerstand
agierenden Dorfer in ithrem Bestreben, offizielle Anerkennung und Legitimation zu erlangen
(Gonzales 2005: 23). Im April 1991 besuchte schlielich UN-Menschenrechtsexperte Christian
Tomuschat die CPR de la Sierra und wurde Augenzeuge einer Bombardierung. Daraufhin

zwang 1992 die internationale Gemeinschaft durch ihre Verurteilung der MaBnahmen gegen

173 Gespriiche consejo de los principales Amaq’chel, 07.04.2008, und Santa Clara, 10.04.2008.

142



die Widerstandsdorfer die Armee, ihre Offensive im Hochland einzuschrianken (ebd.: 23). Dies
ermoglichte der Bevolkerung der Widerstandsdorfer, sich niederzulassen und mit dem Anbau
von Subsistenzprodukten zu beginnen. 1994, unter der Priasidentschaft von Ledn Carpio (1993—
1995), wurden die Widerstandsdorfer letztendlich offiziell als legitime Organisation friedlicher
Zivilist*innen anerkannt und die Armee zog sich aus ihrem Siedlungsgebiet ganz zuriick. Dies
galt jedoch nicht fiir die paramilitirischen Gruppen, die noch bis zur Unterzeichnung der
Friedensvertrige im Dezember 1996 in der Region blieben (Gonzales 2005: 23). Das Bild der
internationalen Gemeinschaft von den Widerstandsdorfern zelebriert sie als Sieg der
Menschlichkeit iiber brutalste Unmenschlichkeit (Mord, Vergewaltigung, Folter) und als
Symbol fiir das Leben, den Kampf um ein Dasein in Wiirde, Frieden und Gerechtigkeit. Noch
lange hielt sich das Bild, das die Armee von den Widerstandsdorfern zeichnete: Sie galten als

Verbiindete der Guerilla und bewaffneter Kommunist*innen (Stoll 1995: 5).

Nach der Unterzeichnung der Friedensvertrige hatte die Bevolkerung in den
Widerstandsdorfern die Moglichkeit, unterschiedliche Wege in die Zukunft einzuschlagen. Nur
eine geringe Anzahl der Mitglieder der CPR entschied sich fiir eine Riickkehr in ihre
eigentlichen Heimatdorfer. Die genannten Dorfer wurden zwischenzeitlich vollstandig zerstort
und im Anschluss als Modelldorfer beziehungsweise Entwicklungspole neu errichtet. In den
betreffenden Dorfern erfolgte anschlieend die zwangsweise Ansiedlung von Personen, die
teilweise aus geografisch entfernten Dorfern stammten (Sanford 2003: 115). Schétzungen
zufolge wurden zwischen 1997 und 2000 ungefdhr 25.000 Personen unter Zwang
umgesiedelt !’* (Stoll 1995: 3-4). Einige Familien migrierten an die Pazifikkiiste, wo die
Regierung ihnen neues Land zur Verfligung stellte und sie in Teilen ihre politische Organisation
beibehielten und auf den Plantagen arbeiten konnten. Andere migrierten zu neuen Lidndereien
im Hochland innerhalb der Ixil-Region, wo sie ihre Organisationsstrukturen weitestgehend
beibehielten. Im municipio Nebaj sind Turaanza und Las Violetas als neue cantones der
cabecera Nebaj, oder La Libertad nahe Salquil Grande Beispiele fiir Dorfer, die auf von der
Regierung als Entschiddigung zur Verfiigung gestelltem Land entstanden. Hier siedelten
hauptsdchlich CPR-Mitglieder, die auch vor der Flucht in Nebaj gelebt hatten (L&fving 2009:
160, Abbildung 13 zeigt Turaanza im Mérz 2009). Die Errichtung der Wohnhéuser erfolgte

unter Verwendung von Holzbrettern, die von staatlicher Seite zur Verfiigung gestellt wurden.

174 Diejenigen aus den CPR, die sich dennoch dafiir entschieden, in ihre Heimatgemeinden zuriickzukehren,
konnten in einigen Fillen erfolgreich ihre Landrechte zuriickfordern. In anderen, wie beispielsweise in den
Gemeinden Los Cimientos 1 und 2, fiihrte dies zu gewaltsamen Auseinandersetzungen zwischen CPR-
Riickkehrern und Neusiedlern (Stoll 1995: 4).

143



Die vorhandenen Parzellen waren nicht hinreichend bemessen, um eine Milpa anzulegen, die
der Subsistenzversorgung geniigt. Die Versorgung mit Elektrizitidt war gegeben, wohingegen
eine Wasserversorgung an den einzelnen Wohnhdusern nicht zur Verfiigung stand. Die Schule
war mit einem Regenwassertank ausgestattet, wihrend die Dorfbewohner*innen ihr Wasser aus

einem Bach in der Ndhe entnehmen mussten.

Eine andere Gruppe blieb jedoch an den Siedlungsorten in den Bergen und arrangierte sich mit
Familien, die spiter aus Chajul auf der Suche nach Siedlungsland in das Hochland kamen.
Wihrend der Aushandlung der Friedensvertrage konnten Familien aus Chajul Anspriiche auf
eine Bergregion geltend machen. Diese urspriinglich bewaldete Region war zu jenem Zeitpunkt

bereits von den Widerstandsdorfern abgeholzt, urbar gemacht und besiedelt worden.

Sowohl im municipio Nebaj als auch in Chajul fiihrten diese unterschiedlichen Anspriiche auf
Landbesiedlung zu einer Verschirfung der bereits bestehenden Konflikte. Auf juristischer
Ebene ist das Landtitelsystem in Guatemala weitestgehend Auslegungssache, da nationale und
kommunale Rechtsprechung nicht einheitlich sind (L6fving 2009: 167). In dem konkreten Fall
im municipio Chajul standen sich die Widerstandsdorfer, die sich auf traditionelles Recht der
Besiedlung von Land ohne Titel beriefen, und der Biirgermeister von Chajul gegeniiber. Der
Biirgermeister argumentierte, dass die Gemeinde Chajul tiber das offiziell unbesiedelte Land zu

entscheiden habe (ebd.: 168).

Das municipio Chajul kdmpfte Ende der 2000er Jahre mit Landknappheit, da hier mehrere
Interessengruppen ihren Anspruch geltend machten. Dazu gehorten die Plantagen im
GroBgrundbesitz, mit weitldufigen Kaffee- und Kardamonkulturen in den fruchtbarsten

Gebieten und das Naturreservat Visis-Caba!”’

. AuBlerdem entstanden EnergiegroB3projekte wie
z. B. das der HidroXacbal bei Jua auf weitldufigen Arealen. Die Bevolkerung wiéchst seit Ende
des Biirgerkriegs stetig, so dass das zum Subsistenzanbau zur Verfiigung stehende Land in der
Erbfolge in immer kleinere Parzellen geteilt werden muss. Teilweise sind diese Parzellen so

klein, dass die Ernihrungssouverinitit nicht mehr gesichert werden kann'’6,

175 Bin groBes Areal in der Mitte des municipios, wo landwirtschaftliche Nutzung nicht zugelassen ist.
176 Siehe auch Kapitel 6.6.

144



Seit 2012 erwirtschaften sich die Familien der CPR mit dem Anbau von Kardamom eine
finanzielle Ergéinzung zur Subsistenzversorgung. Die Organisation Chaabil Tzi Rubel Mu'”’
unterstiitzt Kleinbduer*innen in Chajul sowie auch in Ixcan, Coban und Uspantin mit
agrartechnischen Fortbildungen und bei der Organisation als kleinbduerliche Kollektive, die
selbststandig ihre Produkte vermarkten und eigenverantwortlich wirtschaften. Damit sind die
Bauern in Amagq’chel unabhingig von Tagelohn- bzw. Saisonarbeit auf den gro3en Kardamom-
oder Kaffeeplantagen auf den Fincas der Region (die drei groften sind La Perla, Estrella Polar

und Santa Delfina).

5.4.3 Nuestra cultura es nuestra resistencia

Der Widerstand bestand nicht nur im physischen Uberleben, sondern auch in der Einrichtung
einer eigenstindigen politischen Organisation !’ und einem bewussten Umgang mit der
kulturellen Identitit (CEH 1999: Nr. 71). Unter Beteiligung von internationalen
Beobachter*innen und Aktivist*innen der Friedensbewegung stieBen die Mitglieder der
Widerstandsdorfer einen kreativen Prozess an, der das kollektive Gedachtnis formte und noch
stets formt. Der offizielle Diskurs der CPR bezieht sich explizit auf das Kulturerbe: ,,Nuestra
cultura es nuestra resistencia® (Jonas 2004: 200). Die psychologischen Narben des Biirgerkriegs
sind noch nicht geheilt und die Generationen, die den Konflikt selbst erlebt haben, hegen starkes
Misstrauen und Angst gegeniiber dem guatemaltekischen Staat und dessen Einrichtungen,
sowie gegeniiber Personen von aullerhalb. Die Nachkriegsgeneration ist hiervon aufgrund
intergenerationaler Traumata ebenfalls betroffen und ihre Mitglieder haben zudem mit
Perspektivlosigkeit zu kimpfen. Wahrend der Gespriche mit Mitgliedern der CPR erfuhr ich,
dass die Menschen trotz der stetigen Verdnderungen des alltiglichen Lebens mit kulturellen
Traditionen bewusst und reflektiert umgehen und ithnen Erhalt und Weitergabe an jlingere

Generationen sehr wichtig sind.

Die folgenden Informationen sammelte ich wihrend einer kollektiven Gespréachsrunde, an der
viele Mitglieder des Altestenrats teilnahmen. In erster Linie befragten die Mitglieder des Rats
jedoch mich im Detail {iber meine Person, meine Absichten, meine Auftraggeber und mein

Forschungsvorhaben. Nachdem ich nach bestem Wissen und Gewissen Auskunft gegeben hatte,

177 Bine Initiative der Asociacion de Exportadores de Cardamomo, ADECAR und des Comite de Cardamomo de
la Asociacion Guatemalteca de Exportadores, AGEXPORT.

178Das Kernkonzept beinhaltet nach Lofving (2009: 161) ,,revolution, resistance, negotiation, development,
democracy”.

145



waren die Anwesenden bereit, meine Fragen zu beantworten. Sie zeigten sich schlieBlich erfreut

uber mein Interesse an ithrem Leben und den Traditionen in ihrer comunidad.

Maria, eine K’iche’-sprachige Hebamme aus Santa Clara, betonte, dass sie das Uberleben ihrer
Kinder nur dank der hierbas, der Wildkrauter und Wildpflanzen, die sie in der Wildnis
sammelte, sichern konnte. Zum einen dienten sie als Nahrungsquelle, zum anderen konnte
Maria auf ihr Wissen iiber die medizinische Heilkraft der Pflanzen zuriickgreifen. Dieses
Wissen iibernahm sie von ihrer Mutter, die es wiederum von ihrer Mutter gelernt hatte. Wéahrend
der Zeit im Widerstand in den Bergen waren die Frauen fiir die medizinische Versorgung mittels
der traditionellen, auf Heilpflanzen und dem Gebrauch des Schwitzbades (chuj bzw. temascal)
beruhenden, Medizin verantwortlich. Maria sagte, dass sie das traditionelle medizinische
Wissen sehr schitze, dass ,.es ihr heilig ist, weil sie so ihre Familie vor dem Tod bewahren
konnte”. Als glaubige Katholikin wie auch Anhéngerin der traditionellen Religion (kacholpom),
richtet sie auch die Durchfiihrung ihrer Arbeit als Hebamme nach ihrem Glauben aus. Fiir die
Gesundheit von Kind und Mutter ist es gleichermafen wichtig, zur Heiligen Jungfrau Maria zu
beten, ,,die allen Frauen Kraft spendet”, und eine Reihe entsprechender Rituale (,,para defender
la vida de la mujer y del nifio””) von einem Kalenderpriester, ajq ’ii, durchfiihren zu lassen.
Sollten wahrend der Entbindung Komplikationen auftreten, werden Gebete an die jeweiligen
Heiligen gerichtet. Sie arbeitete im Jahr 2008 zudem seit kurzem mit den Arzten des Puesto de
Salud in Chajul zusammen, die in unregelméfigen Abstinden nach Santa Clara kommen, um
arztliche Versorgung anzubieten (z. B. Impfungen, Zahnbehandlungen, offene allgemeine

Sprechstunden).

In Santa Clara traf der Altestenrat, consejo de los principales, alle Entscheidungen, im Hinblick
auf die comunidad. Im April 2008 waren 27 Personen Mitglied im Rat, unter ihnen waren fiinf
Frauen, die anderen waren Maénner hoheren Alters. Unter ithnen waren religiose und
medizinische Spezialisten (sacerdotes mayas und curanderos). Der Rat hatte seinerzeit auch
beschlossen, die drei in der comunidad gesprochenen Mayasprachen Ixil, Q’anjob’al und
K’iche’ gleichermaflen zu fordern. Spanisch diente als lingua franca, jedoch legte der Rat
groflen Wert auf den Unterricht und die Erhaltung der Maya-Sprachen. Der Spracherhalt sei

notwendig, um auch die eigene Kultur und Identitdt zu erhalten, so ein Ratsmitglied in Santa

146



Clara'”’. Die Grundschule war selbstverwaltet und viele Familien versuchten, zumindest einem

ihrer Kinder den Besuch einer weiterfiihrenden Schule in Nebaj zu ermoglichen.

Einige der Familien verlieBen nach Ende der violencia Aguacatan und zogen in die Berge, da
Armut und Landknappheit fiir sie Griinde waren, ihre Heimat aufzugeben. Diese Familien
fragten sich in den Dorfern Chel, Xix und Xajxub durch und erfuhren dort von den CPR. Santa
Clara wurde ihnen als Ort benannt, an dem es moglich ist, ein neues Leben aufzubauen. Da die
Ertrage ihres Feldbaus unzureichend waren, migrierten die Familien fiir mehrere Jahre an die

Kiistenregionen, um dort saisonale Arbeit auf den Zuckerrohrplantagen aufzunehmen.

Beziehungen zur Landschaft

Ein K’iche’-sprachiger aj q ij legte dar, dass die Topographie in der Umgebung Santa Claras
von grofer Bedeutung fiir die Durchfiihrung religidser Praktiken ist. Die heiligen Berge im
Umland Santa Claras liegen in den vier Kardinalsrichtungen und sind eng mit den vier
Jahrestragern des cholq 'ij’, des K’iche’-Ritualkalenders, verkniipft. Die vier Berge, die den Ort
umgeben, tragen die Namen der Jahrestrager des Ritualkalenders: No’j, Kej, Iq’ und E’.

In Santa Clara kam es zudem zu einer Projektion der sakralen Topographie, wie sie in den
Ursprungsgemeinden des K’iche’-Teils der Bevolkerung moglicherweise gehandhabt wurde.
Im Zuge der Neuansiedlung wurde die vorhandene Topographie mit den Namen und
Funktionen der Umgebung des Ursprungsortes (oder eventuell auch von mehr als einem Ort)
versehen. Wihrend des (andauernden) Prozesses der sozialen und politischen Organisation der
Gemeinde ilibernahmen die Sprecher*innen der anderen Mayasprachen und deren rituelle

Spezialist*innen (Ixil und Q’anjob’al) diesen Teil des Kulturerbes.

In Amagq’chel existierte ebenfalls ein Zusammenhang zwischen Topographie, den vier
Kardinalpunkten und heiligen Orten. So war der Jahrestrager No 7 dem heiligen Ort im Westen
Amagq’chels zugeordnet, wo die ceremonia para la siembra y las [luvias stattfand. Dieses Ritual
wurde vor der Aussaat durchgefiihrt und fand im Jahr 2008 am 19. April statt. In Santa Clara
sind zahlreiche rituelle Praktiken mit Bezug auf Wasser und Regen dokumentiert, die als
essentielle Elemente fiir die Aufrechterhaltung menschlichen Lebens angesehen werden. Das
Wasser stellte in Amaq’chel eine kostbare Ressource dar, die aus Quellen in zwei Stunden
Entfernung geholt werden musste. Dariiber hinaus existierte ein System zur Sammlung von

Regenwasser.

17 In Santa Clara existierte im Jahr 2008 eine Pfingstkirche mit geringem Zulauf.

147



Die Mitglieder der consejos de los principales sowohl in Amaq’chel als auch in Santa Clara
dullerten wiederholt 6ffentlich den Wunsch nach rigorosem Schutz der heiligen Orte (hier:
Berge und die jeweiligen fiir Rituale bedeutsamen Orte). Dieser Schutz soll vor Eingriffen von
multinationalen Konzernen oder GrofSgrundbesitzern gewihrleistet werden. Bislang konnten
die Gemeinden nicht in Entscheidungsprozessen mitwirken. Dies lag hauptsédchlich an
mangelhafter Kommunikation und fehlender Information der Gemeinden. Beim Thema
Nachhaltigkeit steht die 6konomische Komponente im Vordergrund, die 6kologische und die

soziale Komponente (vor allem auf lokaler Ebene) werden hingegen vernachlissigt.

Im Hinblick auf die Losung von Alltagskonflikten in Santa Clara spielte im Jahr 2008 die
Autoritdt des consejo de los principales eine tragende Rolle. Die Mitglieder der Gemeinde
erkannten ihn geschlossen als hochste Instanz an und respektierten seine Entscheidungen. Die
principales wiesen auf die Bestrafung bzw. Regelung von Alltagskonflikten mit Schligen

hinl 80

Die kollektive Erfahrung von Traumata wéhrend des Zeitraums der violencia resultierte in der
Herausbildung einer distinktiven Erinnerungssubkultur. Sowohl Maria, die Mitglieder des
Altestenrats in Santa Clara, mein Ubersetzer und Guide Kuxh als auch mein Freund und
Kollege bei Agua Para La Salud, Lu’, wiesen bei vielen Gelegenheiten ausdriicklich darauf hin,
dass ihr Uberleben auf den Schutz und Lebensunterhalt, die ihnen die Wildnis geboten hatte,
zurlickging. Sie formulierten dies wie folgt: ,,Yo soy de la CPR. Yo vivo gracias a la montafia.
Yo vivo gracias a las hierbas®. Darliber hinaus war diese Selbstdefinition von Stolz und

ausgeprigtem Selbstbewusstsein gekennzeichnet!®!.

180 Se compone con chicote.

181 Ich halte diese Feststellung fiir wichtig, da ich das in Nicht-Widerstandsdérfern in der Ixil-Region nicht in
diesem Mal erleben konnte, eher im Gegenteil: die internalisierte Vorstellung von der eigenen Kultur, Sprache
und vor allem den traditionellen religidsen Praktiken als riickstdndig und unwichtig. Allerdings kann ich nicht
wissen, ob dies zumindest in einigen Féllen nur ein Schutzmechanismus gegeniiber mir, der fremden, Misstrauen
erweckenden Person, war.

148



5.5 Diskussion

In der Ixil-Region sowie weiteren ldndlichen Regionen, die von eklatanter Armut und
eingeschranktem Zugang zu Bildung geprigt sind, autoidentifizierten sich Ende der 2000er
Jahre nur wenige Menschen als ,,Maya®. Auch die Bezeichnung ,,Ixil* wurde in der Regel nicht
an erster Stelle verwendet, sondern die Selbsteinordnung in eine Gruppe erfolgte auf lokaler
Ebene, iiber den Ort, an dem man geboren wurde bzw. aufwuchs. Bei der Generation, die ihre
Kindheit auf der Flucht in den Bergen verbrachte, trat der ,,Ort* an die Stelle des durchlebten
Traumas. Daher stammt die Selbstbezeichnung ,,yo soy CPR* —,,ich bin CPR*. Mit dieser wird
die Zugehorigkeit zu einer mnemonischen Gemeinschaft demonstriert, die sich iiber den
gemeinsamen Lebensabschnitt auf der Flucht in den Bergen definiert. Zerubavel definiert
solche Ereignisse als watershed events, sie trennen deutlich ,,vorher* von ,nachher und
schaffen historische Diskontinuitdt (2003: 83). Eine besondere Wertschidtzung erfuhren /a
montaria — ,,die Wildnis“ in den Bergen, die Schutz spendete — sowie alle Pflanzen und Wurzeln
(hierbas), die sich als essbar herausgestellt hatten. Auf Grund der prekdren Situation vieler
Familien in der Region machten diese Pflanzen gemeinsam mit Mais auch 2008 einen grof3en
Teil der Erndhrung aus. Hierbas standen mindestens einmal pro Tag wihrend meines
Aufenthalts in den Dorfern des municipios Chajul auf meinem Speiseplan. Die Wildkrauter
wuchsen im Wald oder am Rand der milpas. Mit ihnen bereiteten meine Gastgeberinnen eine
diinne Suppe mit etwas Salz und Chili zu. Je nach Verfligbarkeit wurde die Suppe mit Tortillas
gegessen. Im municipio Nebaj standen die hierbas nicht so hiufig auf dem Speiseplan — die
okonomische Situation war dort deutlich besser. Je nach Kontext kann diese Aussage auch eine
politische Botschaft haben, ich mochte mich hier aber auf mnemonische Bedeutung
konzentrieren. ,,Yo soy de la CPR. Creci en la montaia, vivo gracias a las hierbas. La montafia
es sagrada, nos protegi¢d” (Kuxh, April 2008, Kaba’, Chajul, El Quich¢). Der Umwelt kommt
eine herausragende Bedeutung in diesem Kontext zu: Durch ihren Schutz konnten die

Menschen in den CPR uberleben.

Die Mitglieder der CPR gingen mit der Landschaft eine symbolische Kommunikation ein, denn
obwohl die Bewohner*innen aus ihren Heimatrdumen (Fliichtlinge aus verschiedenen
Gemeinden) entrissen worden waren, konnten sie in gegenseitigem Einvernehmen die heiligen
Orte aus ihren Ursprungsdorfern auf die Landschaft der neuen Heimat iibertragen. Die
Beziehung Gruppe-Raum bildet eine symbolische Einheit, selbst bei einer Trennung der Gruppe
von ihrem urspriinglichen (Heimat-)Raum — wie im Fall der CPR-Bevoélkerung — trigt die

Gruppe auf symbolische Art und Weise ihren Raum mit (Assmann 2003 ['1992]: 166). Die

149



sakralen Orte dieses Raumes werden in der Folge auf den neuen Raum projiziert, wie dies
beispielsweise bei der Griindung und Besiedlung der Gemeinde Santa Clara der Fall war. Die
Berge erhielten ihre alten Namen aus der Ursprungsregion in Aguacatan. Ingold (1993: 156)
definiert Landschaft als ,,die Welt, wie sie den Menschen bekannt ist, die sie bewohnen, die an
ihren Orten leben und auf den Wegen gehen, die sie verbinden®. Landschaft befindet sich stets
in einem dynamischen Prozess, sie erreicht nie einen statischen Zustand. Landschaft wird durch

menschliches Handeln belebt, nicht konstruiert (ebd.: 162).

Identitét wird also in diesem Fall durch Erinnerung (Olick / Robbins 1998: 110f.) und die
Zugehorigkeit zu einer mnemonischen Gemeinschaft gestiftet. Der geteilte Wissensvorrat
(Flucht, Leben in den Bergen, Entbehrung) pragt die kollektive Identitdt (Welzer 2005: 14).
,Die Sozialwissenschaften gehen heute von einer mnemonischen Sozialisation in
mnemonischen Gemeinschaften liber die Tradierung und Aneignung von — stets narrativ
verfasster — soziobiographischer Erinnerung aus® (Zerubavel 1996 in Erll 2005: 54). Dabei
findet auch gleichzeitig eine Abgrenzung zu Nichtmitgliedern dieser Gruppe statt, unter
Betonung der Unterschiede (Alteritét) (Erll 2005: 109). Dies erfolgt zum Beispiel anhand der
Zugehorigkeit zu einer bestimmten Gruppe mit geteiltem Erfahrungshorizont oder zu einer
linguistischen Gemeinschaft. In diesem Fall bezieht sich die Zugehorigkeit auf eine CPR oder
auch auf die gesamte Ixil-sprachige Gemeinschaft, einschlieBlich dialektaler und lokaler

Unterschiede.

Das vorliegende Beispiel veranschaulicht die Konstruktion kollektiver Identitit der Personen,
die der CPR angehdren oder angehorten. Es demonstriert, wie die kollektive Erfahrung von
Gewalt als kollektive Erinnerung die Konstruktion einer mnemonischen Gemeinschaft
ermoglicht. In der Ixil-Region wurden humanitére Verbrechen begangen, die dazu fiihrten, dass
beinahe alle Medien des kulturellen Gedachtnisses zerstort wurden. In der Folge wurden neue
Medien geschaffen und im Laufe der Zeit alte wiederbelebt. Die Schaffung ,,bewusster Anteile
der kollektiven Identitdt fithrt zur Entstehung imagined communities: ,,[...] in the minds of each

lives the image of their communion* (Anderson 1983: 6).

Einige der Aktivist*innen der Maya-Bewegung in der Ixil-Region haben ihre Wurzeln in der
Rebellenbewegung oder in den Widerstandsdorfern. Sie verfiigen iiber hervorragende soziale
Netzwerke mit Vertreter*innen von Bewegungen aus anderen Landesteilen und auch

zunehmend mit internationalen Organisationen. Digitalisierung und der Zugang zu neuen

150



Kommunikationsformen wie den sozialen Medien machen die Vernetzung einfacher, schneller
und effektiver. Gleichzeitig nehmen nicht nur mehr tendenziell marginalisierte
Bevolkerungsgruppen am dffentlichen Diskurs teil, es besteht nun auch die Mdglichkeit, eigene

Diskurse zu eréffnen und selbst zu gestalten.

151



152





