
Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identität und Bildung in der
Ixil-Region, El Quiché, Guatemala
Aretz, C.N.

Citation
Aretz, C. N. (2026, February 3). Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identität und
Bildung in der Ixil-Region, El Quiché, Guatemala. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/4289416
 
Version: Publisher's Version

License: Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/4289416
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/4289416


87 

4. Das immaterielle kulturellen Erbe der Ixil 
 

Dieses Kapitel geht der Frage nach, wie und wo kulturelle Resilienz und Selektion 

angestammten Wissens zum Ausdruck kommen. Zu diesem Zweck erfolgt unter Einbeziehung 

ritualtheoretischer Schlüsselkonzepte eine Analyse der während der Feldforschung 

gesammelten ethnographischen Daten. Von besonderem Interesse ist dabei die Dynamik des 

immateriellen kulturellen Erbes und dessen Beitrag in der Konstruktion von kollektiven 

Identitäten. Im Fokus der Analyse stehen dabei Akteure und Akteurinnen, Aspekte und 

Handlungen, die sowohl von kultureller Resilienz als auch von Selektion zeugen. Im Einzelnen 

werden das Kalenderwissen und Divinationspraktiken, verschiedene Rituale, Mensch-Umwelt-

Beziehungen und orale Traditionen besprochen. 

 

Die traditionellen, eigenen kulturellen und sozialen Handlungen, Regeln, Werte und 

Glaubensvorstellungen sowie die Kosmogonie sind dem Ixil-Konzept costumbre inhärent. 

Costumbre beinhaltet ebenfalls über die Jahrhunderte mit dem katholischen Glauben 

ausgehandelte Elemente. Der Bereich des immateriellen kulturellen Erbes ist dynamisch, die 

einzelnen Komponenten unterliegen Selektion und (Re-)konstruktion. Die symbolischen 

Konzepte sind teilweise umkämpft.  

 

Historische Brüche, die auf die Zeit der violencia zurückgehen (zwischen Ex-PAC und Ex-

Guerilla), sowie Konfliktlinien zwischen Praktizierendenden der traditionellen Religion 

(kacholpom) und Mitgliedern neo-protestantischer evangelikaler Glaubensgemeinschaften 

tragen zu Division bei. Dabei entstehen teilweise widersprüchliche Zusammenhänge. 

Gleichzeitig kämpfen die Gemeinden in der Ixil-Region mit erheblichen sozioökonomischen 

Herausforderungen. Ziel der Untersuchung ist die Analyse der Prozesse, die die Konstruktion 

von kollektiven Identitäten, Gemeinschaft und Zusammenhalt im Kontext von 

sozioökonomischen Problemen und historischen Brüchen prägen. 

4.1 Ordnende Systeme  
 

Im Rahmen meiner Feldforschung in verschiedenen Dörfern konnte ich Rituale und 

Divinationen beobachten, die zu unterschiedlichen Anlässen durchgeführt wurden. Neben 

agrarphänomenologischen Anlässen wurden Rituale, sogenannte sajb'ichil, durchgeführt, um 

offene Konflikte und ungelöste Probleme zu lösen. Mit dem Begriff sajb'ichil oder dem 

spanischen Terminus ceremonia bezeichneten die Ixil die übergeordnete Kategorie „rituelle 

87



88 
 

Handlung“. Rituale dienen jeglichen Belangen, sei es der landwirtschaftliche Zyklus, die 

Gesundheit oder private Angelegenheiten (Rodríguez 2018: 62).  

 

Die rituellen Handlungen, sajb’ichil, unterschieden sich in Bezug auf die Teilnehmer*innen, 

die Dauer, den Hintergrund und den Wirkungskreis. Neben kollektiven, öffentlichen Ritualen 

(komon sajb’ichil), die möglichst viele Mitglieder einer Gemeinschaft involvierten und 

erreichten, wurden individuelle, private Rituale durchgeführt, die an persönliche Wünsche oder 

Probleme geknüpft waren (z. B. Heilrituale oder persönliche Divination bei Krankheit, sozialen 

oder ökonomischen Problemen). Dabei konnte sowohl physische als auch psychologische 

Heilung angestrebt werden oder beides zugleich. Außerdem fanden Rituale statt, die zwar dem 

Allgemeinwohl oder einer größeren Gruppe dienten, Jedoch nur bestimmte, ausgewählte 

Personen an der eigentlichen Durchführung beteiligt waren (Spanisch ceremonias para la vida, 

Zeremonien für das Leben) 97 . Zwei b’aalvatxtiixh 98  aus der aldea Sotzil gaben an, dass 

sajb’ichil die Ixil-Bezeichnung für ein Ritual „für die Erde“ ist, und es in einem Jahr 16 Rituale 

(die jeweils zwei Tage andauern) für die Erde gibt. Außerdem werden sajb’ichil für das Leben, 

die Aussaat und den Mais abgehalten. Diese hatten entweder die Aufgabe, Krankheiten von 

einer Familie fernzuhalten oder die erforderliche Vergebung und Erlaubnis für eine Aktivität im 

Zusammenhang mit dem landwirtschaftlichen Zyklus (z. B. die Aussaat des Maises) von tx’utx’ 

tz’ava’ (Mutter Erde) und von Gott einzuholen:  
[…] Hay que pedir permiso a la naturaleza y al Dios, que dio la vida. Hay que pedir permiso, 
pedir perdón, porque estamos destruyendo la tierra, la madre tierra que da comida al hombre y 
al animal […].99 (Pedro Kaba Laynes, Chel, Chajul, 06.04.2008) 

 

Diese Rituale (z. B. zur Aussaat) wurden in der Regel kollektiv vorbereitet, sie dienten dem 

Wohl aller Mitglieder der Gemeinschaft. Die religiösen Spezialist*innen betonten wiederholt, 

dass jedes Ritual und jede rituelle Handlung als Ausdruck von Respekt gegenüber der Natur, 

Gott und den Heiligen bzw. sakralen Elementen (aanhel) sowie den Ahnen zu verstehen ist. 

Jeder Eingriff in die Natur galt als „Sünde“, für die um Vergebung gebeten werden musste. Dies 

geschah durch ein entsprechendes Gebet, einen adäquaten rituellen Diskurs mit der Natur, Gott, 

den Heiligen und den Ahnen. „Hay que pedir perdón por el hecho del mal que estamos haciendo 

frente a la tierra. Hay que orarlo.“ (Interview Pap Me’k Bernal, Chel, Chajul 16.04.2008).  

 
97  Zum Beispiel ein Ritual auf dem Friedhof zu Ehren der Verstorbenen an deren Geburtstagen (teilnehmende 
Beobachtung Geburtstag des verstorbenen Vaters meines Ixillehrers Gerardo in Nebaj, 11. März 2008). 
98 Bartolomé Ramirez und Pablo Asicona, interviewt am 21.04.2008 in Sotzil.  
99 „[…] Wir müssen die Natur und Gott, der das Leben gab, um Erlaubnis bitten. Wir müssen um Erlaubnis 
bitten, um Vergebung bitten, da wir die Erde zerstören, die Mutter Erde, die Menschen und Tiere ernährt […]“. 

88



89 

Auszug aus dem Feldtagebuch, Aussaatritual 

 

Am 21. April 2009 begannen die Vorbereitungen für das Ritual in Vorbereitung auf die Aussaat am 
nächsten Tag. Dazu fanden sich zwischen 16 und 18h im Haus von Maxh (Tomas) die Väter derjenigen 
Familien aus Las Violetas ein, die das Ritual zum Wohle ihrer Familien und zum Gelingen ihrer milpa 
in Auftrag gegeben hatten. Las Violetas ist ein relativ neuer cantón in Nebaj, es handelt sich um Land 
das den freiwillig aus den Comunidades de Población en Resistencia de la Sierra zurückgekehrten 
Familien zur Wiederansiedlung zur Verfügung gestellt wurde. Die Familien haben kleine Landparzellen, 
gerade groß genug für ein kleines, einfaches Haus mit einem Wohnraum und einer Küche, Wellblechdach 
und Wänden aus Brettern. 
 

Insgesamt hatten sieben Familien zwei b’aalvatztiixh beauftragt: Don Gaspar und Pap Me’k (aus 
Turansa, der aber gar nicht erschienen ist). Um bestmögliche Bedingungen für die Aussaat der Milpa 
zu haben, müssen sowohl txutx txava’ als auch Jesus und verschiedene Heilige gleichzeitig um Erlaubnis 
und um Verzeihung gebeten werden. Zur Beschaffung aller notwendigen Materialien für das Ritual, der 
Bezahlung der b’aalvatztiixh und der Durchführung der abschließenden Feier haben alle teilnehmenden 
Familien und auch die municipalidad und einige NROs, sowie ich als teilnehmender Gast einen kleinen 
Betrag gespendet. 
 

Die Materialien, die an diesem Nachmittag für das Hauptritual vorbereitet wurden, bestanden aus 
Kerzen in verschiedenen Längen (ca. 15 cm, 25 cm, 35 cm und eine 50 cm, alle weiß, sowie drei Kerzen 
in Gläsern, davon zwei bunte und eine weiße), pom, ocote und kuxa (selbstgebrannter hochprozentiger 
Schnaps) und bombas (faustgroße Sprengstoffkörper aus Eigenproduktion, die in einem ca. 35 cm hohen 
standfähigen Eisenrohr gezündet werden, und sehr laut sind, wenn sie explodieren). 
 

Die Materialien mussten auf acht Pakete gleichmäßig verteilt werden, davon eins für denselben 
Nachmittag und sieben für die Familien für den nächsten Morgen, bestehend aus jeweils zehn Kerzen, 
einer halben libra ocote, 0,1 l kuxa und zwei Handvoll pom. Das Baumharz, pom, wurde mit meiner 
Unterstützung in kleine Tüten verpackt. Die Materialvorbereitung war eigentlich Männersache. Die 
Frauen, darunter Maxhs Frau, Petrona, und zwei weitere Frauen, bereiteten in der Küche das Essen zu.  
 

Nach dem Schnüren der Pakete begann Don Gaspar mit der Durchführung des Rituals. An einer Wand 
war der Hausschrein der Familie, mit Kerzen und Blumen, und einem Kreuz. Don Gaspar kniete sich 
vor den Schrein und entfachte ein Feuer, um das er Kerzen kreisförmig aufstellte. Gleichzeitig sprach er 
sein Gebet. Dann ging ein Glas mit Bier herum, das alle schnell leerten. Bei dem Gebet kamen nicht die 
Kalendertage vor, jedoch „aanhel Jesus, aanhel Maria“, und außerdem wurden die Namen der 
Familienmitglieder von Maxh genannt, da wir uns in seinem Haus befanden. Nach der Zeremonie gab 
es caldo de res mit tamalitos. Dies ist ein typisches Essen für Feierlichkeiten aller Art, z. B. bei 
Familienfeiern oder der Einweihung von Handwaschstationen in Schulen.  
 

Das Ritual am nächsten Morgen führte Dan Gaspar in einer Felsspalte auf dem Berg Vi’ Jamal durch 
(siehe Abbildung 8), dieser befindet sich ca. 8 km südlich der Ortsmitte von Nebaj, ganz in der Nähe der 
Straße nach Sacapulas 100 . Nebaj liegt in einer Hochebene, die in alle Himmelsrichtungen von 
höherliegenden Bergen umgeben ist. Auf der Spitze gibt es einen großen Felsen, mit einer Spalte, die 
groß genug ist, dass Don Gaspar hineingehen kann, um dort das Ritual durchzuführen. Von der 
Umgebung sind der Felsen und die ca. 3x4 m große Fläche davor durch einen natürlichen Graben 
getrennt (in dem Spuren vorausgegangener Rituale liegen, unter anderem auch leere Flaschen aus 
Plastik). 
 

Bevor Don Gaspar mit dem Ritual begann, hat er zusammen mit dem anderen Familienvater, der uns 
begleitete, mit einem Zweig den Vorplatz und den Felsspalt gefegt, und Müll in den Graben geworfen. 

 
100 Obwohl ich Pedro für seine Familie offiziell bei diesem Ritual vertreten sollte, war vor allem Don Gaspar 
nicht sonderlich davon begeistert. Erfolglos versuchte er, mich mit der Argumentation, dass man schon sehr, sehr 
früh am Morgen aufbrechen würde, von meinem Vorhaben abzubringen. 

89



90 
 

Dann hat er vor dem Felsspalt ein Feuer gemacht, Kerzen aufgestellt, pom angezündet und gebetet. 
Anschließend wiederholte er dies in der Felsspalte noch einmal. Nach seiner Aufforderung nannte ich 
die Namen von Pedros Familienmitgliedern, und so tat es auch der andere Familienvertreter. Ungefähr 
eine halbe Stunde vor Ende der Veranstaltung kam noch eine weitere Gruppe an den Ort, bestehend aus 
einem b’aalvatztiixh und zwei Begleitern. Sie hatten die gleichen Utensilien dabei und führten die 
rituellen Handlungen in derselben Reihenfolge durch. 
 

Der Rückweg wurde am Ortseingang von Nebaj von einer Straßenblockade und Demonstration der 
Busfahrer gestoppt. Da haben wir uns auch getrennt und erst am Abend zur großen Feier 
wiedergetroffen. Die Feier fand im Haus von Maxh in Las Violetas statt, es gab eine Marimba und es 
wurde viel getrunken (Bier und kuxa), sowohl von den Männern als auch von den Frauen. Don Gaspar 
hat über den gesamten Abend hinweg in unregelmäßigen Abständen vor einem Hausaltar Gebete 
gesprochen (mit Unterbrechungen, um zu trinken und zu tanzen). Es gab auch wieder caldo de res und 
rote tamalitos. Teilweise waren die Teilnehmer so stark alkoholisiert, dass sie sich nicht mehr 
selbstständig auf den Beinen halten konnten. Das Fest endete gegen 6 Uhr morgens. 
 

Auch Colby / Colby (1981: 40ff.) verzeichneten sajb’ichil (dawn ceremony) als ein Ritual, das 

in der Regel vom frühen Abend bis zum frühen Morgen des folgenden Tages andauerte. Dabei 

musizierten und beteten die Teilnehmer*innen nicht nur, sondern feierten ebenfalls mit Speisen, 

Getränken und Tanz. Währenddessen führten ein oder mehrere b‘aalvatxtiixh mehrere Rituale 

durch. Grundlegend für die Durchführung eines Rituals bei den Ixil ist das Verständnis von 

jeder menschlichen Aktion als einen Eingriff in die natürliche Umwelt, der einen Wandel und 

unter bestimmten Umständen Zerstörung herbeiführt. Es ist daher essenziell, im Vorfeld 

Erlaubnis und Vergebung vonseiten der Natur sowie göttlicher Instanzen zu erwirken. Ein 

Versäumnis kann schwerwiegende Konsequenzen nach sich ziehen, die sich in Form von 

Krankheiten, Hunger, Naturkatastrophen oder gar Tod äußern können. Aus kulturhistorischer 

Perspektive lässt sich eine Parallele zu einem Kapitel des Codex Dresden herstellen, welches 

augurios (Vorzeichen/Omen) zum Thema hat.101.  

4.1.1 Akteure und Akteurinnen  
 
Das Wissen über die Durchführung der Rituale besitzen in der Regel Spezialist*innen, „die über 

einen privilegierten Zugang zu höheren Mächten verfügen“ (Eriksen 2010: 227). Sie wirken in 

unterschiedlichen Bereichen und befassen sich mit diversen Aufgaben. Im Folgenden stelle ich 

die Spezialist*innen, namentlich b’aalvatztiixh (auch häufig auf Spanisch als sacerdote Maya, 

guía espiritual oder verallgemeinernd als adivino bezeichnet), aaq’ii (Kalenderpriester*in oder 

adivino), aatz’ak (Heiler*in) und aakun (Schaden anrichtender religiöse*r Spezialist*in) sowie 

kuy’intxa (Hebamme, Heilerin) auf Grundlage der geführten Gespräche und Interviews vor.  

 

 
101 Grube 2009, Notas del taller de epigrafía, Antigua Guatemala, publiziert 2012. 

90



91 

B’aalvatztiixh 

Eine*n b’aalvatztiixh (auch häufig auf Spanisch als sacerdote Maya, guía espiritual oder 

verallgemeinernd als adivino bezeichnet, siehe auch aaq’ii), sahen die kacholpom in der Ixil-

Region Ende der 2000er Jahre als die höchste Autorität an. Oftmals bekleidete er oder sie auch 

mindestens ein weiteres politisches Amt, z. B. als principal („Mitglied des Ältestenrates“), 

alcalde indígena („indigene*r Bürgermeister*in“) oder Mitglied des COCODE (Consejo 

Comunitario de Desarrollo, „Rat für Gemeindeentwicklung“), regelte z. B. Infrastruktur, 

Bildung und rechtliche Angelegenheiten).  

 

Diese Ämter hatten mehrheitlich Männer inne. Die Ehefrauen erwiesen sich jedoch ebenfalls 

als kompetent, sie blieben mit ihrem Wissen jedoch im Hintergrund und nahmen durch die 

Beratung ihrer Ehemänner auf Entscheidungen Einfluss. Frauen waren keines Falls von 

Diagnosen und Entscheidungen ausgeschlossen, sie agierten indirekt 102 . Ein Klient eines 

b’aalvatztiixh trat jedoch nie an die Ehefrau direkt heran. Die einzige in der Öffentlichkeit 

auftretende weibliche b’aalvatztiixh war zu jener Zeit Nan Aan (Ana Laynez). Sie agierte bei 

öffentlichen Ritualen wie z. B. dem Neujahrsritual (Abbildung 17) und baute sich in den Jahren 

vor ihrem Versterben 2023 eine Präsenz in den sozialen Medien auf. Als Mitglied der 

Ixilbewegung in Nebaj engagierte sie sich auch in Kontexten der politischen Teilhabe von 

Frauen. 

 

Bei der Berufung in das Amt des b’aalvatztiixh bzw. aaq’ii spielten Träume eine wichtige Rolle, 

woraufhin „der Weg zu einem Lehrer gefunden wurde“103  und die Fertigkeiten von einer 

Generation zur nächsten weitergegeben wurden. Pap Me’k aus Nebaj erzählte mir, dass er sich 

durch einen Traum mit Anfang 20 dazu berufen fühlte, bei einem älteren aaq’ii in die Lehre zu 

gehen und die Kunst der Divination zu erlernen. Dabei hospitierte er zunächst bei Sitzungen 

seines Lehrers und begann dann schrittweise, einzelne Konsultationen und letztendlich auch die 

Klient*innen zu übernehmen104. Die Anliegen der Klient*innen betrafen in der überwiegenden 

Zahl von Fällen gesundheitliche Probleme sowie persönliche Entscheidungsfindungen. 

 

 
102 Bereits Colby und Colby hielten fest, dass Frauen durchaus über rituelles Wissen verfügten, jedoch in der 
Regel nur selten in der Öffentlichkeit praktizierten (1981: 312). 
103 In der ethnographischen Literatur dokumentieren unter anderem Tedlock 1982, Colby und Colby 1981, 
Bunzel 1952 und LaFarge und Byers 1997 [1931] ebenfalls die Berufung in das Amt eines religiösen 
Spezialisten durch einen Traum. Tedlock vermerkt zudem, dass die „Berufenen“ zunächst ein oder mehrere 
Probleme meistern müssen, oftmals müssen sie eine Krankheit überstehen (Tedlock 1982: 54). 
104Ähnlich äußerte sich Gabriel Asicona Sánchez aus Ilom, Chajul (07.05.2008). Sein Lehrer war sein Vater. 

91



92 
 

Im Gegensatz dazu äußerte Nim Lu´, b’aalvatztiixh aus Jal a’ las Flores, im April 2008 in einem 

Interview, dass er ohne Anleitung eines Älteren und allein aufgrund wiederkehrender Träume 

über die Ausübung von Divination und Ritualen die Tätigkeit als b'aalvatztiixh aufgenommen 

hatte.: „[…] empecé a soñar, nadie me enseñó, tal vez es mi don, así practico.“ („Ich begann zu 

träumen, niemand brachte es mir bei, vielleicht ist es meine Gabe, also praktiziere ich es“). 

 

Die Aufgabe des b’aalvatztiixh besteht in der Benennung der Tage, an denen Rituale für die 

Gemeinschaft (z. B. Aussaat) oder Rituale der cofradía105 abgehalten werden. Darüber hinaus 

führt ein b’aalvatztiixh auch Rituale zur Heilung eines Kranken oder zur Abwendung bzw. 

Auflösung einer brujería durch (lokale Definition siehe unten). „Dinge in Ordnung bringen und 

Zeit organisieren“ war zur Zeit meiner Feldforschung Aufgabe der aaq’ii, sp. adivino, der 

„Wahrsage-/ Kalenderpriester“106 und der b’aalvatztiixh. Eine genaue Abgrenzung der beiden 

Titel nahmen meine Gesprächspartner*innen nicht vor, sie verwendeten sie synonym.  

 

Während dieser Rituale führen b’aalvatztiixh bzw. aaq’ii einen rituellen Diskurs in mantischer 

Sprache, der sich deutlich von der Alltagssprache unterscheidet107. Colby und Colby trennen 

zudem diese beiden Aufgabenbereiche der prayersayer, Gebetssprecher: 
[…] (1) the elected Ixil priest (b’ooq’ol b’aalwactiiš), who determines the days on which both 
communal religious ceremonies and cofradía ceremonies are to be held; (2) prayersayers 
(b’aalwactiiš), who request good providence or assist in effecting cures of sick clients and who 
function in dawn ceremonies of various kinds; […] (1981: 46) 

 

In den Jahren 2007–2010 trat die Fundamaya oftmals mit ihren talleres und capacitaciones an 

die Stelle des unter (1) von Colby / Colby genannten „gewählten Ixil Priesters“, sie lehnte die 

individuelle Bestimmung der Tage durch einzelne Spezialist*innen ab und legte zentral die Tage 

für Rituale von gemeinschaftlichem Interesse fest. Dabei orientierten sie sich an der Praxis der 

K’iche’. Eine mögliche Erklärung könnte ein Bedürfnis nach einheitlichem Auftreten der Maya 

im nationalen Kontext sein. Sowohl gesellschaftspolitische als auch bildungspolitische Themen 

werden offiziell mit der Kategorie „Maya“ verhandelt, zu viele unterschiedliche Positionen und 

Handlungsversionen auch im religiös-rituellen Leben könnten diese neugewonnene Einigkeit 

stören. Diese demonstrative Einheit als „Maya“ ist ein äußerst fragiles Konstrukt einer 

 
105 Eine cofradía bezeichnet eine religiöse, soziale und kulturelle Bruderschaft, die seit der Kolonialzeit in den 
lateinamerikanischen Gesellschaften präsent ist. Sie verbindet die sakralen mit den profanen Sphären der 
Gesellschaft (Hidalgo Torres 2013). Es existiert umfangreiche Literatur zu dem Thema, z. B. Koechert (2007). 
106 In der Literatur als daykeeper (Tedlock) und diviner (Colby / Colby) bezeichnet.  
107 Meine Übersetzerin Ana gab an, den b’aalvatztiixh nicht ausreichend zu verstehen, da er viele archaische 
Vokabeln und Formen gebraucht, die nicht mehr Teil der Alltagssprache sind. 

92



93 

mehrheitlich urbanen Bildungselite, die ihrerseits nach Lösungen sucht, die historisch und nicht 

ethnisch begründeten Spaltungen auf Mikroebene der Gemeinschaften zu überwinden.  

 

Aatz’ak 

Als aatz’ak wird ein Heiler oder eine Heilerin bezeichnet. Das Verb tz’aka’m bedeutet heilen, 

Abhilfe schaffen108. Die Aufgaben des oder der aatz’ak betreffen hauptsächlich die Anwendung 

traditioneller Medizin, wie z. B. der Besuch des Schwitzbades, oder die sachkundige 

Anwendung von Heilpflanzen. Heilung von Krankheiten, die auf mal espiritu („schlechter 

Geist“) zurückzuführen sind, werden in der Regel durch einen rituellen Diskurs geheilt, tz’aka 

aq‘ – curar (con) palabras; „mit Worten heilen“ oder durch „pusten/wehen heilen“ (soplar), 

xuli‘m aanima - soplar (como polvo con) la persona, „die Person anblasen (wie Staub)“109. Dies 

gilt in ähnlicher Weise für die Behandlung von Verbrennungen (quemadura)110. Eine Krankheit 

ist Ausdruck von der durch übernatürliche Wesen oder durch das Wirken religiöser 

Spezialist*innen gefangenen eigenen Seele. Das übernatürliche Wesen oder ein anderes 

Mitglied der Gemeinschaft wurden durch Fehlverhalten verärgert111.  

 

K’uyintxa’  

Die einzige Rolle, die ausschließlich Frauen vorbehalten ist, ist die der k’uyintxa’ (comadrona), 

der Hebamme. Die Hebammen sind wichtige Beraterinnen in ihren Gemeinden, die neben dem 

spezifischen Wissen zur Geburtshilfe auch Kenntnisse zu anderen Bereichen der traditionellen 

Medizin haben. In den Dörfern der Ixil-Region sind Hebammen nach wie vor von 

unschätzbarem Wert. Die Bevölkerung hat keine ausreichende Zugangsmöglichkeit zu 

medizinischer Versorgung und begegnet der Schulmedizin mit Skepsis112 . Eine k’uyintxa’ 

bewahrt das traditionelle medizinische Wissen und gibt es an ihre Töchter weiter, eine formale 

Ausbildung durchlaufen die Frauen nicht. Anlässlich einer im puesto de salud von Chel im 

April/Mai 2008 organisierten Weiterbildung für Hebammen bot sich mir die Gelegenheit mit 

 
108Verb tz’ak bedeutet im klassischen Maya „Dinge in Ordnung bringen, Zeit organisieren“. Hierbei handelt es 
sich um eine linguistische Übereinstimmung, die in den Hochlandmayasprachen des K’iche’-Sprachzweigs 
beispielsweise nicht vorkommt. In der Debatte um den möglichen Kontakt, den die Ixil während der Klassik mit 
den Tieflandmaya im Petén gehabt haben sollen (und ihre Position als Händler, die die Handelsroute zwischen 
Hoch- und Tiefland kontrolliert haben) ist dies ein interessantes Detail. 
109 Interview Diego Brito Brito, Amaq’chel, Chajul, 07.04.2008.  
110 Interview Marcos Codían, Ilom, Chajul, 05.05.2008.  
111 Diesen Sachverhalt dokumentierten ebenfalls Colby 2004: 84, Gossen 1998 und Tedlock 1992. 
112 Eine Ausnahme stellt das Dorf Chel dar: hier gibt es eine Gesundheitsstation, in der regelmäßig (2-3mal im 
Jahr) Fortbildungen für Hebammen durchgeführt werden. Diese werden auch von den Hebammen der 
umliegenden caserios, Weiler, besucht. In der Geburtshilfe scheint also die Schulmedizin die traditionelle 
Medizin zu ergänzen. Auch nach Ilom kommen regelmäßig Ärzte, die Seminare für die örtlichen Hebammen 
anbieten. 

93



94 
 

Hebammen aus den Dörfern Chel, Ilom, Cajchixla, Xaxmoxan, Jal a’ las Flores, Amaq’chel und 

Santa Clara ins Gespräch zu kommen. Träume spielten bei den individuellen Werdegängen der 

Frauen eine Rolle. Dies ähnelt der „Berufung“ zum b’aalvatztiixh. Ein oder mehrere Träume, 

die die Ausführung der Arbeit als Hebamme darstellten, motivierten die Frauen dazu, als 

Hebamme tätig zu werden. Einige der älteren Frauen gaben an, dass sie in Notsituationen zum 

Handeln gezwungen waren und nicht bei einer bereits praktizierenden Hebamme gelernt hatten. 

Die richtigen Maßnahmen zur Vorbereitung, Betreuung, Durchführung und Nachbetreuung bei 

einer Geburt lernten sie dennoch in der Regel durch Hospitation und Assistenz bei einer 

praktizierenden Hebamme. Die Religionszugehörigkeit war nicht von Bedeutung.   

 

Darüber hinaus verfügen kuy’intxa über ein breites Wissen im Bereich der traditionellen 

Medizin und der Heilkräuter. Einige der Frauen, die während des Bürgerkriegs eine gewisse 

Zeit auf der Flucht in den Bergen lebten, erzählten mir, dass sie den hierbas eine besondere 

Wertschätzung entgegenbringen. Der Begriff umfasst alle grünen Wildpflanzen und 

Wildkräuter, die in der montaña zu finden sind, und entweder essbar sind oder sogar eine 

heilende Wirkung haben. Sie gelten als „heilig“, da sie das Überleben in den Bergen 

ermöglichten: „Vivimos gracias a las hierbas. Dank der Kräuter leben wir.“ (Kuxh, April 2009). 

In Zeiten der Not, wie z. B. bei Ernteausfällen, nach Dürren oder Erdrutschen, machen hierbas 

noch stets einen wichtigen Teil der Grundversorgung aus. In den von mir besuchten Dörfern 

und Weilern im municipio Chajul standen hierbas häufig auf dem Speiseplan. Die Malanga 

(Tannia) – Wurzel (auch Tannia, lat. Xanthosoma sagittifolium) findet als Substitut für Mais 

Anwendung. Die Zubereitung der etwas bitter schmeckenden Knolle erfolgt durch Kochen und 

anschließendes Vermahlen zu einem dem Maisteig ähnlichen Teig. Aus diesem Teig werden 

Tortillas geformt und gebacken.    

 

Aakun 

Der Begriff aakun bezeichnet ursprünglich einen religiösen Spezialisten, dessen Aufgabe in der 

Herbeiführung von Rache oder der Durchsetzung von Gerechtigkeit jenseits des 

Gewohnheitsrechts bestand. Bei den Ixil verwenden die an Ritualen selbst beteiligten Personen 

den Begriff aakun selten. Wird er doch verwendet, dann als Synonym zu b'aalvatztiixh oder 

sacerdote Maya.  

 

 

94



95 

4.1.2 Kalenderwissen 

 

Der Rhythmus des täglichen Lebens vieler Ixil folgt auch Ende der 2000er Jahre primär dem 

von Regen- und Trockenzeit abhängigen landwirtschaftlichen Zyklus. Ebenso wie der 

Agrarzyklus, der sich vor allem an phänomenologischen Beobachtungen orientiert, bestimmen 

verschiedene Zyklen den Alltag. Dazu gehören sowohl katholische als auch evangelikale 

Elemente sowie rituelle Praktiken der Maya-Religion wie insbesondere das traditionelle 

mesoamerikanische Kalendersystem. Darüber hinaus erlangen auch wiederkehrende, wichtige 

zivile und politische, ritualisierte Ereignisse zunehmend Bedeutung.  

 

Bereits in vorkolonialer Zeit organisierten, maßen und dokumentierten die mesoamerikanischen 

Kulturen die Zeit mittels zweier miteinander verzahnter Zyklen. Der eine Zyklus, der cholq‘ii 

besteht aus 260 Tagen, wobei diese in 13 Zeitabschnitte von jeweils 20 Tagen unterteilt sind. 

Zum Beispiel: 1 No‘j, 2 Tiaxh, 3 Kaoq, 4 Junapu, 5 Imox, 6 Iq‘, 7 Aq’b’al, 8 Kach‘, 9 Kan, 10 

Kamel, 11 Chee, 12 Q’anil, 13 Choj, 1 Tx’i‘, 2 B’aatz, 3 E, 4 Aa, 5 Ix, 6 Tz’ikin, 7 Amaq, 8 

No’j, 9 Tiaxh, 10 Kaoq, 11 Junapu, 12 Imox, 13 Iq‘, 1 Aq’b’al usw. Jeder Tag trägt eine 

Kombination aus einer Ziffer von eins bis 13 und einer Schutzgottheit bzw. Tagesgottheit, die 

in einer festen Reihenfolge stehen. Die Maya der Klassik nannten den 260-tägigen Kalender 

tzolk’in und porträtierten jene Tagesgottheiten in entsprechenden Glyphen. Der tzolk’in diente 

nicht nur der Zeitmessung, sondern auch als Grundlage zur Divination. Der zweite Zyklus, mit 

einer Dauer von 365 Tagen, misst das Sonnenjahr, welches wiederum in 18 Einheiten von 20 

Tagen und einer Einheit aus fünf besonderen Tagen (wayeb) besteht. Im klassischen Maya trägt 

der 365-tägige Zyklus den Namen haab (Ixil yaab). Gemeinsam bilden tzolk’in und haab einen 

weiteren, 52-jährigen Zyklus, die Kalenderrunde. Erst nach 52 haab bzw. 18980 Tagen 

wiederholen sich die Kombinationen aus Ziffer und Tagesgottheit des tzolk’in und die 

Kombination aus Ziffer und Monatsname des haab (Coe und Stone 2005).  

 

Der 260-tägige Kalender dient der Bestimmung geeigneter Zeitpunkte zur Durchführung von 

Ritualen und stellt die Grundlage zur Divination dar. Während die frühen Ethnographen wie z. 

B. Lincoln ausschließlich die Bezeichnung cholq’ii in Ixil dokumentierten (K’iche’ cholq‘ij), 

sprachen während meiner Feldforschung einige wenige Spezialisten von amaq‘113. Wer diesen 

 
113 Aus ethnohistorischen Arbeiten ist amaq‘ als soziopolitische Organisationseinheit dokumentiert, damit sind 
Allianzen zwischen zwei oder mehr chinamitales (chinamit: endogame Gruppe, Zugehörigkeit Abhängig von 
Geburt) gemeint (Lovell et al. 2013: 106). Auch Carmack (2001: 32) verzeichnet als amaq‘ kleine Weiler, in 
denen die einfachen Bauern zusammenlebten. Dabei mutmaßt Carmack, dass jeweils eine patrilineare Linage 

95



96 
 

Kalender wie häufig oder intensiv verwendet und wer ihn überhaupt kennt, ist nicht eindeutig 

zu klären. Flächendeckend ist er nicht bekannt, und bei einigen Evangelikalen zeichnet sich 

auch eine gewisse Ablehnung ab (de León Ceto 2018: 152). Der Jahres- bzw. Sonnenkalender 

trägt in Ixil den Namen yaab. 

 

Sowohl für Tagesnamen als auch für die Jahresträger gibt es Übereinstimmungen mit den 

Namen im kolonialen K’iche’ sowie dem modernen K’iche’ aus Santa María Chiquimula und 

Momostenango114. Eine kalendarische Übereinstimmung ist z. B. die Festlegung des Tages 8 

Batz im 260-tägigen Zyklus als den „ersten Tag“ des Zyklus und als Hauptfeierlichkeit in Bezug 

auf den Kalender. Bereits Lincoln nannte religiöse Spezialisten, die diese Praxis in 

Momostenango von dortigen K’iche’-Kalenderspezialisten gelernt hatten. Ein Austausch 

zwischen religiösen Spezialisten aus verschiedenen linguistischen Gemeinschaften und den 

K’iche’ aus Momostenango besteht demnach bereits deutlich länger als die Pan-Maya-

Bewegung der Zeit nach Unterzeichnung der Friedensverträge (Lincoln 1942: 112, van den 

Akker 2018: 18). Die von mir konsultierten Kalenderspezialist*innen nannten jedoch keinen 

einheitlichen „ersten Tag“, vielmehr verfügte jede*r über einen eigenen „besonderen Tag“, 

welcher bei der Wiederholung nach 260 Tagen gefeiert wurde. Lincoln dokumentierte dies 

ebenfalls für Nebaj und Santa Maria Chiquimula, Totonicapán. Dort wurde der jeweilige Tag 

mit Hilfe von Divination mit den heiligen roten tz’ite‘-Samen 115 , mixh genannt, mittels 

Traumdeutung oder anhand des Geburtstags des Spezialisten bestimmt (1942: 116f.). Während 

meiner Feldforschung in Nebaj und Chajul war der Neujahrstag von besonderer Bedeutung und 

wurde bei seiner Wiederholung nach 260 Jahren gefeiert. Jedes Jahr fällt dieser auf einen der 

vier Jahresträger in Kombination mit einer Ziffer von eins bis 13 (vgl. Kapitel 6.3.2). 

 

Lincoln wies auf distinktive Merkmale des 260-tägigen Kalenders der Ixil in Nebaj und Chajul 

hin, deren Existenz ich während meiner Feldforschung nicht mehr vollständig verifizieren 

konnte. Durch die unterschiedlichen Religionszugehörigkeiten innerhalb der Gemeinden sind 

nicht alle Ereignisse für alle Gemeindemitglieder von gleicher Bedeutung. Und selbst unter den 

Angehörigen derselben Religion gibt es unterschiedliche Ausführungs- und 

Umgangsmöglichkeiten mit dem traditionellen Wissen. So kann ein*e rituelle*r Spezialist*in 

 
einen Weiler bewohnte. Carmack bezieht sich auf Las Casas, der zudem auf die Bedeutung der Heiratsallianzen 
zwischen Linages hinweist.  
De León Ceto verwendet in seiner Arbeit die Begriffe Tachb’al Amaq’, Tachb’al Q’ii und Cholq’ii synonym 
(2018: 180-181). 
114 Colby / Colby sprechen von Lehnwörtern (1981: 302). 
115 Auch frijoles de pito, Samen des Echten Korallenbaums, Erythrina corallodendron. 

96



97 

eine völlig andere Auffassung von der Durchführung oder Wichtigkeit eines Rituals haben als 

sein*e Kolleg*in.  

 

Im Folgenden stelle ich zunächst die kalendarischen Systeme der Ixil, yaab und cholq’ii, vor 

und biete dann Einblick in die Divinationspraxis bei den Ixil in den Jahren 2007 bis 2010116.  

4.1.2.1 Yaab und Cholq’ii  
 

Yaab 

Das 365-tägige Jahr setzt sich nach dem Sonnenkalender yaab aus 18 Einheiten von jeweils 20 

Tagen und 5 „zusätzlichen“ Tagen zusammen. Die 20-tägigen Einheiten werden auf Ixil ka‘lq’ii 

genannt. In der Literatur werden sie auch als veintena bzw. uinal bezeichnet (La Farge 1947: 

167, Lincoln 1942: 115, Tedlock 1992: 103, van den Akker 2018: 63). Die Einheit aus den fünf 

„zusätzlichen“ Tagen am Ende des Sonnenjahres trägt die Bezeichnung o’q’ii.  
Ixil day names and numbers keep repeating in regular order throughout the whole solar year, 
and the mark of the beginning and ending of a year is the entry of a new Yearbearer after the 5 
day supernumerary end of the year period. The year strictly speaking ends with the 360 day 
period which among the Old Mayas originally represents the end of 18 uinals or months of 20 
days each. With the Ixil after the 360 days come 5 supernumerary days called O’ki (O, abbrev. 
Of owal (5) and ki (day))[…] (Lincoln 1942: 117) 

 

Die beiden kalendarischen Zyklen greifen ineinander, und so gibt es vier cargadores del año – 

„Jahresträger“, bzw. ijyaab (Ixil), (mam – K’iche’), die von Jahr zu Jahr rotieren: Ee, Chee, 

No’j, Iq‘. Nur an diesen Tagen kann das neue Sonnenjahr beginnen. Lincoln verzeichnete sie 

als alcaldes mayores del mundo (1942: 114). Parallel zum Wechsel des ijyaab erfolgt zu Beginn 

des neuen Maya-Jahres der Wechsel der alcaldes indígenas. Diese treten mit der symbolischen 

Überreichung der Amtsstäbe, varas de oficio, oder auch palos de autoridad, ihre Ämter an. Der 

Amtsantritt des neuen Jahresträgers und der alcaldes indígenas117 wird bereits während der fünf 

Tage des o’q’ii vorbereitet und zur Übergabe am Neujahrstag findet ein Ritual zur Segnung der 

Stäbe statt, um die Zukunft vor potentiellen Problemen zu schützen. Bevor die Amtsstäbe den 

neuen Amtsinhabern übergeben werden, schwenkt der b‘aalvatztiixh die Stäbe durch den Rauch 

des Copal (pom). Die vier ijyaab stehen zudem in Relation zu den vier ka’xhob’ 

(„Kardinalrichtungen“): Chee/Ost, Iq‘/Süd, Ee/West, No’j/Nord118.  

 

 
116 Eine ausführliche Studie zum Kalenderwissen bei den K’iche’ in Momostenango legte Paul van den Akker im 
Jahr 2018 vor. 
117 Siehe Kapitel 6.3.2 und 6.4. 
118 Ebenfalls dokumentiert von Lincoln (1942: 110; 117) und de León Ceto (2018: 192), und bei den K’iche‘ in 
Momostenango (Tedlock 1992: 101, van den Akker 2018: 61ff.).  

97



98 
 

Das Wissen um den Gebrauch des Systems der 18 Monate ka’lq’ii (Ixil de Nebaj) bzw. toj amaq 

(Ixil de Chajul) scheint in der Maya-Region weitestgehend verloren zu sein (van den Akker 

2018: 63). De León Ceto dokumentiert jedoch eine Aufstellung der Monate mit ihnen 

zugeschriebenen Eigenschaften/Bedeutungen sowie einer Verbindung mit den Tagen des yaab 

und des gregorianischen Kalenders, basierend auf den Informationen eines einzelnen 

Kalenderspezialisten aus dem Jahr 2013 (2018: 189ff.). Manning Nash unterschied in den 

1950er Jahren zwischen Maya-comunidades, die beide Kalender verwendeten, und solchen, die 

das Wissen über den yaab bereits verloren hatten. Nördlich jener kulturellen „Grenze“, und so 

in Nebaj, war der yaab noch in Gebrauch. Die imaginäre Linie verortete Nash in west-östlicher 

Richtung durch das Hochland. Aus Nebaj, ebenso wie aus San Cristobál Verapaz, und Santa 

Cruz Verapaz war yaab – Gebrauch dokumentiert, aus Cunén und Uspantán, wenige Kilometer 

weiter südlich, hingegen nicht (1957: 150-151).  

 

Cholq’ii  

Im cholq’ii wiederholen sich die 20 Tagesnamen in Kombination mit den sich ebenfalls 

wiederholenden Ziffern von eins bis 13. Des Weiteren kontrollieren die Tage des cholq‘ii mit 

günstigen und ungünstigen Eigenschaften das Schicksal eines Menschen. Auch die Ziffern 

haben Einfluss auf die Ausprägung der jeweiligen Eigenschaft. Dabei zeigt sich, dass eine 

höhere Ziffer mit einer stärkeren Ausprägung der Eigenschaft verbunden ist. In einer Vielzahl 

von Gemeinden des Hochlands ist eine ähnliche Konnotation der Tagesziffern wie im 

vorliegenden K’iche’-Beispiel festzustellen. Es erfolgt eine Unterscheidung in alaj q'ij (K'iche': 

kleiner Tag, Ziffern 1–5), nik'aj q'ij (mittlerer Tag, Ziffern 6–8) sowie nim q'ij (großer Tag, 

Ziffern 9–13). Die Durchführung von Ritualen erfolgt bevorzugt an Tagen mit ausgeglichenen 

Eigenschaften, also an Tagen mit den Tagesziffern 6–8.119.  

 

Jeder Tag hat einen Namen, „wie eine Person“ 120 . Der Geburtstag eines Menschen ist 

gleichzeitig sein tiixhil, sein nahual121. Das Konzept des nahualismo ist in Mesoamerika weit 

verbreitet, unterscheidet sich jedoch unterschiedlich stark von comunidad zu comunidad (auch 

wenn die comunidades nur wenige Kilometer auseinanderliegen). Als Grundlage aller Varianten 

des Konzepts kann festgehalten werden, dass der nahual ein Tier oder ein übernatürliches 

Wesen ist, das fest mit einem Tag (und damit dem Geburtstag eines Menschen) in Verbindung 

 
119 Ebenfalls bei van den Akker 2018: 36 für Momostenango. 
120 Interview Sebastián de León Sanchez, guía espiritual, Finca La Perla, 19.04.2008.  
121 Zum nahualismo in Mesoamerika existiert umfassende Dokumentation in der Forschungsliteratur. Vgl. 
Bartolomé und Barabas (2013). 

98



99 

steht. Er ist so etwas wie der Schutzgeist bzw. Alter Ego der Person. Wird die Person krank oder 

wird sie verletzt, gilt dieselbe Krankheit oder Verletzung für den nahual. Er muss gefunden und 

geheilt werden, damit der Mensch gesund wird. Darüber hinaus hat der Geburtstag Einfluss auf 

den Charakter und das Schicksal einer Person und er überträgt seinen Charakter auf den 

Menschen.  

 

Beispiele dafür nannten mir im Jahr 2008 Bartolomé Ramirez und Pablo Asicona:  
[…]los días de nacimiento del niño son importantes, as veces son malos, el niño puede ser 
ladrón, o buenos, sonrientes, o mujeriegos o gente que no son capaces de hacer dinero o al revés, 
siempre tiene dinero, o puede ser que muere rápido o brujería. Es su día, su nawal. […] Ix es el 
nawal de la persona que se queda alcalde o autoridad. Tz’ikin tiene bastante dinero, maneja 
fondos. Aama es los que siempre tienen cosecha de milpa, nunca pasan hambre. Tx’i es un 
hombre que no tiene dinero, es cazador. Kan y Kamel son días de muerte con menores de edad. 
[…]122 (Interview Bartolomé Ramirez und Pablo Asicona, Sotzil, Chajul, 21.04.2008)  

 

Jeder Tag des Kalenders besitzt bestimmte Eigenschaften und ist dementsprechend günstig für 

mit ihm in Verbindung gebrachte Aktivitäten. In den Gebeten werden die Tage direkt 

angesprochen bzw. gerufen, sie gelten als Gottheiten. So sind No’j, Amaq’, Chee und Q’anil 

etwa Tage, die geeignet sind, um Vergebung für die Aussaat zu erbeten (días para pedir perdón 

a la siembra)123.  

 

Gemäß den Angaben verschiedener Experten und Expertinnen, die ich in verschiedenen 

comunidades befragte, werden die Tage Amaq’, No’j und Tz’ikin als geeignet identifiziert, um 

Erlaubnis für die Aussaat der Milpa zu erbitten. Darüber hinaus werden No’j und Tiaxh als Tage 

betrachtet, an denen Regen erbeten werden kann. Die Tage Imox und Iq’ sind demgegenüber 

dafür vorgesehen, eine generelle Erlaubnis sowie die Absolution von tx’utx tza’va zu erbitten. 

Die Tage Kann und Kamel hingegen sind mit den Verstorbenen und den Ahnen assoziiert, 

während I’x, Tz’ikin und Aa für Arbeit und finanziellen Wohlstand stehen. Exemplarisch zeigt 

Marcos Codían mit seiner Kategorisierung, welche Handlungen bzw. Eingriffe in die Natur an 

welchen Tagen gut mit den spezifischen Eigenschaften und Wertigkeiten der Tage zu vereinen 

sind: 

 

 
122 „[…] die Tage der Geburt des Kindes sind wichtig, manchmal sind sie schlecht, das Kind kann ein Dieb sein; 
oder gut, lächelnd, oder Frauenhelden oder Personen, die nicht in der Lage sind, Geld zu verdienen oder 
andersherum, immer Geld haben, oder vielleicht schnell sterben oder Hexerei. Es ist ihr Tag, ihr nawal. [...] I’x 
ist der nawal der Person, die Bürgermeister oder Autoritätsperson wird. Tz'ikin hat eine Menge Geld, er 
verwaltet Gelder. Amaq’ ist derjenige, der immer eine Ernte der Milpa hat, er muss nie hungern. Tx’i ist ein 
Mensch, der kein Geld hat, er ist ein Jäger. Kan und Kamel sind die Tage des Todes von Minderjährigen. […]“. 
123 Interview Nim Lu’, Chel, Chajul, 08.04.2008.  

99



100 
 

sembrar milpa: Amaq‘, No’j, Tz’ikin; cosecha milpa: Chee, Q’anil; pedir permiso a la tierra: 
Imox, Iq‘; pedir lluvia: No’j, Tiaxh; día de los muertos: Kan, Kamel; pedir dinero: I’x; pedir 
trabajo para conseguir dinero: Tz’ikin, Aa.124  

 

Jeder Tag „regiert” von der Morgendämmerung bis nach Mitternacht. Die Zeremonien für einen 

bestimmten Tag beginnen meist den vorangehenden Tag und dauern bis zu der darauffolgenden 

Morgendämmerung. Dadurch werden die Tage als Paare wahrgenommen, und besondere 

Zeremonien begleiten den Tageswechsel. 

 

In der folgenden Tabelle sind die Tagesnamen in Ixil und, soweit bekannt, ihre Bedeutung, die 

dazugehörigen Aktivitäten und die Wertigkeit, basierend auf meiner Feldforschung (2007 bis 

2010), zusammengefasst und ergänzt durch Daten aus den ethnographischen Studien von 

Steward Lincoln (1942) und Benjamin und Lore Colby (1981) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
124 „Aussaat der Milpa: Amaq’, No’j, Tz’ikin; Ernte der Milpa: Chee, Q’anil; die Erde um Erlaubnis bitten: 
Imox, Iq‘; um Regen bitten: No’j, Tiaxh; Tage der Toten: Kan, Kamel; um Geld bitten: I’x; um Arbeit bitten (um 
Geld zu verdienen): Tz’ikin, Aa.“ 

100



ei
ge

ne
 Fe

ld
fo

rs
ch

un
g 

(2
00

7-
20

10
) 

Lin
co

ln
 (1

94
2)

 
Co

lb
y 

un
d 

Co
lb

y 
(1

98
1)

 

Ta
ge

sn
am

e 
in

 Ix
il 

Be
de

ut
un

g/
 

gü
ns

tig
 fü

r/
  

W
er

tig
ke

it 
(+

/-
) 

Ta
ge

s-
na

m
e 

 

in
 Ix

il 

Be
de

ut
un

g/
 

gü
ns

tig
 fü

r/
  

W
er

tig
ke

it 
(+

/-
) 

Ta
ge

s-
na

m
e 

 

in
 Ix

il 

Ke
rn

el
 m

ea
ni

ng
/ 

pa
rt

ici
pa

nt
 cl

as
s/

 

ev
en

t o
r s

ta
te

1
2

5
 

B’
at

z 
sa

ra
gu

at
e 

(B
rü

lla
ffe

)/
 

?/
 

+ 

Ba
tz

 
m

on
ke

y/
 

a 
da

y 
of

 c
el

eb
ra

tio
n,

 fa
vo

ra
bl

e 
fo

r i
nc

re
as

e 
in

 a
ll 

th
in

gs
 / 

 
+ 

(in
flu

en
ce

 g
oe

s w
ith

 E
) 

B’
aa

c’
 

W
ea

lth
/ 

pe
rs

on
,fe

m
al

e/
 

ec
on

om
ic 

su
cc

es
s 

Ee
 

Za
hn

/ 
?/

 

+ 

E 
to

ot
h/

 
ju

st
ice

 a
nd

 p
ra

ye
r /

  
+ 

 

Ee
 

Al
ka

al
te

/ 
en

em
y, 

m
al

e/
 

? 

Aa
 

?/
 

Er
be

te
n 

vo
n 

Ge
ld

 u
nd

 A
rb

ei
t /

 

?  

Aj
 

Ca
ne

/ 
as

ki
ng

 G
od

 t
o 

fa
vo

r 
ch

ild
re

n 
an

d 
pr

ot
ec

tiv
e 

to
 

an
im

al
s i

n 
ge

ne
ra

l 

Aa
 

Yo
ut

h/
 

yo
un

g 
pe

rs
on

, o
bj

ec
t/

 
yo

ut
h 

I’x
 

M
ai

s/
 

Er
be

te
n 

vo
n 

Ge
ld

 u
nd

 A
rb

ei
t/

 

+ 

I'x
 

to
 re

m
ov

e 
gr

ai
n 

fro
m

 co
rn

/ 
da

y 
of

 th
e 

m
ou

nt
ai

n,
 o

f s
he

ep
; L

or
d 

of
 th

e 
go

at
; 

da
y 

fo
r i

nc
re

as
e 

of
 a

ni
m

al
s/

 
+ 

I’š
 

Sc
rib

e/
 

pe
rs

on
/ 

? 

Tz
’ik

in
 

Vo
ge

l a
uc

h 
ág

ui
la

 (A
dl

er
)/

 

Au
ss

aa
t m

ilp
a;

 

Er
be

te
n 

vo
n 

Ge
ld

 u
nd

 A
rb

ei
t/

 

+ 

Tz
ik

in
 

bi
rd

/ 
fa

vo
rin

g 
ch

ick
en

, f
or

 p
ra

yi
ng

 fo
r m

on
ey

 o
r o

th
er

 
be

ne
fit

s/
  

+ 

C’
ik

in
 

M
on

ey
/ 

m
on

ey
,li

ve
st

oc
k,

 fe
m

al
e/

 
? 

Am
aq

’ 
au

ch
 a

m
aq

; Z
ei

t/
 

 A
us

sa
at

 m
ilp

a/
 

+ 

A'
m

ak
 

?/
 

da
y 

fa
vo

rib
le

 fo
r c

or
nf

ie
ld

s, 
m

ilp
a 

bl
an

ca
/ 

+ 

Aa
m

a 
So

ul
, m

ai
ze

, f
em

al
e/

 
ha

rv
es

t/
 

+ 

 
12

5  M
it 

H
au

pt
be

de
ut

un
g 

ke
rn

el
 m

ea
ni

ng
 b

en
en

ne
n 

Co
lb

y 
un

d 
Co

lb
y 

di
e 

do
m

in
ie

re
nd

e 
Ei

ge
ns

ch
af

t d
es

 T
ag

es
go

tte
s. 

Pa
rti

ci
pa

nt
 c

la
ss

 v
er

ei
nt

 so
w

oh
l d

ie
 O

bj
ek

te
 a

ls 
au

ch
 d

ie
 

m
en

sc
hl

ic
he

n 
Te

iln
eh

m
er

 (l
eb

en
di

g 
un

d 
to

t) 
in

 d
er

 D
iv

in
at

io
n 

un
d 

sta
te

 u
nd

 e
ve

nt
 b

en
en

ne
n 

di
e 

Sc
hw

er
e 

de
r S

ün
de

 b
zw

. e
in

e 
ve

rä
rg

er
te

 R
ea

kt
io

n 
au

f d
ie

se
 o

de
r e

in
 p

os
iti

ve
r 

Zu
sta

nd
 (z

. B
. ö

ko
no

m
isc

he
r E

rfo
lg

) (
19

81
: 2

32
). 

  

101



10
2 

 No
’j 

?/
 

Au
ss

aa
t m

ilp
a;

 R
eg

en
 e

rb
et

en
; E

rn
te

/ 
+ 

No
j 

Al
ca

ld
e 

de
l m

un
do

, Y
ea

rb
ea

re
r/

 
da

y 
of

 p
ra

ye
r f

or
 li

tt
le

 d
om

es
tic

 a
ni

m
al

s/
 

+ 

No
’q

 
Al

ka
al

te
, E

ar
th

 G
od

/ 
 fa

th
er

, g
ra

nd
fa

th
er

 (a
ni

m
al

)/
 

? 

Ti
ax

h 
So

nn
e 

üb
er

 d
em

 B
er

g/
 

Re
ge

n 
er

be
te

n/
 

+ 

Ti
ja

x 
au

ch
 

ki
vi

tz
 

da
y 

of
 sa

cr
ifi

ce
/  

fa
vo

ra
bl

e 
fo

r 
pi

gs
 

an
d 

co
w

s, 
da

y 
of

 P
as

to
r 

Co
rp

or
al

 V
aq

ue
ro

 (
de

ity
 m

en
tio

ne
d 

in
 p

ra
ye

rs
, 

pr
ob

ab
ly

 C
hr

ist
)/

 
? 

Ti
aš

 
Ea

rt
h 

Go
d/

 
sin

ne
r, 

en
em

y, 
m

al
e 

en
vy

/ 
? 

Ka
oq

 
au

ch
 K

ao
 ?

/ 
w

ild
e 

Ti
er

e,
 d

ie
 k

ei
ne

n 
Sc

ha
de

n 
an

 d
er

 
m

ilp
a 

an
ric

ht
en

/ 
? 

Ka
vo

k 
gu

ar
di

an
 o

f t
he

 w
or

ld
/ 

da
y 

to
 p

ra
y 

fo
r a

ll 
in

ju
rie

s d
on

e 
by

 a
ni

m
al

s/
 

+ 

Ka
oo

 
Ea

rt
h 

Go
d/

 
tr

an
sg

re
ss

io
n,

 e
nv

y/
 

- 

Ju
na

pu
 

Go
tth

ei
t (

So
nn

e,
 Ta

ge
sli

ch
t)/

 

?/
 

? 

Hu
na

hp
u 

au
ch

 
'k

iti
sh

, 

na
m

e 
of

 a
 g

od
 (o

f t
he

 su
n/

th
e 

da
y)

; a
 sa

in
t’s

 d
ay

, 
an

d 
a 

da
y 

of
 th

e 
Ho

ly
 V

irg
in

/  
da

y 
fo

r b
ur

ni
ng

 ca
nd

le
s/

 
? 

Hu
na

ap
u 

Ti
iš 

(S
ky

 G
od

)/
 

m
al

e/
 

? 

Im
ox

 

au
ch

 ik
ab

al
 

od
er

 im
ux

 

?/
 

Er
la

ub
ni

s, 
Ve

rz
ei

hu
ng

 
vo

r 
ei

ne
r 

m
en

sc
hl

ich
en

 A
kt

io
n 

er
be

te
n/

 

? 

Im
ux

, 
au

ch
 

ik
ab

al
 

th
e 

w
or

ld
, t

he
 e

ar
th

/ 
da

y 
to

 p
ra

y 
fo

r t
he

 h
ou

se
 a

nd
 th

e 
fa

m
ily

, t
ha

t t
he

 
w

or
ld

 w
ill

 n
ot

 p
un

ish
 th

em
/ 

+ 

Im
uš

 
Ho

us
e 

Go
d/

 
ho

us
es

,fe
m

al
es

, c
lo

th
es

, 
pe

na
ce

/ 
? 

Iq
’ 

W
in

d/
  

Er
la

ub
ni

s, 
 

Ve
rz

ei
hu

ng
 vo

r e
in

er
 m

en
sc

hl
ich

en
 A

kt
io

n 
er

be
te

n/
 

? 

I'q
 

ai
r/

 
al

ca
ld

e 
de

l m
un

do
, y

ea
rb

ea
re

r/
da

y 
of

 th
e 

w
in

d/
 

+ 
(fo

r s
ow

in
g 

co
rn

) 

Iiq
’ 

Al
ka

al
te

, E
ar

th
 G

od
, f

at
he

r/
 

qu
ar

re
l/ 

? 

Aq
’b

’al
 

Na
ch

t/
 

?/
 

?  

Ak
ba

l 
ni

gh
t/

da
y 

fo
r d

oi
ng

 h
ar

m
 to

 o
th

er
s, 

 
da

y 
of

 w
itc

he
s o

r b
ru

jo
s/

 
- 

Aq
’b

’al
 

Ni
gh

t g
od

, w
om

an
/ 

?/
 

? 

102



10
3 

Ka
ch

‘ 
Au

ch
 

k’a
ch

 
m

gl
. 

Ne
tz

; 
Bi

nd
un

g;
 

Ve
ra

nt
w

or
tu

ng
/ 

w
ie

de
rk

eh
re

nd
e 

Un
gl

üc
ke

 
un

d 
ch

ro
ni

sc
he

 K
ra

nk
he

ite
n 

he
ile

n/
 

w
ed

er
 +

 n
oc

h 
-  

Ka
tc

h 
ne

t/
 

da
y 

fo
r d

oi
ng

 h
ar

m
 to

 o
th

er
s, 

to
 p

ra
y 

fo
r h

ar
m

 to
 

ot
he

rs
/ 

-  

K’
ač

 
Tr

an
sg

re
ss

io
n/

th
e 

(m
ea

su
re

d)
 

tr
an

sg
re

ss
io

n,
 e

ne
m

y/
 

?/
 

? 

Ka
n 

Sc
hl

an
ge

/  
Er

la
ub

ni
s/

Ve
rz

ei
hu

ng
 

vo
n 

de
n 

To
te

n 
er

be
te

n/
 

+ 

Ka
n 

sn
ak

e/
 

fa
vo

ra
bl

e 
fo

r a
sk

in
g 

fo
r m

at
er

ia
l p

ro
fit

/ 
+ 

Ka
n 

Fo
rt

un
e/

 
m

al
e/

 
? 

Ka
m

el
 

To
d/

 

Au
ss

aa
t d

er
 m

ilp
a/

 

+ 

Ka
m

el
 

de
at

h/
 

fa
vo

ra
bl

e 
fo

r m
ilp

a 
am

ar
ill

a/
 

+ 

Ka
m

el
 

De
at

h,
de

pa
rt

ed
 re

la
tiv

e/
 

?/
 

? 

Ch
ee

 
Hi

rs
ch

/ 
ge

ei
gn

et
 fü

r A
us

sa
at

/ 
? 

Tc
he

 
Ho

rs
e,

 d
ee

r/
 

 a
lca

ld
e 

de
l m

un
do

, y
ea

rb
ea

re
r/

 
++

 

Če
e 

Al
ka

al
te

/f
at

he
r/

 
?/

 
? 

Q
’an

il 
In

 Z
us

am
m

en
ha

ng
 m

it 
M

ai
s/

 

 g
ee

ig
ne

t f
ür

 A
us

sa
at

/ 
+ 

Ka
ni

l 
co

rn
/ 

da
y o

f t
he

 h
ol

y m
ilp

a,
 fa

vo
ra

bl
e 

fo
r a

ll o
th

er
 se

ed
s 

an
d 

pl
an

tin
g/

 
+ 

Q
’an

il 
M

ai
ze

fie
ld

,fe
m

al
e,

 m
ai

ze
/ 

?/
 

? 

Ch
oj

 
au

ch
 ch

oo
, ?

/ 
?/

 

? 
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

Tc
ho

 
?/

 
da

y 
fo

r c
al

lin
g 

do
w

n 
ev

ils
 a

nd
 tr

ou
bl

es
 o

n 
ot

he
rs

, 
es

pe
cia

lly
 b

y 
w

itc
he

s;
 d

ay
 to

 p
ay

 a
nd

 r
ec

ko
n 

fo
r 

sin
s a

nd
 fa

ul
ts

/ 
+ 

Čo
o 

Fi
ne

/ 
th

e 
fin

e,
 e

ne
m

y,a
ng

er
/ 

? 

Tx
’i 

au
ch

 tx
’i’

 H
un

d/
 

?/
 

? 

Tc
hi

i 
do

g/
 

ba
d 

da
y 

en
jo

ye
d 

by
 w

itc
he

s/
 

- 

Č’
i’ 

An
ge

r/
 

ev
il 

de
ed

, e
ne

m
y, 

an
ge

r/
 

? 
 

Ta
be

lle
 1

 

K
om

pa
ra

tiv
e 

D
ar

ste
llu

ng
 d

er
 B

ed
eu

tu
ng

en
 u

nd
 W

er
tig

ke
ite

n 
de

r 2
0 

Ta
ge

sn
am

en
 

103



Weitere, eher ungewöhnliche Interpretationen der Tage und ihrer Eigenschaften, benannte 

Francisco Ramírez, aus Ilom: Imox, an diesem Tag wurde Alkohol geschaffen und daher ist 

Alkohol auch die Bedeutung dieses Tages. Tz‘ikin ist der Tag, an dem der temascal geschaffen 

wurde, früher wurde auch noch respektiert, dass man den temascal auch nur an diesem Tag 

benutzen durfte, heute ist das jedoch anders. Kerzen und pom, können nur an folgenden Tagen 

verwendet werden: Iq’, Aq’b’al, Kamel, Chee, Tx’i, und nur an diesen Tagen kann eine 

ceremonia durchgeführt werden.  

 

Während meiner Feldforschung stellte Amaq’ für die befragten Kalenderspezialisten aus den 

Dörfern Chel und Ilom den wichtigsten Tag des Ritualkalenders dar. Einzelnen anderen zufolge 

handelte es sich bei amaq’ jedoch um den „ersten“ oder „alten“ Kalender der Ixil, „der 

Kalender, den die Ahnen zu lesen verstanden“126 . Meinen Gesprächspartnern nach verfügte 

jedoch niemand mehr über dieses Wissen. Allein das Wort amaq‘ laut auszusprechen stellte eine 

Sünde, pecado, einen Verstoß gegen die Regeln dar: „Es darf nicht benannt werden, was man 

nicht zu verstehen und zu verwenden weiß“127. Pap Me’k aus Chel sagte: Amaq’ es el día más 

grande, también el calendario, lo más grande. „Amaq’ ist der größte Tag, auch der Kalender, 

der größte.“ Weiter führte er aus, dass es sich um einen Tag des Respekts handele, an dem es 

unter anderem verboten ist, zu scherzen. An diesem Tag kann man um eine Ehefrau bitten, oder 

um einen Sohn. Pap Me‘k kannte niemanden, der den amaq’ [Kalender] gegenwärtig kannte. 

Sein verstorbener Vater kannte ihn, aber er könne sich nicht an Details erinnern. Nicolás in Chel 

erklärte, dass amaq’ der Tag des Ritualkalenders ist, an dem der Seelen der Verstorbenen 

gedacht wird (Chel, 02.04.2008, día de adorar a los espiritus de los muertos; „Tag der 

Verehrung der Geister der Verstorbenen“). Für Pap Sit (Finca La Perla) ist amaq’: un día 

poderoso para llamar, puede lastimar y hacer daño. „Ein mächtiger Tag, um ihn zu rufen, er 

kann verletzen und Schaden anrichten”. Wenn man einen Tag ruft, so Pap Sit, muss man ein 

Opfer erbringen, während man spricht. Eventuell ist mit amaq’ das Wissen um den 

Sonnenkalender gemeint. In der Ixilvariante aus Chajul werden die Monate des yaab als toj 

amaq bezeichnet. Zudem trägt der Ort, an dem die Finca La Perla sich noch heute befindet, den 

Namen Xe Amaq’ – „am Fuße des Amaq’“. Der angrenzende Berg trägt den Namen Amaq’, auf 

seinem Gipfel befindet sich der heilige Ort Vi’ Amaq’.128  

 

 

 
126 Interview Pap Sit, Finca La Perla, 19.04.2008. 
127 Interview Pablo Ceto, 31.03.2008 und Pap Sit , Finca La Perla, 19.04.2008. 
128 Interview Pap Sit, Finca La Perla, 19.04.2008. 

104



105 

4.1.2.2 Divination  
 

Divination auf Grundlage des cholq’ii, des 260-tägigen Kalenders, ist eine mantische Technik 

vorkolonialen Ursprungs (Tedlock 2010: 165f.) und eine Komponente des immateriellen 

kulturellen Erbes im mesoamerikanischen Kulturraum. Bei den Ixil führt ein b’aalvatztiixh bzw. 

aaq’ii eine Divination in der Regel in seinem Haus an seinem Hausschrein durch. Wenn das 

Anliegen keine unmittelbare Dringlichkeit hat, dann wartet man auf einen für die Lösung des 

Anliegens geeigneten Tag. Bei der Divination verwendet ein b’aalvatztiixh oder aaq’ii oft mixh, 

die roten Samen (tz’ite’) des Korallenbaums, (palo pito, b'aq' mixh, Erythrina corallodendron), 

zur Auszählung der Tage 129 . Kleine Keramik(-scherben), Knochen oder Kristalle können 

ebenfalls zur Divination verwendet werden. Diese Gegenstände, kamawiil, sind eng mit den 

Ahnen verbunden, daher sind sie von großer Bedeutung und besitzen besondere Kräfte (Rosa 

Hernández, Ilom, Chajul, 03.05.2008, siehe 4.1.2.2). Die Gegenstände sind Bestandteil des 

sakralen Bündels des aaq'ii, welches bei den Ixil mit dem spanischen Lehnwort vara bezeichnet 

wird. Dieser Begriff findet ebenfalls in Verbindung mit den Amtsstäben der alcaldía indígena 

und der cofradía Anwendung. Diese werden als vara de oficio bzw. palo de oficio bezeichnet 

(vgl. Kapitel 6.3.2). Es besteht die Möglichkeit, dass der Begriff aus dem Spanischen entlehnt 

wurde, da das Bündel als Instrument zur Aufrechterhaltung der sozialen und spirituellen 

Ordnung dient und somit dem Amtsstab ähnelt. Es besteht ein möglicher Zusammenhang mit 

dem Verb wat „schlafen“, da das Bündel im Hausaltar der religiösen Spezialist*innen „ruht“. 

Durch die Rezitation von Gebeten wird das Bündel „geweckt“ und dessen Wirkmächte werden 

aktiviert. Darüber hinaus sind Träume sowohl bei der Berufung in das rituelle Amt als auch bei 

der Kommunikation mit den Wirkmächten von großer Bedeutung (vgl. Kapitel 4.1.1).  

 

Während einer divinatorischen Lesung zählen b’aalvatztiixh oder aaq’ii die Tage d. h. sie 

sprechen sie im rituellen Diskurs an und interpretieren sie. Jeder Tag ist eng verbunden mit 

einer bestimmten Menge und Art von Eigenschaften, welche die Ereignisse an diesem Tag 

beeinflussen. Daher werden die Tage auch als Tagesgottheit (day lord oder deity) bezeichnet. 

Die begleitende Ziffer stellt jeweils unterschiedliche Eigenschaften des Tages in den 

Vordergrund und verstärkt sie oder schwächt sie ab (siehe 4.1.2.1). Die Tage offenbaren dem 

 
129 Die in der ethnographischen Literatur (Colby & Colby 1981: 222f., LaFarge 1947: 182, Lincoln 1942: 121f., 
Tedlock 1991: 155f.) beschriebene Vorgehensweise weist eine starke Ähnlichkeit zu der von mir beobachteten 
auf. Zwischen einzelnen Mitgliedern der comunidades gibt es immer unterschiedliche Varianten, außerdem 
unterscheiden sich einzelne comunidades untereinander. Auch in anderen Regionen Mesoamerikas, wie z. B. bei 
den Ayöök (Mixe) in Chichicaxtepec, Oaxaca kommt Divination auf Grundlage des 260-tägigen Kalenders zur 
Anwendung. Dort geschieht dies unter Verwendung von Maiskörnen (Rojas Martínez Gracida 2012). 

105



106 
 

b’aalvatztiixh und dem aaq’ii die eigentlichen Gründe einer Krankheit oder eines Unglücks. 

Die rituellen Spezialist*innen geben die Informationen an die Klient*innen weiter. Divination 

kommt zur Anwendung, um Grund und Heilung von Krankheit zu bestimmen, um Träume zu 

interpretieren, um verlorene oder gestohlene Gegenstände aufzufinden und zurückzuerlangen, 

um Konflikte zu lösen, Streit zu schlichten, Pläne abzugleichen und um Zeit und Ort für die 

Durchführung eines Rituals zu bestimmen. Grundsätzlich kann ein aaq’ii bei jedem beliebigen 

Anliegen konsultiert werden.  

 

Bei der Zählung der Kalendertage legte der b’aalvatztiixh die mixh-Samen paarweise auf ein 

Tuch auf einen Tisch. Waren alle Samen ausgelegt, ergab sich ein Muster aus Spalten und 

Reihen. Nach Abschluss des Auslegens zählte er die Tage, wobei jedes Paar einen Tag 

repräsentierte. Dabei ging er von links nach rechts und anschließend von oben nach unten vor. 

So verband er jedes Paar mit einer der 20 Tagesgottheiten (day lords) und einer der 13 Zahlen. 

Dabei repräsentierte das letzte Samenpaar in der äußersten rechten Spalte der einzelnen Reihen 

die „sprechenden“ Tage – die Bedeutung und die Wertigkeit dieser Tage bestimmten das 

Ergebnis der Divination.  

 

Ich erfuhr von weiteren Ausführungsvarianten der Divination: Nim Xu’ aus Ilom zählte die 

Sterne und gab ihnen die Namen der heiligen Berge in der näheren Umgebung des Dorfes 

(02.05.2008). Bei einem Ritual in Chajul, welches jeweils am zweiten Freitag im Februar auf 

dem Gipfel des Cerro San Andrés stattfindet, verwenden die Kalenderpriester Kieselsteine und 

Quarzkristalle zum Zählen der Tage (Ana, Xolcuay, Chajul, 04.04.2010) 130. Am 5. März 2010 

war ich selbst Klientin in einer Divination, allerdings setzte Pap Me’k keine mixh-Samen 

sondern Kerzen und pom ein. Er sprach einen längeren rituellen Diskurs, während dessen er die 

Kerzen nacheinander anzündete und paarweise vor dem Kreuz auf seinem Altar platzierte. Er 

bat um die Hilfe verschiedener Gottheiten, katholischer Heiliger und verstorbener Ahnen. 

Anschließend zählte er die Kalendertage aus dem Gedächtnis.  

 

Auszug aus dem Feldtagebuch, Besuch bei Pap Me’k, aaq’ii 
Gemeinsam mit meinem Ixillehrer und Übersetzer Gerardo besuchte ich Pap Me’k in seinem Haus in 
Nebaj, cantón Simocol. Es bestand aus einem Raum, der aus Adobe gemauert war. Darin befanden sich 
die vier Betten der Familie, ein Schrank für die persönlichen Gegenstände und ein Hausaltar. Auf dem 

 
130 Ähnlich dokumentiert von Banach 2017: 23. Colby und Colby weisen in einer Fußnote auf eine weitere Art 
von Divination hin, bei der Quarzkristalle verwendet werden. Shas beschrieb, dass der Kalenderpriester in den 
Kristall schaute. Licht und möglicherweise Figuren böten dann die Grundlage zur Lösung des Problems des 
Klienten. Shas selbst wendete diese Art der Divination nicht an (1981: 311-312). 

106



107 

Altar standen drei Kerzen in einer Reihe auf einem Stein vor einem Bild von Jesus am Kreuz und in 
einem kleinen Glaskasten standen drei Maya-Tonfigurinen aus moderner Herstellung. Zusätzlich gab es 
einen Anbau aus Holzbrettern sowie eine Küche mit einer estufa mejorada, einer modernisierten 
Feuerstelle mit Rauchabzug nach außen. 
 
Pap Me’k bat uns, auf zwei kleinen Holzstühlen Platz zu nehmen, und nahm unsere Anliegen entgegen 
– jeweils eine persönliche Entscheidungsfindung. Pap Me’k kniete sich vor seinen Hausaltar, zündete 
die Kerzen an (einzeln) und stellte sie paarweise vor das Kreuz auf dem Altar. Gleichzeitig begann er 
das Gebet, in welchem er Jesus und verschiedene Heilige nannte und die Tagesnamen des cholq’ii in 
Kombination mit den Zahlen von 1-13 zählte. Anschließend fragte er nach unseren Namen, nach unseren 
Wohnorten und nach den Namen unserer Eltern. Um den genauen Gründen unserer persönlichen 
Probleme auf die Spur zu kommen, erteilte er uns die Aufgabe, an drei aufeinanderfolgenden Abenden 
unmittelbar vor dem Zubettgehen vor drei brennenden Kerzen niederzuknien und zu Gott zu beten und 
ihn darum zu bitten, dass unsere Probleme gelöst werden würden. Nach drei Tagen besuchten wir Pap 
Me‘k erneut und berichteten von unseren Träumen. Pap Me’k stellte weitere Fragen zu den Träumen 
und den Problemen und wir antworteten. Anschließend begann Pap Me‘k abermals ein Gebet, das dem 
drei Tage zuvor vorangegangenen ähnelte. Schließlich stellte er daraufhin für beide die Diagnose, dass 
wir die richtige Entscheidung fällen werden, wenn wir an Gott glauben.   
Gerardo und ich zahlten für die Konsultation und die dazugehörige Diagnosesitzung beide je 150 
Quetzales. 
 

Kranke oder ihre Verwandten können den Kalenderpriester um eine Divination und Prognose 

bitten. Entsprechend der Tagesnamen ordnet der Kalenderpriester die Divinationsobjekte (mixh 

– Samen, Steine, Kerzen) paarweise in Reihen an und bittet den Kranken, ein Objekt zu 

ergreifen. Je nachdem, welches Objekt und somit welcher Tagesname gewählt wurde, kann der 

Kalenderpriester sowohl Ursache als auch Behandlung der Krankheit benennen131. De León 

Ceto nimmt folgende Kategorisierung von Krankheiten vor: txoo (Krankheiten bei Kindern, die 

während der Schwangerschaft verursacht wurden), aatxa (Krankheiten, die durch die 

Nichteinhaltung von Regeln während der Schwangerschaft entstanden) und kukel (verursacht 

durch das Aufeinandertreffen mit einer schlechten Energie oder einem schlechten Geist) (2018: 

187). 

4.1.3 Sakrale Landschaft 
 

In der Kosmovision der Ixil nimmt die Landschaft eine signifikante Rolle ein. Das folgende 

Unterkapitel befasst sich mit der Bedeutung der Umgebung für das menschliche Leben. Es wird 

angenommen, dass diese in Gleichgewicht und Einheit miteinander verbunden sind. Die 

Interdependenz zwischen Mensch und Umwelt manifestiert sich in einer wechselseitigen 

Beziehung, in der beide Elemente aufeinander angewiesen sind und sich gegenseitig bereichern.  

 

 
131 Interview Ana, Xolcuay, Chajul, 04.04.2010. 

107



108 
 

Sakrale Orte, die zur Ausübung von Ritualen aufgesucht werden, befinden sich an besonderen 

Orten in der Gebirgslandschaft der Ixil-Region. Die comunidades sind von besonderen Orten 

umgeben. Dabei handelt es sich oftmals um Gipfel, Wasserfälle, Höhlen und Felsspalten sowie 

ungewöhnliche Felsformationen. Aber auch bestimmte Punkte in den Dörfern oder Städten 

können sakrale Orte sein. Die Orte sind von den Ahnen bestimmt worden, oder die Orte 

personifizieren die Ahnen (k’uykumam – wörtlich „Großväter“)132. Es sind Orte, an denen der 

Mensch und das Universum in Kontakt treten können, der Mensch die Gegenwart des 

Universums spüren kann. Die Orte sind daher ebenfalls dazu in der Lage, die Menschen eine 

„Zeit außerhalb der Zeit“ erfahren zu lassen, womit die rituelle Zeit – in Abgrenzung zur 

alltäglichen Zeit – gemeint ist (Rappaport 1999: 262). Des Weiteren haben die Orte trotz 

historischer und moderner Einflüsse und Herausforderungen ihre traditionelle Bedeutung 

beibehalten und spielen weiterhin eine große Rolle für die kulturelle Identität der Gemeinschaft.  

 

Die Jahresträger (ijyaab) sind jeweils einer Kardinalrichtung (ka’xhob’) und somit einem 

sakralen Ort zugeordnet. Zeit und Raum sind keine unabhängigen Konzepte, sondern bilden 

eine Einheit (Rappaport 1999: 303). In Santa Clara und Ilom, Chajul sowie Nebaj sind sakrale 

Punkte in der Umgebung den Kardinalrichtungen und somit den ijyaab eindeutig zugeordnet 

(siehe Abbildung 6 und Kapitel 5.4.3 dieser Arbeit zu Santa Clara und Lincoln 1942: 110 sowie 

de León Ceto 2018: 192 zu Nebaj).  

 

Auch die Farben Rot, Weiß, Schwarz und Gelb sind jeweils den Jahresträgern und einer 

Kardinalrichtung zugeordnet. Dabei ist No’j der Farbe Rot und der Richtung Ost zugeordnet, 

Iq‘ der Farbe Weiß und Nord, Chee Schwarz und West sowie Ee Gelb und Süd133. Moderne 

Darstellungen sowohl des cholq’ii als auch des yaab verwenden die Glyphen aus der Klassik, 

so auch die Darstellung aus Nebaj in Abbildung 6. Diese Darstellung zeigt die ijyaab in Relation 

zu den Kardinalrichtungen und den Farben, der Pfeil indiziert die Rotation der ijyaab zu Beginn 

eines neuen Jahres. Auch in Ilom sind vier Berggipfel den ijyaab, den Jahresträgern, 

zugeordnet: No’j im Osten/Vi’ kooma, Chee im Westen/Vi’ saqsivan (siehe weiter unten), Iq’ 

im Norden/Vi’ kanoja und Ee im Süden/Vi’ hon134.  

 

 
132 Auch Banach 2017.  
133 Lincoln 1942: 110, ebenfalls bei den K’iche‘ in Momostenango Tedlock 1992: 101, van den Akker 2018: 
61ff. 
134 Auch bei Banach 2017: 3. 

108



109 

Cerro Sumal ist mit 3275 m der höchste Berg der Ixil-Region (Abbildung 7), 30 km nördlich 

des Zentrums von Nebaj in den Ausläufern der Cuchumatanes gelegen. Becquelin 

dokumentierte dort u. a. zwei Tempelstrukturen und einen Ballspielplatz in Hanglage und 

Keramikfunde aus der Klassik und der Postklassik. Die Stätte interpretierte er als potentiellen 

Verteidigungsposten (Becquelin 1969: 79). Sowohl Gerardo als auch Pap Me’k aus Nebaj gaben 

2010 an, dass religiöse Spezialisten ihn vor der violencia zur Durchführung von Ritualen 

aufgesucht hätten. Nach der violencia besuchten die b’aalvatztiixh diesen Ort nicht mehr. 

Stattdessen erlangte Vi’ Paxil in Xolcuay, Chajul, größere Bedeutung. Vi’ Paxil ist traditionell 

ein Ort, der insbesondere für Rituale, die der Aussaat und der Vorbereitung der Milpa gewidmet 

sind, aufgesucht wird.135 Nach einer oralen Tradition entdeckten hier vier Tiere die vier Sorten 

Mais in den Farben Schwarz, Rot, Weiß und Gelb, es ist der Ursprungsort des Maises. Die vier 

Tiere waren yak (gato de monte, „Bergkatze“), sanich (hormiga, „Ameise“), joo (cuervo, 

„Rabe“) und tch’uj (zanate, Quiscalus mexicanus, „Dohlengrackel“).  

 

Der Gipfel des Bergs Vi’ Jamal, ca. 8 km südlich der Ortsmitte von Nebaj136, ganz in der Nähe 

der Straße nach Sacapulas, ist ein sakraler Ort, der ebenfalls zu Ritualen, die der Milpa 

gewidmet sind, aufgesucht wird. Dort befindet sich eine Felsspalte, die groß genug ist, um 

hinein zu klettern (siehe Abbildung 8 und Kapitel 4.1). Von der Umgebung sind der Felsen und 

die ca. 3x4 m große Fläche davor durch einen natürlichen Graben getrennt (in dem Reste der 

Paraphernalien vorausgegangener Rituale liegen). 

 

Sakrale Punkte existieren ebenfalls innerhalb der Ortschaften. An einigen befinden sich Altäre, 

die mit einem Kreuz markiert sind (Beispiele in Abbildungen 9 und 10). Sowohl religiöse 

Spezialist*innen als auch die kacholpom suchen sie zu bestimmten Anlässen auf oder sprechen 

sie während des rituellen Diskurses am Hausaltar an. 

 

Ju’il (oder auch Huil oder Huyl) ist ein weiterer sakraler Ort, an dem archäologische Funde 

gemacht wurden (siehe Kapitel 3.2.1). Er ist bis in die Gegenwart ein überregional bedeutsamer 

sakraler Ort (nicht nur für die Durchführung von Neujahrsritualen). Bereits Lincoln beschrieb, 

dass religiöse Spezialisten, ausschließlich angeleitet von ihrem Kalenderwissen, aus dem 

gesamten Hochland (Huehuetenango, Quatzaltenango, Momostenango, Totonicapán, Santa 

 
135 Da sich das Land seit 2015 in Privatbesitz befindet, entstanden zahlreiche Konflikte zwischen kacholpom und 
den neuen Eigentümer*innen.  
136 Nebaj liegt in einer Hochebene, die in alle Himmelsrichtungen von höherliegenden Bergen umgeben ist. Die 
Berge sind alle von ritueller Bedeutung. 

109



110 
 

María Chiquimula, Chichicastenango, Nahualá, Cobán, Tactic, Rabinal und Sololá) dort 

zusammenkamen (1942: 113).  

 

Im Dorf Chel, Chajul und dessen Umgebung liegen zahlreiche heilige Orte. Diese befinden sich 

entweder auf Anhöhen bzw. Bergen (Vi’), die das Dorf umgeben, oder es handelt sich um 

Höhlen oder Felsspalten am Fuße der Berge (Xe’): Vi’jomistan, Xe’navatz, Xo’l a‘, Vi’ qootz, 

Vi’ kaman, Xolobala’, Vi’kaba’, Vi’q’alqoob, Vi’ kujeb, Xaxmoxan, Xe’tehakalte’ und die letzte 

Anhöhe im municipio Chajul von dem Ixcán, Vi’ San Antonio137 . Dort werden zu vielen 

Anlässen Rituale durchgeführt, die von einzelnen Familien oder der Gemeinschaft der 

kacholpom in Auftrag gegeben werden. Die Familien begleiten sie und sie dauern in der Regel 

zwei bis drei Tage an. Am Abend des zweiten Tages wird mit Musik (Marimba), bombas, und 

reichlich kuxa138 gefeiert.  

 

Jedem Ort, jedem Berg, jedem Hügel, jedem Felsen, jedem Bach, jedem Fluss und jeder 

Wasserquelle wohnt eine Seele inne 139 . Ebenso besitzt jedes Tier einen tiixhil („Schutzgeist“), 

genauso wie jeder Mensch einen tiixhil besitzt. Daher werden bei Ritualen die entsprechenden 

Besitzer oder Schutzgeister ebenso wie der Schöpfer (tiixh – „Gott“) angerufen140. Pap Me’k 

zufolge ist es nicht gestattet, die Namen sakraler Berge (cerros) ohne triftigen Grund 

auszusprechen, da dies einer Sünde gleichkäme. Es ist vergleichbar damit, eine Person ohne 

ersichtlichen Grund zu rufen, und daher verärgert es die „Besitzer des Bergs“. Die Besitzer der 

Berge, dueños de los cerros, werden als Kräfte betrachtet, die eine Verbindung zwischen 

Menschen und der Schöpfung darstellen. Ihre ambivalenten Eigenschaften können sie als 

schützende Wesen auftreten lassen, die Menschen beispielsweise vor Naturkatastrophen 

bewahren, aber auch als potenzielle Bestrafer der Menschheit, die ihnen Schaden zufügen 

können. Dies impliziert, dass ihnen ein angemessener Respekt entgegengebracht werden muss. 

Das laute Aussprechen oder Rufen festigt zudem die Verbindung und den „Besitzern der Berge“ 

bzw. der spirituellen Energie. Bei Eingriffen in die Landschaft ist eine Anrufung in Form eines 

Rituals erforderlich. Es empfiehlt sich, so Pap Me’k, wenigstens eine Kerze anzuzünden, wenn 

der Name eines cerros ausgesprochen wird (Chel, April 2008)141.  

 
137 Interview Diego Tek Mo‘, Chel, Chajul, 14.04.2008.  
138 Kuxa ist selbstgebrannter Schnaps, der bei rituellen Handlungen sowohl eine Rolle im Diskurs spielt (etwa als 
Opfergabe) als auch von den Teilnehmer*innen konsumiert wird.  
139 Ähnlich Oakes 2001: 41. 
140 Pap Me’k, Chel, April 2008. 
141 „Besitzer der Berge“ sind in der Kosmovision aller Maya-Völker und auch bei anderen mesoamerikanischen 
Völkern weit verbreitet. Meist gehen die Menschen einen Pakt mit ihm ein, geben ihre Seele für einen Vorteil. 

110



111 

In Ilom berichtete Francisco Ramírez, dass er keine heiligen Orte zur Durchführung der Rituale 

aufsucht. Er führt sie zu Hause an seinem Hausaltar durch und nimmt in seinem rituellen 

Diskurs auf die Orte bzw. cerros Bezug. Wiederkehrende astronomische Phänomene, wie 

Sternenbilder und -formationen sind neben wiederkehrenden Naturphänomenen zur 

Bestimmung einzelner Arbeitsschritte im landwirtschaftlichen Zyklus wegweisend. Die 

Beobachtung des nächtlichen Sternenhimmels als Teil eines rituellen Diskurses und die 

Benennung der Formationen und Sternenbilder nach den cerros142 helfen Francisco Ramírez 

bei dieser Aufgabe.  

 

Cerros sagrados in/bei Ilom mit Erklärung der Namen  
(Ältestenrat, 03.05.2008, Ilom)  
Xe’ kooma  al pie del cerro kooma „am Fuß des Bergs Kooma“ 

Xe’naalo  al pie del cerro naalo, es una cueva „am Fuß des Bergs Naalo, es ist eine Höhle“ 

Vatz mam 
tchaq ala 

delante de una planicie grande „gegenüber einer weiläufigen Ebene“ 

Vatz kooma delante del cerro kooma, „gegenüber des Bergs Kooma“ 

Xe’ vatb’al 
sivan 

al pie de la piedra donde dormían (las personas) „am Fuß des Felsen wo die 
Menschen schliefen“ – Bezug orale Tradition 

Vatz qootz  adelante del barranco, „vor der Schlucht“ 

Vi’ txinak’i’ a la punta del cerro txinak’i’ „auf dem Gipfel des Bergs Txinak’i’“ 

Xe’ kaqtze’  al pie del árbol rojo, „am Fuß des roten Baums“ 

Cocpan  nombre del mojon que divide las montañas de Chajul y Nebaj „Cocpan ist die 
Bezeichnung des Wegweisers, der die Berge Chajuls von denen Nebajs trennt“ 

Pe’ vaakaxh  pasto de vacas, „Viehweide“ 

Vi’ hon  a la punta del cerro Hon (cerca de Cajchixla) „auf dem Gipfel des Bergs Hon (nahe 
Cajchixla)“ 

Xe’ yolon 
sivan  

al pie de la piedra que contesta (allí estaba el lacandon) „am Fuß des Felsens, der 
antwortete (und wo der Lacandone sich aufhielt)“ – Bezug orale Tradition 

Xe’ kutvi’ 
tchulul 

al pie de los zapotes (sin cabeza, no tiene ramas) „am Fuß der Zapotebäume (ohne 
Krone, ohne Zweige)“ 

Vi’ al tz’unun 
a’  

encima de la fuente de la catarata (literalmente: encima – poquito cuando empieza 
– agua) „über der Quelle des Wasserfalls (wörtlich: ein bisschen darüber, wo das 
Wasser beginnt)“ 

Tabelle 2 

Namen und ihre Bedeutung der sakralen Orte in der Landschaft bei Ilom, einige weisen klaren Bezug zu oralen Traditionen 
auf  

 

Im Mai 2008 war ich mit den Vertreter*innen des Ältestenrats aus Ilom im Gespräch. Unter 

anderem teilte der Rat einige Informationen über die Bedeutung der Namen der heiligen Berge 

in der Umgebung des Dorfes mit mir (siehe Auflistung, Tabelle 2). Der bedeutendste Berg für 

 
Zu diesem Zweck werden rituelle Handlungen durchgeführt, mit entsprechenden Gebeten und Opfergaben. 
(Garay Herrera 2013: 12–14).  
142 Dies ist möglicherweise mit astronomischen Beobachtungen in der Vergangenheit verknüpft. Tedlock 
dokumentierte die Verbindung zwischen Astronomie und 260-tägigem Kalender (1982: 173–180).  

111



112 
 

das Dorf Ilom trägt den Namen Vi’ Saqsivan (1330 m) und liegt westlich des Dorfes. Dort sind 

sechs archäologische Strukturen zu erkennen, darunter auch ein Ballspielplatz143.  

 

Zum Cerro Saqsivan erzählte Gabriel Asicona Sánchez folgende Überlieferung: 
Cerro Saqsivan: el rey de esta aldea, rey primogénito, el mayor, el más grande. Este cerro se 
convirtió en una persona en las fiestas del municipio. Cuando salió, él ofreció: “Tengo una casa 
grande, pero miro que la montaña se me está cayendo encima. ¿No pueden ayudarme a quitar la 
montaña? Porque la piedra está cayendo encima de mi casa.” La gente preguntó: ¿Y dónde vive 
Usted?” “Yo vivo en una aldea parte de Chajul. Esta aldea se llama Ilom, si quieren ayudar, 
vayan preguntando por esta aldea, y me van a encontrar encima, mi casa queda encima.” El 
señor regresó otra vez: “Solamente estoy viendo la fiesta y quiero pedirles ayuda.” Iba en caballo 
y usaba el sombrero de Chajul. Pasó algo de tiempo para que las personas se recordaban de él y 
vinieron a buscarle. Primero preguntaron por la aldea en Chajul, unas personas les señalaron el 
camino. Una vez en la aldea, preguntaron a las personas por la casa de un señor que dice que la 
montaña se está cayendo encima de su casa, que el señor no dijo su nombre. Fueron al Cerro 
Saqsivan, que era parte de la Finca La Perla, y donde vivía el patrón de la finca. Pero no era el 
hombre que les pidió ayuda en Chajul, entonces se preguntaron: ¿Quién será? En el Cerro 
Saqsivan hay piedras con dibujos y aquí la montaña se estaba cayendo. Entonces se dieron 
cuenta que fue el cerro que les pidió ayuda, y limpiaron las piedras.144 (Gabriel Asicona Sánchez, 
Ilom, Chajul, 07.05.2008) 

 

Vi’ Saqsivan (der Gipfel des Saqsivan) wird auch heute noch für Kalenderrituale benutzt und 

ist dem Jahresträger Chee zugeordnet. Allerdings beklagt Gabriel Asicona Sánchez, dass heute 

nicht mehr viele die Überlieferung des Cerro Saqsivan kennen, und dass sie nicht mehr wissen, 

wozu die Cerros wichtig sind. Er beklagt, dass viele keine Rituale vor der Aussaat oder Ernte 

durchführen lassen und dass ihnen deswegen Schaden widerfährt.  
El cerro fue el hermano mayor de los mayas. Dios hizo primero los cerros, nosotros somos los 
hermanos menores. Por esto debemos respetar a los cerros, porque son más poderosos que 
nosotros y que son mayores. Hoy dicen que los cerros solamente existen así, pero no, son 
personas.145 

 

 
143 Dort fanden in der Vergangenheit Raubgrabungen statt (ALMG ohne Jahr: 19).  
144 „Der Berg Saqsivan: der König dieses Dorfes, der erstgeborene König, der älteste, der größte. Dieser Berg 
wurde zu einer Person bei den Festen des municipios. Als die Person erschien, bot sie an: „Ich habe ein großes 
Haus, aber ich sehe, dass der Berg auf mich fällt. Könnt ihr mir nicht helfen, den Berg zu entfernen? Denn der 
Stein fällt auf mein Haus“. Die Leute fragten: „Und wo wohnst du?“ „Ich wohne in einem Dorf in der Nähe von 
Chajul. Dieses Dorf heißt Ilom, wenn ihr helfen wollt, geht hin und fragt nach diesem Dorf, und ihr werdet mich 
auf dem Gipfel finden, mein Haus liegt auf dem Gipfel. Der Mann kam wieder zurück: „Ich beobachte gerade 
das Fest und möchte euch um Unterstützung bitten.“ Er saß auf einem Pferd und trug den Hut von Chajul. Es 
dauerte einige Zeit, bis sich die Leute an ihn erinnerten und nach ihm suchten. Zuerst fragten sie nach dem Dorf 
in Chajul, einige Leute wiesen den Weg. Im Dorf angekommen, fragten sie die Leute nach dem Haus eines 
Mannes, der sagte, dass der Berg auf sein Haus falle, der Mann nannte seinen Namen nicht. Sie gingen zum 
Saqsivan, der zur Finca La Perla gehörte und wo der Besitzer der Finca wohnte. Aber es war nicht der Mann, der 
in Chajul um Hilfe gebeten hatte, und so fragten sie sich: Wer könnte das sein? Auf dem Saqsivan gibt es Steine 
mit Zeichnungen darauf, und hier stürzte der Berg gerade ein. Da wurde ihnen klar, dass es der Berg war, der um 
Hilfe gebeten hatte, und sie reinigten die Steine.“ 
145 „Der Berg war der ältere Bruder der Maya. Gott hat die Berge zuerst erschaffen, wir sind die jüngeren Brüder. 
Deshalb müssen wir die Berge respektieren, denn sie sind mächtiger als wir und sie sind größer. Heute sagt man, 
dass die Berge nur so existieren, aber nein, sie sind Menschen.“ 

112



113 

Die Überlieferung mit dem in Menschengestalt um Hilfe bittenden Berg zeugt von der 

Vorstellung einer animierten Welt, die fester Teil der Kosmogonie ist146. Außerdem verdeutlicht 

sie das reziproke Verhältnis von Menschen und Umwelt. Der Landschaft kommt eine göttliche 

Identität zu, die den rituellen Spezialisten bekannt ist, und auf die sie sich sowohl im rituellen 

Diskurs als auch bei den rituellen Handlungen beziehen. In den mesoamerikanischen 

Bilderhandschriften finden sich zahlreiche Hinweise auf animierte Bestandteile der Umwelt 

(Jansen und Pérez Jiménez 2010: 283).  

 

Eingriffe in die Landschaft und somit in den sakralen Raum, wie sie beispielsweise beim Bau 

der HidroXacbal oder beim Abbau von Kies und Sand für die Herstellung von Baumaterial 

gemacht werden, bedeuten gleichzeitig einen Eingriff in das Gleichgewicht der natürlichen 

Umgebung. „[…] sacan cosas del cerro, la máquina saca la raíz de la tierra […], […] sie holen 

Dinge aus dem Berg, die Maschinen holen die Wurzel der Erde heraus […] (Hervorhebung 

von Rosa Hernández, Ilom, Chajul, 03.05.2008). Die Bevölkerung Iloms sorgte sich während 

meines Feldforschungsaufenthalts um die Folgen dieser Eingriffe, die den Bergen tiefen 

Schaden zufügten. Mit raíz de la tierra meint Rosa Hernández das „Herz“ der Erde, des Bergs. 

Sie erwarteten „Strafen“ wie z. B. Erdbeben, die ihnen von den dueños de los cerros auferlegt 

werden würden. Des Weiteren beklagten sie, dass bei den Bauarbeiten kamawiiles gefunden 

und gestohlen werden. Unter der Bezeichnung kamawiil verstehen die Ixil aus Ilom 

beispielsweise alte Artefakte wie Keramik (-scherben), Knochen oder Kristalle. Diese 

Gegenstände sind eng mit den Ahnen verbunden, daher sind sie von großer Bedeutung und 

besitzen besondere Kräfte. Sie können außerdem Teil des sakralen Bündels der religiösen 

Divinationsspezialisten sein (Rosa Hernández, Ilom, Chajul, 03.05.2008, siehe 4.1.2.2).  

4.1.4 Ursprungsgeschichte(n)  
 

In Chajul und Ilom existieren orale Traditionen, die besagen, dass Ilom der Ursprungsort der 

Ixil sei und die Lakandonen diesen Ort gründeten. Zu den Zeiten der Ahnen kamen Lakandonen 

in die Region und an dem Nachnamen Xinic seien ihre Nachfahren zu erkennen. Zudem 

schrieben die oralen Traditionen den Lakandonen positive Eigenschaften zu, dazu gehörten 

Zuverlässigkeit, Ehrlichkeit sowie Mut und Stärke147.  

 

 
146 Animismus ausführlich z. B. bei Pitarch Ramón 2010 (Tzeltal), Ingold 2000 (allgemein).  
147 Ana Laynez Xinic, Chajul, 23.04.2008. 

113



114 
 

An dieser Stelle werden Beispiele angeführt, die die Gründung von Ilom erklären. Diese oralen 

Traditionen leiten eine Verbindung bzw. Abstammung der Ixil von den Lakandonen bzw. von 

Menschen, die aus dem nördlichen Tiefland einwanderten, her: Die Gründung des Dorfes Ilom 

wird einem Lakandonen namens Juan Ilom zugeschrieben. Vor der Gründung von Ilom 

residierte Juan Ilom auf dem Berg Vi' Kooma. Nach Gabriel Asicona Sánchez ist es bis heute 

ein Tabu, den Berg zu betreten. Wer es dennoch tut, verschwindet. Laut Gaspar Gallego, 74 

Jahre, aus Ilom (03.05.2008) befand sich das Dorf Ilom im Ixcán. Vor 110 Jahren gründeten 

von dort stammende Personen das gleichnamige Dorf im municipio Chajul. Der Namensgeber 

in dieser Version war Pedro Ilom 148 . Gaspar Gallego leitet das Toponym Ilom 

volksetymologisch von „ilamb’al“, lugar donde uno se descansa „Ort, an dem ausgeruht 

werden kann“, ab.  

 

In zahlreichen Maya-Sprachen, darunter auch in Ixil, ist der Wortstamm il- mit der Bedeutung 

„sehen“ oder „beobachten“ belegt. Die Wörterbücher des Proyecto Lingüistico Francisco 

Marroquín der Varianten Nebajs und Chajuls verzeichnen jeweils Ilo’m mit der Bedeutung 

Visitar. Ver, mirar. Das Suffix -om (auch -on) fungiert als nominalisierende und beschreibende 

Endung, die einen Zustand oder eine handelnde Person bezeichnet (Ayres 1991: 134). Die 

linguistische Analyse stützt die Interpretation „Ort des Wächters“, wobei die Lage des Ortes 

mit einem weiten Blick über das Tal des Xacbal in Verbindung gebracht wird. 

 

Etwas ausführlicher und in Bezug auf die mnemonische Narrative aussagekräftig sind zwei 

Versionen der Ursprungsgeschichte von Ilom, in denen eine Person namens tx’ol (bzw. tschol 

oder xol) auftritt. 

 

Luis Lainez (Nim Xu‘), 66 Jahre, erzählte folgende Ursprungsgeschichte am 02.05.2008 in 

Ilom149: 
Früher war das Land nicht bewohnt, und die Leute aus Chajul wollten hier leben, sie kamen und 
säten Chili und Baumwolle. Es waren drei Menschen, sie teilten sich auf, sie waren weit 
verstreut, sie konnten nicht miteinander sprechen, sie hörten nur das Echo. Sie gaben sich 
gegenseitig Zeichen, die sie mit ihren Macheten anfertigten. So sprachen sie miteinander. Sie 
hatten einen Unterschlupf zum Schlafen. Wenn sie von der Feldarbeit zurückkamen, war das 
Essen bereits fertig, aber niemand wusste, wer es zubereitet hatte. Sie hofften, beim Wasserholen 
die Person zu finden. Sie sahen im Wasser das Spiegelbild einer Person, die auf einem Ast saß. 
Diese Person war der tx‘ol. Die Menschen fragten die Person, „Wie heißt du? Woher kommst 
du?“, aber der tx‘ol gab keine Antwort, er sagte lediglich das Wort tx‘ol. Nach zehn Tagen sprach 

 
148 „Personas salieron de la mera aldea Ilom en Ixcán, poblaron aquí. Un señor se llamaba Pedro Ilom, llegó hace 
110 años.”. 
149 Zusammenfassung des protokollierten Gesprächs.  

114



115 

er doch und sagte: „Tengo oración a me convierto en cualquier cosa que se dice.” Der tx‘ol war 
lacandón, jedoch aus dem pueblo de Chajul. Er hatte sich in der montaña verlaufen, als seine 
Eltern Chili und Baumwolle säten. Er wuchs mit den Lakandonen auf, die ihm die oraciones 
(ritueller Diskurs, mantische Sprache, besonders mächtig) beibrachten. Als er die Menschen in 
der montaña traf, bereitete er ihnen das Essen zu. Auch trug der tx‘ol die schwere Last der 
Menschen, immer wenn sie etwas Schweres nach Chajul tragen wollten. Er musste nur wenige 
Schritte machen, da er mit seinen oraciones die Berge zusammenführen konnte. Er gab den 
Menschen eine oración, damit sie verhindern könnten, dass die Ladinos sie ausnutzten („para 
que los ladinos no se aprovechen de ellos.” Der tx‘ol befahl zwölf Kindern, von ihm die 
oraciones zu lernen, die Eltern waren jedoch nicht einverstanden. Der tx‘ol versuchte die Eltern 
zu überzeugen, und er prophezeite ihnen, dass die Ladinos sie ausrauben würden. „Maldición 
dejó él a los antepasados… porque está pasando ahorita.” Er sagte zudem, dass die Eltern sich 
so zu Komplizen der Ladinos machen würden („Así Ustedes serán compadres de los ladinos.”). 
Der tx‘ol verfluchte schließlich die Eltern, da er über ihre Ablehnung und ihr Unverständnis 
erzürnt war. Der Fluch des tx‘ol ist auch an der Konquista schuld. Chajul wäre heute anders, 
wenn die Vorfahren die oración des tx‘ol akzeptiert hätten, und „dann gäbe es keine Ladinos“.  

 

Von der Person des tx‘ol existierten verschiedene Versionen. Laut Nim Lu‘ Anay trägt die Figur 

den Namen Pedro Xol. Diese Person ist jemand, der ein indígena de Ilom ist und wie ein 

„dummer campesino“ wirkt. In Wirklichkeit ist er jedoch weise und besitzt außergewöhnliche, 

teils übernatürliche Kräfte. Er ist in der Lage, alle Gefahren zu überwinden, ungeachtet ob, sie 

von Menschen, Tieren oder der Armee ausgehen. Er hat alles erlebt: die „Zeit der Großeltern“, 

die „Zeit der Arbeit auf der Finca“ und die „Zeit des Krieges“.  Wenn er es will, „rücken für ihn 

die Berge zusammen und er muss nur einen Schritt machen“. Er besitzt die Fähigkeit, Zeiten 

des Leidens (sufrimiento) vorauszusehen. Er lebt an einem Ort namens Xola, zwischen zwei 

Flüssen. 

 

Im Kern vereinen die verschiedenen Versionen des tx’ol das Zusammenbringen 

unterschiedlicher historischer Ereignisse, die größtenteils traumatischer Natur sind, 

insbesondere die Kolonialzeit, den Bürgerkrieg und die Zeit der Ankunft der ersten Ladinos. 

 

Velásquez weist mithilfe der Funde in Xak’b’al, (unweit Iloms und des Flusses Xacbal) 

Handelsbeziehungen der Ixil mit dem Mayatiefland zwischen 600 und 900 n. Chr. und mit 

Zentralmexiko sowie der Usumacinta-Region zwischen 900 und 1200 n. Chr. nach (2008). Die 

Ausgrabungen fanden im Zuge des Staudammbaus in Jua statt. Zufällig wurden die 

Siedlungsreste bei den Bauarbeiten entdeckt und auch teilweise unwiederbringlich zerstört 

(persönliche Kommunikation, Juan Luis Velásquez, April 2009). Bereits 1927 dokumentierte 

Franz Termer die Stätte, er gab ihr auch den Namen Xak’b’al (nach dem Fluss). Er 

dokumentierte den Fund zahlreicher polychromer Keramiken in Gräbern und datierte sie auf 

350–900 n. Chr. (Termer 1958).  

 

115



116 
 

In der frühen Kolonialzeit nutzten die Ixil (und auch die Q’anjob’al und die Q’eqchi’) ihre 

geographische Nähe zur „Tieflandperipherie“ nördlich der Cuchumatanes, und besiedelten und 

bewirtschafteten zeitweise Ländereien weit entfernt von jedem spanischen Einfluss. Es bestand 

jedoch die Gefahr, von potentiell kriegerischen oder feindlich gesonnenen Gruppen der 

Lakandonen angegriffen zu werden (Lovell et al. 2013: 85). Aus dem Jahr 1664 ist ein „Einfall 

der Lakandonen in die Maisfelder des Dorfes Chajúl“ dokumentiert 150 . Die Lakandonen 

bewegten sich laut Termer von Nord nach Süd entlang des Río Xacbál und stammten aus dem 

Bereich des Zuflusses des Lacantun in den Xacbál (Termer 1958: 311). Über das Leben in dieser 

Region ist wenig bekannt. Da bedeutende orale Traditionen der Ixil auch heute noch eine 

Verbindung sowohl zu Lakandonen als auch zu Ch’ol herstellen, ist Kontakt vor der 

Kolonialzeit und in deren früher Phase wahrscheinlich. Die Lakandonen widersetzen sich 

spanischem Einfluss und dies mag ebenfalls ein Grund für die Verehrung der Lakandonen 

seitens der Ixil sein. 

 

4.2 Kacholpom, Katholiken und Evangelikale  
 

Während der Kolonialzeit führte die Missionierung durch die katholische Kirche bei den Ixil 

zu einer hybriden Form der indigenen Religiosität, bei der viele traditionelle Elemente über 

Jahrhunderte hinweg erhalten und fortgeführt werden konnten. Diese sind in Ritualen und 

Festen erkennbar (Nachtigall 1978, Brennwald 2001). Aus der frühen Kolonialzeit ist bekannt, 

dass die spanischen Kolonialist*innen die Träger*innen des traditionellen Wissens gezielt 

unterdrückten, verfolgten, diffamierten und ermordeten. Die indigenen Rituale wurden in der 

Folge schnell gegen die Feiertage der Heiligen und andere rituelle Anlässe aus dem 

Katholizismus getauscht (Colby und Colby 1981: 46). Einige Autor*innen vertraten die 

Position, dass das Interesse der spanischen Kolonialist*innen und Missionar*innen an der Ixil-

Region bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts im Vergleich zu anderen Regionen der spanischen 

Kolonie relativ schwach ausgeprägt war. Daher wurden in dieser Region besonders viele 

Elemente fortgeführt (Colby / Colby 1981, Lincoln 1945).  

 

Wie bereits erläutert gerieten während der violencia sowohl die religiösen Spezialist*innen als 

auch die Katholik*innen in das Visier des Militärs151 (CEH, tomo I, 1999: 239), da „katholisch 

 
150 Termer zitiert eine Passage aus Ximenez, a. a. O., lib. IV, fol. 149 recto et verso, die wiederum eine Abschrift 
von Gavarette ist. 
151 Siehe Kapitel 3.2.4. 

116



117 

sein“ mit der Zugehörigkeit zu einer Guerillaorganisation gleichgesetzt wurde (Duyos 2020: 

49f.). Die systematische Verfolgung und Tötung der Mitglieder der „Bildungselite“ in den 

Gemeinschaften, d. h. der Ältestenräte und Lehrkräfte, ist dokumentiert (CEH, tomo I, 1999: 

239, Cojtí Cuxil 1997: 138). Angesichts der extremen Gewalt, der Massaker und des 

zerstörerischen Wirkens der PAC sahen sich viele Menschen gezwungen, ihre 

Glaubensgemeinschaft zu wechseln, um ihr Leben und das ihrer Familien zu schützen. Viele 

konvertierten daraufhin zu einer evangelikalen Kirche (de León Ceto 2006: 33f.). 

 

Auch seit der Unterzeichnung der Friedensverträge stieg die Zahl konservativer, gemäßigter 

oder auch fundamentalistischer evangelikaler Kirchen in der Ixil-Region stetig an (de León 

Ceto 2006: 42f., Garrard-Burnett 1998). Der soziale Zusammenhalt war starken Spannungen 

innerhalb der Gemeinschaften ausgesetzt, unterschiedliche Interessen generierten Konflikte.  

In der Zeit nach Ende des Bürgerkriegs war (und ist) das Verhältnis zwischen Evangelikalen 

und kacholpom nicht in allen Dörfern friedlich. Das Leben in den Gemeinschaften ist von einem 

„hybriden Verständnis der Welt“ geprägt 152 , welches sich aus Elementen der Maya-

Kosmovision, westlichen Analogien sowie Aspekten des theozentrischen evangelikalen 

Systems zusammensetzt (Hermesse 2011: 176). Die Konversion zu einer evangelikalen 

Glaubensgemeinschaft geht nicht zwangsläufig mit dem Verlust traditioneller kultureller 

Muster sowie einer vollständigen Abwendung sozial bedeutsamer Rituale einher (ebd.: 179).  

 

Die Konversionen zu den evangelikalen Kirchen beschränken sich in der Ixil-Region nicht auf 

den Zeitraum der violencia. Das Trauma des Bürgerkriegs wiegt nach wie vor schwer, aber ein 

Zwang, zu konvertieren, ist nun nicht mehr gegeben. Die Mitglieder der Pfingstkirchen wählen 

ihre neuen Mitglieder nicht aus, sondern es erfolgt eine offene Aufnahme. Sie betrachten es als 

ihre Aufgabe, „zwischen den Individuen zu vermitteln, die Heilung zu bewirken oder Erlösung 

zu stiften“. Es wird eine Möglichkeit aufgezeigt, durch die Zugehörigkeit zu einer Kirche eine 

kollektive Identität und ein Gemeinschaftsgefühl zu entwickeln (Philpot-Munson 2009: 44). 

Die Pfingstkirchen hörten gemäß dem Grundsatz „Vergeben und Vergessen“ die teilweise 

traumatischen persönlichen Bürgerkriegs-Erfahrungen ihrer Mitglieder an und boten ihnen 

somit einen Orientierungsrahmen (ebd.: 50).  

 

 
152 Hybridität beschreibt Synthesen aus kulturellen Formen oder Fragmenten unterschiedlichen Ursprungs, es 
sind offensichtlich (und wissentlich/absichtlich) Elemente verschiedener Kulturen vermischt (Eriksen 2010: 
261). 

117



118 
 

Zwischen den evangelikalen Glaubensstrukturen und der „zu bekehrenden Kultur“ ist es 

zumindest in Teilen zu einer „Akzeptanz“ gekommen. Um Erfolg und Relevanz zu erlangen, 

musste der pentecostismo die lokalen kulturellen Vorstellungen, Repräsentationen und Riten 

inoffiziell dulden (Bastian 1990: 235 –236, Meslin 1988: 239). Diese Annahme wird zudem 

durch die hohe Anzahl an Konversionen von einer Kirche zur anderen sowie zurück zum 

Katholizismus untermauert 153 . Grundwissen über die kulturellen Traditionen, über die 

costumbres, wie z. B. sajb’ichil, Divination oder Kenntnisse über die sakralen Orte, ist weit 

verbreitet und nach wie vor lebendiger Teil des kulturellen Gedächtnisses der Ixil. Religiöse 

Identität und kultureller Wissensvorrat haben eine Schnittmenge. So lange unterschiedliche 

Wissenskonzepte in unterschiedlichen Situationen zum Einsatz kommen, und nicht mit 

widersprüchlichen Aspekten zur gleichen Zeit konfrontiert werden, können sie auch in ein und 

derselben Person bestehen. Daher kann in sehr schwierigen oder sogar lebensbedrohlichen 

Situationen Rat und Hilfe von verschiedenen Stellen eingeholt werden, auch wenn deren 

Vorstellungen von Krankheit und Heilung unterschiedlich sind. Dies können sowohl 

Schulmediziner*innen im Provinzkrankenhaus von Nebaj, Pflegekräfte in den puestos de salud 

auf dem Land, katholische Priester oder Ordensleute, evangelikale Prediger*innen als auch 

b’aalvatztiixh, aaq’ii oder aakun sein. Religiöses und jedes andere Wissen erlangt erst 

Bedeutung für Menschen, wenn es Nutzen in sich birgt. Also muss es für etwas verwendet 

werden können und mit den jeweiligen Erfahrungen eines Menschen verbunden werden können 

(Eriksen 2010: 238). Die rituelle Praxis beinhaltet semiotische Systeme und kulturelle Werte, 

die eng mit dem alltäglichen Leben in den Gemeinschaften verknüpft sind. Sie geht über 

„katholisch” oder „evangelikal” hinaus. Die evangelikalen Kirchen in der Region betonten die 

Zugehörigkeit zu der Ixil-Gesellschaft. Viele Kirchen machten schon äußerlich darauf 

aufmerksam, indem sie die Bezeichnung „Ixil“ in ihrem Namen aufnahmen. Die Sprache der 

cultos, der Gebete und der allgemeinen täglichen Kommunikation war Ixil. Seit 2009 liegt die 

Übersetzung des Neuen Testaments von einer Missionarin des Summer Institute of Linguistics 

in Nebaj vor. Seitdem wurden die Psalmen auch nicht mehr auf Spanisch zitiert, sondern auf 

Ixil. Auch in den dialektalen Varianten des Ixils aus Chajul und Cotzal liegen nun 

Übersetzungen vor. Unterricht findet – sofern er stattfindet – in den Grundschulen mit Ixil als 

L1 und Spanisch als L2 statt. Trotzdem ereigneten sich während meiner Feldforschung immer 

wieder Aggressionen und Gewaltvorfälle. Dazu gehörten beispielsweise gezielte Zerstörungen 

 
153 Gerardo Terraza Cedillo, Nebaj, 22.04.2009. 

118



119 

heiliger Orte, indem aufgestellte Kreuze zerstört oder entfernt wurden154. Vandalismus, offene 

Anfeindungen und Belehrungen konnten die Nutzung der heiligen Orte oder die Durchführung 

ritueller Handlungen nicht dauerhaft stören. Trotzdem waren diese Umstände Ende der 2000er 

Jahre der Grund, warum die Teilnahme an costumbres nicht von allen meiner 

Gesprächspartner*innen öffentlich angegeben wurde.  

 

Pap Me’k aus Chel berichtete in diesem Zusammenhang, dass Vertreter*innen einer 

evangelikalen Glaubensgemeinschaft aus der Hauptstadt nach Chel gekommen waren, und die 

traditionelle Religion als „Teufelswerk“ und die rituellen Handlungen als „Hexerei“ (brujería) 

bezeichnet hatten. Darüber hinaus verurteilten sie den Konsum von kuxa das Spielen der 

Marimba, die Feiern und das Abbrennen von pom und Kerzen als „Sünde“ (pecado). Auch in 

Ilom berichtete Marcos Codían, b’aalvatztiixh, von einem Vorfall, bei dem die Mitglieder einer 

evangelikalen Kirche ihn beschimpften und als brujo verleumdeten 155 . Seit Beginn der 

Christianisierung, jedoch verstärkt seit dem Wirken der orthodoxen und teils militanten 

Aktivist*innen der Acción Católica, sind religiöse Spezialist*innen sowie die traditionelle 

Mayareligion von Stigmatisierung, Diffamierung und Verfolgung betroffen (Konefal 2010, 

Wilson 1995). Bis in die Gegenwart (Jahr 2020) liegen die Berichte aus Guatemala vor, denen 

zufolge rituelle Spezialist*innen von Evangelikalen diffamiert und bedroht wurden oder sogar 

wie im Fall Domingo Choc Che ermordet wurden156.  

 

Die Verwendung der Begriffe brujo und brujería durch die Ixil und andere indigene Völker 

selbst manifestiert ein internalisiertes koloniales Weltbild (Barabas 2019 [11979]). Die 

Verwendung von Begriffen, die aus der Kolonialzeit stammen und diskriminierende 

Konnotationen aufweisen, wie beispielsweise brujería, brujo, witchcraft, sorcery und ähnliche, 

sollte in akademischen Publikationen mit Vorsicht erfolgen. Die unreflektierte Verwendung 

solcher Termini zur Bezeichnung indigener religiöser Konzepte kann zu weiterer 

Diskriminierung und Gewalt führen. Anders, Jansen und Pérez Jiménez (1994) untersuchten 

kritisch die in älteren wissenschaftlichen Publikationen und kolonialzeitlichen Quellen 

verbreitete Verwendung von unzutreffenden, diffamierenden, diskriminierenden und Gewalt 

generierenden Bezeichnungen für Traditionen und religiösen Spezialist*innen der indigenen 

Völker. Der Begriff Hexerei und alle zugehörigen Kategorien sind als Phänomen der 

 
154 Sowohl in Situationen in denen ich an informellen Gesprächen teilnahm, als auch in folgenden Interviews: 
Nim Lu’ Anay, Chel, Chajul, 15.04.2008 und Gerardo Brito, Las Violetas, Nebaj, 23.03.2010. 
155 Interview Marcos Cordían, 05.05.2008, Ilom, Chajul.  
156 Domingo Choc Che wurde am 06.06.2020 in Chimay/Petén ermordet. Videos des Lynchmordes kursieren auf 
verschiedenen digitalen Kanälen.  

119



120 
 

Fremdmachung (auch Othering) zu betrachten. Anliegen fremder Gruppen werden in der 

eigenen Darstellung nicht angemessen berücksichtigt. Die „machtlosen“ Anderen werden 

gemäß den Eigeninteressen der Mächtigen so dargestellt, dass ihnen misstraut wird, sie 

diffamiert und beleidigt werden (Said 1978, Spivak 1999). In diesem Fall ist der Kontext eine 

streng hierarchische, von christlichem Dogma legitimierte Struktur, die auf Ausbeutung 

ausgerichtet war und die „Anderen“ kulturell geringschätzte. Auch im Hinblick auf die 

Deklaration der Rechte der Indigenen Völker und den Schutz des immateriellen kulturellen 

Erbes ist an dieser Stelle explizit auf die diesen Begriffen inhärenten Gefahren hinzuweisen 

(Jansen, persönliche Kommunikation, 2021). 

 

Auf Anweisung des Verwalters der Finca La Perla wurden sämtliche nächtlichen Rituale auf 

dem Gelände untersagt, mit der Begründung, „die brujería zu verhindern“. Es ist jedoch auch 

denkbar, dass die Anweisung präventiven Charakter hatte und dem Zweck diente, die 

Diffamierung nächtlicher Rituale als brujería zu unterbinden:  
En este caso hay quejas sobre los guías espirituales. Dicen que trabajan, pero [están] haciendo 
brujerías. La finca La Perla no permite que los señores trabajan así. Él que trabaja realmente en 
hacer las ceremonias pide permiso a mí, como encargado de la finca, antes de realizar una 
ceremonia. Y ya no pueden hacer las ceremonias en la noche, solo se permiten las ceremonias 
en el día, para que la gente se da cuenta de que ellos no trabajan de brujería157 (Mario Alba, 
Verwalter der Finca, 18.04.2008). 
 

Eventuell strebt Mario Alba mit dieser Maßnahme eine Veränderung der sozialen Interaktionen 

auf der Finca an, mit dem Ziel, ein harmonischeres Miteinander zu fördern. Möglicherweise 

reagiert er auf die aus der violencia tradierten Spaltungen der Gemeinschaft.  

 

Der Begriff brujería findet auch bei den Ixil selbst Anwendung. Aus den geführten Interviews 

geht hervor, dass dieser im Zusammenhang mit scheinbar willkürlichen oder unerklärlichen 

Ereignissen verwendet wird. Insbesondere Todesfälle, schwere Krankheiten und Unglücke 

werden auf diese Weise versucht, zu erklären. In erster Linie werden so valide Erkenntnisse und 

Verständnis für unerklärliche Vorfälle und Phänomene geschaffen. Unglück, welches auch 

mitunter als ungerecht empfunden wird, und Fragen nach dem „Warum jetzt?“ oder „Warum 

ich?“, „Warum mein Kind?“ erhalten so eine Antwort. Dabei wird mitunter den Durchführenden 

der rituellen Handlung auch eine böse bzw. schädigende Absicht unterstellt. Laut meiner 

 
157 „In diesem Fall gibt es Beschwerden über die spirituellen Führer. Sie sagen, sie arbeiten, aber [sie] vollführen 
Hexerei. Die Finca La Perla erlaubt den Herren nicht, so zu arbeiten. Derjenige, der die eigentlichen Zeremonien 
durchführt, muss mich, den Verantwortlichen der Finca, um Erlaubnis bitten, bevor er eine Zeremonie 
durchführt. Und sie dürfen nachts keine Zeremonien mehr durchführen, sondern nur noch tagsüber, damit die 
Leute sehen, dass sie keine Hexerei betreiben.“ 

120



121 

Gesprächspartner*innen ist es besonders schwierig, eine Krankheit zu heilen, die durch eine 

rituelle Handlung mit böser Absicht, eine brujería, entstanden ist. In Chel erbat mein Begleiter 

Kuxh im April 2008 ein solches Heilritual von Pap Tek. Laut Pap Tek stellte ein solches 

Heilritual eine heikle Aufgabe dar, die unter Umständen auch selbst den Tod verursachen kann. 

 

Auszug aus dem Feldtagebuch: Ein Heilritual für Kuxh 

Kuxh“, Augustín Solis Cedillo, 32 Jahre158, begleitet mich als Begleiter und Übersetzer in die Dörfer 
des vértice norte. Er ist verheiratet und hat drei Kinder, mit denen er in einer sehr kleinen, abgelegenen 
Ortschaft im municipio von Chajul lebt, in Vipech. Der Ort ist nur auf dem Fußweg von Chajul aus zu 
erreichen, es leben nur fünf Familien dort, dabei handelt es sich um Familien, die sich nach Ende des 
Bürgerkrieges dort auf der Suche nach einer neuen Heimat und Land niedergelassen haben. Kuxh ist in 
Nebaj geboren, und hat seine gesamte Kindheit auf der Flucht vor der guatemaltekischen Armee in den 
Bergen verbracht, und später in der CPR-Gemeinde Kaba’ im äußersten Nordosten der Ixil Region, kurz 
bevor die Berge in das Tiefland des Ixcán abfallen. Kuxh ist Subsistenzbauer und hat ein Problem mit 
seinem rechten Handgelenk, was ihm so große Schmerzen bereitet, dass die Arbeit auf dem Feld beinahe 
unmöglich ist und die Existenz seiner Familie ernsthaft bedroht ist. Er hat aus diesem Grund unter 
anderem bereits in Erwägung gezogen, Marihuana als cash crop anzubauen und es an Touristen zu 
verkaufen. Nach einem erfolglosen Besuch im Krankenhaus von Nebaj (wo man ihm seinen Angaben 
nach nur eine Amputation der Hand vorschlug) hat Kuxh beschlossen, einen b’alvatztiixh zu 
beauftragen, ein entsprechendes Heilritual durchzuführen. Da wir zu diesem Zeitpunkt im Haus von 
b’alvatztiixh Tek in der Gemeinde Chel wohnten, wurde auch Pap Tek damit beauftragt eine ceremonia 
para defender la vida (eine Zeremonie zur Verteidigung des Lebens) durchzuführen. Dieses Ritual 
besteht aus einer Serie von sieben mal zwei Zeremonien an verschiedenen Tagen des Ritualkalenders. 
Laut Pap Tek sind die folgenden Tage für diese Aktivitäten geeignet: Kamel – um Verzeihung bitten; 
Chee – als alcalde sprechen; B’atz – pedir perdón por la mujer (um Verzeihung bitten für die Frauen); 
Ee – pedir fuerza, que le dan fuerza para combatir la enfermedad (um Stärke bitten, geeignet um gegen 
die Krankheit anzukämpfen); No’j – pide perdón el enfermo que tiene dolor (der Kranke mit Schmerzen 
bittet um Verzeihung); Tiaxh – um Verzeihung für die Kranken bitten. No’j und Tiaxh sind komplementär 
zu einander. Die Zeremonien an den komplementären Tagen bilden Paare – sie gehören zusammen. Das 
Heilritual für Kuxh besteht aus sieben mal zwei, also insgesamt 14 Ritualen.  
 

Für jeden Tag gibt es einen korrespondierenden heiligen Ort, z. B. für den Tag Kamel ist der 
korrespondierende Ort der Friedhof. Der Tag ist dazu geeignet, die Toten und die Heiligen um 
Verzeihung zu bitten (pedir perdón a los muertos y a los santos).  
 

Der Tag Chee – habla como alcalde y corresponde al cerro Vi’ jomistan. Chee ist einer der vier 
Jahresträger, die oft als alcalde bezeichnet werden.  
 

Kamel war der 12.04.2008 und Chee der 13.04.2008. An diesen beiden Tagen fanden die ersten beiden 
Rituale statt, diese beiden Rituale stellten das erste Paar innerhalb des gesamten Heilrituals dar. Sie 
fanden auf dem Friedhof in Chel und auf dem Berg Vi‘ jomistan statt.  
 

Die während des Rituals wurden Kerzen mit unterschiedlichen Farben verwendet. Laut Pap Tek 
symbolisieren die Farben unterschiedliche Objekte, die mit dem Leben in direktem Zusammenhang 
stehen: weiß – Knochen, schwarz – Erde, blau – Himmel, grün – die Wildnis (montaña), gelb – Fleisch, 
rot – Blut.  
 

Pap Tek stellte Kuxh für jede Zeremonie Q25 in Rechnung. Die Schmerzen gehen laut Kuxh auf eine 
brujería (Hexerei) zurück, Kuxh hatte in der Vergangenheit eine Auseinandersetzung mit einer Frau aus 

 
158 Im Jahr 2008.  

121



122 
 

seinem Dorf um ein Stück Land, er nimmt also an, dass diese Frau die brujería  bei einem brujo (aakun; 
Hexer) in Auftrag gegeben hat. 
 

Laut Pap Tek wird ein solches Ritual – para defender la vida – immer dann durchgeführt, wenn eine 
Krankheit keine erkennbare und erklärbare Ursache hat, oder wenn sich eine Krankheit nicht durch 
traditionelle – und Schulmedizin heilen lässt. In solchen Fällen wird in der Regel brujería als Ursache 
angenommen und wie in Kuxhs Fall finden sich im Leben der Patienten Zwischenfälle oder 
Auseinandersetzungen, die hierfür verantwortlich sein können.  

4.3 Diskussion  
 

Ungeachtet der religiösen Identität, d. h. der formalen Zugehörigkeit zu einer der vielen 

evangelikalen Glaubensgemeinschaften oder der katholischen Kirche, teilen viele Ixil den 

Wissensvorrat des immateriellen kulturellen Erbes und nehmen bei Bedarf die rituelle bzw. 

divinatorische Komponente in Anspruch. Eine kollektive Identität auf Basis des impliziten 

Wissens (tacit knowledge) besteht, jedoch lässt die Division entlang der Konfliktlinien mit 

Ursprung in der Zeit der violencia in den Gemeinschaften nur langsam eine sichtbare kollektive 

Identität als Ixil zu. Stattdessen leben sie kollektive Identitäten als kacholpom, Katholik*innen 

oder Mitglieder einer evangelikalen Glaubensgemeinschaft. Unbewusste und bewusste Anteile 

ergänzen sich. Religion in ihrer sozial-politischen Dimension schafft in der Regel einen 

Rahmen der Solidarität und des Gemeinschaftsgefühls. Sie legitimiert immer auch eine 

politische Ordnung und stellt ihren Anhängern eine bedeutungsvolle Weltsicht zur Verfügung 

(z. B. die Versöhnung mit dem eigenen, unvermeidlichen Tod). In Krisenzeiten und im 

Angesicht unerklärlicher und als ungerecht empfundener Ereignisse kann der Glaube an 

ancestral spirits (die Geister der Ahnen) die Auswirkungen der entstandenen Brüche mildern, 

jedoch unter Umständen ungleiche Machtverhältnisse legitimieren (Eriksen 2010: 81; 226).  

 

Rituale, sajb’ichil, geben der Gemeinschaft der kacholpom Struktur und Bedeutung (Bell 

1997). Das beschriebene Ritual in Vorbereitung der Aussaat erfüllt den sozialen Aspekt der 

traditionellen Religion (Eriksen 2010: 227). Die Rituale fanden innerhalb eines symbolischen 

Universums statt, sie waren die praktischen und personifizierten Manifestationen der 

Kosmogonie und bildeten die Grundlage zur Konstruktion des kollektiven Gedächtnisses. Ein 

weiterer Aspekt der Kosmogonie ist die Auffassung, dass jegliche Form der menschlichen 

Aktivität als Eingriff in die natürliche Umwelt betrachtet wird. Demzufolge ist stets eine rituelle 

Handlung erforderlich, bevor eine Handlung ausgeführt wird. Die Rituale handeln Beziehungen 

innerhalb der Gemeinschaft aus, zwischen Menschen und auch zwischen Mensch und Umwelt.  

Zudem können rituelle Praktiken gesellschaftliche Ambiguitäten zur Sprache bringen und 

Lösungen auf symbolischer Ebene anbieten (Eriksen 2010: 228): Demzufolge wird Divination 

122



123 

in der Ixil-Region unabhängig von der formalen Religionszugehörigkeit in Anspruch 

genommen. Sie entfaltet im Kontext lokal bedeutsamer und erstrebenswerter Ergebnisse des 

täglichen Lebens Wirkkraft. Als mantische Technik vorkolonialen Ursprungs ist sie von einem 

ethischen, religiösen und moralischen System gestützt, dessen Bedeutung ausschließlich im 

Kontext der Ixil-Kultur zu erfassen ist. Ebenso wie sajb’ichil besitzt Divination eine ordnende 

Funktion der sozialen und moralischen Bereiche innerhalb der Gemeinschaft. Die Tatsache, 

dass auch Mitglieder evangelikaler Religionsgemeinschaften Divination in Anspruch nehmen, 

veranschaulicht die hohe Anpassungsfähigkeit und Resilienz des divinatorischen Systems – und 

des immateriellen kulturellen Erbes der Ixil im Allgemeinen. 

 

Das divinatorische System der Ixil basiert zudem auf folgender Metapher: die Krankheit als 

Ausdruck der Gefangenschaft der eigenen Seele. Dies kann einerseits durch das Wirken 

übernatürlicher Wesen geschehen, auch unter der Bezeichnung mal espiritu „schlechter Geist“ 

geläufig, oder andererseits durch das Wirken religiöser Spezialist*innen und ihre „schlechte 

Energie“. Die Metapher bietet einen kohärenten Rahmen und Erklärungen für die Umstände 

des Lebens der Mitglieder einer sozialen Gruppe (v. a. unerklärliche Schicksalsschläge, wie 

plötzliche schwere Krankheit oder der Verlust eines Angehörigen). Dies funktioniert sowohl 

auf individueller als auch auf zwischenmenschlicher Ebene. Mit Hilfe des divinatorischen 

Systems, das einen kohärenten Rahmen für das individuelle Wohlbefinden und die Erhaltung 

traditioneller Vorstellungen bildet, kann das soziale Gefüge erhalten werden (Colby 2004: 84). 

Die in diesem Kapitel vorgestellten Akteure und Akteurinnen agieren kompetent im rituellen 

Kontext und reagieren kreativ auf Eventualitäten und Veränderungen. Sie besitzen als rituelle 

Spezialist*innen „privilegierten Zugang zu höheren Mächten“ (Eriksen 2010: 227). Träumen 

kommt bereits bei der Berufung in das Amt des b’aalvatztiixh sowie der k’uyintxa‘ eine 

wichtige Rolle zu. Ein Traum ist definiert als der Moment, in dem ein Mensch das Gewöhnliche 

und das Außergewöhnliche der Erlebnisse erneut durchlebt. Die Ereignisse geschehen in 

besonderen Räumen und repräsentieren Unendlichkeit. Der Raum, in dem diese Erlebnisse 

innerhalb des Selbst stattfinden, befindet sich außerhalb der Zeit. Der Traum an sich ist folglich 

eine andere Art und Weise, Landschaft/Raum zu erleben, und keine externe Realität (Ingold 

2000: 52–58). 

 

Das Beispiel des Aussaatrituals zeigt, wie der Ritualkalender cholq’ii auch Ende der 2000er 

Jahre den Rhythmus des Alltags in den kleinbäuerlichen Gemeinschaften bestimmte. Die Tage 

wurden im rituellen Diskurs direkt angesprochen und galten als Gottheiten. Zudem besitzen sie 

123



124 
 

Eigenschaften, die jeweils mit bestimmten Aktivitäten in Verbindung stehen, und besitzen 

positive, neutrale oder negative Wertigkeit. Der Sonnenkalender Yaab spielte während meiner 

Feldforschung keine Rolle, bzw. wurde nicht mehr beachtet. Der Ritualkalender erfüllt neben 

seiner synchronen, psychologischen Funktion ebenfalls die Aufgabe, eine Gruppenidentität zu 

festigen. Zudem wahrt er das kulturelle Gedächtnis und tradiert Werte und Wissen über 

Kosmogonie und Kosmologie von Generation zu Generation. Auf dieser Säule basiert eine 

Gemeinschaft, die einerseits aus unterschiedlichen Interessens- und Glaubensgemeinschaften 

besteht und andererseits dennoch grundlegende kulturelle Werte und ein gemeinsames 

kulturelles Erbe teilt. Das kulturelle Erbe zeichnet sich durch eine hohe Dynamik aus, indem es 

kontinuierlich Elemente abgibt und neue integriert, während es seine grundlegende Struktur 

beibehält. 

 

In der Interpretation der Landschaft als sakraler Raum spielen sowohl Kalenderwissen als auch 

Divination eine Rolle. Ein wesentlicher Aspekt ist dabei die wechselseitige Durchdringung von 

Umwelt und Individuum auf physischer und spiritueller Ebene. Die Bedeutung heiliger Stätten 

manifestiert sich in ihrer Betrachtung als Erbe, als Sitz der Geschichte sowie als Orte der 

Resonanz, an denen das Materielle, das Symbolische und das Funktionale simultan in 

Erscheinung treten. Sie dienen als Brücken zwischen materiellem und immateriellem Erbe 

sowie zwischen Vergangenheit und Gegenwart. Die Bewohner*innen stehen in direktem 

Kontakt mit den heiligen Stätten und bewahren so die Verbindung zwischen sich und der 

Vergangenheit. Es besteht eine Verbindung zwischen Leben und Tod sowie zwischen Zeit und 

Ewigkeit (Ingold 2000: 16–19). 

 

Orale Traditionen, wie beispielsweise die Ursprungsgeschichte der Ixil, sind von Bedeutung für 

das kollektive Gedächtnis sowie den intergenerationalen Dialog. Die Rolle des tx’ol in den 

Ursprungsgeschichte(n) trägt zur Übersetzung der historischen Brüche bei und zeugt von 

Handlungskompetenz (Burke 2009: 55ff.). Neben der Einbeziehung der traumatischen 

Ereignisse aus der Vergangenheit tragen die Ursprungsgeschichten zur Abgrenzung gegenüber 

der Gruppe der „Ladinos“ bei. Die Fähigkeit der oralen Tradition zur Veränderung und 

Anpassung an die jeweiligen Gegebenheiten ist eine wesentliche Eigenschaft, die es ihr erlaubt, 

auf dynamische Weise zu reagieren und ihre Form gemäß den aktuellen Herausforderungen und 

Fragestellungen zu gestalten.  

124



125 

  

125



126 
 

  

126




