Universiteit

4 Leiden
The Netherlands

Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identitat und Bildung in der
Ixil-Region, El Quiché, Guatemala
Aretz, C.N.

Citation

Aretz, C. N. (2026, February 3). Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identitat und
Bildung in der Ixil-Region, El Quiché, Guatemala. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/4289416

Version: Publisher's Version

Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/4289416

License:

Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).


https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/4289416

4. Das immaterielle kulturellen Erbe der Ixil

Dieses Kapitel geht der Frage nach, wie und wo kulturelle Resilienz und Selektion
angestammten Wissens zum Ausdruck kommen. Zu diesem Zweck erfolgt unter Einbeziehung
ritualtheoretischer Schliisselkonzepte eine Analyse der wéhrend der Feldforschung
gesammelten ethnographischen Daten. Von besonderem Interesse ist dabei die Dynamik des
immateriellen kulturellen Erbes und dessen Beitrag in der Konstruktion von kollektiven
Identitidten. Im Fokus der Analyse stehen dabei Akteure und Akteurinnen, Aspekte und
Handlungen, die sowohl von kultureller Resilienz als auch von Selektion zeugen. Im Einzelnen
werden das Kalenderwissen und Divinationspraktiken, verschiedene Rituale, Mensch-Umwelt-

Beziehungen und orale Traditionen besprochen.

Die traditionellen, eigenen kulturellen und sozialen Handlungen, Regeln, Werte und
Glaubensvorstellungen sowie die Kosmogonie sind dem Ixil-Konzept costumbre inhdrent.
Costumbre beinhaltet ebenfalls {iber die Jahrhunderte mit dem katholischen Glauben
ausgehandelte Elemente. Der Bereich des immateriellen kulturellen Erbes ist dynamisch, die
einzelnen Komponenten unterliegen Selektion und (Re-)konstruktion. Die symbolischen

Konzepte sind teilweise umkampft.

Historische Briiche, die auf die Zeit der violencia zuriickgehen (zwischen Ex-PAC und Ex-
Guerilla), sowie Konfliktlinien zwischen Praktizierendenden der traditionellen Religion
(kacholpom) und Mitgliedern neo-protestantischer evangelikaler Glaubensgemeinschaften
tragen zu Division bei. Dabei entstehen teilweise widerspriichliche Zusammenhénge.
Gleichzeitig kdmpfen die Gemeinden in der Ixil-Region mit erheblichen soziookonomischen
Herausforderungen. Ziel der Untersuchung ist die Analyse der Prozesse, die die Konstruktion
von kollektiven Identititen, Gemeinschaft und Zusammenhalt im Kontext von

soziobkonomischen Problemen und historischen Briichen pragen.

4.1 Ordnende Systeme

Im Rahmen meiner Feldforschung in verschiedenen Dorfern konnte ich Rituale und
Divinationen beobachten, die zu unterschiedlichen Anldssen durchgefiihrt wurden. Neben
agrarphdnomenologischen Anldssen wurden Rituale, sogenannte sajb'ichil, durchgefiihrt, um
offene Konflikte und ungeloste Probleme zu 16sen. Mit dem Begriff sajb'ichil oder dem

spanischen Terminus ceremonia bezeichneten die Ixil die iibergeordnete Kategorie ,rituelle

87



Handlung“. Rituale dienen jeglichen Belangen, sei es der landwirtschaftliche Zyklus, die

Gesundheit oder private Angelegenheiten (Rodriguez 2018: 62).

Die rituellen Handlungen, sajb ’ichil, unterschieden sich in Bezug auf die Teilnehmer*innen,
die Dauer, den Hintergrund und den Wirkungskreis. Neben kollektiven, 6ffentlichen Ritualen
(komon sajb’ichil), die moglichst viele Mitglieder einer Gemeinschaft involvierten und
erreichten, wurden individuelle, private Rituale durchgefiihrt, die an persdnliche Wiinsche oder
Probleme gekniipft waren (z. B. Heilrituale oder personliche Divination bei Krankheit, sozialen
oder 6konomischen Problemen). Dabei konnte sowohl physische als auch psychologische
Heilung angestrebt werden oder beides zugleich. Aullerdem fanden Rituale statt, die zwar dem
Allgemeinwohl oder einer groferen Gruppe dienten, Jedoch nur bestimmte, ausgewéhlte
Personen an der eigentlichen Durchfiihrung beteiligt waren (Spanisch ceremonias para la vida,
Zeremonien fiir das Leben)®’. Zwei b’aalvatxtiixh®® aus der aldea Sotzil gaben an, dass
sajb’ichil die Ixil-Bezeichnung fiir ein Ritual ,,fiir die Erde* ist, und es in einem Jahr 16 Rituale
(die jeweils zwei Tage andauern) fiir die Erde gibt. AuBerdem werden sajb ‘ichil fiir das Leben,
die Aussaat und den Mais abgehalten. Diese hatten entweder die Aufgabe, Krankheiten von
einer Familie fernzuhalten oder die erforderliche Vergebung und Erlaubnis fiir eine Aktivitét im
Zusammenhang mit dem landwirtschaftlichen Zyklus (z. B. die Aussaat des Maises) von #x ‘utx’
tz’ava’ (Mutter Erde) und von Gott einzuholen:

[...] Hay que pedir permiso a la naturaleza y al Dios, que dio la vida. Hay que pedir permiso,
pedir perdon, porque estamos destruyendo la tierra, la madre tierra que da comida al hombre y
al animal [...].”? (Pedro Kaba Laynes, Chel, Chajul, 06.04.2008)

Diese Rituale (z. B. zur Aussaat) wurden in der Regel kollektiv vorbereitet, sie dienten dem
Wohl aller Mitglieder der Gemeinschaft. Die religiosen Spezialist*innen betonten wiederholt,
dass jedes Ritual und jede rituelle Handlung als Ausdruck von Respekt gegeniiber der Natur,
Gott und den Heiligen bzw. sakralen Elementen (aanhel) sowie den Ahnen zu verstehen ist.
Jeder Eingriff in die Natur galt als ,,Siinde, fiir die um Vergebung gebeten werden musste. Dies
geschah durch ein entsprechendes Gebet, einen adidquaten rituellen Diskurs mit der Natur, Gott,
den Heiligen und den Ahnen. ,,Hay que pedir perdon por el hecho del mal que estamos haciendo

frente a la tierra. Hay que orarlo.” (Interview Pap Me’k Bernal, Chel, Chajul 16.04.2008).

97 Zum Beispiel ein Ritual auf dem Friedhof zu Ehren der Verstorbenen an deren Geburtstagen (teilnehmende
Beobachtung Geburtstag des verstorbenen Vaters meines Ixillehrers Gerardo in Nebaj, 11. Mérz 2008).

8 Bartolomé Ramirez und Pablo Asicona, interviewt am 21.04.2008 in Sotzil.

9 [...] Wir miissen die Natur und Gott, der das Leben gab, um Erlaubnis bitten. Wir miissen um Erlaubnis
bitten, um Vergebung bitten, da wir die Erde zerstoren, die Mutter Erde, die Menschen und Tiere ernédhrt [...]“

88



Auszug aus dem Feldtagebuch, Aussaatritual

Am 21. April 2009 begannen die Vorbereitungen fiir das Ritual in Vorbereitung auf die Aussaat am
ndchsten Tag. Dazu fanden sich zwischen 16 und 18h im Haus von Maxh (Tomas) die Viiter derjenigen
Familien aus Las Violetas ein, die das Ritual zum Wohle ihrer Familien und zum Gelingen ihrer milpa
in Auftrag gegeben hatten. Las Violetas ist ein relativ neuer canton in Nebaj, es handelt sich um Land
das den freiwillig aus den Comunidades de Poblacion en Resistencia de la Sierra zuriickgekehrten
Familien zur Wiederansiedlung zur Verfiigung gestellt wurde. Die Familien haben kleine Landparzellen,
gerade grofs genug fiir ein kleines, einfaches Haus mit einem Wohnraum und einer Kiiche, Wellblechdach
und Winden aus Brettern.

Insgesamt hatten sieben Familien zwei b’aalvatztiixh beauftragt: Don Gaspar und Pap Me’k (aus
Turansa, der aber gar nicht erschienen ist). Um bestmogliche Bedingungen fiir die Aussaat der Milpa
zu haben, miissen sowohl txutx txava’als auch Jesus und verschiedene Heilige gleichzeitig um Erlaubnis
und um Verzeihung gebeten werden. Zur Beschaffung aller notwendigen Materialien fiir das Ritual, der
Bezahlung der b’aalvatztiixh und der Durchfiihrung der abschlieffenden Feier haben alle teilnehmenden
Familien und auch die municipalidad und einige NROs, sowie ich als teilnehmender Gast einen kleinen
Betrag gespendet.

Die Materialien, die an diesem Nachmittag fiir das Hauptritual vorbereitet wurden, bestanden aus
Kerzen in verschiedenen Lingen (ca. 15 cm, 25 cm, 35 cm und eine 50 cm, alle weif3, sowie drei Kerzen
in Gldsern, davon zwei bunte und eine weifle), pom, ocote und kuxa (selbstgebrannter hochprozentiger
Schnaps) und bombas (faustgrofse Sprengstoffkorper aus Eigenproduktion, die in einem ca. 35 cm hohen
standfihigen Eisenrohr geziindet werden, und sehr laut sind, wenn sie explodieren).

Die Materialien mussten auf acht Pakete gleichmdflig verteilt werden, davon eins fiir denselben
Nachmittag und sieben fiir die Familien fiir den néchsten Morgen, bestehend aus jeweils zehn Kerzen,
einer halben libra ocote, 0,1 | kuxa und zwei Handvoll pom. Das Baumharz, pom, wurde mit meiner
Unterstiitzung in kleine Tiiten verpackt. Die Materialvorbereitung war eigentlich Mdnnersache. Die
Frauen, darunter Maxhs Frau, Petrona, und zwei weitere Frauen, bereiteten in der Kiiche das Essen zu.

Nach dem Schniiren der Pakete begann Don Gaspar mit der Durchfiihrung des Rituals. An einer Wand
war der Hausschrein der Familie, mit Kerzen und Blumen, und einem Kreuz. Don Gaspar kniete sich
vor den Schrein und entfachte ein Feuer, um das er Kerzen kreisformig aufstellte. Gleichzeitig sprach er
sein Gebet. Dann ging ein Glas mit Bier herum, das alle schnell leerten. Bei dem Gebet kamen nicht die
Kalendertage vor, jedoch , aanhel Jesus, aanhel Maria*, und auferdem wurden die Namen der
Familienmitglieder von Maxh genannt, da wir uns in seinem Haus befanden. Nach der Zeremonie gab
es caldo de res mit tamalitos. Dies ist ein typisches Essen fiir Feierlichkeiten aller Art, z. B. bei
Familienfeiern oder der Einweihung von Handwaschstationen in Schulen.

Das Ritual am ndichsten Morgen fiihrte Dan Gaspar in einer Felsspalte auf dem Berg Vi’ Jamal durch
(siehe Abbildung 8), dieser befindet sich ca. 8 km siidlich der Ortsmitte von Nebaj, ganz in der Nihe der
Strafie nach Sacapulas'”. Nebaj liegt in einer Hochebene, die in alle Himmelsrichtungen von
hoherliegenden Bergen umgeben ist. Auf der Spitze gibt es einen grofien Felsen, mit einer Spalte, die
grof3 genug ist, dass Don Gaspar hineingehen kann, um dort das Ritual durchzufiihven. Von der
Umgebung sind der Felsen und die ca. 3x4 m grof3e Fliche davor durch einen natiirlichen Graben
getrennt (in dem Spuren vorausgegangener Rituale liegen, unter anderem auch leere Flaschen aus
Plastik).

Bevor Don Gaspar mit dem Ritual begann, hat er zusammen mit dem anderen Familienvater, der uns
begleitete, mit einem Zweig den Vorplatz und den Felsspalt gefegt, und Miill in den Graben geworfen.

100 Obwohl ich Pedro fiir seine Familie offiziell bei diesem Ritual vertreten sollte, war vor allem Don Gaspar
nicht sonderlich davon begeistert. Erfolglos versuchte er, mich mit der Argumentation, dass man schon sehr, sehr
frith am Morgen aufbrechen wiirde, von meinem Vorhaben abzubringen.

89



Dann hat er vor dem Felsspalt ein Feuer gemacht, Kerzen aufgestellt, pom angeziindet und gebetet.
Anschlieffend wiederholte er dies in der Felsspalte noch einmal. Nach seiner Aufforderung nannte ich
die Namen von Pedros Familienmitgliedern, und so tat es auch der andere Familienvertreter. Ungefihr
eine halbe Stunde vor Ende der Veranstaltung kam noch eine weitere Gruppe an den Ort, bestehend aus
einem b’aalvatztiixh und zwei Begleitern. Sie hatten die gleichen Utensilien dabei und fiihrten die
rituellen Handlungen in derselben Reihenfolge durch.

Der Riickweg wurde am Ortseingang von Nebaj von einer Strafsenblockade und Demonstration der
Busfahrer gestoppt. Da haben wir uns auch getrennt und erst am Abend zur groffen Feier
wiedergetroffen. Die Feier fand im Haus von Maxh in Las Violetas statt, es gab eine Marimba und es
wurde viel getrunken (Bier und kuxa), sowohl von den Mdnnern als auch von den Frauen. Don Gaspar
hat iiber den gesamten Abend hinweg in unregelmdfigen Abstinden vor einem Hausaltar Gebete
gesprochen (mit Unterbrechungen, um zu trinken und zu tanzen). Es gab auch wieder caldo de res und
rote tamalitos. Teilweise waren die Teilnehmer so stark alkoholisiert, dass sie sich nicht mehr
selbststdndig auf den Beinen halten konnten. Das Fest endete gegen 6 Uhr morgens.

Auch Colby / Colby (1981: 40ff.) verzeichneten sajb ‘ichil (dawn ceremony) als ein Ritual, das
in der Regel vom frithen Abend bis zum frithen Morgen des folgenden Tages andauerte. Dabei
musizierten und beteten die Teilnehmer*innen nicht nur, sondern feierten ebenfalls mit Speisen,
Getranken und Tanz. Wéhrenddessen fiihrten ein oder mehrere b ‘aalvatxtiixh mehrere Rituale
durch. Grundlegend fiir die Durchfiihrung eines Rituals bei den Ixil ist das Verstdndnis von
jeder menschlichen Aktion als einen Eingriff in die natiirliche Umwelt, der einen Wandel und
unter bestimmten Umstinden Zerstorung herbeifiihrt. Es ist daher essenziell, im Vorfeld
Erlaubnis und Vergebung vonseiten der Natur sowie gottlicher Instanzen zu erwirken. Ein
Versdumnis kann schwerwiegende Konsequenzen nach sich ziehen, die sich in Form von
Krankheiten, Hunger, Naturkatastrophen oder gar Tod &duBlern konnen. Aus kulturhistorischer
Perspektive lésst sich eine Parallele zu einem Kapitel des Codex Dresden herstellen, welches

augurios (Vorzeichen/Omen) zum Thema hat.'°!,

4.1.1 Akteure und Akteurinnen

Das Wissen tiber die Durchfiihrung der Rituale besitzen in der Regel Spezialist*innen, ,,die {iber
einen privilegierten Zugang zu hoheren Méachten verfiigen* (Eriksen 2010: 227). Sie wirken in
unterschiedlichen Bereichen und befassen sich mit diversen Aufgaben. Im Folgenden stelle ich
die Spezialist*innen, namentlich b aalvatztiixh (auch hiufig auf Spanisch als sacerdote Maya,
guia espiritual oder verallgemeinernd als adivino bezeichnet), aaq 'ii (Kalenderpriester*in oder
adivino), aatz’ak (Heiler*in) und aakun (Schaden anrichtender religiose*r Spezialist*in) sowie

kuy’intxa (Hebamme, Heilerin) auf Grundlage der gefiihrten Gesprache und Interviews vor.

191 Grube 2009, Notas del taller de epigrafia, Antigua Guatemala, publiziert 2012.

90



B’aalvatztiixh

Eine*n b’aalvatztiixh (auch hiufig auf Spanisch als sacerdote Maya, guia espiritual oder
verallgemeinernd als adivino bezeichnet, siehe auch aagq ’ii), sahen die kacholpom in der Ixil-
Region Ende der 2000er Jahre als die hochste Autoritdt an. Oftmals bekleidete er oder sie auch
mindestens ein weiteres politisches Amt, z. B. als principal (,Mitglied des Altestenrates®),
alcalde indigena (,indigene*r Bilirgermeister*in“) oder Mitglied des COCODE (Consejo
Comunitario de Desarrollo, ,Rat fiir Gemeindeentwicklung®), regelte z. B. Infrastruktur,

Bildung und rechtliche Angelegenheiten).

Diese Amter hatten mehrheitlich Ménner inne. Die Ehefrauen erwiesen sich jedoch ebenfalls
als kompetent, sie blieben mit ihrem Wissen jedoch im Hintergrund und nahmen durch die
Beratung ihrer Eheménner auf Entscheidungen FEinfluss. Frauen waren keines Falls von
Diagnosen und Entscheidungen ausgeschlossen, sie agierten indirekt!'%?. Ein Klient eines
b’aalvatztiixh trat jedoch nie an die Ehefrau direkt heran. Die einzige in der Offentlichkeit
auftretende weibliche b’aalvatztiixh war zu jener Zeit Nan Aan (Ana Laynez). Sie agierte bei
Offentlichen Ritualen wie z. B. dem Neujahrsritual (Abbildung 17) und baute sich in den Jahren
vor ithrem Versterben 2023 eine Prdsenz in den sozialen Medien auf. Als Mitglied der
Ixilbewegung in Nebaj engagierte sie sich auch in Kontexten der politischen Teilhabe von

Frauen.

Bei der Berufung in das Amt des b ‘aalvatztiixh bzw. aaq i spielten Tridume eine wichtige Rolle,

worauthin ,,der Weg zu einem Lehrer gefunden wurde*!'%

und die Fertigkeiten von einer
Generation zur nachsten weitergegeben wurden. Pap Me’k aus Nebaj erzihlte mir, dass er sich
durch einen Traum mit Anfang 20 dazu berufen fiihlte, bei einem é&lteren aaq ii in die Lehre zu
gehen und die Kunst der Divination zu erlernen. Dabei hospitierte er zunichst bei Sitzungen
seines Lehrers und begann dann schrittweise, einzelne Konsultationen und letztendlich auch die

104

Klient*innen zu tibernehmen ™. Die Anliegen der Klient*innen betrafen in der iiberwiegenden

Zahl von Fillen gesundheitliche Probleme sowie personliche Entscheidungsfindungen.

102 Bereits Colby und Colby hielten fest, dass Frauen durchaus iiber rituelles Wissen verfiigten, jedoch in der

Regel nur selten in der Offentlichkeit praktizierten (1981: 312).

103 Tn der ethnographischen Literatur dokumentieren unter anderem Tedlock 1982, Colby und Colby 1981,
Bunzel 1952 und LaFarge und Byers 1997 [1931] ebenfalls die Berufung in das Amt eines religidsen
Spezialisten durch einen Traum. Tedlock vermerkt zudem, dass die ,,Berufenen* zunichst ein oder mehrere
Probleme meistern miissen, oftmals miissen sie eine Krankheit iiberstehen (Tedlock 1982: 54).

194 Ahnlich duBerte sich Gabriel Asicona Sanchez aus Ilom, Chajul (07.05.2008). Sein Lehrer war sein Vater.

91



Im Gegensatz dazu dulerte Nim Lu’, b 'aalvatztiixh aus Jal a’ las Flores, im April 2008 in einem
Interview, dass er ohne Anleitung eines Alteren und allein aufgrund wiederkehrender Triume
iiber die Ausiibung von Divination und Ritualen die Tétigkeit als b'aalvatztiixh aufgenommen
hatte.: ,,[...] empecé a sofiar, nadie me ensefio, tal vez es mi don, asi practico.” (,,Ich begann zu

traumen, niemand brachte es mir bei, vielleicht ist es meine Gabe, also praktiziere ich es®).

Die Aufgabe des b’aalvatztiixh besteht in der Benennung der Tage, an denen Rituale fiir die
Gemeinschaft (z. B. Aussaat) oder Rituale der cofiadia’® abgehalten werden. Dariiber hinaus
fiihrt ein b’aalvatztiixh auch Rituale zur Heilung eines Kranken oder zur Abwendung bzw.
Auflosung einer brujeria durch (lokale Definition siehe unten). ,,Dinge in Ordnung bringen und
Zeit organisieren™ war zur Zeit meiner Feldforschung Aufgabe der aaq’ii, sp. adivino, der

106

,»Wahrsage-/ Kalenderpriester' ™ und der b’aalvatztiixh. Eine genaue Abgrenzung der beiden

Titel nahmen meine Gesprichspartner*innen nicht vor, sie verwendeten sie synonym.

Wihrend dieser Rituale fithren b aalvatztiixh bzw. aaq ’ii einen rituellen Diskurs in mantischer
Sprache, der sich deutlich von der Alltagssprache unterscheidet!®’. Colby und Colby trennen
zudem diese beiden Aufgabenbereiche der prayersayer, Gebetssprecher:

[...]1 (1) the elected Ixil priest (b 0oq ‘ol b’aalwactiis), who determines the days on which both
communal religious ceremonies and cofradia ceremonies are to be held; (2) prayersayers
(b’aalwactiis), who request good providence or assist in effecting cures of sick clients and who
function in dawn ceremonies of various kinds; [...] (1981: 46)

In den Jahren 2007-2010 trat die Fundamaya oftmals mit ithren talleres und capacitaciones an
die Stelle des unter (1) von Colby / Colby genannten ,,gewidhlten Ixil Priesters®, sie lehnte die
individuelle Bestimmung der Tage durch einzelne Spezialist*innen ab und legte zentral die Tage
fiir Rituale von gemeinschaftlichem Interesse fest. Dabei orientierten sie sich an der Praxis der
K’iche’. Eine mdgliche Erklarung konnte ein Bediirfnis nach einheitlichem Auftreten der Maya
im nationalen Kontext sein. Sowohl gesellschaftspolitische als auch bildungspolitische Themen
werden offiziell mit der Kategorie ,,Maya“ verhandelt, zu viele unterschiedliche Positionen und
Handlungsversionen auch im religids-rituellen Leben konnten diese neugewonnene Einigkeit

storen. Diese demonstrative Einheit als ,,Maya“ ist ein duBlerst fragiles Konstrukt einer

195 Bine cofradia bezeichnet eine religidse, soziale und kulturelle Bruderschaft, die seit der Kolonialzeit in den
lateinamerikanischen Gesellschaften présent ist. Sie verbindet die sakralen mit den profanen Sphéren der
Gesellschaft (Hidalgo Torres 2013). Es existiert umfangreiche Literatur zu dem Thema, z. B. Koechert (2007).
196 In der Literatur als daykeeper (Tedlock) und diviner (Colby / Colby) bezeichnet.

107 Meine Ubersetzerin Ana gab an, den b ‘aalvatztiixh nicht ausreichend zu verstehen, da er viele archaische
Vokabeln und Formen gebraucht, die nicht mehr Teil der Alltagssprache sind.

92



mehrheitlich urbanen Bildungselite, die ihrerseits nach Losungen sucht, die historisch und nicht

ethnisch begriindeten Spaltungen auf Mikroebene der Gemeinschaften zu iiberwinden.

Aatz’ak

Als aatz ak wird ein Heiler oder eine Heilerin bezeichnet. Das Verb #z ‘aka 'm bedeutet heilen,
Abhilfe schaffen!®. Die Aufgaben des oder der aatz ‘ak betreffen hauptsichlich die Anwendung
traditioneller Medizin, wie z. B. der Besuch des Schwitzbades, oder die sachkundige
Anwendung von Heilpflanzen. Heilung von Krankheiten, die auf mal espiritu (,,schlechter
Geist®) zurlickzufiihren sind, werden in der Regel durch einen rituellen Diskurs geheilt, #z’aka
aq‘ — curar (con) palabras; ,,mit Worten heilen* oder durch ,,pusten/wehen heilen* (soplar),
xuli ‘m aanima - soplar (como polvo con) la persona, ,,die Person anblasen (wie Staub)*“!?°. Dies
gilt in dhnlicher Weise fiir die Behandlung von Verbrennungen (quemadura)’!’. Eine Krankheit
ist Ausdruck von der durch iibernatiirliche Wesen oder durch das Wirken religioser
Spezialist*innen gefangenen eigenen Seele. Das libernatiirliche Wesen oder ein anderes

Mitglied der Gemeinschaft wurden durch Fehlverhalten verirgert!!!.

K'uyintxa’

Die einzige Rolle, die ausschlieBlich Frauen vorbehalten ist, ist die der &k 'uyintxa’ (comadrona),
der Hebamme. Die Hebammen sind wichtige Beraterinnen in ihren Gemeinden, die neben dem
spezifischen Wissen zur Geburtshilfe auch Kenntnisse zu anderen Bereichen der traditionellen
Medizin haben. In den Dorfern der Ixil-Region sind Hebammen nach wie vor von
unschitzbarem Wert. Die Bevdlkerung hat keine ausreichende Zugangsmoglichkeit zu
medizinischer Versorgung und begegnet der Schulmedizin mit Skepsis''?. Eine k’uyintxa’
bewahrt das traditionelle medizinische Wissen und gibt es an ihre Tochter weiter, eine formale
Ausbildung durchlaufen die Frauen nicht. Anlésslich einer im puesto de salud von Chel im

April/Mai 2008 organisierten Weiterbildung fiir Hebammen bot sich mir die Gelegenheit mit

1%8Verb 1z ’ak bedeutet im klassischen Maya ,,Dinge in Ordnung bringen, Zeit organisieren®. Hierbei handelt es
sich um eine linguistische Ubereinstimmung, die in den Hochlandmayasprachen des K’iche’-Sprachzweigs
beispielsweise nicht vorkommt. In der Debatte um den moglichen Kontakt, den die Ixil wéhrend der Klassik mit
den Tieflandmaya im Petén gehabt haben sollen (und ihre Position als Héndler, die die Handelsroute zwischen
Hoch- und Tiefland kontrolliert haben) ist dies ein interessantes Detail.

19 Interview Diego Brito Brito, Amaq’chel, Chajul, 07.04.2008.

10 Interview Marcos Codian, Ilom, Chajul, 05.05.2008.

! Diesen Sachverhalt dokumentierten ebenfalls Colby 2004: 84, Gossen 1998 und Tedlock 1992.

112 Eine Ausnahme stellt das Dorf Chel dar: hier gibt es eine Gesundheitsstation, in der regelmiBig (2-3mal im
Jahr) Fortbildungen fiir Hebammen durchgefiihrt werden. Diese werden auch von den Hebammen der
umliegenden caserios, Weiler, besucht. In der Geburtshilfe scheint also die Schulmedizin die traditionelle
Medizin zu ergiinzen. Auch nach Ilom kommen regelmiBig Arzte, die Seminare fiir die 6rtlichen Hebammen
anbieten.

93



Hebammen aus den Dorfern Chel, Ilom, Cajchixla, Xaxmoxan, Jal a’ las Flores, Amaq’chel und
Santa Clara ins Gespriach zu kommen. Trdume spielten bei den individuellen Werdegédngen der
Frauen eine Rolle. Dies dhnelt der ,,Berufung® zum b 'aalvatztiixh. Ein oder mehrere Trdume,
die die Ausfiihrung der Arbeit als Hebamme darstellten, motivierten die Frauen dazu, als
Hebamme titig zu werden. Einige der dlteren Frauen gaben an, dass sie in Notsituationen zum
Handeln gezwungen waren und nicht bei einer bereits praktizierenden Hebamme gelernt hatten.
Die richtigen MaBBnahmen zur Vorbereitung, Betreuung, Durchfiihrung und Nachbetreuung bei
einer Geburt lernten sie dennoch in der Regel durch Hospitation und Assistenz bei einer

praktizierenden Hebamme. Die Religionszugehorigkeit war nicht von Bedeutung.

Dariiber hinaus verfiigen kuy 'intxa liber ein breites Wissen im Bereich der traditionellen
Medizin und der Heilkrduter. Einige der Frauen, die wihrend des Biirgerkriegs eine gewisse
Zeit auf der Flucht in den Bergen lebten, erzdhlten mir, dass sie den hierbas eine besondere
Wertschidtzung entgegenbringen. Der Begriff umfasst alle griinen Wildpflanzen und
Wildkrauter, die in der montaria zu finden sind, und entweder essbar sind oder sogar eine
heilende Wirkung haben. Sie gelten als ,heilig®, da sie das Uberleben in den Bergen
ermOglichten: ,,Vivimos gracias a las hierbas. Dank der Krduter leben wir.* (Kuxh, April 2009).
In Zeiten der Not, wie z. B. bei Ernteausfillen, nach Diirren oder Erdrutschen, machen hierbas
noch stets einen wichtigen Teil der Grundversorgung aus. In den von mir besuchten Dorfern
und Weilern im municipio Chajul standen hierbas haufig auf dem Speiseplan. Die Malanga
(Tannia) — Wurzel (auch Tannia, lat. Xanthosoma sagittifolium) findet als Substitut fiir Mais
Anwendung. Die Zubereitung der etwas bitter schmeckenden Knolle erfolgt durch Kochen und
anschliefendes Vermahlen zu einem dem Maisteig dhnlichen Teig. Aus diesem Teig werden

Tortillas geformt und gebacken.

Aakun

Der Begriff aakun bezeichnet urspriinglich einen religidsen Spezialisten, dessen Aufgabe in der
Herbeiftihrung von Rache oder der Durchsetzung von Gerechtigkeit jenseits des
Gewohnheitsrechts bestand. Bei den Ixil verwenden die an Ritualen selbst beteiligten Personen
den Begriff aakun selten. Wird er doch verwendet, dann als Synonym zu b'aalvatztiixh oder

sacerdote Maya.

94



4.1.2 Kalenderwissen

Der Rhythmus des tiglichen Lebens vieler Ixil folgt auch Ende der 2000er Jahre primar dem
von Regen- und Trockenzeit abhédngigen landwirtschaftlichen Zyklus. Ebenso wie der
Agrarzyklus, der sich vor allem an phdnomenologischen Beobachtungen orientiert, bestimmen
verschiedene Zyklen den Alltag. Dazu gehoren sowohl katholische als auch evangelikale
Elemente sowie rituelle Praktiken der Maya-Religion wie insbesondere das traditionelle
mesoamerikanische Kalendersystem. Dariiber hinaus erlangen auch wiederkehrende, wichtige

zivile und politische, ritualisierte Ereignisse zunehmend Bedeutung.

Bereits in vorkolonialer Zeit organisierten, maf3en und dokumentierten die mesoamerikanischen
Kulturen die Zeit mittels zweier miteinander verzahnter Zyklen. Der eine Zyklus, der cholg i
besteht aus 260 Tagen, wobei diese in 13 Zeitabschnitte von jeweils 20 Tagen unterteilt sind.
Zum Beispiel: 1 No‘j, 2 Tiaxh, 3 Kaoq, 4 Junapu, 5 Imox, 6 Iq‘, 7 Aq’b’al, 8 Kach*, 9 Kan, 10
Kamel, 11 Chee, 12 Q’anil, 13 Choj, 1 Tx’i‘, 2 B’aatz, 3 E, 4 Aa, 5 Ix, 6 Tz ikin, 7 Amaq, 8
No’j, 9 Tiaxh, 10 Kaoq, 11 Junapu, 12 Imox, 13 Iq‘, 1 Aq’b’al usw. Jeder Tag trigt eine
Kombination aus einer Ziffer von eins bis 13 und einer Schutzgottheit bzw. Tagesgottheit, die
in einer festen Reihenfolge stehen. Die Maya der Klassik nannten den 260-tdgigen Kalender
tzolk’in und portrétierten jene Tagesgottheiten in entsprechenden Glyphen. Der #zolk'in diente
nicht nur der Zeitmessung, sondern auch als Grundlage zur Divination. Der zweite Zyklus, mit
einer Dauer von 365 Tagen, misst das Sonnenjahr, welches wiederum in 18 Einheiten von 20
Tagen und einer Einheit aus fiinf besonderen Tagen (wayeb) besteht. Im klassischen Maya tragt
der 365-tdgige Zyklus den Namen haab (Ixil yaab). Gemeinsam bilden ¢zolk in und haab einen
weiteren, 52-jahrigen Zyklus, die Kalenderrunde. Erst nach 52 haab bzw. 18980 Tagen
wiederholen sich die Kombinationen aus Ziffer und Tagesgottheit des tzolk’in und die

Kombination aus Ziffer und Monatsname des saab (Coe und Stone 2005).

Der 260-tigige Kalender dient der Bestimmung geeigneter Zeitpunkte zur Durchfiihrung von
Ritualen und stellt die Grundlage zur Divination dar. Wéhrend die frithen Ethnographen wie z.
B. Lincoln ausschlieBlich die Bezeichnung cholg’ii in Ixil dokumentierten (K’iche’ cholg ‘ij),

sprachen wihrend meiner Feldforschung einige wenige Spezialisten von amagq //3. Wer diesen

113 Aus ethnohistorischen Arbeiten ist amagq * als soziopolitische Organisationseinheit dokumentiert, damit sind
Allianzen zwischen zwei oder mehr chinamitales (chinamit. endogame Gruppe, Zugehorigkeit Abhingig von
Geburt) gemeint (Lovell et al. 2013: 106). Auch Carmack (2001: 32) verzeichnet als amagq* kleine Weiler, in
denen die einfachen Bauern zusammenlebten. Dabei mutmaft Carmack, dass jeweils eine patrilineare Linage

95



Kalender wie hiufig oder intensiv verwendet und wer ihn iiberhaupt kennt, ist nicht eindeutig
zu kléren. Flachendeckend ist er nicht bekannt, und bei einigen Evangelikalen zeichnet sich
auch eine gewisse Ablehnung ab (de Ledn Ceto 2018: 152). Der Jahres- bzw. Sonnenkalender

tragt in Ixil den Namen yaab.

Sowohl fiir Tagesnamen als auch fiir die Jahrestriger gibt es Ubereinstimmungen mit den
Namen im kolonialen K’iche’ sowie dem modernen K’iche’ aus Santa Maria Chiquimula und
Momostenango''®. Eine kalendarische Ubereinstimmung ist z. B. die Festlegung des Tages 8
Batz im 260-tdgigen Zyklus als den ,,ersten Tag* des Zyklus und als Hauptfeierlichkeit in Bezug
auf den Kalender. Bereits Lincoln nannte religiose Spezialisten, die diese Praxis in
Momostenango von dortigen K’iche’-Kalenderspezialisten gelernt hatten. Ein Austausch
zwischen religiosen Spezialisten aus verschiedenen linguistischen Gemeinschaften und den
K’iche’ aus Momostenango besteht demnach bereits deutlich ldnger als die Pan-Maya-
Bewegung der Zeit nach Unterzeichnung der Friedensvertrdge (Lincoln 1942: 112, van den
Akker 2018: 18). Die von mir konsultierten Kalenderspezialist*innen nannten jedoch keinen
einheitlichen ,,ersten Tag®, vielmehr verfligte jede*r liber einen eigenen ,,besonderen Tag®,
welcher bei der Wiederholung nach 260 Tagen gefeiert wurde. Lincoln dokumentierte dies
ebenfalls fiir Nebaj und Santa Maria Chiquimula, Totonicapan. Dort wurde der jeweilige Tag
mit Hilfe von Divination mit den heiligen roten fz’ite‘-Samen'!®>, mixh genannt, mittels
Traumdeutung oder anhand des Geburtstags des Spezialisten bestimmt (1942: 116f.). Wahrend
meiner Feldforschung in Nebaj und Chajul war der Neujahrstag von besonderer Bedeutung und
wurde bei seiner Wiederholung nach 260 Jahren gefeiert. Jedes Jahr fillt dieser auf einen der

vier Jahrestrager in Kombination mit einer Ziffer von eins bis 13 (vgl. Kapitel 6.3.2).

Lincoln wies auf distinktive Merkmale des 260-tdgigen Kalenders der Ixil in Nebaj und Chajul
hin, deren Existenz ich wéihrend meiner Feldforschung nicht mehr vollstindig verifizieren
konnte. Durch die unterschiedlichen Religionszugehorigkeiten innerhalb der Gemeinden sind
nicht alle Ereignisse fiir alle Gemeindemitglieder von gleicher Bedeutung. Und selbst unter den
Angehorigen  derselben  Religion gibt es unterschiedliche Ausfithrungs- und

Umgangsmdglichkeiten mit dem traditionellen Wissen. So kann ein*e rituelle*r Spezialist*in

einen Weiler bewohnte. Carmack bezieht sich auf Las Casas, der zudem auf die Bedeutung der Heiratsallianzen
zwischen Linages hinweist.

De Leon Ceto verwendet in seiner Arbeit die Begriffe Tachb’al Amaq’, Tachb’al Q’ii und Cholg’ii synonym
(2018: 180-181).

114 Colby / Colby sprechen von Lehnwértern (1981: 302).

15 Auch fiijoles de pito, Samen des Echten Korallenbaums, Erythrina corallodendron.

96



eine vollig andere Auffassung von der Durchfiihrung oder Wichtigkeit eines Rituals haben als

sein*e Kolleg*in.

Im Folgenden stelle ich zunéchst die kalendarischen Systeme der Ixil, yaab und cholq’ii, vor

und biete dann Einblick in die Divinationspraxis bei den Ixil in den Jahren 2007 bis 2010'!®,

4.1.2.1 Yaab und Cholq’ii

Yaab

Das 365-tdgige Jahr setzt sich nach dem Sonnenkalender yaab aus 18 Einheiten von jeweils 20
Tagen und 5 ,,zusétzlichen* Tagen zusammen. Die 20-tdgigen Einheiten werden auf Ixil ka ‘lq ’ii
genannt. In der Literatur werden sie auch als veintena bzw. uinal bezeichnet (La Farge 1947:
167, Lincoln 1942: 115, Tedlock 1992: 103, van den Akker 2018: 63). Die Einheit aus den fiinf
,»zusdtzlichen® Tagen am Ende des Sonnenjahres trigt die Bezeichnung o g ii.

Ixil day names and numbers keep repeating in regular order throughout the whole solar year,
and the mark of the beginning and ending of a year is the entry of a new Yearbearer after the 5
day supernumerary end of the year period. The year strictly speaking ends with the 360 day
period which among the Old Mayas originally represents the end of 18 uinals or months of 20
days each. With the Ixil after the 360 days come 5 supernumerary days called O’ki (O, abbrev.
Of owal (5) and ki (day))[...] (Lincoln 1942: 117)

Die beiden kalendarischen Zyklen greifen ineinander, und so gibt es vier cargadores del ario —
,Jahrestriager, bzw. ijyaab (Ixil), (mam — K’iche’), die von Jahr zu Jahr rotieren: Ee, Chee,
No’j, Iq‘. Nur an diesen Tagen kann das neue Sonnenjahr beginnen. Lincoln verzeichnete sie
als alcaldes mayores del mundo (1942: 114). Parallel zum Wechsel des ijyaab erfolgt zu Beginn
des neuen Maya-Jahres der Wechsel der alcaldes indigenas. Diese treten mit der symbolischen
Uberreichung der Amtsstibe, varas de oficio, oder auch palos de autoridad, ihre Amter an. Der
Amtsantritt des neuen Jahrestriigers und der alcaldes indigenas'!” wird bereits wihrend der fiinf
Tage des o 'q ’ii vorbereitet und zur Ubergabe am Neujahrstag findet ein Ritual zur Segnung der
Stibe statt, um die Zukunft vor potentiellen Problemen zu schiitzen. Bevor die Amtsstdbe den
neuen Amtsinhabern tibergeben werden, schwenkt der b ‘aalvatztiixh die Stébe durch den Rauch
des Copal (pom). Die vier ijyaab stehen zudem in Relation zu den vier ka’xhob’

(,,Kardinalrichtungen*): Chee/Ost, Iq‘/Siid, Ee/West, No’j/Nord'!®,

116 Bine ausfiihrliche Studie zum Kalenderwissen bei den K’iche’ in Momostenango legte Paul van den Akker im
Jahr 2018 vor.

117 Siehe Kapitel 6.3.2 und 6.4.

118 Ebenfalls dokumentiert von Lincoln (1942: 110; 117) und de Ledn Ceto (2018: 192), und bei den K’iche® in
Momostenango (Tedlock 1992: 101, van den Akker 2018: 61ff.).

97



Das Wissen um den Gebrauch des Systems der 18 Monate ka 'lq ’ii (Ixil de Nebaj) bzw. foj amag
(Ixil de Chajul) scheint in der Maya-Region weitestgehend verloren zu sein (van den Akker
2018: 63). De Leon Ceto dokumentiert jedoch eine Aufstellung der Monate mit ihnen
zugeschriebenen Eigenschaften/Bedeutungen sowie einer Verbindung mit den Tagen des yaab
und des gregorianischen Kalenders, basierend auf den Informationen eines einzelnen
Kalenderspezialisten aus dem Jahr 2013 (2018: 189ff.). Manning Nash unterschied in den
1950er Jahren zwischen Maya-comunidades, die beide Kalender verwendeten, und solchen, die
das Wissen iiber den yaab bereits verloren hatten. Nordlich jener kulturellen ,,Grenze*, und so
in Nebaj, war der yaab noch in Gebrauch. Die imagindre Linie verortete Nash in west-0Ostlicher
Richtung durch das Hochland. Aus Nebaj, ebenso wie aus San Cristobal Verapaz, und Santa
Cruz Verapaz war yaab — Gebrauch dokumentiert, aus Cunén und Uspantan, wenige Kilometer

weiter silidlich, hingegen nicht (1957: 150-151).

Cholgii

Im cholqg’ii wiederholen sich die 20 Tagesnamen in Kombination mit den sich ebenfalls
wiederholenden Ziffern von eins bis 13. Des Weiteren kontrollieren die Tage des cholg ‘ii mit
giinstigen und ungiinstigen Eigenschaften das Schicksal eines Menschen. Auch die Ziffern
haben Einfluss auf die Auspriagung der jeweiligen Eigenschaft. Dabei zeigt sich, dass eine
hohere Ziffer mit einer stirkeren Ausprigung der Eigenschaft verbunden ist. In einer Vielzahl
von Gemeinden des Hochlands ist eine @hnliche Konnotation der Tagesziffern wie im
vorliegenden K’iche’-Beispiel festzustellen. Es erfolgt eine Unterscheidung in alaj ¢'ij (K'iche':
kleiner Tag, Ziffern 1-5), nik'aj q'ij (mittlerer Tag, Ziffern 6-8) sowie nim ¢'ijj (groBer Tag,
Ziftern 9—13). Die Durchfiihrung von Ritualen erfolgt bevorzugt an Tagen mit ausgeglichenen
Eigenschaften, also an Tagen mit den Tagesziffern 6-8.!1°.

Jeder Tag hat einen Namen, ,,wie eine Person‘ !?°

. Der Geburtstag eines Menschen ist
gleichzeitig sein tiixhil, sein nahual’®!. Das Konzept des nahualismo ist in Mesoamerika weit
verbreitet, unterscheidet sich jedoch unterschiedlich stark von comunidad zu comunidad (auch
wenn die comunidades nur wenige Kilometer auseinanderliegen). Als Grundlage aller Varianten
des Konzepts kann festgehalten werden, dass der nahual ein Tier oder ein libernatiirliches

Wesen ist, das fest mit einem Tag (und damit dem Geburtstag eines Menschen) in Verbindung

119 Ebenfalls bei van den Akker 2018: 36 flir Momostenango.

120 Interview Sebastian de Ledn Sanchez, guia espiritual, Finca La Perla, 19.04.2008.

121 Zum nahualismo in Mesoamerika existiert umfassende Dokumentation in der Forschungsliteratur. Vgl.
Bartolomé und Barabas (2013).

98



steht. Er ist so etwas wie der Schutzgeist bzw. Alter Ego der Person. Wird die Person krank oder
wird sie verletzt, gilt dieselbe Krankheit oder Verletzung fiir den nahual. Er muss gefunden und
geheilt werden, damit der Mensch gesund wird. Dariiber hinaus hat der Geburtstag Einfluss auf
den Charakter und das Schicksal einer Person und er iibertrdgt seinen Charakter auf den

Menschen.

Beispiele dafiir nannten mir im Jahr 2008 Bartolomé Ramirez und Pablo Asicona:

[...]los dias de nacimiento del nifio son importantes, as veces son malos, el nifio puede ser
ladron, o buenos, sonrientes, 0 mujeriegos o gente que no son capaces de hacer dinero o al revés,
siempre tiene dinero, o puede ser que muere rapido o brujeria. Es su dia, su nawal. [...] Ix es el
nawal de la persona que se queda alcalde o autoridad. Tz’ikin tiene bastante dinero, maneja
fondos. Aama es los que siempre tienen cosecha de milpa, nunca pasan hambre. Tx’i es un
hombre que no tiene dinero, es cazador. Kan y Kamel son dias de muerte con menores de edad.
[...]"** (Interview Bartolomé Ramirez und Pablo Asicona, Sotzil, Chajul, 21.04.2008)

Jeder Tag des Kalenders besitzt bestimmte Eigenschaften und ist dementsprechend giinstig fiir
mit ithm in Verbindung gebrachte Aktivititen. In den Gebeten werden die Tage direkt
angesprochen bzw. gerufen, sie gelten als Gottheiten. So sind No’j, Amaq’, Chee und Q’anil
etwa Tage, die geeignet sind, um Vergebung fiir die Aussaat zu erbeten (dias para pedir perdon

a la siembra)'*>.

Gemill den Angaben verschiedener Experten und Expertinnen, die ich in verschiedenen
comunidades befragte, werden die Tage Amaq’, No’j und Tz ikin als geeignet identifiziert, um
Erlaubnis fiir die Aussaat der Milpa zu erbitten. Dariiber hinaus werden No’j und Tiaxh als Tage
betrachtet, an denen Regen erbeten werden kann. Die Tage Imox und Iq’ sind demgegeniiber
dafiir vorgesehen, eine generelle Erlaubnis sowie die Absolution von #x utx tza 'va zu erbitten.
Die Tage Kann und Kamel hingegen sind mit den Verstorbenen und den Ahnen assoziiert,
wihrend I’x, Tz’ikin und Aa fiir Arbeit und finanziellen Wohlstand stehen. Exemplarisch zeigt
Marcos Codian mit seiner Kategorisierung, welche Handlungen bzw. Eingriffe in die Natur an
welchen Tagen gut mit den spezifischen Eigenschaften und Wertigkeiten der Tage zu vereinen

sind:

122 [...] die Tage der Geburt des Kindes sind wichtig, manchmal sind sie schlecht, das Kind kann ein Dieb sein;
oder gut, lichelnd, oder Frauenhelden oder Personen, die nicht in der Lage sind, Geld zu verdienen oder
andersherum, immer Geld haben, oder vielleicht schnell sterben oder Hexerei. Es ist ihr Tag, ihr nawal. [...] I’x
ist der nawal der Person, die Biirgermeister oder Autorititsperson wird. Tz'ikin hat eine Menge Geld, er
verwaltet Gelder. Amagq’ ist derjenige, der immer eine Ernte der Milpa hat, er muss nie hungern. Tx’i ist ein
Mensch, der kein Geld hat, er ist ein Jager. Kan und Kamel sind die Tage des Todes von Minderjdhrigen. [...]"“
123 Interview Nim Lu’, Chel, Chajul, 08.04.2008.

99



sembrar milpa: Amaq‘, No’j, Tz’ikin; cosecha milpa: Chee, Q’anil; pedir permiso a la tierra:
Imox, Iq°; pedir lluvia: No’j, Tiaxh; dia de los muertos: Kan, Kamel; pedir dinero: I’x; pedir
trabajo para conseguir dinero: Tz’ikin, Aa.!?*

Jeder Tag ,,regiert” von der Morgenddmmerung bis nach Mitternacht. Die Zeremonien fiir einen
bestimmten Tag beginnen meist den vorangehenden Tag und dauern bis zu der darauffolgenden
Morgenddmmerung. Dadurch werden die Tage als Paare wahrgenommen, und besondere

Zeremonien begleiten den Tageswechsel.

In der folgenden Tabelle sind die Tagesnamen in Ixil und, soweit bekannt, ihre Bedeutung, die
dazugehorigen Aktivititen und die Wertigkeit, basierend auf meiner Feldforschung (2007 bis
2010), zusammengefasst und ergénzt durch Daten aus den ethnographischen Studien von

Steward Lincoln (1942) und Benjamin und Lore Colby (1981)

124 | Aussaat der Milpa: Amaq’, No’j, Tz’ikin; Ernte der Milpa: Chee, Q’anil; die Erde um Erlaubnis bitten:
Imox, Iq‘; um Regen bitten: No’j, Tiaxh; Tage der Toten: Kan, Kamel; um Geld bitten: I’x; um Arbeit bitten (um
Geld zu verdienen): Tz’ikin, Aa.*

100



"(T€T :1861) (]0317 IoydsIwouoyQ g 'z) pueisnz
19A13IS0d UTD IOPO 9SAIP JNB U)LY 9)IAFIBIOA QUID ‘MZQ IPUNS JOP I9MUOS JIP USUUIUIQ U242 PUN 270 PUN UONRUIAL( JOP Ul (303 pun JIpuaqa]) IOWYU[I], USYOI[YOSUIW
1P yone s[e APPIqQ J1IP [YOMOS JUIIDA SSD] Jundidn.avd "sN03aFe], SAP YeyosudFIg IPUaIdIUILIOp JIp AQ[0) pun £q[0D) USUUUSQ Sutuvaul jau42y Sumnapaqidne NN ¢,

+ + +

/1sanioy /oup|q pdjiw ‘spjatfulod iof a|qrionpf Aop /ed|iw jeessny
/3Ipbwaf ‘azipw ‘|nos ewey /é yew,y /137 ‘bowp yone Jewy

+ +

é /sufauaq /113qJy pun p|a5 UOA ua1ag.3

/3|pwiaf %0159l Aauow 13Y10 4o Aauow Jof buiApid iof ‘uaxa1yd> buiionof ‘ed|lw 1eeSsny
/Aauopy unjl,o /P41q unjiz) /(431pV) bjinbp yone |930A unjl,zL

+

é /s|pwiup fo aspa.ioui Jof Aop +

Juosiad Qpob ayj Jo pio7 ‘daays Jo ‘uibjunow ay3 Jo Aop /1304y pun p|ao UOA ua31aqJ3
/3q112S S,| /U402 wo.f uipib anowa. o} X,| /SIeIN X,|

yinoA [043U3b U] S{bWIUD é

/123[qo ‘uosiad bunoA 031 an323304d pub U3Ip|iyd JoApf o1 poo buiyso / H3QJy pun p|ao UOA Ua1aqJ3
/4INo4 ey /aubd v /é ey

é + +

/3Ibw Awaua / 43Apid pup 3213snf /é
e ld o 93 /41003 E| /uyez 93

(3 yum saob aouanjfui) +

§5220NS 2]WOU0I3 / sbuiyz +

/3|pwaf‘uosiad J|0 Ul 3sD3Jdu] Jof 3|qpJoApf ‘U0IIPIg3[3d Jo Abp D /é
/Y11o3aM oeeq /Ayuow z3eg /(344e|nig) a1engdeses 71e,9

sz191€1S 10 JUdAD J1X] ul (-/+) uoy313a9M J1X] ul (-/+) 198119
/sse)d uedpiyaed aweu /4n4 8nsuns aweu /iny 8nsung J1X] ul
/8uiueaw [auad))| -sa8e) /8uninapag -sd8e) /8uninapag | aweusade]
(1861) Aq)0) pun Aqjo) (zv61) ujodur (0102-£00Z) bunydsiofpja 2uabia

101



é - é
/é /solniq 1o sayoum fo Abp /é
Jubuwiom ‘pob 1ybiN |e,q,by ‘s13Y30 03 wpy buiop 1of Abp/1ybiu ey /1yoeN |e,q,by
é
/us13q.a
é (U402 buimos Jof) + UOIP|Y USYDI|YISUW J3UId JOA SUNYISZIaN
/]2440nb /puim ay1 fo Abp/13103qipaA ‘opunwi [3p ap|DIJD ‘sijugneju3
/43Y10f ‘poo Y1403 ‘a3jp0Y|Y ]| /1D bl /PUIM Dl
é + é
/3apuad /wayl ysiund jou j{im pjiom J[lele] ] /uS130Ja UoIP)y Uaydlijyasusw | xnwi Japo
‘say1o/2 ‘sajpwiaf’sasnoy ay1 1y1 ‘Ajiwnf aya pup asnoy ayi Jof Avad o3 Abp yone Jsul@  JoA  Sunylazudp  ‘siugnejdi | [pogoy! yone
/P0D asnoH snwi| /Y1103 ay1 ‘pliom ay “xnwi| /é Xxouwl|
é
é /s3|pund buiuing Jof Aop ysim, é
/3w Jutbuip AjoH ay1 fo Abp b pup yone /é
/(poo Axs) siy | ndeeuny | App s,uibs o {(Aop ayi/uns ayi fo) pob b fo awnu| ndyeunH /(3yd1se8e| ‘auuos) 18y109 ndeuny
é
- + Jus1ydliue odjiw
/AAua ‘uoissaibsun.y /s|pwiun Aq auop satinfui |jp Jof Avid o1 Aop J3p ue udpeydIS UdUIRY 3P ‘D311 IP|IM
/poo Y103 ooey| /pliom ay1 Jo ubipionb JOoAney /é oy yone boey|
é
/(314D Ajqogo.d
é ‘s1ahpad ur pauonuaw Ayap) oisanbop [piodio) I +
/Anua ajpw ‘Awaua Yauuls Joisbd fo App ‘smod pup sbid Jof a|qpionpf yone /us190.43 uaday
/PoD Y1403 sell /321f1400s fo Abp xefi] /38499 wap Jaqgn suuos yxer|
é + +
/(Ipwiiun) 1ayiofpunib 4ayiof /S|pwiiup 211sauwiop 3)111f 10f 4aAp.ad fo Aop /91u4] [ua19gJa uaday ‘ed|iw jeessny
/P09 Y103 ‘33|p0Y|Y b,oN /43103qib34 ‘opunwi |3p ap|pd|y [oN /é [ON

102



€0l

usweusode], () 1op uooy3nIoA) pun uadumnapag Iop sunjaisieq sAneredwoy]

I 31PqEL
é - é
/198ue ‘Awsus ‘pasp |IAS /sayoum Ag paholus Aep peq /é
/498uy A /30p yaL /PUnH 1, X3 yone I XL
JF
/s1inbf pup suis
é Jof uox2a4 pup Aod o3 Abp ‘sayoum Aq Ajpi1dadsa é
/1abunAwaua ‘aulf ay; ‘519410 UO S3|qnoJ3 pup sfina umop buljpd iof Aop /é
/auld 00) /é oyaL /é ‘o0ya yone foyd
+
é /bunuoyd puo +
/¢ $paas 42y10 || Jof 3jquionnf ‘bdjiw Ajoy ayi fo Abp /ieessny uny 1ousiaad
/3zIbwW ‘9bwafp|atfazioin [lue,n /ulod [tuey| /SIBIA 1w Sueyuswwesnz u| [lue,o
é ++ é
/é /13403qUpaA ‘opunwi |ap ap|pI|D /ieessny uny 19udioad
/13Y1pf/a11poy|y 93) /123p ‘asioH ayal JY2SIIH 29Y)
é + +
/é /ojjupwp pdjiw Jof 3|qoionnf /ed|iw Jap jeessny
/aNn1Ip[al palipdapyinag [owe)| /Y1obap |[owe)| /poL [owe)|
+
é + /u219q.a
/3w /ufoud [pliaiow 10f bupiso of ajqoionnf U)ol Uusp UOA 3Junylaziap/siugneli]
/auniio4 uey| /apbus uey| /a8uejyos uey|
- Ydo0u + Jopam
é - Jus|Iay usisyduesy ayasiuoiyd
/é YED ) pun aMNIN|3un apuaiysyJapaim
/Awaua ‘uoissaibsupiy 03 wJpy Jof Anad 03 ‘s19y10 03 wuny bulop 4of Aop /3unliomiuessp
(painspawy) ayi/uoissaibsupij 28 /13U yoiey [‘Bunpuilg  ‘zasN  jSBw Yooy  yony ,yoey|

103



Weitere, eher ungewohnliche Interpretationen der Tage und ihrer Eigenschaften, benannte
Francisco Ramirez, aus Ilom: /mox, an diesem Tag wurde Alkohol geschaffen und daher ist
Alkohol auch die Bedeutung dieses Tages. 7z ‘ikin ist der Tag, an dem der temascal geschaffen
wurde, frither wurde auch noch respektiert, dass man den temascal auch nur an diesem Tag
benutzen durfte, heute ist das jedoch anders. Kerzen und pom, konnen nur an folgenden Tagen
verwendet werden: Ig’, Aq’b’al, Kamel, Chee, Tx’i, und nur an diesen Tagen kann eine

ceremonia durchgefiihrt werden.

Wihrend meiner Feldforschung stellte Amagq’ fiir die befragten Kalenderspezialisten aus den
Dorfern Chel und Ilom den wichtigsten Tag des Ritualkalenders dar. Einzelnen anderen zufolge
handelte es sich bei amag’ jedoch um den ,ersten” oder ,alten Kalender der Ixil, ,der
Kalender, den die Ahnen zu lesen verstanden“!?®. Meinen Gesprichspartnern nach verfiigte
jedoch niemand mehr iiber dieses Wissen. Allein das Wort amagq ‘ laut auszusprechen stellte eine
Siinde, pecado, einen VerstoB3 gegen die Regeln dar: ,,Es darf nicht benannt werden, was man
nicht zu verstehen und zu verwenden weiB*“!?’. Pap Me’k aus Chel sagte: Amaq’es el dia mds
grande, también el calendario, lo mds grande. ,,Amaq’ ist der grofite Tag, auch der Kalender,
der grofBte.” Weiter filihrte er aus, dass es sich um einen Tag des Respekts handele, an dem es
unter anderem verboten ist, zu scherzen. An diesem Tag kann man um eine Ehefrau bitten, oder
um einen Sohn. Pap Me‘k kannte niemanden, der den amaq’ [Kalender] gegenwirtig kannte.
Sein verstorbener Vater kannte ihn, aber er konne sich nicht an Details erinnern. Nicolas in Chel
erklirte, dass amaq’ der Tag des Ritualkalenders ist, an dem der Seelen der Verstorbenen
gedacht wird (Chel, 02.04.2008, dia de adorar a los espiritus de los muertos; ,,Tag der
Verehrung der Geister der Verstorbenen®). Fiir Pap Sit (Finca La Perla) ist amaq’: un dia
poderoso para llamar, puede lastimar y hacer dario. ,,Ein michtiger Tag, um ihn zu rufen, er
kann verletzen und Schaden anrichten”. Wenn man einen Tag ruft, so Pap Sit, muss man ein
Opfer erbringen, wéahrend man spricht. Eventuell ist mit amaq’ das Wissen um den
Sonnenkalender gemeint. In der Ixilvariante aus Chajul werden die Monate des yaab als foj
amaq bezeichnet. Zudem trigt der Ort, an dem die Finca La Perla sich noch heute befindet, den

%¢¢

Namen Xe Amaq’ —,,am Fufe des Amaq’*. Der angrenzende Berg trdgt den Namen Amagq’, auf

seinem Gipfel befindet sich der heilige Ort Vi’ Amaq’.!?8

126 Interview Pap Sit, Finca La Perla, 19.04.2008.
127 Interview Pablo Ceto, 31.03.2008 und Pap Sit , Finca La Perla, 19.04.2008.
128 Tnterview Pap Sit, Finca La Perla, 19.04.2008.

104



4.1.2.2 Divination

Divination auf Grundlage des cholq ’ii, des 260-tdgigen Kalenders, ist eine mantische Technik
vorkolonialen Ursprungs (Tedlock 2010: 165f.)) und eine Komponente des immateriellen
kulturellen Erbes im mesoamerikanischen Kulturraum. Bei den Ixil fiihrt ein b ‘aalvatztiixh bzw.
aaq’ii eine Divination in der Regel in seinem Haus an seinem Hausschrein durch. Wenn das
Anliegen keine unmittelbare Dringlichkeit hat, dann wartet man auf einen fiir die Losung des
Anliegens geeigneten Tag. Bei der Divination verwendet ein b ‘aalvatztiixh oder aaq ’ii oft mixh,
die roten Samen (zz’ite’) des Korallenbaums, (palo pito, b'aq' mixh, Erythrina corallodendron),
zur Auszihlung der Tage'?. Kleine Keramik(-scherben), Knochen oder Kristalle konnen
ebenfalls zur Divination verwendet werden. Diese Gegenstinde, kamawiil, sind eng mit den
Ahnen verbunden, daher sind sie von groer Bedeutung und besitzen besondere Krifte (Rosa
Hernandez, Ilom, Chajul, 03.05.2008, siche 4.1.2.2). Die Gegenstinde sind Bestandteil des
sakralen Biindels des aagq 'ii, welches bei den Ixil mit dem spanischen Lehnwort vara bezeichnet
wird. Dieser Begriff findet ebenfalls in Verbindung mit den Amtsstdben der alcaldia indigena
und der cofradia Anwendung. Diese werden als vara de oficio bzw. palo de oficio bezeichnet
(vgl. Kapitel 6.3.2). Es besteht die Moglichkeit, dass der Begriff aus dem Spanischen entlehnt
wurde, da das Biindel als Instrument zur Aufrechterhaltung der sozialen und spirituellen
Ordnung dient und somit dem Amtsstab dhnelt. Es besteht ein moglicher Zusammenhang mit
dem Verb wat ,,schlafen®, da das Biindel im Hausaltar der religidsen Spezialist*innen ,,ruht®.
Durch die Rezitation von Gebeten wird das Biindel ,,geweckt* und dessen Wirkméchte werden
aktiviert. Darliber hinaus sind Trdume sowohl bei der Berufung in das rituelle Amt als auch bei

der Kommunikation mit den Wirkméchten von groer Bedeutung (vgl. Kapitel 4.1.1).

Wihrend einer divinatorischen Lesung zéhlen b’aalvatztiixh oder aaq’ii die Tage d. h. sie
sprechen sie im rituellen Diskurs an und interpretieren sie. Jeder Tag ist eng verbunden mit
einer bestimmten Menge und Art von Eigenschaften, welche die Ereignisse an diesem Tag
beeinflussen. Daher werden die Tage auch als Tagesgottheit (day lord oder deity) bezeichnet.
Die begleitende Ziffer stellt jeweils unterschiedliche Eigenschaften des Tages in den

Vordergrund und verstirkt sie oder schwicht sie ab (siche 4.1.2.1). Die Tage offenbaren dem

129 Die in der ethnographischen Literatur (Colby & Colby 1981: 222f., LaFarge 1947: 182, Lincoln 1942: 121f,,
Tedlock 1991: 155f.) beschriebene Vorgehensweise weist eine starke Ahnlichkeit zu der von mir beobachteten
auf. Zwischen einzelnen Mitgliedern der comunidades gibt es immer unterschiedliche Varianten, auBlerdem
unterscheiden sich einzelne comunidades untereinander. Auch in anderen Regionen Mesoamerikas, wie z. B. bei
den Ayook (Mixe) in Chichicaxtepec, Oaxaca kommt Divination auf Grundlage des 260-tigigen Kalenders zur
Anwendung. Dort geschieht dies unter Verwendung von Maiskornen (Rojas Martinez Gracida 2012).

105



b’aalvatztiixh und dem aagq’ii die eigentlichen Griinde einer Krankheit oder eines Ungliicks.
Die rituellen Spezialist*innen geben die Informationen an die Klient*innen weiter. Divination
kommt zur Anwendung, um Grund und Heilung von Krankheit zu bestimmen, um Traume zu
interpretieren, um verlorene oder gestohlene Gegenstéinde aufzufinden und zurtickzuerlangen,
um Konflikte zu 16sen, Streit zu schlichten, Pldne abzugleichen und um Zeit und Ort fiir die
Durchfiihrung eines Rituals zu bestimmen. Grundsétzlich kann ein aaq ’ii bei jedem beliebigen

Anliegen konsultiert werden.

Bei der Zahlung der Kalendertage legte der b’aalvatztiixh die mixh-Samen paarweise auf ein
Tuch auf einen Tisch. Waren alle Samen ausgelegt, ergab sich ein Muster aus Spalten und
Reihen. Nach Abschluss des Auslegens zéhlte er die Tage, wobei jedes Paar einen Tag
reprasentierte. Dabei ging er von links nach rechts und anschlieBend von oben nach unten vor.
So verband er jedes Paar mit einer der 20 Tagesgottheiten (day lords) und einer der 13 Zahlen.
Dabei reprisentierte das letzte Samenpaar in der dulersten rechten Spalte der einzelnen Reihen
die ,,sprechenden* Tage — die Bedeutung und die Wertigkeit dieser Tage bestimmten das

Ergebnis der Divination.

Ich erfuhr von weiteren Ausfiihrungsvarianten der Divination: Nim Xu’ aus Ilom zdhlte die
Sterne und gab ihnen die Namen der heiligen Berge in der ndheren Umgebung des Dorfes
(02.05.2008). Bei einem Ritual in Chajul, welches jeweils am zweiten Freitag im Februar auf
dem Gipfel des Cerro San Andrés stattfindet, verwenden die Kalenderpriester Kieselsteine und
Quarzkristalle zum Zihlen der Tage (Ana, Xolcuay, Chajul, 04.04.2010) 13, Am 5. Mirz 2010
war ich selbst Klientin in einer Divination, allerdings setzte Pap Me’k keine mixh-Samen
sondern Kerzen und pom ein. Er sprach einen ldngeren rituellen Diskurs, wéihrend dessen er die
Kerzen nacheinander anziindete und paarweise vor dem Kreuz auf seinem Altar platzierte. Er
bat um die Hilfe verschiedener Gottheiten, katholischer Heiliger und verstorbener Ahnen.

AnschlieBend zéhlte er die Kalendertage aus dem Gedéchtnis.

Auszug aus dem Feldtagebuch, Besuch bei Pap Me’k, aaq ’ii

Gemeinsam mit meinem Ixillehrer und Ubersetzer Gerardo besuchte ich Pap Me’k in seinem Haus in
Nebaj, canton Simocol. Es bestand aus einem Raum, der aus Adobe gemauert war. Darin befanden sich
die vier Betten der Familie, ein Schrank fiir die personlichen Gegenstinde und ein Hausaltar. Auf dem

130 Ahnlich dokumentiert von Banach 2017: 23. Colby und Colby weisen in einer FuBnote auf eine weitere Art
von Divination hin, bei der Quarzkristalle verwendet werden. Shas beschrieb, dass der Kalenderpriester in den
Kristall schaute. Licht und moglicherweise Figuren boten dann die Grundlage zur Losung des Problems des
Klienten. Shas selbst wendete diese Art der Divination nicht an (1981: 311-312).

106



Altar standen drei Kerzen in einer Reihe auf einem Stein vor einem Bild von Jesus am Kreuz und in
einem kleinen Glaskasten standen drei Maya-Tonfigurinen aus moderner Herstellung. Zusdtzlich gab es
einen Anbau aus Holzbrettern sowie eine Kiiche mit einer estufa mejorada, einer modernisierten
Feuerstelle mit Rauchabzug nach aufien.

Pap Me’k bat uns, auf zwei kleinen Holzstiihlen Platz zu nehmen, und nahm unsere Anliegen entgegen
— jeweils eine personliche Entscheidungsfindung. Pap Me'’k kniete sich vor seinen Hausaltar, ziindete
die Kerzen an (einzeln) und stellte sie paarweise vor das Kreuz auf dem Altar. Gleichzeitig begann er
das Gebet, in welchem er Jesus und verschiedene Heilige nannte und die Tagesnamen des cholq’ii in
Kombination mit den Zahlen von 1-13 zdihlte. AnschliefSend fragte er nach unseren Namen, nach unseren
Wohnorten und nach den Namen unserer Eltern. Um den genauen Griinden unserer personlichen
Probleme auf die Spur zu kommen, erteilte er uns die Aufgabe, an drei aufeinanderfolgenden Abenden
unmittelbar vor dem Zubettgehen vor drei brennenden Kerzen niederzuknien und zu Gott zu beten und
ihn darum zu bitten, dass unsere Probleme gelost werden wiirden. Nach drei Tagen besuchten wir Pap
Me 'k erneut und berichteten von unseren Trdumen. Pap Me’k stellte weitere Fragen zu den Trdumen
und den Problemen und wir antworteten. Anschlieffend begann Pap Me ‘k abermals ein Gebet, das dem
drei Tage zuvor vorangegangenen dhnelte. Schlieflich stellte er daraufhin fiir beide die Diagnose, dass
wir die richtige Entscheidung fillen werden, wenn wir an Gott glauben.

Gerardo und ich zahlten fiir die Konsultation und die dazugehérige Diagnosesitzung beide je 150
Quetzales.

Kranke oder ihre Verwandten konnen den Kalenderpriester um eine Divination und Prognose
bitten. Entsprechend der Tagesnamen ordnet der Kalenderpriester die Divinationsobjekte (mixh
— Samen, Steine, Kerzen) paarweise in Reihen an und bittet den Kranken, ein Objekt zu
ergreifen. Je nachdem, welches Objekt und somit welcher Tagesname gewihlt wurde, kann der
Kalenderpriester sowohl Ursache als auch Behandlung der Krankheit benennen'*!. De Ledn
Ceto nimmt folgende Kategorisierung von Krankheiten vor: txoo (Krankheiten bei Kindern, die
wihrend der Schwangerschaft verursacht wurden), aatxa (Krankheiten, die durch die
Nichteinhaltung von Regeln wihrend der Schwangerschaft entstanden) und kukel (verursacht
durch das Aufeinandertreffen mit einer schlechten Energie oder einem schlechten Geist) (2018:

187).

4.1.3 Sakrale Landschaft

In der Kosmovision der Ixil nimmt die Landschaft eine signifikante Rolle ein. Das folgende
Unterkapitel befasst sich mit der Bedeutung der Umgebung fiir das menschliche Leben. Es wird
angenommen, dass diese in Gleichgewicht und Einheit miteinander verbunden sind. Die
Interdependenz zwischen Mensch und Umwelt manifestiert sich in einer wechselseitigen

Beziehung, in der beide Elemente aufeinander angewiesen sind und sich gegenseitig bereichern.

13! Interview Ana, Xolcuay, Chajul, 04.04.2010.

107



Sakrale Orte, die zur Ausiibung von Ritualen aufgesucht werden, befinden sich an besonderen
Orten in der Gebirgslandschaft der Ixil-Region. Die comunidades sind von besonderen Orten
umgeben. Dabei handelt es sich oftmals um Gipfel, Wasserfalle, Hohlen und Felsspalten sowie
ungewdhnliche Felsformationen. Aber auch bestimmte Punkte in den Dorfern oder Stddten
konnen sakrale Orte sein. Die Orte sind von den Ahnen bestimmt worden, oder die Orte
personifizieren die Ahnen (k ‘uykumam — wortlich ,,GroBviter)!*2. Es sind Orte, an denen der
Mensch und das Universum in Kontakt treten konnen, der Mensch die Gegenwart des
Universums spiiren kann. Die Orte sind daher ebenfalls dazu in der Lage, die Menschen eine
»Zeit auBerhalb der Zeit* erfahren zu lassen, womit die rituelle Zeit — in Abgrenzung zur
alltdglichen Zeit — gemeint ist (Rappaport 1999: 262). Des Weiteren haben die Orte trotz
historischer und moderner Einfliisse und Herausforderungen ihre traditionelle Bedeutung

beibehalten und spielen weiterhin eine grof3e Rolle fiir die kulturelle Identitédt der Gemeinschaft.

Die Jahrestriager (ijyaab) sind jeweils einer Kardinalrichtung (ka’xhob’) und somit einem
sakralen Ort zugeordnet. Zeit und Raum sind keine unabhingigen Konzepte, sondern bilden
eine Einheit (Rappaport 1999: 303). In Santa Clara und Ilom, Chajul sowie Nebaj sind sakrale
Punkte in der Umgebung den Kardinalrichtungen und somit den ijyaab eindeutig zugeordnet
(siche Abbildung 6 und Kapitel 5.4.3 dieser Arbeit zu Santa Clara und Lincoln 1942: 110 sowie
de Leon Ceto 2018: 192 zu Nebaj).

Auch die Farben Rot, Weil}, Schwarz und Gelb sind jeweils den Jahrestragern und einer
Kardinalrichtung zugeordnet. Dabei ist No’j der Farbe Rot und der Richtung Ost zugeordnet,
Iq‘ der Farbe WeiB und Nord, Chee Schwarz und West sowie Ee Gelb und Siid'**. Moderne
Darstellungen sowohl des cholq i als auch des yaab verwenden die Glyphen aus der Klassik,
so auch die Darstellung aus Nebaj in Abbildung 6. Diese Darstellung zeigt die ijyaab in Relation
zu den Kardinalrichtungen und den Farben, der Pfeil indiziert die Rotation der ijyaab zu Beginn
eines neuen Jahres. Auch in Ilom sind vier Berggipfel den ijyaab, den Jahrestrigern,
zugeordnet: No’j im Osten/Vi’ kooma, Chee im Westen/Vi’ saqgsivan (siehe weiter unten), Iq’

im Norden/Vi’ kanoja und Ee im Siiden/Vi’ hon'3*,

132 Auch Banach 2017.

133 Lincoln 1942: 110, ebenfalls bei den K’iche* in Momostenango Tedlock 1992: 101, van den Akker 2018:
611f.

134 Auch bei Banach 2017: 3.

108



Cerro Sumal ist mit 3275 m der hochste Berg der Ixil-Region (Abbildung 7), 30 km nordlich
des Zentrums von Nebaj in den Ausldufern der Cuchumatanes gelegen. Becquelin
dokumentierte dort u. a. zwei Tempelstrukturen und einen Ballspielplatz in Hanglage und
Keramikfunde aus der Klassik und der Postklassik. Die Stétte interpretierte er als potentiellen
Verteidigungsposten (Becquelin 1969: 79). Sowohl Gerardo als auch Pap Me’k aus Nebaj gaben
2010 an, dass religiose Spezialisten ihn vor der violencia zur Durchfiihrung von Ritualen
aufgesucht hétten. Nach der violencia besuchten die b’aalvatztiixh diesen Ort nicht mehr.
Stattdessen erlangte Vi’ Paxil in Xolcuay, Chajul, groBere Bedeutung. Vi’ Paxil ist traditionell
ein Ort, der insbesondere fiir Rituale, die der Aussaat und der Vorbereitung der Milpa gewidmet
sind, aufgesucht wird.!*® Nach einer oralen Tradition entdeckten hier vier Tiere die vier Sorten
Mais in den Farben Schwarz, Rot, Weil} und Gelb, es ist der Ursprungsort des Maises. Die vier
Tiere waren yak (gato de monte, ,Bergkatze®), sanich (hormiga, ,,Ameise*), joo (cuervo,

»Rabe“) und tch uj (zanate, Quiscalus mexicanus, ,,Dohlengrackel®).

Der Gipfel des Bergs Vi’ Jamal, ca. 8 km siidlich der Ortsmitte von Nebaj'*®, ganz in der Nihe
der Strafle nach Sacapulas, ist ein sakraler Ort, der ebenfalls zu Ritualen, die der Milpa
gewidmet sind, aufgesucht wird. Dort befindet sich eine Felsspalte, die grofl genug ist, um
hinein zu klettern (siche Abbildung 8 und Kapitel 4.1). Von der Umgebung sind der Felsen und
die ca. 3x4 m grof3e Flidche davor durch einen natiirlichen Graben getrennt (in dem Reste der

Paraphernalien vorausgegangener Rituale liegen).

Sakrale Punkte existieren ebenfalls innerhalb der Ortschaften. An einigen befinden sich Altére,
die mit einem Kreuz markiert sind (Beispiele in Abbildungen 9 und 10). Sowohl religiose
Spezialist*innen als auch die kacholpom suchen sie zu bestimmten Anlédssen auf oder sprechen

sie wihrend des rituellen Diskurses am Hausaltar an.

Ju’il (oder auch Huil oder Huyl) ist ein weiterer sakraler Ort, an dem archédologische Funde
gemacht wurden (siehe Kapitel 3.2.1). Er ist bis in die Gegenwart ein iiberregional bedeutsamer
sakraler Ort (nicht nur fiir die Durchfiihrung von Neujahrsritualen). Bereits Lincoln beschrieb,
dass religiose Spezialisten, ausschlieflich angeleitet von ihrem Kalenderwissen, aus dem

gesamten Hochland (Huehuetenango, Quatzaltenango, Momostenango, Totonicapan, Santa

135 Da sich das Land seit 2015 in Privatbesitz befindet, entstanden zahlreiche Konflikte zwischen kacholpom und
den neuen Eigentiimer*innen.

136 Nebaj liegt in einer Hochebene, die in alle Himmelsrichtungen von héherliegenden Bergen umgeben ist. Die
Berge sind alle von ritueller Bedeutung.

109



Maria Chiquimula, Chichicastenango, Nahuald, Coban, Tactic, Rabinal und Solold) dort

zusammenkamen (1942: 113).

Im Dorf Chel, Chajul und dessen Umgebung liegen zahlreiche heilige Orte. Diese befinden sich
entweder auf Anhdhen bzw. Bergen (Vi’), die das Dorf umgeben, oder es handelt sich um
Hohlen oder Felsspalten am Fulle der Berge (Xe’): Vi’jomistan, Xe’navatz, Xo’l a‘, Vi’ qootz,
Vi’ kaman, Xolobala’, Vi’kaba’, Vi’q’alqoob, Vi’ kujeb, Xaxmoxan, Xe’tehakalte’ und die letzte
Anhéhe im municipio Chajul von dem Ixcan, Vi’ San Antonio!?’. Dort werden zu vielen
Anldssen Rituale durchgefiihrt, die von einzelnen Familien oder der Gemeinschaft der
kacholpom in Auftrag gegeben werden. Die Familien begleiten sie und sie dauern in der Regel
zweli bis drei Tage an. Am Abend des zweiten Tages wird mit Musik (Marimba), bombas, und

reichlich kuxa'?® gefeiert.

Jedem Ort, jedem Berg, jedem Hiigel, jedem Felsen, jedem Bach, jedem Fluss und jeder
Wasserquelle wohnt eine Seele inne '*° . Ebenso besitzt jedes Tier einen tiixhil (,,Schutzgeist),
genauso wie jeder Mensch einen tiixhil besitzt. Daher werden bei Ritualen die entsprechenden
Besitzer oder Schutzgeister ebenso wie der Schopfer (fiixh — ,,Gott*) angerufen'*’. Pap Me’k
zufolge ist es nicht gestattet, die Namen sakraler Berge (cerros) ohne triftigen Grund
auszusprechen, da dies einer Siinde gleichkdme. Es ist vergleichbar damit, eine Person ohne
ersichtlichen Grund zu rufen, und daher verérgert es die ,,Besitzer des Bergs®. Die Besitzer der
Berge, dueiios de los cerros, werden als Krifte betrachtet, die eine Verbindung zwischen
Menschen und der Schopfung darstellen. Thre ambivalenten Eigenschaften konnen sie als
schiitzende Wesen auftreten lassen, die Menschen beispielsweise vor Naturkatastrophen
bewahren, aber auch als potenzielle Bestrafer der Menschheit, die ithnen Schaden zufiigen
konnen. Dies impliziert, dass ihnen ein angemessener Respekt entgegengebracht werden muss.
Das laute Aussprechen oder Rufen festigt zudem die Verbindung und den ,,Besitzern der Berge*
bzw. der spirituellen Energie. Bei Eingriffen in die Landschaft ist eine Anrufung in Form eines
Rituals erforderlich. Es empfiehlt sich, so Pap Me’k, wenigstens eine Kerze anzuziinden, wenn

der Name eines cerros ausgesprochen wird (Chel, April 2008)!4!,

137 Interview Diego Tek Mo*, Chel, Chajul, 14.04.2008.

138 Kuxa ist selbstgebrannter Schnaps, der bei rituellen Handlungen sowohl eine Rolle im Diskurs spielt (etwa als
Opfergabe) als auch von den Teilnehmer*innen konsumiert wird.

139 Ahnlich Oakes 2001: 41.

140 Pap Me’k, Chel, April 2008.

141 Besitzer der Berge* sind in der Kosmovision aller Maya-Vélker und auch bei anderen mesoamerikanischen
Volkern weit verbreitet. Meist gehen die Menschen einen Pakt mit ihm ein, geben ihre Seele fiir einen Vorteil.

110



In [lom berichtete Francisco Ramirez, dass er keine heiligen Orte zur Durchfiihrung der Rituale
aufsucht. Er fiihrt sie zu Hause an seinem Hausaltar durch und nimmt in seinem rituellen
Diskurs auf die Orte bzw. cerros Bezug. Wiederkehrende astronomische Phdnomene, wie
Sternenbilder und -formationen sind neben wiederkehrenden WNaturphdnomenen zur
Bestimmung einzelner Arbeitsschritte im landwirtschaftlichen Zyklus wegweisend. Die
Beobachtung des néichtlichen Sternenhimmels als Teil eines rituellen Diskurses und die

Benennung der Formationen und Sternenbilder nach den cerros’#* helfen Francisco Ramirez

bei dieser Aufgabe.

Cerros sagrados in/bei llom mit Erkldrung der Namen
(Altestenrat, 03.05.2008, llom)

Xe’ kooma al pie del cerro kooma ,,am FuR des Bergs Kooma“

Xe’naalo al pie del cerro naalo, es una cueva ,,am FuR des Bergs Naalo, es ist eine Hohle”
Vatz mam delante de una planicie grande ,,gegeniiber einer weildufigen Ebene”

tchaq ala

Vatz kooma delante del cerro kooma, ,,gegeniiber des Bergs Kooma“

Xe’ vatb’al al pie de la piedra donde dormian (las personas) ,am FuBR des Felsen wo die
sivan Menschen schliefen” — Bezug orale Tradition

Vatz qootz adelante del barranco, ,vor der Schlucht”

Vi’ txinak’i’ a la punta del cerro txinak’i’ ,,auf dem Gipfel des Bergs Txinak’i’“

Xe’ kaqtze’ al pie del drbol rojo, ,,am Ful§ des roten Baums”

Cocpan nombre del mojon que divide las montafias de Chajul y Nebaj ,Cocpan ist die

Bezeichnung des Wegweisers, der die Berge Chajuls von denen Nebajs trennt”

Pe’ vaakaxh

pasto de vacas, ,Viehweide”

Vi’ hon a la punta del cerro Hon (cerca de Cajchixla) ,,auf dem Gipfel des Bergs Hon (nahe
Cajchixla)”

Xe’ yolon | al pie de la piedra que contesta (alli estaba el lacandon) ,,am Ful® des Felsens, der

sivan antwortete (und wo der Lacandone sich aufhielt)” — Bezug orale Tradition

Xe’ kutvi’ al pie de los zapotes (sin cabeza, no tiene ramas) ,am Full der Zapotebdume (ohne

tchulul Krone, ohne Zweige)“

Vi’ al tz’unun
al

encima de la fuente de la catarata (literalmente: encima — poquito cuando empieza
— agua) ,Gber der Quelle des Wasserfalls (wortlich: ein bisschen darliber, wo das
Wasser beginnt)“

Tabelle 2

Namen und ihre Bedeutung der sakralen Orte in der Landschaft bei llom, einige weisen klaren Bezug zu oralen Traditionen

auf

Im Mai 2008 war ich mit den Vertreter*innen des Altestenrats aus Ilom im Gesprich. Unter
anderem teilte der Rat einige Informationen iiber die Bedeutung der Namen der heiligen Berge

in der Umgebung des Dorfes mit mir (sieche Auflistung, Tabelle 2). Der bedeutendste Berg fiir

Zu diesem Zweck werden rituelle Handlungen durchgefiihrt, mit entsprechenden Gebeten und Opfergaben.
(Garay Herrera 2013: 12-14).

142 Dies ist mdglicherweise mit astronomischen Beobachtungen in der Vergangenheit verkniipft. Tedlock
dokumentierte die Verbindung zwischen Astronomie und 260-tdgigem Kalender (1982: 173—180).

111



das Dorf Ilom trdgt den Namen Vi’ Sagsivan (1330 m) und liegt westlich des Dorfes. Dort sind

sechs archiologische Strukturen zu erkennen, darunter auch ein Ballspielplatz'*.

Zum Cerro Saqgsivan erzihlte Gabriel Asicona Sanchez folgende Uberlieferung:

Cerro Sagsivan: el rey de esta aldea, rey primogénito, el mayor, el mas grande. Este cerro se
convirtid en una persona en las fiestas del municipio. Cuando salid, él ofrecid: “Tengo una casa
grande, pero miro que la montafa se me esta cayendo encima. ;No pueden ayudarme a quitar la
montafia? Porque la piedra esta cayendo encima de mi casa.” La gente pregunto: ;Y donde vive
Usted?” “Yo vivo en una aldea parte de Chajul. Esta aldea se llama Ilom, si quieren ayudar,
vayan preguntando por esta aldea, y me van a encontrar encima, mi casa queda encima.” El
sefor regreso otra vez: “Solamente estoy viendo la fiesta y quiero pedirles ayuda.” Iba en caballo
y usaba el sombrero de Chajul. Paso algo de tiempo para que las personas se recordaban de él y
vinieron a buscarle. Primero preguntaron por la aldea en Chajul, unas personas les sefialaron el
camino. Una vez en la aldea, preguntaron a las personas por la casa de un sefior que dice que la
montafia se estd cayendo encima de su casa, que el sefior no dijo su nombre. Fueron al Cerro
Sagsivan, que era parte de la Finca La Perla, y donde vivia el patron de la finca. Pero no era el
hombre que les pidiéo ayuda en Chajul, entonces se preguntaron: ;Quién sera? En el Cerro
Sagsivan hay piedras con dibujos y aqui la montafia se estaba cayendo. Entonces se dieron
cuenta que fue el cerro que les pidié ayuda, y limpiaron las piedras.'** (Gabriel Asicona Sanchez,
Ilom, Chajul, 07.05.2008)

Vi’ Sagsivan (der Gipfel des Saqsivan) wird auch heute noch fiir Kalenderrituale benutzt und
ist dem Jahrestrager Chee zugeordnet. Allerdings beklagt Gabriel Asicona Sanchez, dass heute
nicht mehr viele die Uberlieferung des Cerro Sagsivan kennen, und dass sie nicht mehr wissen,
wozu die Cerros wichtig sind. Er beklagt, dass viele keine Rituale vor der Aussaat oder Ernte
durchfiihren lassen und dass ihnen deswegen Schaden widerfahrt.

El cerro fue el hermano mayor de los mayas. Dios hizo primero los cerros, nosotros somos los
hermanos menores. Por esto debemos respetar a los cerros, porque son mas poderosos que
nosotros y que son mayores. Hoy dicen que los cerros solamente existen asi, pero no, son

personas. 143

143 Dort fanden in der Vergangenheit Raubgrabungen statt (ALMG ohne Jahr: 19).

144 Der Berg Sagsivan: der Konig dieses Dorfes, der erstgeborene Konig, der ilteste, der groBte. Dieser Berg
wurde zu einer Person bei den Festen des municipios. Als die Person erschien, bot sie an: ,,Ich habe ein groB3es
Haus, aber ich sehe, dass der Berg auf mich fallt. Kénnt ihr mir nicht helfen, den Berg zu entfernen? Denn der
Stein fallt auf mein Haus“. Die Leute fragten: ,,Und wo wohnst du?* ,,Ich wohne in einem Dorf in der Ndhe von
Chajul. Dieses Dorf heif3t Ilom, wenn ihr helfen wollt, geht hin und fragt nach diesem Dorf, und ihr werdet mich
auf dem Gipfel finden, mein Haus liegt auf dem Gipfel. Der Mann kam wieder zuriick: ,,Ich beobachte gerade
das Fest und mochte euch um Unterstiitzung bitten.” Er safl auf einem Pferd und trug den Hut von Chajul. Es
dauerte einige Zeit, bis sich die Leute an ihn erinnerten und nach ihm suchten. Zuerst fragten sie nach dem Dorf
in Chajul, einige Leute wiesen den Weg. Im Dorf angekommen, fragten sie die Leute nach dem Haus eines
Mannes, der sagte, dass der Berg auf sein Haus falle, der Mann nannte seinen Namen nicht. Sie gingen zum
Sagsivan, der zur Finca La Perla gehorte und wo der Besitzer der Finca wohnte. Aber es war nicht der Mann, der
in Chajul um Hilfe gebeten hatte, und so fragten sie sich: Wer konnte das sein? Auf dem Sagsivan gibt es Steine
mit Zeichnungen darauf, und hier stiirzte der Berg gerade ein. Da wurde ihnen klar, dass es der Berg war, der um
Hilfe gebeten hatte, und sie reinigten die Steine.*

145 Der Berg war der éltere Bruder der Maya. Gott hat die Berge zuerst erschaffen, wir sind die jiingeren Briider.
Deshalb miissen wir die Berge respektieren, denn sie sind méchtiger als wir und sie sind groB3er. Heute sagt man,
dass die Berge nur so existieren, aber nein, sie sind Menschen.*

112



Die Uberlieferung mit dem in Menschengestalt um Hilfe bittenden Berg zeugt von der
Vorstellung einer animierten Welt, die fester Teil der Kosmogonie ist!#6. AuBerdem verdeutlicht
sie das reziproke Verhdltnis von Menschen und Umwelt. Der Landschaft kommt eine gottliche
Identitét zu, die den rituellen Spezialisten bekannt ist, und auf die sie sich sowohl im rituellen
Diskurs als auch bei den rituellen Handlungen beziehen. In den mesoamerikanischen
Bilderhandschriften finden sich zahlreiche Hinweise auf animierte Bestandteile der Umwelt

(Jansen und Pérez Jiménez 2010: 283).

Eingriffe in die Landschaft und somit in den sakralen Raum, wie sie beispielsweise beim Bau
der HidroXacbal oder beim Abbau von Kies und Sand fiir die Herstellung von Baumaterial
gemacht werden, bedeuten gleichzeitig einen Eingriff in das Gleichgewicht der natiirlichen
Umgebung. ,,[...] sacan cosas del cerro, la maquina saca la raiz de la tierra [...], [...] sie holen
Dinge aus dem Berg, die Maschinen holen die Wurzel der Erde heraus [...] (Hervorhebung
von Rosa Hernandez, llom, Chajul, 03.05.2008). Die Bevolkerung Iloms sorgte sich wiahrend
meines Feldforschungsaufenthalts um die Folgen dieser Eingriffe, die den Bergen tiefen
Schaden zufligten. Mit raiz de la tierra meint Rosa Hernandez das ,,Herz* der Erde, des Bergs.
Sie erwarteten ,,Strafen* wie z. B. Erdbeben, die ihnen von den duerios de los cerros auferlegt
werden wiirden. Des Weiteren beklagten sie, dass bei den Bauarbeiten kamawiiles gefunden
und gestohlen werden. Unter der Bezeichnung kamawiil verstehen die Ixil aus Ilom
beispielsweise alte Artefakte wie Keramik (-scherben), Knochen oder Kristalle. Diese
Gegenstinde sind eng mit den Ahnen verbunden, daher sind sie von groBer Bedeutung und
besitzen besondere Kréfte. Sie konnen auBerdem Teil des sakralen Biindels der religiosen

Divinationsspezialisten sein (Rosa Hernandez, llom, Chajul, 03.05.2008, siche 4.1.2.2).

4.1.4 Ursprungsgeschichte(n)

In Chajul und Ilom existieren orale Traditionen, die besagen, dass Ilom der Ursprungsort der
Ixil sei und die Lakandonen diesen Ort griindeten. Zu den Zeiten der Ahnen kamen Lakandonen
in die Region und an dem Nachnamen Xinic seien ihre Nachfahren zu erkennen. Zudem
schrieben die oralen Traditionen den Lakandonen positive Eigenschaften zu, dazu gehodrten

Zuverlissigkeit, Ehrlichkeit sowie Mut und Stirke'*’.

146 Animismus ausfiihrlich z. B. bei Pitarch Ramén 2010 (Tzeltal), Ingold 2000 (allgemein).
147 Ana Laynez Xinic, Chajul, 23.04.2008.

113



An dieser Stelle werden Beispiele angefiihrt, die die Griindung von Ilom erklaren. Diese oralen
Traditionen leiten eine Verbindung bzw. Abstammung der Ixil von den Lakandonen bzw. von
Menschen, die aus dem nordlichen Tiefland einwanderten, her: Die Griindung des Dorfes Ilom
wird einem Lakandonen namens Juan Ilom zugeschrieben. Vor der Griindung von Ilom
residierte Juan Ilom auf dem Berg Vi' Kooma. Nach Gabriel Asicona Sanchez ist es bis heute
ein Tabu, den Berg zu betreten. Wer es dennoch tut, verschwindet. Laut Gaspar Gallego, 74
Jahre, aus Ilom (03.05.2008) befand sich das Dorf Ilom im Ixcan. Vor 110 Jahren griindeten
von dort stammende Personen das gleichnamige Dorf im municipio Chajul. Der Namensgeber

in dieser Version war Pedro Ilom *® .

Gaspar Gallego leitet das Toponym Ilom
volksetymologisch von ,.ilamb’al”, lugar donde uno se descansa ,,Ort, an dem ausgeruht

werden kann®, ab.

In zahlreichen Maya-Sprachen, darunter auch in Ixil, ist der Wortstamm i/- mit der Bedeutung
»sehen oder ,,beobachten* belegt. Die Worterbiicher des Proyecto Lingiiistico Francisco
Marroquin der Varianten Nebajs und Chajuls verzeichnen jeweils /lo’m mit der Bedeutung
Visitar. Ver, mirar. Das Suffix -om (auch -on) fungiert als nominalisierende und beschreibende
Endung, die einen Zustand oder eine handelnde Person bezeichnet (Ayres 1991: 134). Die
linguistische Analyse stiitzt die Interpretation ,,Ort des Wachters*, wobei die Lage des Ortes

mit einem weiten Blick liber das Tal des Xacbal in Verbindung gebracht wird.

Etwas ausfiihrlicher und in Bezug auf die mnemonische Narrative aussagekriftig sind zwei
Versionen der Ursprungsgeschichte von Ilom, in denen eine Person namens #x ‘ol (bzw. tschol

oder xol) auftritt.

Luis Lainez (Nim Xu‘), 66 Jahre, erzdhlte folgende Ursprungsgeschichte am 02.05.2008 in
Ilom'*:

Friither war das Land nicht bewohnt, und die Leute aus Chajul wollten hier leben, sie kamen und
sidten Chili und Baumwolle. Es waren drei Menschen, sie teilten sich auf, sie waren weit
verstreut, sie konnten nicht miteinander sprechen, sie horten nur das Echo. Sie gaben sich
gegenseitig Zeichen, die sie mit ihren Macheten anfertigten. So sprachen sie miteinander. Sie
hatten einen Unterschlupf zum Schlafen. Wenn sie von der Feldarbeit zuriickkamen, war das
Essen bereits fertig, aber niemand wusste, wer es zubereitet hatte. Sie hofften, beim Wasserholen
die Person zu finden. Sie sahen im Wasser das Spiegelbild einer Person, die auf einem Ast sal3.
Diese Person war der #x ‘ol. Die Menschen fragten die Person, ,,Wie heifit du? Woher kommst
du?*, aber der #x ‘ol gab keine Antwort, er sagte lediglich das Wort £x ‘ol. Nach zehn Tagen sprach

148 | Personas salieron de la mera aldea Ilom en Ixcan, poblaron aqui. Un sefior se llamaba Pedro Ilom, lleg6 hace
110 afios.”.
149 Zusammenfassung des protokollierten Gesprichs.

114



er doch und sagte: ,,Tengo oracion a me convierto en cualquier cosa que se dice.” Der #x ‘ol war
lacandon, jedoch aus dem pueblo de Chajul. Er hatte sich in der montaria verlaufen, als seine
Eltern Chili und Baumwolle sédten. Er wuchs mit den Lakandonen auf, die ihm die oraciones
(ritueller Diskurs, mantische Sprache, besonders méchtig) beibrachten. Als er die Menschen in
der montaria traf, bereitete er ihnen das Essen zu. Auch trug der tx ‘ol die schwere Last der
Menschen, immer wenn sie etwas Schweres nach Chajul tragen wollten. Er musste nur wenige
Schritte machen, da er mit seinen oraciones die Berge zusammenfiihren konnte. Er gab den
Menschen eine oracion, damit sie verhindern kdnnten, dass die Ladinos sie ausnutzten (,,para
que los ladinos no se aprovechen de ellos.” Der tx ‘ol befahl zwolf Kindern, von ihm die
oraciones zu lernen, die Eltern waren jedoch nicht einverstanden. Der £x ‘ol versuchte die Eltern
zu liberzeugen, und er prophezeite ihnen, dass die Ladinos sie ausrauben wiirden. ,,Maldicion
dej6 ¢él a los antepasados... porque esta pasando ahorita.” Er sagte zudem, dass die Eltern sich
so zu Komplizen der Ladinos machen wiirden (,,Asi Ustedes seran compadres de los ladinos.”).
Der #x ‘ol verfluchte schlielich die Eltern, da er iiber ihre Ablehnung und ihr Unverstdndnis
erziirnt war. Der Fluch des #x o/ ist auch an der Konquista schuld. Chajul wére heute anders,
wenn die Vorfahren die oracion des tx ‘ol akzeptiert hitten, und ,,dann gébe es keine Ladinos®.

Von der Person des #x ‘o/ existierten verschiedene Versionen. Laut Nim Lu‘ Anay trigt die Figur
den Namen Pedro Xol. Diese Person ist jemand, der ein indigena de Ilom ist und wie ein
2dummer campesino* wirkt. In Wirklichkeit ist er jedoch weise und besitzt auBergewdhnliche,
teils ibernatiirliche Kréfte. Er ist in der Lage, alle Gefahren zu {iberwinden, ungeachtet ob, sie
von Menschen, Tieren oder der Armee ausgehen. Er hat alles erlebt: die ,,Zeit der GroBeltern®,
die ,,Zeit der Arbeit auf der Finca* und die ,,Zeit des Krieges*“. Wenn er es will, ,,riicken fiir ihn
die Berge zusammen und er muss nur einen Schritt machen®. Er besitzt die Fahigkeit, Zeiten
des Leidens (sufrimiento) vorauszusehen. Er lebt an einem Ort namens Xola, zwischen zwei

Flissen.

Im Kern vereinen die verschiedenen Versionen des tx’ol das Zusammenbringen
unterschiedlicher historischer Ereignisse, die groftenteils traumatischer Natur sind,

insbesondere die Kolonialzeit, den Biirgerkrieg und die Zeit der Ankunft der ersten Ladinos.

Velasquez weist mithilfe der Funde in Xak’b’al, (unweit Iloms und des Flusses Xacbal)
Handelsbeziehungen der Ixil mit dem Mayatiefland zwischen 600 und 900 n. Chr. und mit
Zentralmexiko sowie der Usumacinta-Region zwischen 900 und 1200 n. Chr. nach (2008). Die
Ausgrabungen fanden im Zuge des Staudammbaus in Jua statt. Zufillig wurden die
Siedlungsreste bei den Bauarbeiten entdeckt und auch teilweise unwiederbringlich zerstort
(personliche Kommunikation, Juan Luis Velasquez, April 2009). Bereits 1927 dokumentierte
Franz Termer die Stitte, er gab ihr auch den Namen Xak’b’al (nach dem Fluss). Er
dokumentierte den Fund zahlreicher polychromer Keramiken in Grébern und datierte sie auf

350-900 n. Chr. (Termer 1958).

115



In der frithen Kolonialzeit nutzten die Ixil (und auch die Q’anjob’al und die Q’eqchi’) ihre
geographische Nihe zur ,, Tieflandperipherie® ndrdlich der Cuchumatanes, und besiedelten und
bewirtschafteten zeitweise Léndereien weit entfernt von jedem spanischen Einfluss. Es bestand
jedoch die Gefahr, von potentiell kriegerischen oder feindlich gesonnenen Gruppen der
Lakandonen angegriffen zu werden (Lovell et al. 2013: 85). Aus dem Jahr 1664 ist ein ,,Einfall
der Lakandonen in die Maisfelder des Dorfes Chajul* dokumentiert'!>’. Die Lakandonen
bewegten sich laut Termer von Nord nach Siid entlang des Rio Xacbal und stammten aus dem
Bereich des Zuflusses des Lacantun in den Xacbal (Termer 1958: 311). Uber das Leben in dieser
Region ist wenig bekannt. Da bedeutende orale Traditionen der Ixil auch heute noch eine
Verbindung sowohl zu Lakandonen als auch zu Ch’ol herstellen, ist Kontakt vor der
Kolonialzeit und in deren friiher Phase wahrscheinlich. Die Lakandonen widersetzen sich
spanischem Einfluss und dies mag ebenfalls ein Grund fiir die Verehrung der Lakandonen

seitens der Ixil sein.

4.2 Kacholpom, Katholiken und Evangelikale

Wihrend der Kolonialzeit fiihrte die Missionierung durch die katholische Kirche bei den Ixil
zu einer hybriden Form der indigenen Religiositit, bei der viele traditionelle Elemente iiber
Jahrhunderte hinweg erhalten und fortgefiihrt werden konnten. Diese sind in Ritualen und
Festen erkennbar (Nachtigall 1978, Brennwald 2001). Aus der frithen Kolonialzeit ist bekannt,
dass die spanischen Kolonialist*innen die Trager*innen des traditionellen Wissens gezielt
unterdriickten, verfolgten, diffamierten und ermordeten. Die indigenen Rituale wurden in der
Folge schnell gegen die Feiertage der Heiligen und andere rituelle Anldsse aus dem
Katholizismus getauscht (Colby und Colby 1981: 46). Einige Autor*innen vertraten die
Position, dass das Interesse der spanischen Kolonialist*innen und Missionar*innen an der Ixil-
Region bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts im Vergleich zu anderen Regionen der spanischen
Kolonie relativ schwach ausgepridgt war. Daher wurden in dieser Region besonders viele

Elemente fortgefiihrt (Colby / Colby 1981, Lincoln 1945).

Wie bereits erldutert gerieten wihrend der violencia sowohl die religiosen Spezialist*innen als

auch die Katholik*innen in das Visier des Militirs'>! (CEH, tomo I, 1999: 239), da , katholisch

150 Termer zitiert eine Passage aus Ximenez, a. a. O., lib. IV, fol. 149 recto et verso, die wiederum eine Abschrift
von Gavarette ist.
151 Siehe Kapitel 3.2.4.

116



sein® mit der Zugehorigkeit zu einer Guerillaorganisation gleichgesetzt wurde (Duyos 2020:
49f.). Die systematische Verfolgung und To6tung der Mitglieder der ,,Bildungselite” in den
Gemeinschaften, d. h. der Altestenrite und Lehrkrifte, ist dokumentiert (CEH, tomo I, 1999:
239, Cojti Cuxil 1997: 138). Angesichts der extremen Gewalt, der Massaker und des
zerstorerischen Wirkens der PAC sahen sich viele Menschen gezwungen, ihre
Glaubensgemeinschaft zu wechseln, um ihr Leben und das ihrer Familien zu schiitzen. Viele

konvertierten daraufhin zu einer evangelikalen Kirche (de Leon Ceto 2006: 33f.).

Auch seit der Unterzeichnung der Friedensvertrage stieg die Zahl konservativer, geméaBigter
oder auch fundamentalistischer evangelikaler Kirchen in der Ixil-Region stetig an (de Leon
Ceto 2006: 42f., Garrard-Burnett 1998). Der soziale Zusammenhalt war starken Spannungen
innerhalb der Gemeinschaften ausgesetzt, unterschiedliche Interessen generierten Konflikte.

In der Zeit nach Ende des Biirgerkriegs war (und ist) das Verhiltnis zwischen Evangelikalen
und kacholpom nicht in allen Dorfern friedlich. Das Leben in den Gemeinschaften ist von einem

t 152 welches sich aus Elementen der Maya-

Lhybriden Verstindnis der Welt” geprig
Kosmovision, westlichen Analogien sowie Aspekten des theozentrischen evangelikalen
Systems zusammensetzt (Hermesse 2011: 176). Die Konversion zu einer evangelikalen
Glaubensgemeinschaft geht nicht zwangsldufig mit dem Verlust traditioneller kultureller

Muster sowie einer vollstindigen Abwendung sozial bedeutsamer Rituale einher (ebd.: 179).

Die Konversionen zu den evangelikalen Kirchen beschrinken sich in der Ixil-Region nicht auf
den Zeitraum der violencia. Das Trauma des Biirgerkriegs wiegt nach wie vor schwer, aber ein
Zwang, zu konvertieren, ist nun nicht mehr gegeben. Die Mitglieder der Pfingstkirchen wihlen
ihre neuen Mitglieder nicht aus, sondern es erfolgt eine offene Aufnahme. Sie betrachten es als
ihre Aufgabe, ,,zwischen den Individuen zu vermitteln, die Heilung zu bewirken oder Erlosung
zu stiften®. Es wird eine Moglichkeit aufgezeigt, durch die Zugehorigkeit zu einer Kirche eine
kollektive Identitit und ein Gemeinschaftsgefiihl zu entwickeln (Philpot-Munson 2009: 44).
Die Pfingstkirchen horten gemédl dem Grundsatz ,,Vergeben und Vergessen* die teilweise
traumatischen personlichen Biirgerkriegs-Erfahrungen ihrer Mitglieder an und boten ihnen

somit einen Orientierungsrahmen (ebd.: 50).

152 Hybriditit beschreibt Synthesen aus kulturellen Formen oder Fragmenten unterschiedlichen Ursprungs, es
sind offensichtlich (und wissentlich/absichtlich) Elemente verschiedener Kulturen vermischt (Eriksen 2010:
261).

117



Zwischen den evangelikalen Glaubensstrukturen und der ,,zu bekehrenden Kultur ist es
zumindest in Teilen zu einer ,,Akzeptanz* gekommen. Um Erfolg und Relevanz zu erlangen,
musste der pentecostismo die lokalen kulturellen Vorstellungen, Reprédsentationen und Riten
inoffiziell dulden (Bastian 1990: 235 —236, Meslin 1988: 239). Diese Annahme wird zudem
durch die hohe Anzahl an Konversionen von einer Kirche zur anderen sowie zuriick zum
Katholizismus untermauert '**. Grundwissen iber die kulturellen Traditionen, iiber die
costumbres, wie z. B. sajb’ichil, Divination oder Kenntnisse iiber die sakralen Orte, ist weit
verbreitet und nach wie vor lebendiger Teil des kulturellen Gedédchtnisses der Ixil. Religiose
Identitdt und kultureller Wissensvorrat haben eine Schnittmenge. So lange unterschiedliche
Wissenskonzepte in unterschiedlichen Situationen zum Einsatz kommen, und nicht mit
widerspriichlichen Aspekten zur gleichen Zeit konfrontiert werden, konnen sie auch in ein und
derselben Person bestehen. Daher kann in sehr schwierigen oder sogar lebensbedrohlichen
Situationen Rat und Hilfe von verschiedenen Stellen eingeholt werden, auch wenn deren
Vorstellungen von Krankheit und Heilung unterschiedlich sind. Dies konnen sowohl
Schulmediziner*innen im Provinzkrankenhaus von Nebaj, Pflegekrifte in den puestos de salud
auf dem Land, katholische Priester oder Ordensleute, evangelikale Prediger*innen als auch
b’aalvatztiixh, aaq’ii oder aakun sein. Religioses und jedes andere Wissen erlangt erst
Bedeutung fiir Menschen, wenn es Nutzen in sich birgt. Also muss es fiir etwas verwendet
werden kdnnen und mit den jeweiligen Erfahrungen eines Menschen verbunden werden konnen
(Eriksen 2010: 238). Die rituelle Praxis beinhaltet semiotische Systeme und kulturelle Werte,
die eng mit dem alltdglichen Leben in den Gemeinschaften verkniipft sind. Sie geht iiber
,katholisch” oder ,,evangelikal” hinaus. Die evangelikalen Kirchen in der Region betonten die
Zugehorigkeit zu der Ixil-Gesellschaft. Viele Kirchen machten schon &uferlich darauf
aufmerksam, indem sie die Bezeichnung ,,Ixil* in ihrem Namen aufnahmen. Die Sprache der
cultos, der Gebete und der allgemeinen tiglichen Kommunikation war Ixil. Seit 2009 liegt die
Ubersetzung des Neuen Testaments von einer Missionarin des Summer Institute of Linguistics
in Nebaj vor. Seitdem wurden die Psalmen auch nicht mehr auf Spanisch zitiert, sondern auf
Ixil. Auch in den dialektalen Varianten des Ixils aus Chajul und Cotzal liegen nun
Ubersetzungen vor. Unterricht findet — sofern er stattfindet — in den Grundschulen mit Ixil als
L1 und Spanisch als L2 statt. Trotzdem ereigneten sich wihrend meiner Feldforschung immer

wieder Aggressionen und Gewaltvorfille. Dazu gehorten beispielsweise gezielte Zerstérungen

153 Gerardo Terraza Cedillo, Nebaj, 22.04.20009.

118



154 Vandalismus, offene

heiliger Orte, indem aufgestellte Kreuze zerstort oder entfernt wurden
Anfeindungen und Belehrungen konnten die Nutzung der heiligen Orte oder die Durchfiihrung
ritueller Handlungen nicht dauerhaft stéren. Trotzdem waren diese Umstdnde Ende der 2000er
Jahre der Grund, warum die Teilnahme an costumbres nicht von allen meiner

Gesprichspartner*innen 6ffentlich angegeben wurde.

Pap Me’k aus Chel berichtete in diesem Zusammenhang, dass Vertreter*innen einer
evangelikalen Glaubensgemeinschaft aus der Hauptstadt nach Chel gekommen waren, und die
traditionelle Religion als ,, Teufelswerk* und die rituellen Handlungen als ,,Hexerei* (brujeria)
bezeichnet hatten. Dariiber hinaus verurteilten sie den Konsum von kuxa das Spielen der
Marimba, die Feiern und das Abbrennen von pom und Kerzen als ,,Stinde* (pecado). Auch in
Ilom berichtete Marcos Codian, b aalvatztiixh, von einem Vorfall, bei dem die Mitglieder einer
evangelikalen Kirche ihn beschimpften und als hrujo verleumdeten !> . Seit Beginn der
Christianisierung, jedoch verstirkt seit dem Wirken der orthodoxen und teils militanten
Aktivist*innen der Accion Catolica, sind religiose Spezialist*innen sowie die traditionelle
Mayareligion von Stigmatisierung, Diffamierung und Verfolgung betroffen (Konefal 2010,
Wilson 1995). Bis in die Gegenwart (Jahr 2020) liegen die Berichte aus Guatemala vor, denen
zufolge rituelle Spezialist*innen von Evangelikalen diffamiert und bedroht wurden oder sogar

wie im Fall Domingo Choc Che ermordet wurden'>°.

Die Verwendung der Begriffe brujo und brujeria durch die Ixil und andere indigene Volker
selbst manifestiert ein internalisiertes koloniales Weltbild (Barabas 2019 ['1979]). Die
Verwendung von Begriffen, die aus der Kolonialzeit stammen und diskriminierende
Konnotationen aufweisen, wie beispielsweise brujeria, brujo, witchcraft, sorcery und dhnliche,
sollte in akademischen Publikationen mit Vorsicht erfolgen. Die unreflektierte Verwendung
solcher Termini zur Bezeichnung indigener religioser Konzepte kann zu weiterer
Diskriminierung und Gewalt fiihren. Anders, Jansen und Pérez Jiménez (1994) untersuchten
kritisch die in é&lteren wissenschaftlichen Publikationen und kolonialzeitlichen Quellen
verbreitete Verwendung von unzutreffenden, diffamierenden, diskriminierenden und Gewalt
generierenden Bezeichnungen fiir Traditionen und religidsen Spezialist*innen der indigenen

Volker. Der Begriff Hexerei und alle zugehorigen Kategorien sind als Phdnomen der

154 Sowohl in Situationen in denen ich an informellen Gesprichen teilnahm, als auch in folgenden Interviews:
Nim Lu’ Anay, Chel, Chajul, 15.04.2008 und Gerardo Brito, Las Violetas, Nebaj, 23.03.2010.

155 Interview Marcos Cordian, 05.05.2008, Ilom, Chajul.

156 Domingo Choc Che wurde am 06.06.2020 in Chimay/Petén ermordet. Videos des Lynchmordes kursieren auf
verschiedenen digitalen Kanélen.

119



Fremdmachung (auch Othering) zu betrachten. Anliegen fremder Gruppen werden in der
eigenen Darstellung nicht angemessen beriicksichtigt. Die ,,machtlosen” Anderen werden
gemil den Eigeninteressen der Michtigen so dargestellt, dass ihnen misstraut wird, sie
diffamiert und beleidigt werden (Said 1978, Spivak 1999). In diesem Fall ist der Kontext eine
streng hierarchische, von christlichem Dogma legitimierte Struktur, die auf Ausbeutung
ausgerichtet war und die ,,Anderen kulturell geringschitzte. Auch im Hinblick auf die
Deklaration der Rechte der Indigenen Vdélker und den Schutz des immateriellen kulturellen
Erbes ist an dieser Stelle explizit auf die diesen Begriffen inhdrenten Gefahren hinzuweisen

(Jansen, personliche Kommunikation, 2021).

Auf Anweisung des Verwalters der Finca La Perla wurden siamtliche nédchtlichen Rituale auf
dem Gelédnde untersagt, mit der Begriindung, ,,die brujeria zu verhindern®. Es ist jedoch auch
denkbar, dass die Anweisung pridventiven Charakter hatte und dem Zweck diente, die
Diffamierung néchtlicher Rituale als brujeria zu unterbinden:

En este caso hay quejas sobre los guias espirituales. Dicen que trabajan, pero [estan] haciendo
brujerias. La finca La Perla no permite que los sefiores trabajan asi. El que trabaja realmente en
hacer las ceremonias pide permiso a mi, como encargado de la finca, antes de realizar una
ceremonia. Y ya no pueden hacer las ceremonias en la noche, solo se permiten las ceremonias
en el dia, para que la gente se da cuenta de que ellos no trabajan de brujeria'®’ (Mario Alba,
Verwalter der Finca, 18.04.2008).

Eventuell strebt Mario Alba mit dieser Mafinahme eine Verdnderung der sozialen Interaktionen
auf der Finca an, mit dem Ziel, ein harmonischeres Miteinander zu fordern. Moglicherweise

reagiert er auf die aus der violencia tradierten Spaltungen der Gemeinschaft.

Der Begriff brujeria findet auch bei den Ixil selbst Anwendung. Aus den gefiihrten Interviews
geht hervor, dass dieser im Zusammenhang mit scheinbar willkiirlichen oder unerklérlichen
Ereignissen verwendet wird. Insbesondere Todesfille, schwere Krankheiten und Ungliicke
werden auf diese Weise versucht, zu erkléren. In erster Linie werden so valide Erkenntnisse und
Verstindnis fiir unerklarliche Vorfille und Phidnomene geschaffen. Ungliick, welches auch
mitunter als ungerecht empfunden wird, und Fragen nach dem ,,Warum jetzt?* oder ,,Warum
1ch?*, ,,Warum mein Kind?* erhalten so eine Antwort. Dabei wird mitunter den Durchfithrenden

der rituellen Handlung auch eine bose bzw. schiddigende Absicht unterstellt. Laut meiner

157 In diesem Fall gibt es Beschwerden iiber die spirituellen Fiihrer. Sie sagen, sie arbeiten, aber [sie] vollfiihren

Hexerei. Die Finca La Perla erlaubt den Herren nicht, so zu arbeiten. Derjenige, der die eigentlichen Zeremonien
durchfiihrt, muss mich, den Verantwortlichen der Finca, um Erlaubnis bitten, bevor er eine Zeremonie
durchfiihrt. Und sie diirfen nachts keine Zeremonien mehr durchfiihren, sondern nur noch tagsiiber, damit die
Leute sehen, dass sie keine Hexerei betreiben.*

120



Gesprichspartner*innen ist es besonders schwierig, eine Krankheit zu heilen, die durch eine
rituelle Handlung mit boser Absicht, eine brujeria, entstanden ist. In Chel erbat mein Begleiter
Kuxh im April 2008 ein solches Heilritual von Pap Tek. Laut Pap Tek stellte ein solches

Heilritual eine heikle Aufgabe dar, die unter Umstdnden auch selbst den Tod verursachen kann.

Auszug aus dem Feldtagebuch: Ein Heilritual fiir Kuxh

Kuxh*“, Augustin Solis Cedillo, 32 Jahre'”, begleitet mich als Begleiter und Ubersetzer in die Dirfer
des vértice norte. Er ist verheiratet und hat drei Kinder, mit denen er in einer sehr kleinen, abgelegenen
Ortschaft im municipio von Chajul lebt, in Vipech. Der Ort ist nur auf dem Fufsweg von Chajul aus zu
erreichen, es leben nur fiinf Familien dort, dabei handelt es sich um Familien, die sich nach Ende des
Biirgerkrieges dort auf der Suche nach einer neuen Heimat und Land niedergelassen haben. Kuxh ist in
Nebaj geboren, und hat seine gesamte Kindheit auf der Flucht vor der guatemaltekischen Armee in den
Bergen verbracht, und spdter in der CPR-Gemeinde Kaba’im dufSersten Nordosten der Ixil Region, kurz
bevor die Berge in das Tiefland des Ixcan abfallen. Kuxh ist Subsistenzbauer und hat ein Problem mit
seinem rechten Handgelenk, was ihm so grofie Schmerzen bereitet, dass die Arbeit auf dem Feld beinahe
unmoglich ist und die Existenz seiner Familie ernsthaft bedroht ist. Er hat aus diesem Grund unter
anderem bereits in Erwdgung gezogen, Marihuana als cash crop anzubauen und es an Touristen zu
verkaufen. Nach einem erfolglosen Besuch im Krankenhaus von Nebaj (wo man ihm seinen Angaben
nach nur eine Amputation der Hand vorschlug) hat Kuxh beschlossen, einen b’alvatztiixh zu
beauftragen, ein entsprechendes Heilritual durchzufiihren. Da wir zu diesem Zeitpunkt im Haus von
b’ alvatztiixh Tek in der Gemeinde Chel wohnten, wurde auch Pap Tek damit beauftragt eine ceremonia
para defender la vida (eine Zeremonie zur Verteidigung des Lebens) durchzufiihren. Dieses Ritual
besteht aus einer Serie von sieben mal zwei Zeremonien an verschiedenen Tagen des Ritualkalenders.
Laut Pap Tek sind die folgenden Tage fiir diese Aktivitdten geeignet: Kamel — um Verzeihung bitten,
Chee — als alcalde sprechen; B’atz — pedir perdon por la mujer (um Verzeihung bitten fiir die Frauen),
Ee — pedir fuerza, que le dan fuerza para combatir la enfermedad (um Stirke bitten, geeignet um gegen
die Krankheit anzukdmpfen),; Noj — pide perdon el enfermo que tiene dolor (der Kranke mit Schmerzen
bittet um Verzeihung), Tiaxh —um Verzeihung fiir die Kranken bitten. No j und Tiaxh sind komplementdr
zu einander. Die Zeremonien an den komplementdren Tagen bilden Paare — sie gehdren zusammen. Das
Heilritual fiir Kuxh besteht aus sieben mal zwei, also insgesamt 14 Ritualen.

Fiir jeden Tag gibt es einen korrespondierenden heiligen Ort, z. B. fiir den Tag Kamel ist der
korrespondierende Ort der Friedhof. Der Tag ist dazu geeignet, die Toten und die Heiligen um
Verzeihung zu bitten (pedir perdon a los muertos y a los santos).

Der Tag Chee — habla como alcalde y corresponde al cerro Vi’ jomistan. Chee ist einer der vier
Jahrestrdger, die oft als alcalde bezeichnet werden.

Kamel war der 12.04.2008 und Chee der 13.04.2008. An diesen beiden Tagen fanden die ersten beiden
Rituale statt, diese beiden Rituale stellten das erste Paar innerhalb des gesamten Heilrituals dar. Sie
fanden auf dem Friedhof in Chel und auf dem Berg Vi’ jomistan statt.

Die wdihrend des Rituals wurden Kerzen mit unterschiedlichen Farben verwendet. Laut Pap Tek
symbolisieren die Farben unterschiedliche Objekte, die mit dem Leben in direktem Zusammenhang
stehen: weifs — Knochen, schwarz — Erde, blau — Himmel, griin — die Wildnis (montaiia), gelb — Fleisch,
rot — Blut.

Pap Tek stellte Kuxh fiir jede Zeremonie Q25 in Rechnung. Die Schmerzen gehen laut Kuxh auf eine
brujeria (Hexerei) zuriick, Kuxh hatte in der Vergangenheit eine Auseinandersetzung mit einer Frau aus

158 Im Jahr 2008.

121



seinem Dorf um ein Stiick Land, er nimmt also an, dass diese Frau die brujeria bei einem brujo (aakun,
Hexer) in Auftrag gegeben hat.

Laut Pap Tek wird ein solches Ritual — para defender la vida — immer dann durchgefiihrt, wenn eine
Krankheit keine erkennbare und erkldrbare Ursache hat, oder wenn sich eine Krankheit nicht durch
traditionelle — und Schulmedizin heilen ldsst. In solchen Fillen wird in der Regel brujeria als Ursache
angenommen und wie in Kuxhs Fall finden sich im Leben der Patienten Zwischenfille oder
Auseinandersetzungen, die hierfiir verantwortlich sein konnen.

4.3 Diskussion

Ungeachtet der religiosen Identitdt, d. h. der formalen Zugehorigkeit zu einer der vielen
evangelikalen Glaubensgemeinschaften oder der katholischen Kirche, teilen viele Ixil den
Wissensvorrat des immateriellen kulturellen Erbes und nehmen bei Bedarf die rituelle bzw.
divinatorische Komponente in Anspruch. Eine kollektive Identitidt auf Basis des impliziten
Wissens (facit knowledge) besteht, jedoch ldsst die Division entlang der Konfliktlinien mit
Ursprung in der Zeit der violencia in den Gemeinschaften nur langsam eine sichtbare kollektive
Identitét als Ixil zu. Stattdessen leben sie kollektive Identitéten als kacholpom, Katholik*innen
oder Mitglieder einer evangelikalen Glaubensgemeinschaft. Unbewusste und bewusste Anteile
ergdnzen sich. Religion in ihrer sozial-politischen Dimension schafft in der Regel einen
Rahmen der Solidaritdt und des Gemeinschaftsgefiihls. Sie legitimiert immer auch eine
politische Ordnung und stellt ihren Anhdngern eine bedeutungsvolle Weltsicht zur Verfiigung
(z. B. die Versbhnung mit dem eigenen, unvermeidlichen Tod). In Krisenzeiten und im
Angesicht unerklérlicher und als ungerecht empfundener Ereignisse kann der Glaube an
ancestral spirits (die Geister der Ahnen) die Auswirkungen der entstandenen Briiche mildern,

jedoch unter Umstidnden ungleiche Machtverhiltnisse legitimieren (Eriksen 2010: 81; 226).

Rituale, sajb’ichil, geben der Gemeinschaft der kacholpom Struktur und Bedeutung (Bell
1997). Das beschriebene Ritual in Vorbereitung der Aussaat erfiillt den sozialen Aspekt der
traditionellen Religion (Eriksen 2010: 227). Die Rituale fanden innerhalb eines symbolischen
Universums statt, sie waren die praktischen und personifizierten Manifestationen der
Kosmogonie und bildeten die Grundlage zur Konstruktion des kollektiven Gedéchtnisses. Ein
weiterer Aspekt der Kosmogonie ist die Auffassung, dass jegliche Form der menschlichen
Aktivitét als Eingriff in die natiirliche Umwelt betrachtet wird. Demzufolge ist stets eine rituelle
Handlung erforderlich, bevor eine Handlung ausgefiihrt wird. Die Rituale handeln Beziehungen
innerhalb der Gemeinschaft aus, zwischen Menschen und auch zwischen Mensch und Umwelt.
Zudem konnen rituelle Praktiken gesellschaftliche Ambiguititen zur Sprache bringen und

Losungen auf symbolischer Ebene anbieten (Eriksen 2010: 228): Demzufolge wird Divination

122



in der Ixil-Region unabhingig von der formalen Religionszugehorigkeit in Anspruch
genommen. Sie entfaltet im Kontext lokal bedeutsamer und erstrebenswerter Ergebnisse des
taglichen Lebens Wirkkraft. Als mantische Technik vorkolonialen Ursprungs ist sie von einem
ethischen, religiosen und moralischen System gestiitzt, dessen Bedeutung ausschlielich im
Kontext der Ixil-Kultur zu erfassen ist. Ebenso wie sajb 'ichil besitzt Divination eine ordnende
Funktion der sozialen und moralischen Bereiche innerhalb der Gemeinschaft. Die Tatsache,
dass auch Mitglieder evangelikaler Religionsgemeinschaften Divination in Anspruch nehmen,
veranschaulicht die hohe Anpassungsfahigkeit und Resilienz des divinatorischen Systems —und

des immateriellen kulturellen Erbes der Ixil im Allgemeinen.

Das divinatorische System der Ixil basiert zudem auf folgender Metapher: die Krankheit als
Ausdruck der Gefangenschaft der eigenen Seele. Dies kann einerseits durch das Wirken
iibernatiirlicher Wesen geschehen, auch unter der Bezeichnung mal espiritu ,,schlechter Geist*
geldufig, oder andererseits durch das Wirken religioser Spezialist*innen und ihre ,,schlechte
Energie®. Die Metapher bietet einen kohédrenten Rahmen und Erklarungen fiir die Umstidnde
des Lebens der Mitglieder einer sozialen Gruppe (v. a. unerkldrliche Schicksalsschlidge, wie
plotzliche schwere Krankheit oder der Verlust eines Angehdrigen). Dies funktioniert sowohl
auf individueller als auch auf zwischenmenschlicher Ebene. Mit Hilfe des divinatorischen
Systems, das einen kohdrenten Rahmen fiir das individuelle Wohlbefinden und die Erhaltung
traditioneller Vorstellungen bildet, kann das soziale Gefiige erhalten werden (Colby 2004: 84).
Die in diesem Kapitel vorgestellten Akteure und Akteurinnen agieren kompetent im rituellen
Kontext und reagieren kreativ auf Eventualititen und Verdnderungen. Sie besitzen als rituelle
Spezialist*innen ,,privilegierten Zugang zu hoheren Méchten* (Eriksen 2010: 227). Traumen
kommt bereits bei der Berufung in das Amt des b’aalvatztiixh sowie der k’uyintxa‘ eine
wichtige Rolle zu. Ein Traum ist definiert als der Moment, in dem ein Mensch das Gewohnliche
und das AuBergewohnliche der Erlebnisse erneut durchlebt. Die Ereignisse geschehen in
besonderen Rdumen und repréasentieren Unendlichkeit. Der Raum, in dem diese Erlebnisse
innerhalb des Selbst stattfinden, befindet sich auBlerhalb der Zeit. Der Traum an sich ist folglich
eine andere Art und Weise, Landschaft/Raum zu erleben, und keine externe Realitédt (Ingold

2000: 52-58).
Das Beispiel des Aussaatrituals zeigt, wie der Ritualkalender cholq’ii auch Ende der 2000er

Jahre den Rhythmus des Alltags in den kleinbduerlichen Gemeinschaften bestimmte. Die Tage

wurden im rituellen Diskurs direkt angesprochen und galten als Gottheiten. Zudem besitzen sie

123



Eigenschaften, die jeweils mit bestimmten Aktivititen in Verbindung stehen, und besitzen
positive, neutrale oder negative Wertigkeit. Der Sonnenkalender Yaab spielte wahrend meiner
Feldforschung keine Rolle, bzw. wurde nicht mehr beachtet. Der Ritualkalender erfiillt neben
seiner synchronen, psychologischen Funktion ebenfalls die Aufgabe, eine Gruppenidentitit zu
festigen. Zudem wahrt er das kulturelle Gedédchtnis und tradiert Werte und Wissen {iiber
Kosmogonie und Kosmologie von Generation zu Generation. Auf dieser Séule basiert eine
Gemeinschaft, die einerseits aus unterschiedlichen Interessens- und Glaubensgemeinschaften
besteht und andererseits dennoch grundlegende kulturelle Werte und ein gemeinsames
kulturelles Erbe teilt. Das kulturelle Erbe zeichnet sich durch eine hohe Dynamik aus, indem es
kontinuierlich Elemente abgibt und neue integriert, wahrend es seine grundlegende Struktur

beibehilt.

In der Interpretation der Landschaft als sakraler Raum spielen sowohl Kalenderwissen als auch
Divination eine Rolle. Ein wesentlicher Aspekt ist dabei die wechselseitige Durchdringung von
Umwelt und Individuum auf physischer und spiritueller Ebene. Die Bedeutung heiliger Stétten
manifestiert sich in ihrer Betrachtung als Erbe, als Sitz der Geschichte sowie als Orte der
Resonanz, an denen das Materielle, das Symbolische und das Funktionale simultan in
Erscheinung treten. Sie dienen als Briicken zwischen materiellem und immateriellem Erbe
sowie zwischen Vergangenheit und Gegenwart. Die Bewohner*innen stehen in direktem
Kontakt mit den heiligen Stétten und bewahren so die Verbindung zwischen sich und der
Vergangenheit. Es besteht eine Verbindung zwischen Leben und Tod sowie zwischen Zeit und

Ewigkeit (Ingold 2000: 16—19).

Orale Traditionen, wie beispielsweise die Ursprungsgeschichte der Ixil, sind von Bedeutung fiir
das kollektive Gedéchtnis sowie den intergenerationalen Dialog. Die Rolle des #x’o/ in den
Ursprungsgeschichte(n) trigt zur Ubersetzung der historischen Briiche bei und zeugt von
Handlungskompetenz (Burke 2009: 55ff.). Neben der Einbeziehung der traumatischen
Ereignisse aus der Vergangenheit tragen die Ursprungsgeschichten zur Abgrenzung gegeniiber
der Gruppe der ,Ladinos* bei. Die Fihigkeit der oralen Tradition zur Verinderung und
Anpassung an die jeweiligen Gegebenheiten ist eine wesentliche Eigenschaft, die es ihr erlaubt,
auf dynamische Weise zu reagieren und ihre Form geméf den aktuellen Herausforderungen und

Fragestellungen zu gestalten.

124



125



126





