
Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identität und Bildung in der
Ixil-Region, El Quiché, Guatemala
Aretz, C.N.

Citation
Aretz, C. N. (2026, February 3). Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identität und
Bildung in der Ixil-Region, El Quiché, Guatemala. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/4289416
 
Version: Publisher's Version

License: Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/4289416
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/4289416


51 

3. Die Ixil-Region  
 

In Guatemala werden neben Spanisch als Amtssprache 22 Maya-Sprachen44, Xinka und Igñeri 

(Sprache der Garífuna) gesprochen (DIGEBI 2019, siehe Abbildung 2). Eine Einteilung der 

indigenen Völker anhand ihrer linguistischen Zugehörigkeit ist in der wissenschaftlichen 

Forschung weit verbreitet. 

 

Der Zensus des INE von 2018 zählt 133.329 Sprecher*innen des Ixil (INE 2018: html). In 

vielen Gemeinden des municipios Nebaj sprechen viele der älteren Generationen und vor allem 

die Frauen ausschließlich Ixil, in den municipios Chajul und Cotzal ist die Einsprachigkeit 

außerhalb der urbanen Zentren der Regelfall. Bilingualität nimmt im urbanen Zentrum von 

Nebaj und ebenfalls in den Dörfern des municipios weiter zu. Die Mehrheit der Dörfer des 

municipio Chajul ist hauptsächlich einsprachig Ixil. Daneben gibt es K’iche’, Q’anjob’al, 

Q’eqchi’ und Awakateko-sprachige Familien in der gesamten Ixil-Region (Brett 2007: 15, Batz 

2017: 7). Mehrsprachigkeit ist insbesondere in den Dörfern in unmittelbarer Nähe zu den 

benachbarten municipios weit verbreitet (z. B. in Chuatuj, siehe Kapitel 7). Auch die 

Widerstandsdörfer der Sierra (Comunidades de Población en Resistencia de la Sierra) sind 

mehrsprachig (vgl. Kapitel 5). Zudem existieren drei dialektale Varianten des Ixil: Ixil de Nebaj, 

Ixil de Chajul und Ixil de Cotzal (Lengyel 1991: 332ff.) und auch in anderen Bereichen wie z. 

B. der traditionellen Kleidung lassen sich signifikante Unterschiede zwischen den drei 

municipios feststellen. 

3.1 Das Leben in der Ixil-Region 
 

Die Ixil-Region befindet sich im Norden des departamento El Quiché, Guatemala, in den 

östlichen Ausläufern der Sierra de los Cuchumatanes (vgl. Abbildungen 1, 3–5). Der Cerro 

Sumal stellt mit 3275 m nicht nur den höchsten Berg der Ixil-Region dar, sondern ist auch ein 

heiliger Ort von Bedeutung für die umliegenden Dörfer und Weiler des municipios Nebaj 

(Colby / Colby 1981, Elliot 1971, Lincoln 1945). Im Osten grenzt dieses Gebiet an die Sierra 

de Chamá (Alta Verapaz). Im Norden grenzt es an die Tiefebene des Ixcán. Im Westen gehen 

die Cuchumatanes in das Verwaltungsgebiet des departamento Huehuetenango über, wo die 

Bevölkerung den Awakateko, Mam, Q’anjob’al oder Chuj spricht. Im Süden schließt sich die 

fruchtbare Ebene von Sacapulas an (1200 m), wo K’iche’ gesprochen wird. Die 

 
44 Das Chaltiteko gilt seit 2003 nicht mehr als Dialekt des Awakateko, sondern wird als eigenständige Sprache 
anerkannt (vgl. ALMG https://www.almg.org.gt/comunidades-linguisticas).  

51



52 
 

Verwaltungsbezirke (municipios) der Ixil-Region sind Santa María Nebaj, San Gaspar Chajul 

und San Juan Cotzal. Die gleichnamigen Provinzhauptstädte (cabeceras) tragen auch die 

Namen ihrer Schutzpatrone. Die Patronatsfeste finden am 15. August (Nebaj), 6. Januar 

(Chajul) und 24. Juni (Cotzal) statt (Colby und Colby 1981, Stoll 1993).  

 

Die gesamte Region erstreckt sich ungefähr über 80 km auf einer Nord-Süd-Achse und 

ebenfalls 80 km auf einer Ost-West-Achse. Insgesamt gibt es ungefähr 85 Dörfer und Weiler, 

viele sind in der Endphase der violencia aus den sogenannten Entwicklungspolen (polos de 

desarrollo45) und Modelldörfern (aldeas modelo) entstanden. Polos de desarrollo wurden von 

der Militärregierung während des Bürgerkriegs parallel zu Modelldörfern eingerichtet. Die 

ursprünglichen Gemeinden wurden vollständig zerstört und die überlebende Bevölkerung 

wurde in den neuen zentralisierten Dörfern zwangsangesiedelt. In vielen Fällen wurde auf die 

Herkunft und Dorfzugehörigkeit keine Rücksicht genommen (Brett 2007, 2008, 2016, Le Bot 

1997). 

 

Das nordwestliche Hochland weist aufgrund der jeweiligen Höhenstufen eine starke Variabilität 

der Klimazonen auf. Die Täler des Vértice Norte (vgl. Abbildungen 4–5), die sich auf einer 

Höhe zwischen 1400 und 1800 Metern befinden, sind durch ein feucht-tropisches Klima 

charakterisiert. Dies ermöglicht zwei gesicherte Maisernten pro Jahr sowie den Anbau von 

Kaffee, Kardamom und in geringerem Umfang auch von Bananen und Baumwolle. In den 

höheren Lagen kann es in den Monaten Januar und Februar zu Nachtfrost kommen. In den 

nordöstlichen Ausläufern der Cuchumatanes sind zahlreiche kleine Dörfer in Hochtälern 

lokalisiert, die durch ein stets feucht-regnerisches Klima mit Nebelwäldern, die von Pinien und 

Nadelbäumen dominiert werden, gekennzeichnet und zudem durch eine hohe Anzahl an 

Flüssen und Bächen charakterisiert sind (Brett 2007: 15). Die Regenzeit erstreckt sich in der 

Regel von Mitte Mai bis Mitte November, mit einer zweiwöchigen Unterbrechung, die als 

canícula bezeichnet wird und Mitte/Ende Juli stattfindet. In den vergangenen Jahren kam es 

jedoch zu signifikanten Schwankungen, die sich in Form von sowohl außergewöhnlichen 

Niederschlagsereignissen als auch Trockenheit äußerten. Diese Schwankungen hatten einen 

negativen Einfluss auf den Ernteertrag und folglich auf die Ernährungssouveränität der 

Gemeinden (ebd.: 17–18). 

 
45 siehe auch Kapitel 2.2.4.  

52



53 

Die verbesserte Erreichbarkeit der Region ist auf den Bau der asphaltierten Straße von 

Sacapulas nach Nebaj im Jahr 2000 und einer asphaltierten „Dreiecksverbindung“ (2006–2007) 

zwischen den drei Provinzhauptstädten zurückzuführen. Zudem führte der 2007 begonnene Bau 

des Staudamms für das Wasserkraftwerk nahe des Dorfes Jua, Chajul, zu einem Ausbau der 

Straßen in diesem municipio 46 . Die Mobilität und die wirtschaftlichen Aktivitäten der 

Bevölkerung wurden so stark erhöht. Die Märkte der Provinzhauptstädte Nebaj, Chajul und 

Cotzal sowie der größeren Dörfer Salquil Grande, Chel und Ilom prägen mit ihrem Rhythmus 

weiterhin den Alltag der Einwohner*innen der umliegenden Dörfer. 

 

Im Zensus des INE (Instituto Nacional de Estadística) von 2018 identifizieren sich jeweils 91,4 

% im municipio Chajul, 96,1 % im municipio Cotzal und 94,4 % im municipio Nebaj selbst als 

„Maya“47. Die Departments im westlichen und nordwestlichen Hochland, die eine mehrheitlich 

indigene Bevölkerung haben, sind auch diejenigen mit den höchsten Armutsquoten und stark 

ausgeprägter sozialer Exklusion (Brett 2007: 13). Hinzu kommen zahlreiche 

Auseinandersetzungen bezüglich Landnutzung und Landrechten (ebd.: 13, Durocher 2002: 15). 

Die sich selbst als Ladino bezeichnenden Einwohner*innen leben mehrheitlich in den drei 

Provinzhauptstädten (INE: 2018). Im Zuge der Landbesitznahmen im ausgehenden 19. 

Jahrhundert entstanden in den fruchtbaren Tälern des municipios Chajul (vértice norte genannt) 

einige bis heute weiter bestehende und dominante Plantagen (fincas). Dort wird hauptsächlich 

Kaffee und Kardamom angebaut. Sie sind im Besitz wohlhabender und einflussreicher Ladino-

Familien, die ihren Hauptwohnsitz in der Hauptstadt oder in den beiden anderen Großstädten, 

Huehuetenango bzw. Quetzaltenango, haben (Brett 2007, Colby / van den Berghe 1969, Colby 

/ Colby 1981, Durocher 2002, Stoll 1993, Talomé 2008). Alle Plantagenarbeiter*innen leben 

unabhängig von ihrer ethnischen Zugehörigkeit unterhalb der Armutsgrenze. In den urbanen 

Zentren Nebaj, Chajul und Cotzal nehmen die Ixil jedoch nicht ausschließlich marginalisierte 

Positionen ein, sondern es besteht durchaus soziale Mobilität (Colby / van den Berghe 1969: 

17148). 

 
46Staudamm- und Minenprojekte, wie sie zahlreich in Guatemala durchgeführt werden, sind mit 
schwerwiegenden problematischen Entwicklungen und Dilemmata für die lokale Bevölkerung verbunden. Die 
drei Säulen der Nachhaltigkeit, nämlich soziale, ökologische und ökonomische Nutzen, werden selten erreicht. 
47 Vgl. https://www.censopoblacion.gt/calor (Zugriff 12.03.2021). Bemerkenswert ist der Wandel zur 
Berücksichtigung der Autoidentifikation der Bevölkerung. Neu sind auch die Kategorien, die im Zensus 
angeboten werden: Maya, Xinka, Garífuna, AfrodescendienteaCreoleaAfromestizo, Ladino, Extranjero. Sie 
orientieren sich an der Definition von Guatemala als Vielvölkerstaat.   
48 Andreas Wimmer (1992: 109) kritisiert die Darstellung von Colby und van den Berghe, sie reproduziere 
lediglich die kulturimmanente Perspektive. Er vermisst die Thematisierung intraethnischer Konflikte und 
Interessenoppositionen im Hinblick auf eingeschränkte Aufwärtsmobilität von Individuen innerhalb der lokalen 
Gruppe.  

53



54 
 

Guatemala ist ein sehr junges Land, im Jahr 2010 waren 42 % der Bevölkerung als Kinder und 

33 % als junge Menschen im arbeitsfähigen Alter registriert (Bellino 2017: 4). Im Jahr 2015 

manifestierte sich für Guatemala eine demografische Konstellation, die als „Fenster der 

Möglichkeiten" bezeichnet wird. Prognosen zufolge werden die 15- bis 34-Jährigen innerhalb 

eines 35-jährigen Zeitraums die zahlenmäßig größte Bevölkerungsgruppe darstellen. Diese 

demografische Entwicklung eröffnet potenziell neue Möglichkeiten für eine beschleunigte 

ökonomische Wachstumsrate (Oviedo Gasparico 2021: 2). Bislang war und ist Guatemala eines 

der ärmsten Länder Lateinamerikas (Kruijt 1994, UNDP 2010, UN Guatemala 2019: 19f.). In 

den municipios der Ixil-Region lebten im Jahr 2011 12 % (Nebaj), 27 % (Chajul) und 67 % 

(Cotzal) der Bevölkerung in extremer Armut49 (INE 2013: 52). Im Jahr 2018 waren es 32,82 % 

in Nebaj, 56,47 % in Chajul und 47,16 % in Cotzal (SIE 2018: html). Nach wie vor haben viele 

Menschen keinen Zugang zu Transportwegen, zu elementarer sanitärer Versorgung oder zu 

Elektrizität. Lediglich ein geringer Teil der Verbesserungen wird von staatlicher Seite 

ausgeführt. Der Großteil der Investitionen im ländlichen Raum wird vielmehr von staatlichen 

und nichtstaatlichen Hilfsorganisationen aus der Europäischen Union und den USA getätigt50. 

Der Staat zeigt eine eklatante Vernachlässigung seiner Fürsorgepflicht und ist in dieser Hinsicht 

als abwesend zu betrachten. Dies konfrontiert Nichtregierungsorganisationen (NROs) mit 

einem Dilemma, da sie durch die Übernahme staatlicher Aufgaben nicht zur Überwindung 

wirtschaftlicher (und politischer) Missstände beitragen können. In der Konsequenz kann dies 

zu einer Schwächung von Widerstand und sozialen Bewegungen führen (Ismail und Kamat 

2018). In diesem Zusammenhang wird nicht nur in Guatemala von einer „NGOisierung“ 

gesprochen (Kalny 2017: 29).  

 

Im Jahr 2014 waren 45,3 % der Bevölkerung im urbanen und 87,5 % der Bevölkerung im 

ruralen Raum von mehrdimensionaler Armut betroffen. Dieser Begriff umfasst die Bereiche 

Gesundheit, Zugang zu Bildung und Lebensstandard. Unter der indigenen Bevölkerung lag 

dieser Wert bei 86,6 %, während er bei der nichtindigenen Bevölkerung bei 53,9 % lag. Zudem 

wies die indigene Bevölkerung im Jahr 2015 eine überdurchschnittlich hohe Prävalenz 

chronischer Mangelernährung auf, insbesondere in den municipios mit einem hohen Anteil an 

indigenen Bevölkerungsgruppen (CERD 2019: 3). Im Jahr 2014 befanden sich 89,4 % der 

 
49Laut Definition des UNDP leben Menschen in extremer Armut, wenn sie mit weniger als einem US$ pro Tag 
ausgekommen müssen. 
50Seit 2011 beteiligen sich zunehmend Taiwan und auch China an Entwicklungsprojekten. 

54



55 

indigenen Kinder und Jugendlichen in einem Zustand sowohl finanzieller als auch 

mehrdimensionaler Armut (ebd., UNICEF und ICEFI 2016: 48). 

 

Steigende Schulbesuchszahlen manifestieren sich auch in steigender Bilingualität (INE 2018). 

Hinsichtlich genderspezifischer Unterschiede im Zugang zu Primarbildung hat in den 

vergangenen zwei Jahrzehnten eine positive Entwicklung in der Ixil-Region stattgefunden (vgl. 

Kapitel 7). 2011 wurde die Ixil-Universität gegründet. Dort lernen die Studierenden nach einer 

Struktur, die sich nicht an den konventionellen akademischen Prioritäten orientiert. Stattdessen 

ist sie an der Lebensrealität in den Gemeinden und den Bedürfnissen ihrer Bewohner*innen 

ausgerichtet (Batz 2017, Universidad Ixil 2014).  

 

Die guatemaltekische Gesellschaft ist von sozialer Ungleichheit in gravierender Form geprägt. 

Auch in den vergangenen Jahrzehnten nach Unterzeichnung der Friedensverträge hat sich diese 

Situation nicht signifikant verbessert. Der Bericht aus dem Jahr 201951 der Vereinten Nationen 

zur Erfassung von Entwicklung und Ungleichheit positioniert Guatemala auf Rang 126 (von 

182 UN-Mitgliedsstaaten). Länder mit einem ebenfalls hohen Anteil indigener 

Landbevölkerung, wie Ecuador (Rang 85), Kolumbien (Rang 79) und Mexiko (Rang 76) und 

Bolivien (Rang 114), schneiden mehrheitlich deutlich besser ab (UNDP 2019). Laut UNDP 

(ebd.: Table 3) verfügen die reichsten 10 % der guatemaltekischen Gesellschaft über 38 % der 

erwirtschafteten Summen und die ärmsten 40 % über 13,1 % des Einkommens. Daraus leitet 

sich der GINI-Koeffizient von 48,3 ab (ebd.).  

 

In Guatemala stellt die ungleiche Landverteilung nach wie vor ein zentrales Problem dar: 2,5 

% der Bevölkerung verfügen über 65 % des Landes, einschließlich der ertragreichsten Flächen 

und Rohstoffvorkommen. Die Mehrheit der indigenen Landbevölkerung, d. h. die 

Kleinbäuer*innen (ca. 68 % der Gesamtbevölkerung), betreibt Subsistenzwirtschaft in Form 

von Milpawirtschaft auf kleinen Parzellen in häufig ungünstigen Hanglagen mit schlechten 

Böden (Batz 2017). 78 % der Kleinbäuer*innen müssen ihren Lebensunterhalt mit nur 16 % 

der überhaupt für Landwirtschaft geeigneten Flächen sichern. In der Ixil-Region waren 15 % 

der Ländereien in Privatbesitz ungenutzt, während 40 % dieser Brachflächen zu den 

landwirtschaftlich günstigen Flächen gehörten (Gonzales 2005: 19–20). Die ungleiche 

Verteilung des knappen fruchtbaren Landes der Region führt bis in die Gegenwart zu 

 
51 Human Development Report 2019, Tables 3 and 5.  

55



56 
 

Konflikten52  (Brett 2007, de León Ceto 2018, Durocher 2002). Abgesehen von saisonaler 

Arbeitsmigration auf Plantagen, zum Teil an der Pazifikküste, betrieben die Ixil in der 

Vergangenheit hauptsächlich Milpawirtschaft (Colby / van den Berghe 1969, Lincoln 1942). 

 

Die Milpa ist als Lebensgrundlage von wesentlicher Bedeutung für die Subsistenzbäuer*innen. 

Der Bürgerkrieg zerstörte die letzten traditionellen Streusiedlungen, in denen die Häuser 

unmittelbar von den Milpas umgeben waren53. Die Lage und Größe der Parzellen sind variabel. 

Ungleiche Landverteilung (siehe oben) und Bevölkerungswachstum (siehe Kapitel 6.6) führten 

in jüngerer Vergangenheit im Hochland und insbesondere in der Ixil-Region zu Schwierigkeiten 

bei der Subsistenzversorgung. Die Arbeit auf der Milpa ist traditionell eine Aufgabe der 

Männer. Dies veränderte sich jedoch stark im Zuge der Migration von vorwiegend männlichen 

Familienmitgliedern in die USA zu Beginn der 2000er Jahre. Die Milpa besteht aus Mais, 

Bohnen und Kürbis, wobei die kräftigen Stängel der Maispflanzen den Bohnen als Rankhilfe 

dienen. Die Bohnen geben ihrerseits Stickstoff in den Boden ab. Es werden verschiedene 

Kürbissorten (chilicayote, ayote) angebaut. Die großen Blätter der Kürbisse schützen den 

Boden in Hanglagen vor Erosion. Daneben werden Chili, Miltomate (tomatillo) und güisqil 

(chayote) sowie bledo (westamerikanischer Amaranth, Amaranthus blitoides) kultiviert. Der 

Anbau von Mais stellt einerseits die Ernährungsgrundlage dar und rhythmisiert andererseits das 

Leben in den Gemeinschaften: Ernte von September bis November, Vorbereitung des Bodens 

von Januar bis März, April bis Anfang Mai die Aussaat und von Juli bis September die Pflege 

der Milpa. Rituelle Praktiken begleiten den landwirtschaftlichen Zyklus.  

 

Neben der Milpawirtschaft stellt das Webhandwerk eine wichtige ökonomische Säule dar und 

die regionalen Markttage bestimmen ebenfalls den Rhythmus des alltäglichen Lebens. In den 

Jahren 2007 bis 2010 wurde die Möglichkeit der Arbeitsmigration auf die Plantagen des Vértice 

Norte von einer Vielzahl von Ixil ohne formale Ausbildung in Anspruch genommen. Als 

Alternative boten sich bescheidene Optionen in Agrarkollektiven und im Tourismus an. Trotz 

strenger Einwanderungsgesetze stellten (und stellen, vgl. Kapitel 7.1) die USA für viele 

Guatemaltek*innen (und auch gerade für viele Indigene) einen Sehnsuchtsort dar. Die Zahl 

derer, die sich entschließen, zu migrieren, bleibt hoch. Diese Migration trägt zu einer 

 
52 Seit der frühen Kolonialzeit gab es unzählige Auseinandersetzungen über Landrechte. Es bleibt abzuwarten, 
welchen Einfluss die auf dem Papier bestehende Deklaration der Rechte der Indigenen Völker der Vereinten 
Nationen von 2007 in einer neoliberalen Weltwirtschaft tatsächlich haben kann. Kapitel 5.2 beschreibt einen von 
dieser Deklaration motivierten Versuch der lokalen Mayabewegung, eine jahrhundertealte Auseinandersetzung 
über das Land der Finca La Perla anzugehen. 
53 Vgl. Kapitel 3.2.2 zu Zwangsumsiedlung im 16. Jahrhundert.  

56



57 

Veränderung und einer fortschreitenden Hybridisierung der Gesellschaft bei und beeinflusst 

nachhaltig die kulturelle Identität. Der Erfolg und relative Wohlstand, den einige 

Familienmitglieder aus den USA mitbringen, stehen jedoch im Kontrast zu einer zunehmenden 

kulturellen Verunsicherung. Dies führt dazu, dass sie sich oftmals weder der einen noch der 

anderen Kultur zugehörig fühlen. Dieses Phänomen ist nicht neu und wurde in vielen regionalen 

Kontexten untersucht. Zudem existieren zahlreiche Autobiografien sowie literarische und 

cineastische Werke zu diesem Thema. 

 

Des Weiteren können derartige Erfolgsgeschichten bei Heranwachsenden der Impulsgeber sein, 

von einem vermeintlich „besseren und einfacheren“ Leben zu träumen und den Schritt in die 

illegale Migration zu wagen (UNICEF und ICEFI 2016, Stefoni 2012: html, sowie Kapitel 6 

dieser Arbeit). Als „Migrant*in“ ergibt sich demnach eine neue kulturelle Identität, die sich aus 

der Begegnung mit der Mehrheitsgesellschaft heraus entwickelt und von dieser abweicht. Diese 

neue kulturelle Identität ist mitunter von einer Sehnsucht nach „Reinheit“ oder „Authentizität“ 

geprägt, gleichzeitig jedoch als hybrid zu betrachten (Bhabha 2004).  

 

Die verbesserte Infrastruktur in der Ixil-Region schuf gerade in den Bereichen Transport und 

Logistik neue Erwerbs- und Beschäftigungsmöglichkeiten54 . Seit Beginn der 2000er Jahre 

vergeben verschiedene Organisationen und Institutionen Mikrokredite, die in erster Linie in den 

Provinzhauptstädten Nebaj, Chajul und Cotzal zu einer Vielzahl kleiner Geschäfte 

(Gemischtwarenläden) geführt haben. Das Geschäft mit Mikrokrediten ist jedoch nicht frei von 

Widersprüchen und Problemen. Laut David Stoll (2013) kam es zu negativen 

Wechselwirkungen zwischen (gescheiterter) Migration und Kleinkrediten zu schlechten 

Konditionen, welche abermals Konflikte generierten, die den Zusammenhalt der Gemeinden 

schwächten und störten. Dabei handelte es sich bei Mikrokrediten um ein Geschäft, bei dem 

einige wenige auf Kosten vieler profitierten. Ohne adäquate Information und Beratung wurden 

Menschen ohne entsprechende Bildung mit Kleinkrediten zu ungünstigen Konditionen und 

exorbitanten Zinssätzen in die lebenslange Verschuldung getrieben (ebd.: 109 ff.).   

 

Im urbanen Zentrum Nebajs, ähnlich wie beispielsweise in Chimaltenango oder Sacatepéquez 

(Dary 2007: 73), ließ sich um 2010 wirtschaftlicher Aufschwung beobachten. Viele kleine 

Unternehmen, wie z. B. Eisenwarenhandel, Buslinien nach Santa Cruz del Quiché oder 

 
54Z. B. bot der Erwerb eines (Klein-) busses oder eines Lastwagens ganzen Familien eine Einnahmequelle. 
Oftmals beteiligten sich mehrere Familienmitglieder am Geschäft. 

57



58 
 

Guatemala-Stadt, Taxis (in Form von Tuk-Tuks), Apotheken, kleine Gemischtwarenläden u. a., 

wurden von Ixil-Familien geführt. Außerdem entstand eine zunehmend selbstbewusste 

Mittelschicht in Nebaj. Viele Ixil nahmen klassische Berufe des sozialen Aufstiegs an, z. B. als 

Lehrer*in, Anwalt*in, Bankmitarbeiter*in oder Krankenpfleger*in. Der Anbau von cash crops, 

wie beispielsweise Brokkoli, wurde zunächst vom Militär während der Einrichtung der 

Modelldörfer und Entwicklungspole eingeführt und später von diversen Organisationen der 

Entwicklungszusammenarbeit in der Region ausgeweitet (Fischer 2001: 235). Fischer äußerte 

Kritik an diesem Wandel, da er eine Erosion der materiellen Grundlage kultureller Tradierung 

für indigene Gemeinden befürchtete (ebd.: 237). Claudia Dary hingegen vertritt die Ansicht, 

dass ökonomische Alternativen einen persönlichen und gemeinschaftlichen wirtschaftlichen 

Fortschritt gestatten, der mit einer besseren Kontrolle über Land einhergeht und letztendlich 

eine bessere Ausgangssituation für lokalen kulturellen Widerstand schafft (2007: 71). In den 

letzten 15 Jahren haben die Geldrücksendungen, auch als remesas populares oder remesas 

familiares bezeichnet, eine enorme Bedeutung erlangt. Sie stellen für Millionen 

Guatemaltek*innen die Haupt- oder oft auch einzige Einnahmequelle dar. Während im Jahr 

2007 die Summe bei 12,6 % des guatemaltekischen BIP lag, stieg dieser Wert bis 2022 auf 19,2 

% (Weltbank 2023: html). Um 2018 setzte in Nebaj auch auf der Grundlage der 

Geldrücksendungen ein regelrechter „Bauboom“ ein. 

 

Im Jahr 2008 befanden sich schätzungsweise 1,2 Millionen Guatemaltek*innen in den USA, 

von denen 60 % einen illegalen Status hatten. Schätzungen des US Census Bureau aus dem Jahr 

2022 beziffern die Zahl auf 1.878.599 Personen (2023: html). Währenddessen ging das Red 

Consular Guatemalteca im Mai 2023 von 2.842.258 Personen aus (Ministerio de Relaciones 

Exteriores 2023: html). In der Ixil-Region war die internationale Migration im municipio Nebaj 

besonders ausgeprägt (Stoll 2013: 51ff.). Im Jahr 2022 erhielten die Rücksendungen Personen 

aus den departamentos Guatemala (18,7 %), San Marcos (10,2 %), Huehuetenango (9,0 %), 

Quetzaltenango (7,7 %) sowie El Quiché und Escuintla (jeweils 5,4 %). Hinsichtlich der 

ethnischen Zugehörigkeit der Empfänger*innen der Rücksendungen identifizierten sich 57,0 % 

als Ladino/-a und 40,0 % als Maya. Die Maya-Bevölkerung stammt mehrheitlich aus den 

ruralen Gebieten und die Ladino/-a-Bevölkerung aus urbanen (USAID und OIM 2023: html). 

 

 

58



59 

3.2 Historischer Kontext 
 

Zur besseren Einordnung vieler gegenwärtiger Probleme in der Ixil-Region erfolgt an dieser 

Stelle ein kurzer historischer Überblick, von der vorkolonialen Zeit bis in die Gegenwart. Der 

Bürgerkrieg scheint alle anderen historischen Ereignisse zu überschatten, doch ist er selbst im 

„historischen Zusammenhang der tiefgreifenden sozialen, ökonomischen und kulturellen 

Konflikte des Landes“ zu verorten (CEH 1999: 23).  

3.2.1 Vorkoloniale Zeit 
 

Die Ixil-Region birgt noch viele unerforschte Strukturen und historische Geheimnisse der 

vorkolonialen Zeit. An zahlreichen Orten, wie z. B. in der Umgebung Nebajs oder auch Iloms 

und Chels, sind vorspanische Gebäude mit ihrer typischen Pyramidenstruktur zu erkennen 

(Banach 2017: 16). Sie wurden den oralen Traditionen nach errichtet, indem den Ahnen die 

Fähigkeit gegeben wurde, „die Steine“ zu werfen (Colby und Colby 1981: 28). Die Gebäude 

sind zwar nicht so „zahlreich und beeindruckend“ wie z. B. in Tikal, der Usumacinta-Region 

oder Yukatan, jedoch geben sie deutlich darüber Aufschluss, dass die Ixil-Region zum 

Einflussgebiet der klassischen Maya-Kultur gehörte (ebd.: 29). Archäologische Forschung in 

der Region wurde in Nebaj und Ju’il (Smith und Kidder 1951), Acul (Becquelin 1969, Adams 

1972) und Xak’b’al (Velasquéz 2010, 2012) durchgeführt. Außerdem wurde die Forschung 

begrenzt im Rahmen eines Surveys im oberen Becken des Flusses Xacbal (Becquelin et al. 

2001) durchgeführt. 

 

„Xak’b’al55“ und der vértice Norte 

Xak’b’al bzw. B’ayal I’ war seit der Präklassik (500 v. Chr.) weitestgehend ohne Unterbrechung 

bis in die späte Postklassik (1530 n. Chr.) besiedelt (Velásquez 2010). Keramikfunde konnten 

auf 500–200 vor Chr. datiert werden (Hermes und Velásquez 2014: 112). Die freigelegten 

Strukturen deuten auf religiöse Nutzung (Tempel sowie Altare), Verwaltungs- und 

Wohngebäude hin (Velásquez 2012: 520). Bis in die Gegenwart erzählen orale Traditionen von 

Ilom als Ursprungsort der Ixil und sprechen von den Lakandonen56 als Vorfahren (siehe Kapitel 

 
55 Die Stätte ist unter „Xacbal“ registriert und wird von den Archäologen so benannt. Franz Termer benannte ihn 
1927 nach dem Fluss Xak’b’al und er dokumentierte 1931 in den Gräbern aus Tempel 2 und 3 Keramikfunde 
(Termer 1958, ALMG 2008: 18). Die Menschen aus Ilom nennen die Stätte hingegen B’ayal I’ (wildes Rohr) 
oder Xe’ Kuxhab’ (Ort der Achiote) und sehen sie als heiligen Ort (consejo de los principales Ilom, 07.05.2008). 
56 Hier ist es wichtig die Ch’ol sprachigen Lakandonen von jenen zu unterscheiden, die nach der spanischen 
Eroberung aus den Gebieten östlich und westlich des Usumacinta kamen (de Vos 1988: 121). Die Ixil beziehen 
sich auf die Ch’ol sprachigen Lakandonen (Banach 2017: 15).  

59



60 
 

3.2.5, Banach 2017, González Galeotti et al. 2013). Die Lage der Stätte am Zusammenfluss der 

beiden Flüsse Xacbal und Xamala hat möglicherweise dazu beigetragen, den Zugang zur tierra 

caliente im Norden des municipio Chajul vom weiter südlich gelegenen Hochland aus zu 

kontrollieren (Velásquez 2012: 521). Velásquez stellt zudem die Theorie auf, dass B’ayal I’ 

gemeinsam mit weiteren Orten im nördlichen Teil Chajuls, wie etwa Verdún, Ilom, Saqsivan 

Maravilla, Mapalpa, Sotzil, Potrero Grande, Potrerito, Finca La Perla, Finca Estrella Polar, 

Covadonga und Chel, eine „politische und kulturelle Einheit“ bildete. Diese Einheit unterschied 

sich von den Stätten und ihren Bewohner*innen*innen in der weiter südlich und höher 

gelegenen Region Nebaj-Chajul-Cotzal (ebd.: 516). 

 

Ju’il  

Nahe des Dorfes Ju’il, Chajul, liegen einzelne Reste archäologischer Strukturen. Des Weiteren 

sind Anhäufungen von Keramikscherben auf dem Gelände vorhanden (Smith / Kidder 1951). 

Auf einer Struktur wurde eine Kapelle zur Durchführung traditioneller religiöser Rituale 

errichtet, die jedoch nach Zerstörung während der violencia an einer anderen Stelle wieder 

aufgebaut wurde und nun als Xe Ju’il bekannt ist. Ebenso wie der Berg Vi’ Ju’il wird sie von 

religiösen Spezialisten nicht nur aus der Ixil-Region aufgesucht (ALMG 2008: 19, Burkitt 

1930: 57, Lincoln 1945).  

 

Xe’vak und Acul 

Im cantón Xe’vak des heutigen urbanen Zentrums von Nebaj liegt jene archäologische Stätte 

namens Xe’vak, die Ledyard Smith und Alfred Kidder in den 1940er Jahren freilegten, 

dokumentierten und analysierten (1951). Von ungefähr 200 – 1000 n. Chr. konnte Besiedlung 

nachgewiesen werden (Becquelin 1969, Smith und Kidder 1951). Die Funde umfassen unter 

anderem Jade- und Granitskulpturen, Keramiken mit Inschriften und den Titel eines Codex. 

Zudem konnten Gräber mehrerer Herrscherdynastien und Ballspielplätze freigelegt werden. 

Keramikfunde aus Nebaj tragen hieroglyphische Inschriften (Becquelin 1969, Termer 1958). 

Smith und Kidder äußerten die Hypothese, dass die Ixil zumindest während der Blütezeit der 

großen klassischen Tieflandstädte als Händler zwischen dem Tiefland und dem von den K’iche’ 

bevölkerten Hochland weiter südlich tätig waren. Grund hierfür waren die archäologischen 

Funde. Darüber hinaus wurde von Smith und Kidder die These aufgestellt, dass die Ixil-Eliten 

nicht nur unter dem kulturellen, sondern auch dem politischen Einfluss der Stadtstaaten des 

Petén standen (ebd.: 5). Pierre Becquelin, der in den 1960er Jahren weitere archäologische 

Feldforschung in Nebaj und benachbarten Orten durchführte, bestätigte den kulturellen Einfluss 

60



61 

des Tieflandes auf die Ixil. Allerdings kam er zu dem Schluss, dass der Handel zwischen Tief- 

und Hochland eine untergeordnete Rolle spielte (2001: 217). Mit dem Niedergang der Städte 

im Tiefland kam der Handel zum Stillstand und die Ixil waren geographisch isoliert. Daher 

blieben sie von Umwälzungen der Post-Klassik, wie Säkularisierung und Militarisierung, 

weitestgehend ausgeschlossen (Colby 1976). Aus dem Rabinal Achi geht hervor, dass die Ixil 

für eine gewisse Zeit von einem K'iche'-Herrscher unterworfen wurden oder zumindest zu 

Tributabgaben verpflichtet waren57 (Colby und Colby 1981: 29).  

3.2.2 Kolonialzeit 
 

Nachdem eine kriegerische Allianz aus Spaniern und Kriegern aus Zentralmexiko58 und Oaxaca 

im Jahr 1524 in der Nähe der heutigen Stadt Retalhuleu in Guatemala eintraf (Lovell 1992: 58, 

Lovell et al. 2020, Matthew 2012, Matthew / Oudijk 2007), gelangte sie im Jahr 1530 nach 

Nebaj. Francisco Antonio de Fuentes y Guzmán (1932) [1690] beschreibt in Recordación de 

Florida, wie die Spanier unter Francisco Castellanos im Dezember 1529 aus dem Tal von 

Sacapulas in die Berge von Nebaj gelangten. Dabei kam es zu einer kriegerischen 

Auseinandersetzung zwischen den Verbündeten und den Ixil aus Nebaj auf dem südlichsten 

Bergkamm, der das Tal von Nebaj umgibt (Gall 1976: 727–728). Gemäß Fuentes y Guzmán 

(1932 [1690]: 62–64) fielen die Ixil aus Nebaj entweder in der Schlacht oder sie wurden als 

Kriegsgefangene versklavt. Chajul umging eine kriegerische Auseinandersetzung, indem es 

sich in Reaktion auf die Nachricht der Niederlage Nebajs den Spaniern unterwarf. Cotzal hatte 

mit den K’iche’ aus Uspantán eine Allianz gebildet und widersetzte sich den Spaniern (unter 

Francisco de Orduña) in einer ersten Schlacht im Jahr 1529. Die Ixil aus Cotzal mussten sich 

jedoch in der zweiten Schlacht 1530 ebenfalls geschlagen geben (Gall 1976: 356, Lovell et al. 

2020). Anders als in vielen Regionen der Kolonie beeinflussten die Spanier das Leben in der 

Ixil-Region zunächst nicht tiefgreifend (Colby und Colby 1981: 30). Im Jahr 1540 begannen 

die dominikanischen Missionare, ihre Bestrebungen, die Maya zum Christentum zu bekehren, 

 
57 Dafür gibt es laut den Colbys auch linguistische Hinweise: es gibt viele Lehnwörter aus dem K’iche’, darunter 
auch die Tagesnamen des Kalenders, davon einige aus der Kolonialzeit stammend (1981: 302). Zu den 
Kalendernamen vgl. Kapitel 3.2.1 dieser Arbeit.  
58 Laura Matthew weist darauf hin, dass die Eroberung Zentralamerikas im 16. Jahrhundert nur vor dem 
Hintergrund mesoamerikanischer Muster der Kriegsführung und Bildung von Allianzen zu verstehen ist. Der 
Imperialismus der Tenochca brachte verfeindete Nahua in Zentralmexiko dazu, eine Allianz mit den Spaniern zu 
bilden, was letztlich zum Fall Tenochtitláns führte. Die dortigen Eliten stellten sich als Beratende in den Dienst 
der Spanier, und die gut ausgebildeten Krieger kämpften als Hilfstruppen mit den Spaniern 1524. Es zogen 
tausende Nahua aus Cholula, Tlaxcala und weiteren, von den Tenochca unterworfenen Städten gemeinsam mit 
Mixteca-Kriegern aus Oaxaca Richtung Guatemala. Hunderte blieben in Ciudad Vieja als Kolonist*innen und 
Nachbarn (Matthew 2012: 40f.). Aufgrund der Allianz mit den Kaqchikel konnten 1524 die K’iche’ besiegt 
werden (Carmack 2001: 144, Lovell et al. 2020).  

61



62 
 

zu systematisieren. Durch die Aufteilung der nordwestlichen Landesteile in congregaciónes59 

und die Einrichtung regionaler administrativer kirchlicher Zentren – cabeceras de doctrina – 

waren nun auch die Ixil wieder im Bewusstsein der Missionare (Lovell 1992: 149-154). und die 

Einrichtung regionaler administrativer kirchlicher Zentren – cabeceras de doctrina – waren nun 

auch die Ixil wieder im Bewusstsein der Missionare (Lovell 1992: 149–154). Dies führte zu 

einer erheblichen räumlichen und soziopolitischen Umstrukturierung – dazu gehörten 

Zwangsumsiedlungen zur effizienteren politischen und religiösen Kontrolle und illegitime 

Inbesitznahme des Landes (Lovell et al. 2013: 96). Der Dominikaner Andrés de Remesal 

dokumentierte die Ansiedlung der Bevölkerung aus kleineren Dörfern in die cabeceras de 

doctrina Nebaj, Chajul und Cotzal: 
En la sierra de Zacapulas, Chaul, allí se juntaron a petición de los padres fundadores del 
convento, por orden y diligencia del licenciado Pedro Ramíres de Quiñones, los pueblos de 
Ylom, Honcab, Chaxa, Aquazap, Huiz y otros cuatro, y cada uno destos tenía otros puebleuelos 
conjuntos como sufragáneos. Al pueblo de Aguacatlán, Nebá se juntaron Vacá, Chel, Zalchil, 
Cuchil, y otros muchos más de doce. Al pueblo de Cotzal se juntaron Namá, Chicui, Temal, 
Caquilax, y otros muchos. […] (1966 [11619]: 178-179).  

 

Viele Ixil konnten jedoch im Zuge der relativ schwachen Kontrolle in den congregaciones von 

dort fliehen und in die ursprünglichen Streusiedlungen zurückkehren oder neue gründen (Lovell 

1992: 83, Remesal 1966 [11619]: 148ff., Termer 1958: 342). Zudem widersetzten sich die Ixil 

den von den Spaniern eingesetzten caciques. Deren Aufgabe war die Kontrolle der indigenen 

Gemeinschaften, aber sie kontrollierten diese Gemeinschaften nur unvollständig oder gar nicht 

(Lovell 1992: 80). Darüber hinaus stützte sich das von den Spaniern erdachte 

Verwaltungssystem der caciques auf die traditionellen, indigenen Formen soziopolitischer 

Organisation60. Dadurch konnten traditionelle Strukturen aufrechterhalten werden (ebd.: 126–

128), auf die sich notwendigerweise die neuen, an spanische Formen angelehnten 

Verwaltungseinheiten stützten. Damit einher ging die Einführung von encomiendas, von 

Tributzahlungen und Zwangsarbeit, die in der Ixil-Region zu zahlreichen Aufständen führte 

(ebd.: 121). Gleichzeitig gehörten die congregaciónes der Ixil dem corregimiento von 

Totonicapán und Huehuetenango an (Fuentes y Guzmán 1932 [1690]: 44–45). Die 

corregimientos waren die kolonialen administrativen Einheiten der eroberten Territorien unter 

Herrschaft der Audiencia de Guatemala61.  

 
59 Dazu gehörte der Bau einer Kirche, einer Behausung für den Priester und einer plaza (Lovell 1992: 77).  
60 Dies war in der Regel in den indigenen Gemeinden zur Kolonialzeit der Fall, da die Spanier durch mangelnde 
Präsenz in den Gemeinden und die großen Entfernungen der Gemeinden zu den kolonialen soziopolitischen 
Verwaltungszentren, auf die bestehenden Strukturen angewiesen waren (Schüren 2019: 149).  
61 Dazu zählten die heutigen Territorien von Chiapas, Belize, Guatemala, El Salvador, Honduras, Nicaragua und 
Costa Rica.  

62



63 

Die Missionierungsbestrebungen führten zu Veränderungen im kulturellen und religiösen 

Leben. Wie an vielen anderen Orten Mesoamerikas, gingen die Bevölkerungszahlen durch 

eingeschleppte Krankheiten signifikant zurück (Colby und Colby 1981: 31). Colby und Colby 

geben den niedrigsten Stand der Bevölkerung für das zweite Quartal des 18. Jahrhunderts an 

(ebd.: 30). Der Bevölkerungsverlust resultierte in dem fortschreitenden Rückgang der Zahl der 

Träger des traditionellen Wissens und führte zu einer Bedrohung des immateriellen kulturellen 

Erbes. Es kam zu einem Bruch, der jedoch ein längerer Prozess war, der dennoch lokale 

kulturelle Kontinuität zuließ (Gabbert 2019: 147–148). Die Ixil-Region war folglich über einen 

erheblichen Zeitraum hinweg von den Entwicklungen unter kolonialer Herrschaft sowie der 

katholischen Missionierung isoliert, wobei sich in der Region katholische Bruderschaften, 

cofradías, herausbildeten, die auf die Rekrutierung indigener Führungspersönlichkeiten 

zurückzuführen sind (Lovell 1992: 91). Die Ixil entwickelten eine Religion, die Elemente des 

Katholizismus neben traditionellen Vorstellungen und Konzepten integrierte, die als überlegen 

betrachtet wurden (Colby / Colby 1981: 31). In einem Eintrag im Archiv der parroquia von 

Chajul beklagte der Priester, dass die Bevölkerung ungeachtet der langen Zeit der 

Christianisierung die Anordnungen der Kirche missachte und sich immer mehr den 

traditionellen religiösen Praktiken zuwende (Lincoln 1945: 49). Das Interesse an den Ixil ging 

bei Lincoln, Stoll und weiteren von der Annahme einer erheblichen kulturellen Kontinuität 

sowie einer Vielzahl erhaltener traditioneller ritueller Praktiken aus (Steward Lincoln 1942, 

Horst Nachtigall 1978, Benjamin Colby / Van den Berghe 1969, David Stoll 1993). Die 

Kombination dieser beiden Faktoren, kulturelle Kontinuität einerseits und ökonomische 

Isolation andererseits, prägte demnach die Situation in der Ixil-Region über einen längeren 

Zeitraum hinweg maßgeblich. 

3.2.3 Nationalstaat 
 

Die Unabhängigkeit Guatemalas im Jahr 1821 hatte zunächst kaum Einfluss auf die relative 

Isolation der Ixil vom nationalen Leben Guatemalas (Colby / Colby 1981: 31). Erst in den 

1890er Jahren übten Ladinos und ihre wirtschaftlichen Interessen Einfluss auf die Ixil-Region 

aus. Der neue, liberale guatemaltekische Staat vertrat nicht die Interessen der ruralen, indigenen 

Bevölkerung und wurde folglich auch nicht von ihnen unterstützt (Colby / Colby 1981: 31; 

Colby / van den Berghe 1969: 92; Grandin 2000: 13). 

 

63



64 
 

Wie Eric Hobsbawm (1983) darlegte, konstituiert sich eine Nation nicht primär durch eine 

gemeinsame Ethnizität 62  und Sprache, sondern vielmehr durch das Zusammenspiel von 

Organisation industriellen Kapitals und der Herausbildung ökonomischer Eliten. Die Frage 

nach Macht steht in engem Zusammenhang mit der komplexen politischen Entwicklung in 

Guatemala im 19. Jahrhundert. Historisch betrachtet lässt sich diese Entwicklung auf die 

Bestrebungen der Liberalen zurückführen, einen kohäsiven Staat zu etablieren, der sich durch 

politische, militärische und kulturelle Hegemonie auszeichnete (Grandin 2000: 11). Die Macht 

des katholischen Klerus und der Schutz der indigenen Gemeinschaften wurden in den Jahren 

nach der Unabhängigkeit sukzessive eingeschränkt. Dies führte zu einer Rebellion der 

Bevölkerung sowie zur Abspaltung von Teilen der Elite und bedeutete somit das Ende der 

liberalen Bewegung. Im Jahr 1839 übernahm Rafael Carrera, ein konservativer Politiker, die 

Führung des guatemaltekischen Staates und übte für die Dauer von zwanzig Jahren einen 

bedeutenden Einfluss auf die Politik in ganz Zentralamerika aus (ebd.: 12). 

 

Unter dem „Kaffeebaron“ Justo Rufino Barrios (1873–1885) kam der seit 1871 unter liberaler 

Führung stehende Staat zu einer Legislation, welche indigenes Land und indigene Arbeitskraft 

der neu aufstrebenden Kaffeewirtschaft uneingeschränkt zur Verfügung stellte. Dies bedeutete 

eine radikale Verschlechterung der Landbevölkerung, und zwar sowohl in rechtlicher, als auch 

in ökonomischer Hinsicht (Kalny 2017: 76). Obwohl die indigenen municipios schwer von den 

Reformen der ersten liberalen Regierung betroffen waren, kam es zu keinem flächendeckenden 

offenen Widerstand seitens der Bevölkerung (Grandin 2000:11). Vielerorts kam es jedoch sehr 

wohl zu Handlungen und Verhaltensweisen, die als Widerstand gegen die liberalen Reformen 

einzuordnen sind. In zahlreichen Fällen missachteten die Bewohner*innen staatliche 

Anordnungen und Vorschriften oder verweigerten die Registrierung von Landbesitz, 

Eheschließungen, Todesfällen etc. (Kalny 2017: 77). Einzig Ende der 1870er Jahre sind 

Aufstände aus indigenen Hochlandregionen dokumentiert (insbesondere Momostenango), die 

 
62 Ethnizität stellt einen dynamischen „Prozess der kulturellen Differenzierung von Bevölkerungsgruppen in Form 
von Selbst- und Fremdzuschreibungen“ dar. Gruppen- bzw. identitätskonstituierende Merkmale können 
verschiedene Traditionen (Sprache, Religion, Geschichte etc.) in beliebiger Anzahl und Kombination sein. Es 
entstehen „Wir-Gruppen“ durch In- bzw. Exklusion von Bevölkerungsteilen, jedoch stehen diese auch gerade 
durch die dynamischen Eigenschaften dieses kognitiven Prinzips nicht unbedingt in Opposition zur nationalen 
Identität. Sie kann jedoch zum Gegenstand von Konflikten in kulturpluralistischen Staaten werden und im Kampf 
um Einfluss und Macht als symbolische Ressource genutzt werden (wie im Fall des nationbuilding) (Orywal 1999: 
100-101). Besonders in kolonialen und postkolonialen Gesellschaften ist Ethnizität ein Aspekt von Ungleichheit, 
da die Verteilung von Macht und Status, die Machtverhältnisse und die Möglichkeiten sozialer Mobilität eine 
zentrale Rolle in der Verwendung ethnischer Kategorien im alltäglichen Diskurs und der Konstitution ethnischer 
Gemeinschaften spielen. Dabei sind gerade auch die divergierenden Interessen innerhalb einer Gruppe wichtig zu 
beachten (Gabbert 2004: xiii). Nach Foucault zieht Macht ihren Ursprung aus vielerlei Quellen und beinhaltet die 
Macht, die Bildung und Veränderung von Identitäten zu beeinflussen (1980: 79).   

64



65 

sich gegen die kirchenfeindliche Politik richteten und die mit Waffen aus der Hauptstadt 

versorgt wurden (Carmack 2001: 290f.) Verschiedene Land- und Arbeitsreformen zielten 

hauptsächlich auf die Erschließung geeigneter Ländereien für den Kaffeeanbau und die 

Gewinnoptimierung durch verstärkten Export.  

 

Für die Kaffeeökonomie stellte Nebaj eine zentrale Ressource dar, nämlich die saisonale 

Arbeitskraft. Dies hatte eine höhere Relevanz als die Nutzung des Landes als solches. In der 

Region spielte Alkoholkonsum eine tragische Rolle: Viele Ixil arbeiteten auf den Kaffeefincas 

und erhielten im Gegenzug von den finqueros Alkohol. Die langfristigen Auswirkungen dieser 

Praktik waren destruktiv (Lovell 2010: 125–127). Der Archäologe Robert Burkitt beschreibt 

1913 in Nebaj, wie „Rumindustrie und Kaffeeindustrie in Guatemala Hand in Hand arbeiten“. 

Nebaj war von Alkohol „getränkt“. Er schildert, wie seine Ausgrabungen kaum durchzuführen 

waren, da alle Arbeiter, die er mitnehmen wollte, nie nüchtern waren. Insbesondere im Vértice 

Norte, in Sotzil und Ilom, häuften sich unrechtmäßige Aneignungen von Landtiteln. Der 

Konsum von Alkohol zog bei den Subsistenzbäuer*innen eine erhebliche Verschuldung nach 

sich, die dazu führte, dass sie zunächst ihr Land und schließlich ihre Arbeitskraft auf der Finca 

zur Verfügung stellen mussten. Unregelmäßigkeiten bei der Vergabe von Landtiteln sind bis 

mindestens Mitte des 20. Jahrhunderts dokumentiert (Durocher 2002, siehe Kapitel 6.6 dieser 

Arbeit). 

 

Mit den Landreformen gingen Veränderungen hinsichtlich einer stärkeren sozialen Kontrolle 

und einer zunehmenden Militarisierung des Staates einher (Grandin 2000: 110–111). Die 

Strukturen und Organe in den Gemeinden und die nötigen Voraussetzungen, um die 

Subsistenzversorgung zu gewährleisten, wurden mit Hilfe politischer, aber auch militärischer 

Macht aufgeweicht, verändert und gestört. Insgesamt war die wirtschaftliche Situation und 

Entwicklung Guatemalas von Anfang an in rassistischen Dimensionen zu sehen (ebd.: 128) und 

hatte „die Zerstörung indigener Kultur zum Ziel“ (Kalny 2017: 76). Der nationale Zensus von 

1894 definiert Ladinos und Indigene als zwei unterschiedliche Klassen, wobei die Ladinos mit 

„Hoffnung und Energie den Pfad des Fortschritts beschreiten“, während die Indigenen 

„unbeweglich und gelähmt“ keinen Anteil am politischen und intellektuellen Leben haben, und 

sich stattdessen „an ihren alten Gewohnheiten und Bräuchen festklammern“63 (Grandin 2000: 

134).  

 

 
63 Diese Vorstellung ist auch unter den herrschenden Eliten heute verbreitet.  

65



66 
 

Im Zuge der „liberalen Revolution“ von 1871 wurden alle Ländereien, inklusive der 

kommunalen Ländereien64, konfisziert und die großen Kaffeefincas (wie auch die Finca La 

Perla im municipio Chajul, El Quiché) sowie Zuckerrohrplantagen gegründet. In Guatemala 

(und in geringerem Ausmaß in El Salvador und Nicaragua) wurden in den 160 Jahren seit der 

Unabhängigkeit oligarchische Wirtschaftsstrukturen durch Ausschluss und unerbittliche 

Repression bis heute aufrechterhalten. Die Gesellschaft Ende des 19. Jahrhunderts war stark 

gespalten und von Armut und Exklusion gekennzeichnet. Während der langen Zeitspannen 

unter militärischer Herrschaft65  wurde die Ungleichheit weiter verschärft (Kruijt 2008: 14). 

Zwischen Zugang zu Land, Arbeit und der Veränderung der Gemeinschaftsstrukturen besteht 

ein unübersehbarer Zusammenhang: Es entstand ein oligarchisch organisierter Staat, der auf 

der Grundlage der Großgrundfarmen als estado oligárquico-finquero bezeichnet wird. Dieser 

Staat basierte auf Rassismus, dem Einsatz von Repression und militärischer Gewalt gegenüber 

der indigenen Bevölkerung und jeder Form von Widerstand (de León Ceto 2018: 103, Tischler 

Visquerra 1997: 112).    

 

Mit der Herbeiführung einer stärker hierarchisierten Gesellschaft ging immer auch 

unausweichlich der Verlust von Gemeindeland einher66. Hinzu kam, dass die liberale Politik 

auch Einfluss der katholischen Missionare durch antiklerikale Gesetze zwischen 1872 und 1882 

immer weiter schwächte (de León Ceto 2018: 101). Dies wiederum modifizierte die 

Machtstrukturen auf Gemeindeebene (durch Veränderungen in den cofradías) (Kalny 2017: 

76). Bereits zu diesem Zeitpunkt wurde das Streben nach einem kapitalistischen ökonomischen 

System nach US-amerikanischem Vorbild von ersten protestantischen bzw. evangelikalen 

Missionaren begleitet. Dieser Umstand markiert zudem den Ursprung der engen Verflechtung 

von evangelikalem Glauben und Machtpositionen in Guatemala insgesamt sowie in der Ixil-

Region im Einzelnen67 (de León Ceto 2006). Andererseits ermöglichte die fehlende physische 

Präsenz des Klerus in zahlreichen indigenen Gemeinden die Entstehung einer eigenständigen, 

 
64 Nachdem die spanische Krone im Zuge der Eroberung und Unterwerfung sämtliche Ländereien in Besitz 
genommen hatte und zwischen der katholischen Kirche und den Konquistadoren aufgeteilt hatte, blieben die 
indigenen Gemeinden mit kleinen Parzellen zurück, die als kommunales Eigentum deklariert wurden (Colby und 
van den Berghe 1969; Durocher 2002). 
65Zwischen den 1920er Jahren und der Mitte der 1980er, war Guatemala mit nur zwei Ausnahmen von 
militärischen Putschisten bzw. Präsidenten regiert (Kruijt 2008: 19). 
66 Im Jahr 1883 wurde z. B. laut eines Berichts aus dem municipio Quetzaltenango das Wort ejido aus dem 
Wortschatz der Verwaltung gestrichen (Grandin 2000: 110). 
67 In seiner Abschlussarbeit Las fuentes del poder del movimiento evángelico en Nebaj, El Quiché von 2006 zur 
Erlangung der maestría in Politikwissenschaften an der Universidad Rafael Landívar analysiert und 
problematisiert Miguel de León Ceto Präsenz, Macht und Verflechtung ökonomischer, politischer sowie 
ideologischer Bereiche des Lebens in Nebaj mit den unterschiedlichen evangelikalen Einrichtungen in Nebaj aus 
diachroner und synchroner Perspektive.  

66



67 

synkretistischen Religion (Brennwald 2001: 141). Dabei vollzog sich die Ausübung dieser 

Religionen zunehmend von kollektiven Ritualen im öffentlichen Raum hin zu individuellen 

Praktiken im privaten Raum, welcher Schutz bot (Falla 1992: 112-113). Carmack beschreibt 

eine indigene Bourgeoisie, eine kaufmännische Mittelschicht in Momostenango, die eine 

ambivalente Einstellung gegenüber der indigenen Landbevölkerung aufwies, die durchaus der 

Haltung der Ladinos ähnelte. Gleichzeitig kam dieser Bourgeoisie eine intermediäre Position 

zu, indem sie erfolgreich zwischen dem armen, ruralen Sektor und wohlhabenderen Ladinos 

von außerhalb vermittelten. Zudem konkurrierten sie direkt mit den lokalen Ladinos (2001: 

360ff.). 

 

Die Kommission CEH führt den Ursprung der politischen Repressionen während des 

Bürgerkriegs ebenfalls auf das ungerechte soziale System zurück, welches auf Rassismus, 

ökonomischer Ausbeutung und politischer Exklusion basierte: 
Due to its exclusionary nature, the State was incapable of achieving social consensus around a 
national project able to unite the whole population. Concomitantly, it abandoned its role as 
mediator between divergent social and economic interests, thus creating a gulf which made 
direct confrontation between them more likely. […] Faced with movements proposing 
economic, political, social or cultural change, the State increasingly resorted to violence and 
terror in order to maintain social control. Political violence was thus a direct expression of 
structural violence. (CEH 1999: 18) 

 

Landenteignungen, Arbeitsausbeutungen sowie als Ethnozid einzuordnende Repressionen 

gegenüber der indigenen Bevölkerung 68  begleiteten den Prozess des guatemaltekischen 

nationbuilding. Die Auswirkungen dieser historischen Entwicklung sind bis in die Gegenwart 

zu beobachten und maßgeblich für die gesamte Sozialproblematik. Der historische Hintergrund 

für die politisch-sozialen Entwicklungen in Guatemala reicht von der Kolonialzeit über den 

Kapitalismus bis zur Herausbildung des Nationalstaates. Diese Entwicklung hat eine Reihe von 

Resultaten hervorgebracht, darunter die sogenannte „Ladino-Identität“, Widerstand, 

Repression, Rassismus, ethnische Revitalisierung, Nationalismus und politische 

Unrechtmäßigkeit (Grandin 2000: 15; Kruijt 2008). Neben den ersten Ladinos zogen auch 

zahlreiche Landarbeiter*innen auf der Suche nach Arbeit und Land aus anderen Landesteilen, 

wie z. B. aus Totonicapán und Uspantán, im 19. Jahrhundert in die Ixil-Region (Brett 2007: 16).  

In den 1920er Jahren wurde die indigene Hochlandbevölkerung zur Zwangsarbeit auf den 

Bananenplantagen an der Pazifikküste herangezogen (Brett 2007: 17, Kalny 2017: 80). Im Jahr 

1921 lebte ein Viertel der Bevölkerung Guatemalas auf Fincas und leistete Zwangsarbeit, etwa 

 
68 Dazu gehören Zwangsarbeit und Dokumentationspflicht derselben für Indigene sowie das Verbot der 
Verwendung der indigenen Sprachen in den Schulen (Kalny 2017: 78f). 

67



68 
 

die Hälfte waren Kaffeefincas (Tischler Visquerra 2001: 187). In der Ixil-Region gab es auch 

indigene Großgrundbesitzer, die im Zuge der Privatisierung des Gemeindelandes profitieren 

konnten. Zudem waren sie für schwerwiegende Menschenrechtsverletzungen der Armee 

gegenüber ärmeren Bevölkerungsteilen verantwortlich (Frühsorge 2010: 116, Lincoln 1945: 61, 

Stoll 1993: 36–38). Im Zuge des Straßenbaus migrierten während des Gewaltregimes Jorge 

Ubico Castañedas (1931–1944) viele Menschen in das nordwestliche Hochland und in die Ixil-

Region (Brett 2007: 16). Hintergrund für den Einsatz Indigener im Straßenbau war das Ley de 

Vagancia, im Zuge dessen abhängig vom Landbesitz Arbeitsdienst auf den Fincas verrichtet 

werden musste 69  (Tischler Visquerra 2001: 189). Restriktive Gesetze und harte Strafen 

kennzeichneten seine Amtszeit. Unter Ubico Castañeda erlangte die katholische Kirche mehr 

politische Anerkennung, die sie nach seinem Sturz weiter ausweiten konnte (Brennwald 2001: 

142-147). 

 

Mit Ausnahme der als „politischen Frühling“ bezeichneten Amtszeiten von Arévalo und Arbenz 

(1944–1954) lag die Führung des guatemaltekischen Staates seit Ende des 19. Jahrhunderts in 

den Händen von Großgrundbesitzer*innen und Militärs (Stoll 1993: 14). Arévalo und Arbenz 

wurden mehrheitlich von einem urbanen, studentischen Umfeld sowie der Arbeiterschaft 

unterstützt, sie thematisierten jedoch nicht explizit die Marginalisierung und Repression der 

indigenen Bevölkerung. Im Gegenteil, auch die neuen politischen Eliten misstrauten der 

indigenen Bevölkerung aus Angst vor möglichen Revolten (Kalny 2017: 85). Arévalo und 

später Arbenz konnten durch ihre sozial orientierte Politik sowohl im Bildungsbereich als auch 

auf dem Gebiet der Sozialpolitik Veränderungen vorantreiben, die insbesondere für die 

Landarbeiter eine Verbesserung darstellten. Eine Landreform70 aus dem Jahr 1952 unter Jacobo 

Arbenz stellte jedoch eine Bedrohung der etablierten Agraroligarchie dar, was 1954 zu einem 

US-gestützten Staatsstreich führte. Die Elite des Landes setzte den Reformen ein jähes Ende. 

In diesem Zusammenhang kommt der United Fruit Company71 (heute Chiquita72) und ihren 

Verbindungen zur Eisenhower-Administration eine besondere Bedeutung zu (Gonzales 2005: 

 
69 Der Nachweis über den geleisteten Arbeitsdienst erfolgte über die berüchtigte libreta (viele finqueros 
verweigerten den Nachweis) (Kalny 2017: 82).  
70 Im Zuge der Reform wurden die ungenutzten Ländereien der Großgrundbesitzer, unter ihnen die UFCo, in 
staatliches Eigentum überführt.  
71Die UFCO (United Fruit Company), ein US-amerikanisches Unternehmen, welches 1899 begonnen hatte, in 
Guatemala aktiv zu werden, und hatte zu jener Zeit das Monopol über das lukrative Geschäft des 
Bananenexports, sie besaß die Mehrheit des Schienennetzes, der Kommunikationseinrichtungen und 
kontrollierte den Atlantikhafen. Die Agrarreform von 1952 hatte immerhin 162.000 Hektar (von einer 
Gesamtfläche von 230.000 Hektar) der UFCO enteignet (Schlesinger und Kinzer 1982, Gonzales 2005: 18). 
72http://www.chiquitabrands.com/CompanyInfo/History.aspx  (Zugriff 24.04.2011). 

68



69 

18-19). Als Folge des Geschehenen sind eine Vielzahl von Militärdiktaturen sowie der 

Bürgerkrieg zu verzeichnen (siehe auch Brett 2007: 17, Goldman 2004: 93, Grandin 2000: 7, 

Schlesinger / Kinzer 2005: 65f.). 

 

Während der Amtszeiten von Arbenz und Arévalo wurde der indigenen Bevölkerung nur un-

zureichend angemessene Aufmerksamkeit und Unterstützung zuteil. Vernachlässigung und 

Ausbeutung wurden nicht thematisiert, ebenso wenig wie die sich formierende Maya-Bewe-

gung (Álvarez Aragón 2013: 23). 

Der Militärputsch im Jahr 1954 setzte der Zeit der demokratischen Reformen ein Ende. Im Juni 

marschierte die „Nationale Befreiungsbewegung“ (Movimiento de Liberación Nacional, MLN) 

von Nicaragua aus in Guatemala ein und zwang Arbenz und viele seiner Regierungsmitglieder 

ins mexikanische Exil. Am 2. Juli 1954 traf General Armas mit Unterstützung der CIA in Gu-

atemala-Stadt ein. Unter dem Vorwand, das Land „vor der Bedrohung des international erstar-

kenden Kommunismus zu beschützen“, setzte Armas die Unterstützer*innen Arbenz auf eine 

Todesliste: Dabei handelte es sich sowohl um Studierende, Universitätsprofessor*innen und 

Lehrkräfte als auch um Gewerkschafts- und Genossenschaftsführer*innen, rurale lokale Agrar-

kommittees und Gemeindevorsteher*innen (CEH, tomo 1, 1999: 106ff., Schlesinger / Kinzer 

2005: 94–95).  

3.2.4 La violencia – der Bürgerkrieg 
 

Der 36 Jahre andauernde guatemaltekische Bürgerkrieg (1960–1996) zog sowohl urbane als 

auch rurale Gemeinschaften in seine Gewaltspirale. Der Konflikt basierte auf komplexen 

Konfliktlinien sowohl innerhalb politisch-ökonomischer als auch ethnisch-sozialer 

Zusammenhänge. Viele Guatemaltek*innen bezeichnen diese Zeit als la violencia, während die 

Regierung die Bezeichnung conflicto armado interno – „bewaffneter interner Konflikt“ 

vorzieht und diese in offiziellen Diskursen und konservativen Medien sowie in Schulbüchern 

und Lehrwerken Anwendung findet.  

 

Offizielle Regierungsvertreter*innen und das Militär erkannten nicht an, einen „Krieg“ geführt 

zu haben; daher waren sie nie dem Genfer Abkommen verpflichtet und übernahmen keine 

Verantwortung für die Menschenrechtsverletzungen während des Bürgerkriegs (Duyos 2020: 

41). Die CEH schlussfolgerte, dass die rebellischen Gruppen zu keiner Zeit eine unmittelbare 

Gefahr für den Staat darstellten (1999: 237f., CEH, conclusions, § 24). 

69



70 
 

Aufklärung und Dokumentation der während des Bürgerkriegs verübten 

Menschenrechtsverletzungen und Verbrechen gegen die Menschlichkeit leisteten zwei 

Wahrheitskommissionen. Im Rahmen des Osloer Abkommens von 1994 wurde die 

Kommission zur Historischen Aufklärung (CEH, Comisión del Esclarecimiento Historico73) ins 

Amt berufen. Die Aufgabe dieser Kommission war es, die historischen Ereignisse zu 

untersuchen und zu dokumentieren. Dabei sollte jedoch explizit darauf geachtet werden, dass 

keine individuellen Verantwortlichkeiten dokumentiert wurden. Zudem wurde seitens des 

Militärs keine vollständige Kooperation mit der Kommission erzielt, da die Machthaber 

essentielle, belastende Dokumente zurückhielten (Duyos 2020: 30). Menschenrechts- und 

Indigenenorganisationen hielten das Abkommen daher für unzureichend und gründeten 

gemeinsam mit dem Menschenrechtsbüro des Erzbistums Guatemalas das „Projekt zur 

Wiederaneignung der Historischen Erinnerung“, REMHI (Recuperación de la Memoria 

Histórica) 74 . Ergebnis war der Bericht „Guatemala, nunca más””, basierend auf 5000 

Augenzeugenaussagen (testimonios) 75 . Der CEH-Bericht wurde als politisches Instrument 

eingesetzt, während der REMHI-Bericht als Instrument der Erinnerungsarbeit diente. Beide 

widmeten sich unter anderem der Fragestellung, welche Aspekte nicht vergessen werden dürfen 

(Oettler 2004: 23). Der moralische Anspruch, eine Antwort auf Verbrechen gegen die 

Menschlichkeit zu geben, beruht auf der Tatsache, dass Augenzeugen moralische Zeugen sind. 

Der REMHI-Bericht verschriftlicht Zeugenaussagen (testimonios) und macht somit ein 

kommunikatives Gedächtnis zum kulturellen Gedächtnis, da die Aussagen der Augenzeugen 

auch für zukünftige Generationen lesbar bleiben (ebd.: 24). 

 

Ein Dilemma der beiden Berichte ist, dass sie (oder wenigstens ihre Existenz) zwar bekannt 

sind, jedoch nicht alle Bevölkerungsteile gleichermaßen Zugang haben. Darüber hinaus sind 

Tendenzen erkennbar, in denen bestimmte Interessengruppen versuchen, die Existenz der 

Berichte zu verschleiern oder deren Inhalt zu diskreditieren.  

 

 

 

 
73 Auch „offizielle Kommission“ oder „Wahrheitskommission“ genannt. 
74 Vgl. insbesondere Oettler (2004) für eine detaillierte Beschreibung und Analyse der Grundlagen und 
Ergebnisse der Berichte. 
75 Nur zwei Tage nach der Veröffentlichung, am 28.04.1998, wurde der Koordinator des Berichts und der 
Direktor des Menschenrechtsbüros, Monseñor Juan Gerardi Conedera auf brutale Weise ermordet.  

70



71 

3.2.4.1 Die Spirale der Gewalt: die Anfänge  
 

Aus dem Exil zurückgekehrte, radikalisierte militares insurrectos nahmen 1961 ihren Kampf 

gegen die Regierung Ydígoras Fuentes auf (CEH, tomo 1, 1999: 124). Sie organisierten sich in 

der Gruppe MR-13 (Movimiento Revolucionario – 13 de Noviembre, Revolutionäre Bewegung 

– 13. November, auch Frente Rebelde Alejandro de León Aragón 13 de Noviembre). In dem 

Dokument Quiénes somos, qué queremos y por qué luchamos, „Wer wir sind, was wir wollen 

und warum wir kämpfen” definierte sich die Gruppe als Offizielle des guatemaltekischen 

Militärs, die seit dem 13. November 1960 für die Einsetzung einer Regierung kämpfte, die nach 

demokratischen Gesetzen und den Interessen des Volkes handelte. Das Wirken der MR-13 

motivierte indes weitere Guerillagruppen zu Aktionen. Als explizit im ruralen Raum 

operierende Guerillaeinheit trat die Gruppe Frente 20 de Octubre, Front – 20. Oktober, auf 

(CEH, tomo 1, 1999: 124f.).  

 

In der Hauptstadt bildeten aus dem Exil zurückgekehrte Personen gemeinsam mit neuen 

revolutionären Gruppierungen, die sich hauptsächlich aus einer urbanen, studentischen 

Opposition rekrutierten, den Kern folgender Guerillaorganisationen76: FAR (Fuerzas Armadas 

Rebeldes, Aufständische Streitkräfte) und PGT (Partido Guatemalteco del Trabajo, 

Guatemaltekische Partei der Arbeit). Die indigene Bevölkerung war nicht an diesem 

Entstehungsprozess beteiligt. Es handelte sich um eine rein soziale Opposition, nicht jedoch um 

eine ethnische (Kruijt 2008: 18–19, Kalny 2017: 91).  

 

Das Militär setzte die Zivilbevölkerung in seiner Strategie der Aufstandsbekämpfung ein, 

indem es ihr einige militärische Aufgaben und Spionageaufträge übertrug, deren primäres Ziel 

die Kontrolle der Bevölkerung und der inneren Ordnung war. So war die Zivilbevölkerung 

angehalten, verdächtige Handlungen oder Verhaltensweisen von Familienangehörigen oder 

Nachbar*innen anzuzeigen. Diese Anzeigen dienten als Grundlage zur Verfolgung und 

Festnahme, wobei häufig Methoden des Terrors zum Einsatz kamen. Dazu zählten Folter, 

Verschwindenlassen und außergerichtliche Exekutionen. Seit 1966 agierten hauptsächlich 

 
76 Laut CEH hatten die Ereignisse und erfolglosen friedlichen Proteste von zivilen Handelnden und Studierenden 
im März und April 1962 direkten und vielfältigen Einfluss auf die Entstehung des bewaffneten 
Aufeinandertreffens.  Die Opposition wurde durch die friedlichen Proteste in ihrer Ansicht bestärkt, dass es nicht 
möglich war, eine unbeliebte Regierung durch friedlichen Protest zu stürzen. In der Folge gründeten 
Schüler*innen und Studierende die Gruppe Movimiento 12 de abril, welche jedoch keinen Erfolg verzeichnen 
konnte. Viele ehemalige Mitglieder schlossen sich später den Fuerzas Armadas Rebeldes (FAR) an (tomo 1, 
1999: 127).  
 

71



72 
 

Bevollmächtigte des Militärs, Angestellte einiger Großgrund-/Fincabesitzer*innen und 

militante Personen aus dem ultrarechten politischen Spektrum innerhalb von 

„Todesschwadronen“ als paramilitärische Kräfte (CEH, tomo 1, 1999: 142–143). In den 

1960ern und zu Beginn der 1970er Jahre agierten die Guerillagruppen hauptsächlich in der 

Hauptstadt bzw. im Osten des Landes. Sie konzentrierten sich auf Entführungen und 

Ermordungen einflussreicher und prominenter Persönlichkeiten, wie z. B. die US-Amerikaner 

John D. Weber und Ernest A. Munro und den Geschäftsmann Alfonso Alejos am 17. Januar 

1968. Zwischen 1970 und 1971 vollzogen FAR und MR-13 mindestens sechs ökonomisch 

motivierte Entführungen (secuestros económicos). Prominente Opfer waren der Minister 

Alberto Fuentes Mohr, der deutsche Botschafter Karl von Spreti77 und der US-Diplomat S. M. 

Holy (CEH, tomo 1, 1999: 146f.).  

3.2.4.2 Die Militärregierungen Arana Osorio und Laugerud García  
 

In den 1970er Jahren war Guatemala ein fragiler Staat, der keine Aussicht auf die Entwicklung 

eines demokratischen Rechtsstaats besaß. Militärische Macht war in diesem Fall 

institutionalisiert und eng mit den ökonomischen Interessen eines Teils des privaten Sektors 

verwoben 78 . Der schwache Staat ebnete den Weg zur zweiten Etappe der bewaffneten 

Auseinandersetzungen (CEH, tomo 1, 1999: 149). Die Militärregierungen unter Carlos Manuel 

Arana Osorio (1970–1974) und Kjell Eugenio Laugerud García (1974–1978) verfolgten eine 

doppelte politische Strategie: Einerseits entwickelten sie gegen die Opposition systematische 

Pläne zur Aufstandsbekämpfung, die mit dem Kampf gegen die „Gefahr des Kommunismus“ 

gerechtfertigt wurden und andererseits veranlassten sie ökonomische und soziale 

Entwicklungsprojekte, in denen der Staat eine wichtige Rolle spielte (CEH, tomo I, 1999: 150).  

In den Jahren 1974 bis 1977 wurde ein ökonomischer Aufschwung verzeichnet, insbesondere 

der Kaffeemarkt entwickelte sich aufgrund ausländischer Investitionen stark, und die Preise 

stiegen um 400 %. Allerdings konnte lediglich der Geschäftssektor von diesem Aufschwung 

profitieren. Gleichzeitig wurde der Staat unter Druck gesetzt, seine Finanzpolitik und 

Arbeitsgesetze den Interessen der Wirtschaft anzupassen. Diesbezüglich wurden finanzielle 

Anreize und Steuervergünstigungen erzwungen. Trotz eingeschränkter Möglichkeiten der 

gewerkschaftlichen Aktion schlossen sich Arbeiter*innen und Kleinbäuer*innen zu 

 
77 Von Spreti wurde aufgrund der nichterfüllten Bedingung (Freilassung einer Gruppe inhaftierter Guerillerxs) 
getötet (CEH, tomo 1, 1999: 146f.) 
78 Ökonomische und politische Macht konzentrierte sich in den Händen einer sich selbst als „weiß“ 
definierenden Elite, ihr Reichtum basierte auf der systematischen Ausbeutung der indigenen Bevölkerung 
(Duyos 2020: 80).  

72



73 

Kooperativen, Verbänden, Komitees, Gewerkschaften und Maya-Organisationen zusammen. In 

einigen Fällen wurden sie von Seiten der katholischen Kirche oder der Democracia Cristiana 

unterstützt (CEH, tomo 1, 1999: 149f.).  

 

Zu jener Zeit gründeten sich zudem die Guerillaorganisationen Organización del Pueblo en 

Armas (ORPA, Organisation des Bewaffneten Volkes) und die Nueva Organización 

Revolucionaria de Combate (NORC, Neue revolutionäre Organisation des Kampfes). Aus 

letzterer ging später die Guerillaarmee der Armen (Ejército Guerrillero de los Pobres, EGP) 

hervor. Die neu gegründeten Guerillaorganisationen verfolgten im Gegensatz zu den 

Gruppierungen der 1960er Jahre eine andere Zielsetzung. Sie operierten in abweichenden 

Territorien und unternahmen bewusste Bemühungen, ihre soziale Basis zu erweitern. Ein 

wesentlicher Aspekt dabei war der Versuch, die Maya in den revolutionären Kampf 

einzubeziehen (CEH, tomo 1, 1999: 150). Vazquéz Olivera und Campos Hernández sprechen 

von einem „Guerilla-Boom“ Mitte der 1970er Jahre79, der mit der Abspaltung der radikaleren 

Ixim von der ORPA einsetzte (Movimiento Revolucionario del Pueblo—Ixim, MRP-Ixim, 

Revolutionäre Bewegung des Volkes – Ixim) (2019: 154). 

 

Die ORPA operierte zunächst in der südwestlichen Küstenebene und die neuorganisierte 

Gruppe der FAR agierte im Tiefland des Petén (Oettler 2006: 7). Sie erfuhren sowohl Zuspruch 

aus einem urbanen (Intellektuelle, junge Katholik*innen und Studierende) als auch aus einem 

indigenen Umfeld. Rodrigo Asturias (Gaspar Ilóm) war an der Gründung beteiligt und trug mit 

seinen nationalen und internationalen Kontakten zur Etablierung der Gruppe bei. Zudem 

kritisierte er Rassismus als strukturelle Komponente der kapitalistischen Vorherrschaft und 

argumentierte, dass eben aus diesem Grund die ursprünglichen Völker/Urvölker (pueblos 

originarios) die treibende Kraft in der guatemaltekischen Revolution sein müssten. Darüber 

hinaus vertraten Asturias und die ORPA die These der Einheit eines „Urvolkes“ und betonten 

gemeinsame Geschichte, Unterdrückung und gemeinsame kulturelle Merkmale. Unterschiede 

zwischen den zahlreichen indigenen Völkern spielten eine untergeordnete Rolle (Thomas 2013: 

134, Vazquéz Olivera / Campos Hernández 2019: 153).  

 

 
79 Weitere kleinere Gruppierungen mit radikal ethnischen Ausrichtungen waren der guatemaltekische Zweig der 
PRTC (aus El Salvador, Partido Revolucionario de los Trabajadores Centroamericanos, Revolutionäre Partei 
der Zentralamerikanischen Arbeiter) und die Bewegung Indio Tojil (Movimiento Indio Tojil). Diese bestand 
hauptsächlich aus K’iche’ und Kaqchikel (Macleod 2008: 229, Morales 1998). 

73



74 
 

Der Guerillaarmee der Armen (EGP) kommt in Bezug auf die Ixil-Region eine besondere 

Relevanz zu. Sie begann 1972 in den Urwäldern und Gebirgen im Norden des departamento El 

Quiché zu agieren und festigte dort ihre Präsenz (Vazquéz Olivera / Campos Hernández 2019: 

154). Dies geschah mittels zahlreicher Erkundungsreisen in der Ixil-Region und im Ixcán80 

1972 und 1974. Diese Reisen dienten vorrangig der Vertrauensbildung unter der lokalen 

Bevölkerung und des Aufbaus eines Unterstützungsnetzwerks als Basis für ihren Volkskrieg. 

Außerdem etablierten sie um Guatemala-Stadt und an der Pazifikküste Netzwerke (ebd. 2007: 

33–36, Vazquéz Olivera / Campos Hernández 2019: 152f.). In Xolchiche‘, Cotzal, errichteten 

sie 1973 ein Feldlager (Duyos 2020: 136). Mit der Gründung der Fuerzas Irregulares Locales 

(Irreguläre Lokale Kräfte) rief die EGP eigene Hilfsmilizen und Unterstützungspunkte ins 

Leben. Diese sollten ein Versorgungsnetzwerk in hauptsächlich von Maya-Bevölkerung 

besiedelten Gebieten in Nord- und Zentralguatemala etablieren. Die selektive Hinrichtung von 

Informant*innen und Agent*innen der Regierung diente als Fundament für die territoriale 

Expansion (ebd.: 155). Dazu gehörte auch die exemplarische Hinrichtung des „Tigers des 

Ixcán“ am 7. Juni 1975. Im Zuge des „Kampfes gegen Ausbeutung“ ermordete die EGP den für 

die Ausbeutung seiner Arbeiterschaft bekannten Großgrundbesitzer Luis Arenas auf der Finca 

La Perla, Chajul. Die Ermordung hatte „symbolischen Charakter“ und zog eine unmittelbare 

Reaktion des Militärs nach sich. Dieser Fall veranschaulicht die Verbindung zwischen Politik, 

Oligarchie und Militär und markiert zudem den Beginn der bewaffneten Auseinandersetzungen 

in der Ixil-Region (Brett 2007: 39, Duyos 2020: 136f., CEH, tomo II, 1999: 333; Caso 

Ilustrativo 59. Ejecución de José Luis Arenas Barrera por el Ejército Guerrillero de los Pobres 

(EGP), CEH, tomo VII, 1999: 199ff.). 

 

Später stellte die EGP hauptsächlich indigene politische Führungsköpfe und Kämpfer*innen 

auf (Brett 2007: 36). Die Entscheidung, die indigene Bevölkerung als solche in den 

revolutionären Kampf einzubeziehen, anstatt sie als seine Art „Semiproletariat” innerhalb einer 

ausschließlich sozial motivierten Auseinandersetzung anzusehen, hatte verheerende Folgen 

(Garrard-Burnett 2010: 38, Stoll 1993). Befreiungstheologie81 spielte bei der Einbeziehung der 

indigenen Bevölkerung im Hochland eine bedeutende Rolle. Die Priester bildeten 

 
80 Am 19. Januar 1972 reiste die EGP (unter anderem Ricardo Raírez – nome de guerre Rolando Moran und 
Mario Payeras – Benedicto) von Mexiko aus in den Ixcán (Brett 2007: 30). Die Ländereien der Kooperative von 
Ixcán Grande dienten ihnen als Basis während der ersten Phase der Organisation und Vorbereitung ihres 
„Langwierigen Volkskriegs“ (Guerra Popular Prolongada, nach Mao Tse-tung) (ebd.: 39). 
81Bereits seit 1943 waren vor allem Geistliche des Maryknoll-Ordens in Huehuetenango präsent, später kamen 
Mitglieder des belgischen Herz-Jesu-Ordens, Salesianer, Mitglieder des Ordens vom Unbefleckten Herzen 
Mariens und Jesuiten dazu. (Brennwald 2001: 199, Murga Armas 2006: 120).  

74



75 

Diskussionsrunden mit lokalen Studentenanführer*innen. Auch in den seminarios indígenas 

der Acción Católica kamen landesweit Maya-líderes, Studierende und Lehrkräfte zusammen 

(vgl. Kapitel 3.2.3). Darüber hinaus waren spanische und guatemaltekische Jesuiten in 

Guatemala-Stadt, Chimaltenango und El Quiché tätig (Kruijt 2008: 52, Le Bot 1997: 146–152). 

In den besagten Diskussionsrunden und seminarios indígenas lag der thematische Schwerpunkt 

fortan nicht mehr auf Religion, sondern auf Themen wie Ausbeutung, dem Kampf um 

Gleichheit, der Freiheit der Arbeiter*innen und höheren Löhnen. Gleichzeitig vollzogen viele 

Maya-líderes durch ihr Wirken im Komitee Einheit der Landarbeiter (Comité de Unidad 

Campesina, fortan CUC) einen Schritt vom „passiven Opfer“ zu handelnden Personen. Die 

Aktivist*innen des CUC sprachen von „neuen Wegen, indio zu sein“ (Garrard-Burnett 2010: 

38). Viele Dorfgemeinschaften gelangten als Kollektive von der Acción Católica zum CUC. 

Aus Nebaj liegen guerillakritische Berichte einer „indigenen Bourgeoisie“ vor. Sie baten im 

Januar 1976 das Militär um Unterstützung und übergaben eine Todesliste. Daraufhin wurden 

im März Mitglieder der Acción Católica, Führungsköpfe von Kooperativen, Komitees und 

anderen gemeinnützigen Organisationen Opfer von Mord und Entführung (Arias 1990: 248). 

 

Exkurs: Acción Católica 

Die Acción Católica (fortan AC) in Guatemala geht zurück auf das Jahr 1934. In der 

Anfangszeit war sie eine Jugend- und Arbeiterorganisation in der Hauptstadt. Bei der 

Ausweitung ihrer Tätigkeiten in ländliche Gebiete stießen die Aktivist*innen der AC auf 

Widerstand der Maya-Bevölkerung, da sie die traditionellen religiösen Rituale durch 

„orthodox-katholische“ ersetzen wollten (Murga Armas 2006: 34). Die Ausbildung von 

catequistas auf Gemeindeebene stand im Vordergrund der Aktivitäten. Dabei handelte es sich 

hauptsächlich um Alphabetisierung und Spanischunterricht. Ideologisch inspiriert war das 

Wirken von dem Gedanken, die indigene Bevölkerung entsprechend auszubilden und so zu 

mündigen Agierenden zu machen (durch Fortbildungen, capacitaciónes) (ebd.: 120). Die 

Rechte der Indigenen sollten vor staatlichen Autoritäten und ladinos geschützt werden (Kalny 

2017: 92).  

 

Zwischen 1954 und 1960 versuchte die AC, entwicklungspolitisch orientierte Reformen 

voranzutreiben. Sie förderte Kooperativen mit Hilfe von sozialen sowie ökonomischen 

grassroots-Entwicklungsprogrammen. Ein weiterer Schwerpunkt ihrer Arbeit lag auf der 

Verbreitung und Umsetzung von Arbeitsrechten. Mit dem zweiten Vatikanischen Konzil sowie 

den Tagungen von Medellín (1968) und Puebla (1973) bekam die Arbeit der katholischen 

75



76 
 

Aktivist*innen institutionelle Unterstützung. Der Schwerpunkt des kirchlichen Engagements 

sollte nun offiziell auf der Arbeit in den Gemeinden liegen und zugunsten der Armen erfolgen 

(Bastos und Camus 2006: 35, Duyos 2020: 49).  

 

Die Geistlichen erlernten schnell die indigenen Sprachen und fanden zum Beispiel mit der 

Einführung neuer Technologien in den Gemeinden (wie z. B. Radio) oder Einrichtungen wie 

Kliniken, Grund- und weiterführenden Schulen schnell breiten Zugang zu der Bevölkerung. 

Mit der Initiative pastoral indígena führte die Leitung der AC eine Maßnahme zur Förderung 

des Respekts gegenüber der indigenen Kultur seitens der Kirche ein (Garrard-Burnett 2010: 

121, Duyos 2020: 49). Ab 1972 führte die AC landesweit Schulungen für Maya-líderes, 

Studierende und Lehrkräfte in sogenannten seminarios indígenas durch. Das Wirken der AC 

stellte jedoch zunächst eine potenzielle Bedrohung für das traditionelle Wissen dar, da die 

Mitglieder der AC insbesondere traditionellen indigenen Praktiken und den cofradías 

ablehnend gegenüberstanden und zur Optimierung der Kontrolle des religiösen Lebens 

Katechet*innen in den Dörfern einsetzten. Erst mit dem Nachlassen der Missionstätigkeit war 

eine Koexistenz der Anhänger*innen der AC und der costumbristas ohne permanente 

Spannungen möglich (Frühsorge 2010: 143, 146, Brennwald 2001).  

 

 

Das Erdbeben vom 4. Februar 1976, mit Nachbeben am 6. Februar, zog verheerende Folgen für 

die bereits hunger- und notleidende Bevölkerung nach sich. Die Schätzungen bezüglich der 

Anzahl der Betroffenen, der Todesfälle und der Verletzten beliefen sich auf eine Million, die ihr 

Zuhause verloren, 27.000 Todesfälle und 70.000 Verletzte (CEH, tomo I, 1999: 155; 160, Le 

Bot 1997: 132). 1976 begann zudem die Militarisierung der Ixil-Region: Insgesamt elf 

Erkundungstrupps der Armee hielten sich in der Region auf82 und an den vier Zugängen zum 

departamento El Quiché wurden Kontrollpunkte errichtet. Eine Welle von Entführungen und 

Vertreibungen indigener Kleinbäuer*innen von ihren Ländereien83  sowie Ermordungen von 

Aktivist*innen der AC erschütterte die Ixil-Region im Zuge der Militarisierung. Zudem 

verdrängten Armee und Paramilitärs zahlreiche Autoritäten und Führungspersonen (Duyos 

2020: 137). Zeitgleich ermordeten Staatskräfte 64 Mitglieder einer Kooperative im Ixcán 

 
82 In Chajul fünf, in Cotzal zwei und in Nebaj vier. 
83 Amnesty International beschrieb 1980, wie neue Landbesitzer*innen mit Hilfe von Militär und Politik in den 
Besitz von Landtiteln kamen, auf deren Grundlage sie die indigenen Landbesitzer*innen (trotz bereits 
bestehender, eigener Landtitel) von ihren Ländereien vertrieben (in Duyos 2020: 164).  

76



77 

(Garrard-Burnett 2010: 44–45). Laut journalistischer Berichte jener Zeit wurden ungefähr 

70.000 Guatemaltek*innen ermordet oder verschleppt (CEH, tomo 1, 1999: 151).  

Gegen Ende der 1970er Jahre schlossen sich große Teile der armen indigenen Landbevölkerung 

der EGP an, die zuvor in der Bauernorganisation CUC organisiert waren (Kruijt 2008: 30–32). 

Im CUC organisierten sich sowohl indigene als auch mestizische Kleinbäuer*innen und 

formulierten Forderungen, die sich an den spezifischen Bedürfnissen dieser bäuerlichen 

Bevölkerungsschicht orientierten. Die Forderungen umfassten das Ende von Diskriminierung 

und Ausbeutung der Landbevölkerung (Kalny 2017: 98). Darüber hinaus bemühten sich die 

Vertreter*innen des CUC um Lösungen für (Land-)Konflikte. Auf nationaler sowie auf lokaler 

Ebene gelang es indigenen Politiker*innen, sich durchzusetzen und sich damit den Belangen 

der indigenen Bevölkerung zu widmen (Falla 1978: 440–451, Frühsorge 2010: 155, Kalny 

2017: 99). Im Rahmen des Massakers von Panzós, Alta Verapaz, tötete das Militär Q’eqchi’-

campesinos, die einen vergeblichen Versuch unternommen hatten, ihre Landrechte gegenüber 

den lokalen finqueros durchzusetzen (Caso ilustrativo 09, CEH tomo VI, 1999: 13ff.). In der 

Konsequenz einer Vielzahl von Massakern, die sich gegen die indigene Landbevölkerung 

richteten, positionierte sich das CUC schließlich auch offen als deren Vertretung (Arias 1990: 

250). Da das CUC nun auch indigene Belange berücksichtigte, erklärte die Militärdiktatur 

pauschal alle Indigenen zu Unterstützenden der Guerilla. Die indigene Hochlandbevölkerung 

war größtenteils weder an der Unterstützung der Guerilla noch an der der Armee beteiligt oder 

interessiert. Sie mussten jedoch feststellen, dass Neutralität unter der brutalen Vorgehensweise 

des Militärs gar nicht möglich war (Duyos 2020: 67). 

 

Die Ixil-Region wies im Jahr 1976 ein Minimalniveau sozioökonomischer Entwicklung auf. 

Das Wirken des CUC und der AC in der Region trug sowohl zu politischer Mobilisierung als 

auch sozialer Hoffnung bei. Laut Brett (2007: 21) fand der marxistisch-leninistische und 

zunehmend ethnische Diskurs der EGP durchaus Anklang in Teilen der Ixil-Bevölkerung. Aus 

der historischen Erfahrung von rassistischer und ethnischer Diskriminierung entstand bei 

Aktiven des CUC ein ethnisches Selbstbewusstsein als „Ixil“.  

3.2.4.3 Die Ixil und die extreme Gewalt: 1978 –1986 
 

In der Zeit zwischen 1978 und 1986 nahmen Gewalt und Menschenrechtsverletzungen 

unvorstellbare Ausmaße an. In dieser Epoche kam es nicht nur zu zahlreichen Massakern, 

sondern auch zu einem Genozid an den Ixil und weiteren Maya (Brett 2007: 128ff., 2008, 2016, 

77



78 
 

Carmack 1988, CEH, tomo VI, VII, Casos Ilustrativos, 1999, Duyos 2020, REMHI 1998b: 

212). 

 

Die Amtszeit von Fernando Romeo Lucas García (01.07.1978 – 23.03.1982) war von selektiver 

Repression geprägt. Soziale Bewegungen und die politische Opposition verloren ihre 

Führungsköpfe, in den indigenen Gemeinden waren insbesondere die Älteren und die 

Träger*innen des lokalen traditionellen Wissens (ohne weitere Differenzierung alle kacholpom) 

Ziel der Kampagnen. Dies sollte unter anderem dazu dienen, eine*n „neue*n indígena“ zu 

schaffen. Diese*r sollte assimiliert und ladinisiert und dem Staat, dem Militär und den 

nationalen Symbolen gegenüber loyal sein und nicht den lokalen Traditionen oder der Guerilla 

anhängen (Brett 2007: 78; 126–128; CEH, tomo I, 1999: 239, Gonzales 2005: 22, Schirmer 

1998: 59).  

 

Aus internen Militärdokumenten aus dem Jahr 1979 geht hervor, dass die Ixil-Bevölkerung zu 

60 % pauschal als „mit der Guerilla“ (con la guerrilla) eingestuft wurde. Es wurde jedoch nicht 

genauer differenziert, ob es sich um passive, indifferente oder aktive Unterstützung handelte 

(Jonas 1991: 133). Neben Aktivist*innen des CUC waren zunehmend katholische Priester, 

Katechist*innnen und Katholik*innen Opfer von Verfolgung, Verschleppung und Mord (CEH, 

tomo I, 1999: 239). „Katholisch sein“ setzte das Militär mit der Zugehörigkeit zu einer 

Guerillaorganisation gleich, besetzte Kirchen und verwendete Kapellen als Folterkammern 

(Duyos 2020: 49f.).  

 

1980 nahmen die Aktivitäten der Guerilla in der Hauptstadt und in den ländlichen Gebieten zu. 

Es kam vermehrt zu Hinrichtungen, wie die des Großgrundbesitzers Enrique Brol in der Ixil-

Region. Am 31. Januar 1980 ermordete das Militär 37 Personen bei dem Massaker in der 

spanischen Botschaft (Caso Ilustrativo 79, CEH, tomo I, 1999: 190). Nach diesem Vorfall 

kamen Guerillavertreter*innen und Mitglieder des CUC sowie der Acción Católica zusammen 

und formulierten in der Deklaration von Iximche‘ unter anderem diese Kernforderungen:  
[...] lucha contra la explotación; una sociedad de igualdad y respeto; porque el indio desarrolla 
su cultura; por una economía justa donde el indio no explota al indio; porque la tierra sea 
comunal; porque cese la discriminación...termine toda la represión, tortura, secuestro, asesinato 
y matanza; porque haya igualdad en material de derecho del trabajo y porque no se utilice a los 
indios como atracción turística; por una justa distribución y aprovechamiento de sus riquezas 
[...]84. 
 

 
84Declaración de Iximche’, Guatemala, febrero de 1980, abrufbar unter 
http://www.albedrio.org/htm/otrosdocs/comunicados/DeclaraciondeIximche1980.pdf (Zugriff 23.03.2021) 

78



79 

[…] Kampf gegen die Ausbeutung; eine Gesellschaft der Gleichheit und des Respekts; dafür, 
dass der indio seine Kultur entwickeln kann; für eine gerechte Wirtschaft, in der der indio den 
indio nicht ausbeutet; dafür, dass das Land gemeinschaftlich genutzt wird; für die Beendigung 
der Diskriminierung ... ein Ende aller Unterdrückung, Folter, Entführung, Mord und Totschlag; 
für Gleichheit im Arbeitsrecht und dafür, dass die indios nicht als Touristenattraktion benutzt 
werden; für eine gerechte Verteilung und Nutzung ihres Reichtums. […]  
 

Die Declaración de Iximche’ antizipierte Anliegen der in den späten 1980er Jahren aktiv 

werdenden Maya-Bewegung sowie Vereinbarungen aus den Friedensverträgen von 1996. 

 

Im Jahr 1981 war die Guerilla in weiten Teilen des Landes aktiv. Unter anderem besetzte sie 

Provinzhauptstädte und verübte Sabotage, Straßenblockaden sowie Hinrichtungen. Die 

Guerillaorganisationen schlossen sich im Februar 1982 zur URNG (Unidad Revolucionaria 

Nacional Guatemalteca) zusammen85  (CEH, tomo I, 1999: 237f., Oettler 2006: 7). Lucas 

García begann 1981 mit offensiver Aufstandsbekämpfung, um „aufständische Strukturen in der 

Hauptstadt aufzulösen und die soziale Basis in der Guerilla auf dem Land mit Hilfe massiver 

Repression der Zivilbevölkerung zu zerstören“. Dabei kam die Kriegstaktik der „verbrannten 

Erde“ (tierra arrasada) im November 1981 in Chimaltenango zum Einsatz (Garrard-Burnett 

2010: 49–50). 1981 organisierte das Militär auch die ersten Zivilpatrouillen (Patrullas de 

Autodefensa Civil, PAC, siehe weiter unten).  

 

Im Jahr 1982 kam General Ríos Montt86  durch einen Militärputsch an die Macht. Das Ziel 

bestand darin, das politische und soziale Leben unter vollständiger militärischer Kontrolle zu 

 
85 Die URNG übernahm auf nationaler Ebene die Opposition und wurde 1999 politische Partei (Kruijt 2008: 181). 
Sie stellte bei den Präsidentschaftswahlen von 2007 mit Rigoberta Menchú Tum eine international bekannte 
Kandidatin auf, jedoch erreichte sie nur 3 % der Stimmen. Starkes politisches Gewicht kam der URNG auch bei 
den Präsidentschaftswahlen im Juni 2019 nicht zu: Die Doppelspitze der URNG, Pablo Ceto (Ixil, 
Gründungsmitglied der CUC) und Blanca Estela Colop (K’iche’), erreichte lediglich 2,16 % der Stimmen. Thelma 
Cabreras (Mam, jedoch an der Pazifikküste aufgewachsen), Vertreterin der neu formierten politischen Kraft MLP 
(Movimiento de la Liberación del Pueblo), erhielt 10,37 % der Stimmen (TSE 2019).  
86 Ríos Montts Amtszeit ist von grausamen Militäraktionen und Repressionen geprägt. Im Jahr 2013 sollte er sich 
vor dem internationalen Menschenrechtstribunal wegen Genozid verantworten. Während des Prozesses haben 
hunderte Augenzeugen, auch und insbesondere aus der Ixil-Region, gegen den ehemaligen Diktator ausgesagt. 
Er wurde schließlich am 10. Mai 2013 wegen Verbrechen gegen die Menschlichkeit und Genozid zu 80 Jahren 
Haft verurteilt (Brodzinsky, Sibylla; Watts, Jonathan (10 May 2013). „Former Guatemalan dictator convicted of 
genocide and jailed for 80 years“. The Guardian. Zugriff: 12.03.2017). Aufgrund angeblicher Verfahrensfehler 
wurde das Urteil zehn Tage später außer Kraft gesetzt. Es kam in ganz Mittelamerika zu Protesten. Ende 2017 
wurde das Verfahren wieder aufgenommen, Ríos Montt stand unter Hausarrest. Aufgrund seines schlechten 
gesundheitlichen Zustandes hatte das Gericht eine Haftstrafe ausgeschlossen. Ríos Montt verstarb am 1. April 
2018, bevor das Verfahren abgeschlossen werden konnte. Grillo, Christine (4 March 2018). „HRDAG Testimony 
In Guatemala Retrials“. Zugriff: 5.5.2021). Tiefgreifende Widersprüche manifestieren sich in der Ixil-Region 
hinsichtlich der andauernden Unterstützung seiner Partei, der FRG (Frente Revolucionario Guatemala). So hatte 
beispielsweise in Nebaj, dem wirtschaftlichen Zentrum der Ixil-Region, das Amt des alcaldes über zwei 
Legislaturperioden (2004-2012) hinweg „Pap Xel“, Virgilio Jerónimo Bernal Guzmán, inne. Er repräsentierte die 
rechtskonservative FRG, die 1989 von Efraín Ríos Montt gegründet wurde. Pap Xel ist Ixil, er trägt bei 
öffentlichen Auftritten und auch außerhalb dieser stets die traditionelle rote Jacke der Ixil, den coton, und er 
betonte auch in seiner politischen Rhetorik sehr stark seine Identität als Ixil und gleichzeitig als gläubiges 

79



80 
 

bringen. Zu diesem Zweck wurden die Streitkräfte umstrukturiert, Schlüsselpositionen mit 

Unterstützern, Anhängern und Vertrauten des Generals besetzt und rund 300 Offiziere, 170 

Beamte des Verteidigungsministeriums sowie 100 weitere entlassen. An ihre Stelle traten 

Verwandte, Vertraute sowie Mitglieder der evangelikalen Kirche „El Verbo“ (Duyos 2020: 66). 

Armee und Polizei erfuhren eine vertikale Ausrichtung, bedingungsloser Gehorsam spielte eine 

entscheidende Rolle (Schirmer 1998: 56). 20 % der Jugendlichen in den ländlichen Gebieten 

wurden zu einem zweijährigen Militärdienst gezwungen (Duyos 2020: 67). Ríos Montt 

handelte außerhalb des rechtlichen Rahmens und kontrollierte die Justiztribunale (Gerichte), 

die Medien sowie die Informationsvermittlung an die Öffentlichkeit. Er „manipulierte das 

Gesetz im Dienst des Genozids“ (Duyos 2020: 71).  

 

Mit dem Ziel, „den Fischen das Wasser zu entziehen“ (quitar el agua al pez), setzte sich in der 

Ixil-Region militärischer Terror fort. Diese Strategie hatte bereits unter Lucas García mit der 

Strategie der „verbrannten Erde“ begonnen und verwüstete und vernichtete seither die 

Lebensgrundlagen der Ixil. Im Rahmen der Operation „Sieg 82“ (Victoria 82) wurden die 

beiden aufeinanderfolgenden Kampagnen „Gewehre und Bohnen“ (fusiles y frijoles) sowie 

„Dach, Arbeit und Tortilla“ (techo, trabajo y tortilla) durchgeführt. Die Auswirkungen dieser 

Kampagnen auf die Bevölkerung der Ixil-Region waren von besonders zerstörerischem 

Ausmaß (Brett 2007: 133, CEH, tomo I, 1999: 240, Schirmer 1998: 100).  

 

Im Zuge der Massaker und der Zerstörung ganzer Dörfer und Regionen fanden mindestens 

200.000 Menschen den gewaltsamen Tod und mindestens 45.000 Menschen gelten als 

Verschwundene. Mindestens 100.000 Menschen, die aus ihren Heimatgemeinden vertrieben 

wurden, begaben sich auf die Flucht und gingen als desplazados in die Statistik ein (CEH 1999 

und REMHI 1998). Viele warteten jahrelang jenseits der mexikanischen Grenze unter prekären 

Bedingungen in Lagern auf das Ende des Bürgerkriegs. Die Armee verfolgte die Flüchtlinge 

systematisch, sowohl in Guatemala als auch über die mexikanische Grenze87  hinaus (CEH, 

tomo III, 1999: 297, Duyos 2020: 120, Garbers 2002, Oettler 2004: 174). Aus der Ixil-Region 

dokumentierte die CEH zahlreiche Massaker als Casos ilustrativos, darunter Xeputul (58), Chel 

 
Mitglied einer evangelikalen Glaubensgemeinschaft. Obwohl Pap Xel eine Partei repräsentiert, die man gerade 
in der Ixil-Region der post-violencia als außenstehende Person nicht erwartet hätte, wählten ihn über viele Jahre 
hinweg eine große Mehrheit der Bevölkerung Nebajs (Stoll 2009: 174, 177-178). Die Partei ist eng mit der 
evangelikalen Glaubensgemeinschaft El Verbo verbunden, vermutlich kommt ein Großteil der Stimmen von 
Mitgliedern der vielen in der Region ansässigen Glaubensgemeinschaften. Eine ausführliche Analyse der 
evangelikalen Glaubensgemeinschaften in Nebaj legte Miguel de León Ceto im Jahr 2006 vor.  
87Die Armee verübte mindestens fünf Massaker auf mexikanischem Territorium (Duyos 2020: 120).  

80



81 

(60), Ilom (61), Chisís (92), Acul (107) und Chacalte (110) (CEH, Tomo VII, Anexo I). In der 

Ixil-Region wurden zwischen 1960 und 1977 seitens der CEH 14 dokumentierte Ermordungen 

erfasst, während das REMHI im gleichen Zeitraum neun dokumentierte Ermordungen 

verzeichnete. Zwischen 1978 und 1996 wurden von CEH 4609 und von REMHI 5423 

dokumentierte Morde registriert (CEH, Tomo XI, 1999: 238). 

 

Die mehrteilige Operation Sofía88 fand zwischen dem 15. Juli und dem 19. August 1982 statt. 

Der Zeitpunkt, kurz vor der Erntezeit, war durchaus strategisch: Ziel der Operation war es, „alle 

subversiven Elemente in der Region zu vernichten“. Gleichzeitig wurden alle 

Bewohner*innen*innen (und zwar auch explizit Frauen und Kinder) der Region als 

Unterstützer*innen der Guerilla angesehen. Die extreme Armut der Ixil („fruchtbarer Boden für 

die kommunistische Doktrin“) sowie die Tatsache, dass zahlreiche Dörfer verlassen worden 

waren, wurden seitens der verantwortlichen Militärs als Begründung für ihre fatalen 

Verurteilungen herangezogen (Duyos 2020: 200f.).  

 

1982 hatten zahlreiche Ixil ihre Dörfer bereits verlassen und waren in die Berge geflüchtet. Die 

Armee verfolgte sie und bombardierte die Unterschlüpfe und Verstecke wiederholt aus der Luft. 

Plan Sofía erstreckte sich mit insgesamt vier Operationen über mehrere Jahre. Erst 1986 wurde 

er eingestellt. Diejenigen, die dieser Tortur nicht über Jahre standhalten konnten bzw. 

überlebten, wurden zunächst in Militärbasen überführt (Duyos 2020: 145; 206).  

 

In der Ixil-Region wurden ungefähr 90 comunidades völlig zerstört, davon 54 im municipio 

Nebaj, 10 in Cotzal und 26 in Chajul89. In Salquil Grande und Acul entstanden sogenannte 

„Modelldörfer“ (aldeas modelos) bzw. „Entwicklungspole“ (polos de desarrollo) (Duyos 2020, 

Oettler 2004: 6–7). In den Modelldörfern siedelte das Militär auch die Menschen an, die im 

Rahmen von Plan Sofía aus den Bergen in die Militärbasen überführt worden waren. Das 

zentralisierte Siedlungsmuster und die Zivilpatrouillen (PAC, Patrullas de Autodefensa Civil) 

ermöglichten totale Kontrolle und Indoktrination. Ergebnisse dieser Art der Zwangsansiedlung 

waren die Zerstörung des sozialen Gefüges, der Verlust von kulturellen Werten und Traditionen 

 
88Sofia Duyos (2020) analysiert in ihrer Monographie „Los Papeles Secretos del Genocidio en Guatemala“ den 
gleichnamigen militärischen Operationsplan, der erst im Jahr 2006 an die Öffentlichkeit kam. Er bestätigt die in 
den Berichten der Wahrheitskommissionen formulierten Schlussfolgerungen eines Genozids an den Ixil. Das 
Verteidigungsministerium händigte auf Verlangen des CALDH (Centro para Acción Legal en Derechos 
Humanos) zwar vollständigere Versionen der Pläne Victoria 82 und Firmeza 83 als zuvor der CEH aus, negierte 
jedoch die Existenz der Operationen Sofía und Ixil. Operation Sofía spielte eine entscheidende Rolle bei der 
ersten Verurteilung Ríos Montts aufgrund von Genozid am 10. Mai 2013 (ebd.: 32ff).  
89Auflistung hier: CEH, tomo III, 1999: 345f. 

81



82 
 

sowie der Religion (CEH, tomo III, 1999: 172ff.). Die dokumentierte gezielte Ermordung von 

Wissensträgern kann als Ethnozid eingestuft werden (Oettler 2006).  

 

Die zwischen 1980 und 1985 aufgestellten Zivilpatrouillen (PAC) stellten eine enorme 

paramilitärische Streitkraft – 1,2 Millionen meist indigener Hilfstruppen – dar (CEH, Tomo 1, 

1999: 200). Die Patrouillen hatten „eine Lizenz zum Töten, Vergewaltigen, Verbrennen und 

Zerstören“ und unterlagen der Kontrolle des Militärs (Kruijt 2008: 31). Im Vorfeld hatte das 

Verteidigungsministerium Spekulationen über mehr als 70.000 Anhänger der Guerilla unter der 

Maya-Bevölkerung (die sogenannten Fuerzas Irregulares Locales, FIL) angestellt (Brett 2007: 

50–52, Kruijt 2008: 29). 

 

Alle männlichen Dorfbewohner*innen, unter ihnen auch Kinder, wurden gezwungen, Dienst in 

den Zivilpatrouillen (PAC) zu leisten. Offiziell bestand ihre Aufgabe darin, die Sicherheit ihrer 

Gemeinden und der umliegenden Gegend zu gewährleisten und Guerilleros und ihre 

Unterstützer*innen aufzuspüren und anzuzeigen. Das System zielte darauf ab, die Kontrolle 

über die indigene Landbevölkerung „von innen“ zu garantieren (Brett 2007: 133, CEH, Tomo 

1, 1999: 201f., Garrad-Burnett 2010: 99, Remijnse 2002). Evangelikale Priester spielten eine 

zentrale Rolle bei der Einrichtung der Patrouillen (Duyos 2020: 147, Stoll 1993: 109).  Die 

Schädigung des sozialen Gefüges der Gemeinschaften durch eine Kultur des gegenseitigen 

Misstrauens und der Angst stellte eine militärische Strategie dar. Dies bestätigte eine 

Pressemitteilung des Militärs von 1984. Die PAC wurden als eine „neue Form der 

Sozialisation” präsentiert, wobei hierbei das gefestigte, tiefsitzende Vorurteil der Maya-

Bevölkerung als „unzivilisiert, passiv und rückständig“ sichtbar wurde. Jenes Stereotyp wurde 

als schwerwiegender Grund für die Militärmaßnahmen angeführt, wenn es weiter heißt, dass 

„die indianische Bevölkerung ohne Aufsicht und auf sich alleine gestellt nicht in der Lage sei, 

diese neuen Formen der sozialen, politischen und ökonomischen Organisation umzusetzen“90 

(Guatemalan Army Public Relations Office, 1984: 2, zitiert nach Garrard-Burnett 2010: 100). 

Die PAC standen unter der ständigen Kontrolle des Militärs und waren bei Gewaltverbrechen 

anwesend oder führten sie aus. Dazu gehörten Einschüchterungen, Bedrohungen, aber auch 

 
90Original: „[…] the PAC were a new form of socialization …without supervision or any kind of control, 
specially taking into consideration that the indian [sic] population were not in capacity of managing themselves 
those new forms of social, political, and economic organization.” (Guatemalan Public Relations Office, „Las 
Patrullas de autodefensa civil: la respuesta popular al proceso de integración socio-económico-político en la 
Guatemala actual,” Guatemalan Army Public Relations Office, 1984: 2, zitiert nach Garrard-Burnett 2010: 100). 

82



83 

Folter von Gefangenen, Ermordungen, Vergewaltigungen und willkürliche Hinrichtungen vor 

der gesamten Gemeinde (CEH, Tomo 1, 1999: 219f.).  

 

Einige Gruppen hielten stand und führten ein Leben auf der Flucht, bis sie sich sicher genug 

fühlten, um an abgelegenen Orten des Hochlands sesshaft zu werden und Dörfer zu gründen, 

die sich selbst als Widerstandsdörfer (CPR, Comunidades de Población en Resistencia) 

bezeichneten (Ball et al. 1999, Brett 2007, 2008, Carmack et al. 1988, Stoll 1993 und Kapitel 5 

dieser Arbeit). 

3.2.5 Frieden und Nachkriegsentwicklungen 

 

1985 läuteten die Präsidentschaftswahlen erste Schritte Richtung Frieden ein. Zunächst ging 

Guatemala zu zivilen Regierungen über (wobei das Militär nur unter Druck der internationalen 

Gemeinschaft seine Vormachtstellung reduzierte). 

 

1991 wurden die Friedensverhandlungen aufgenommen. Dies geschah zunächst unter Aufsicht 

des Erzbischofs von Guatemala, später übernahm ein Delegierter der Vereinten Nationen diese 

Aufgabe. Im Dezember 1996 konnte schließlich unter Präsidentschaft von Álvaro Arzú 

Irigoyen ein Friedensabkommen geschlossen werden (Kruijt 2008: 33). 

 

In die Friedensverträge von 1996 wurden viele wichtige Forderungen der indigenen 

Bevölkerung aufgenommen, unter anderem sowohl rechtlicher Schutz der indigenen 

Ländereien als auch die Rückgabe kommunalen Landes91. Die Umsetzung der Vereinbarung 

aus den Friedensverträgen von 1996 verläuft insgesamt schleppend (Kapitel 6 analysiert die 

Arbeit der Maya-Bewegung auch im Hinblick auf diese Frage). Verschiedene Organisationen 

und Parteien veröffentlichen jährlich Berichte, in denen sie auf die jeweiligen Versäumnisse, 

Problematiken und Ungleichheiten in den verschiedenen municipios aufmerksam machen. 

Nach Ansicht der politischen Linken strebten die Regierungen eine Umsetzung der 

Vereinbarungen gar nicht an, sie akzeptierten die Inhalte der Friedensverträge lediglich in 

„rhetorischer Form“. Maßnahmen zur Verbesserung der Lebenssituation der guatemaltekischen 

Bevölkerung setzten sie nicht zielgerichtet um, stattdessen implementierten sie eine 

 
91 Bis Juli 2019 hatte keine Regierung diese Punkte umgesetzt und vielerorts das Schutzgebot schlicht ignoriert, 
indem beispielsweise große Staudammprojekte in von indigenen Völkern besiedelten Regionen realisiert wurden 
(z. B. die Hidroxacbal in Ju’a’, municipio Chajul, El Quiché). 
(http://www.redlar.org/noticias/2010/9/2/Comunicados/Hidroelectrica-Hidroxacbal-en-Chajul-Quiche-Una-
traicion-mas-del-gobierno-contra-los-pueblos-Mayas-de-Guatemala/ Zugriff 24.04.2011). 

83



84 
 

„neoliberale und privatisierende“ Agenda (Programa de gobierno del Movimiento Amplio de 

Izquierdas – MAIZ 2008–2012). Die Situation der Frauen, insbesondere der indigenen Frauen 

im ländlichen Raum, verschlechterte sich. In vielen Landesteilen blieben neben einer 

Ernährungskrise unangemessene, qualitativ minderwertige Bildung, Analphabetismus, 

Unsicherheit, Einfluss und Macht der organisierten Kriminalität, Mangel an Glaubwürdigkeit 

der Politik und Nichtregierbarkeit die Regel. Als weitere Faktoren sind die wirtschaftliche 

Abhängigkeit von Geldrücksendungen aus den USA sowie Privatisierungen und der Ausschluss 

des kleinbetrieblichen Sektors zu nennen (Morales López 2007: 86–87). Zudem fehlten lange 

Zeit politisch Agierende, die die indigene Bevölkerung angemessen repräsentieren konnten. 

Kommissionen wie z. B. DEMI (Defensoría de la Mujer Indígena) oder CODISRA (Comisión 

Presidencial contra la Discriminación y el Racismo) konnten lange Zeit aufgrund fehlender 

Ressourcen nicht angemessen arbeiten (ebd.: 112).  

 

Rassismus, Marginalisierung, Ungleichheit, Gewalt und Straffreiheit (impunidad) waren zur 

Zeit der Feldforschung 2007–2010 nach wie vor Realität für indigene Bevölkerungsgruppen in 

Guatemala (Carmack 2009: 186). Der Staat behandelte sie als Bürger zweiter Klasse und 

verstärkte ihre Bevormundung durch den folkloristischen Einsatz von Maya-Assistent*innen in 

verschiedenen offiziellen Kontexten sowie paternalistische Programme (AI 2007). 

 

Das Justizsystem ist nach wie vor fragil92 und Maßnahmen zur Traumabewältigung finden nur 

im geringen Maße statt93, die psychologischen Programme sind von ausländischer Finanzierung 

abhängig. Iván Velásquez Gómez bestätigte 2019 diesen Trend und stellte einen 

Zusammenhang zwischen systemischer Korruption, Straflosigkeit der Machthabenden und dem 

Staat als Vermittler partikulärer Interessen her. Die Korruption schränkt die Menschenrechte 

historisch diskriminierter Bevölkerungsteile zusätzlich ein. Ein defizitäres Justizsystem wie das 

guatemaltekische führt dazu, dass die Voraussetzungen für ein Leben in Würde nicht gegeben 

sind, und verhindert die aktive Partizipation diskriminierter Teile der Bevölkerung. Der Staat 

schwächt die demokratischen Institutionen u. a. durch unkontrollierte Finanzierung von 

 
92 Laut einer repräsentativen Umfrage von Latinobarómetro hatten 2010 nur 13 % der Guatemalteken Vertrauen 
in die Polizei und übrige Staatsorgane. 
93Z. B. das Programm „Programa de Resarcimiento“, das jedoch in erster Linie (minimale) finanzielle 
Entschädigungszahlungen an Hinterbliebene vorsieht.   

84



85 

Wahlkampfkampagnen. Laut Velásquez Gómez fehlt es zudem an entsprechenden Reformen, 

die eine Partizipation der Zivilgesellschaft durchsetzen könnten94.  

 

Ein Teil der Feldforschungen zu dieser Arbeit (in den Jahren 2007 bis 2010) fällt in die 

Legislaturperiode Álvaro Coloms. Der offizielle Diskurs proklamiert seit dieser Zeit einen 

multikulturellen Staat, Vielfalt und Einheit sowie „interkulturelle Bildung“. Realität und 

Proklamation gehen jedoch im guatemaltekischen Fall, wie in vielen Ländern Lateinamerikas, 

weit auseinander. 

 

In Guatemala, so Grandin (2000: 15), liegt eine besondere Situation vor: die Maya leben 

Geschichte und Kultur unabhängig von den Kräften, die den guatemaltekischen Staat 

hervorgebracht haben. Zudem findet die Maya-Kultur oftmals außerhalb des nationalen Lebens 

statt, in der Peripherie. Die unterschiedlichen Maya-Identitäten sind nicht mit anderen ruralen 

Identitäten zu einer homogeneren verschmolzen, auch wenn sozialistische Reformbewegungen 

wie das CUC dies anstreben. Diese Situation ist unter anderem auf die Einführung des 

Kaffeeanbaus unter der frühen republikanischen Wirtschaftspolitik zurückzuführen. Die 

ökonomische Macht wurde dabei von einer kleinen, oligarchischen Elite ausgeübt, die durch 

verwandtschaftliche Verbindungen oder Heiratsallianzen miteinander verknüpft war und über 

umfangreiche Ländereien, großflächigen Kaffee- und Zuckeranbau, Bankgeschäfte und 

Bauunternehmen verfügte (Kruijt 2008: 17). Die Elite grenzt sich zudem über ihre ethnische 

Selbstdefinition als blancos sowohl von der indigenen als auch von der mestizischen 

Bevölkerung ab. Weder im republikanischen Rassismus des frühen 19. Jahrhunderts noch zu 

einem späteren Zeitpunkt war die politische Partizipation der verarmten Landbevölkerung 

erwünscht. Jegliche Form der indigenen politischen Partizipation wurde entweder unterdrückt 

oder als rückschrittlich und ahistorisch abgestempelt. Die Ereignisse in den 1970er und 1980er 

Jahren verstärkten dies. Auch nach Abschluss der Friedensverträge arbeiten 

Oppositionsbewegungen, die mehrheitlich aus indigenen Mitgliedern bestehen, gegen mächtige 

Kräfte, denen daran gelegen ist, diese Partizipation zu unterbinden.  

 

Das primäre Ziel der Friedensverhandlungen bestand in der Verhinderung weiterer 

Massenmorde. In diesem Zusammenhang waren die Formulierung indigener Rechte sowie die 

zunehmende internationale Aufmerksamkeit von entscheidender Bedeutung (Grandin 2000: 

 
94 Iván Velásquez Gómez, 2019, La lucha contra la corrupción y estructuras criminales – condición sine qua 
non para realizar derechos humanos para todos, Vortrag im Rahmen der Tagung The Americas 2019 – Visions of 
the future(s) in the Americas, 12.–14.06.2019, Universität Bonn.  

85



86 
 

16). Das Bild der Maya-Gemeinschaften „zwischen zwei Fronten“ (Stoll 199395 ) ist zwar 

teilweise zutreffend, aber nicht ausreichend, um zu erklären, welche Prozesse und Kräfte hinter 

dem unermesslichen Gewaltausbruch standen (Grandin 2000: 18). Die Berichte der beiden 

Wahrheitskommissionen CEH und REMHI aus den Jahren 1999 und 1998 könnten theoretisch 

die Grundlage für die (Wieder-)Herstellung der Zivilgesellschaft bilden (Garrard-Burnett 2010: 

xiii). Die Nation sucht nach einer „brauchbaren Vergangenheit“96, und versucht Bedeutung aus 

dem nationalen Trauma zu gewinnen und damit in eine bessere und gerechtere Zukunft zu 

starten ebd.: 4). 
The imperative to build forgiveness and reconciliation translated individual modes of working 
through trauma to the national social and political sphere in the name of building social and 
political consensus. In the end, the focus on specific cases, individual victims, and individual 
perpetrators abets the slippery move from individual experiences of trauma and healing to social 
structure and political process. (Grandin / Klubock 2007: 24) 

 

Fazit 

Der dargestellte historische Hintergrund ist ein wesentlicher Schlüssel zur Annäherung an das 

Verständnis der zahlreichen Konfliktlinien innerhalb der Gemeinschaften in der Ixil-Region. 

Die angesprochenen Ambiguitäten und Widersprüche sind vor diesem Hintergrund besser 

einzuordnen. Ebenso werden die Herausforderungen für Initiativen aus den Bereichen des 

kulturellen Aktivismus und der Bildung deutlich. Die über Jahrhunderte andauernde Gewalt 

und Diskriminierung, darunter Verbrechen gegen die Menschlichkeit, aber auch Globalisierung 

und Digitalisierung haben die Ixil-Identität und Ixil-Kultur, Traditionen und Religion geprägt. 

Sie lassen auch deren enorme Anpassungs- und Widerstandsfähigkeit deutlich werden. 

Widerstand und Handlungsmacht äußern sich in den Wirkungsbereichen der kulturellen 

Aktivist*innen und der Ixil-Universität als Gegenentwurf zum staatlichen Bildungsapparat. 

 

  

 
95Stolls Arbeiten sind jeweils kontrovers diskutiert worden. Between two Armies wurde insbesondere kritisiert, 
da Stoll hier die These aufstellte, der Krieg sei in erster Linie von der Guerilla in der Region geschürt worden, 
und da er den Ixil eine passive Opferrolle zuschrieb. Diese Darstellung ermöglicht eine relativierende Sicht auf 
die Verantwortung des Militärs für die Verbrechen gegen die Menschlichkeit in der Ixil-Region und ist daher 
gefährlich (Le Bot 2003, Löfving 2005).  
96Ursprünglich von Robert Moeller 2001 in Anlehnung an Deutschland formuliert. 

86




