Universiteit

4 Leiden
The Netherlands

Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identitat und Bildung in der
Ixil-Region, El Quiché, Guatemala
Aretz, C.N.

Citation

Aretz, C. N. (2026, February 3). Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identitat und
Bildung in der Ixil-Region, El Quiché, Guatemala. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/4289416

Version: Publisher's Version

Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/4289416

License:

Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).


https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/4289416

2. Theoretische Grundlagen und Definitionen

2.1 Kulturelles Erbe und Transition

Kulturelles Wissen und Traditionen sind Teil eines stindigen und globalen ,,Prozesses der
Entstehung® (process of becoming). In diesem Prozess entwickeln sie mittels durchgéngiger
Interaktion mit anderen Menschen Féhigkeiten, ithrer Umwelt (menschlich und nicht-
menschlich) Bedeutung zu entnehmen (Ingold 2000: 22). Demnach sind die gelebten
kulturellen Traditionen der Ixil, wie z. B. das Kalenderwissen und die Divination, ebenfalls
Ergebnis der menschlichen Interaktion untereinander und mit ihrer Umwelt — es entsteht die
[lusion historischer Kontinuitit. Jedoch gibt es keine ,,authentischen* bzw. ,,unverfalschten*
Traditionen. AuBere, von Gewalt und Zerstdrung begleitete Einfliisse wihrend des
Biirgerkriegs, der Kolonialzeit und der Zeit der finqueros fiihrten in der Ixil-Region zu
Kulturwandel. Dieser ist in erster Linie vom Streben nach Uberleben geleitet worden ,, What we
see today as a continuous tradition is actually the result of generations of practice by people
working within the bounds of what they understood to be both possible and desirable* (Joyce
2004: 4). Kulturelle Interaktion beinhaltet ebenfalls, bewusste Handlungen zu unternehmen,
um ,,andere” Konzepte zu iibersetzen, zu erhalten oder zu iibernehmen (Burke 2009: 55ff).
Traumatische Ereignisse wie der Biirgerkrieg fiihrten bei den Ixil zu Briichen, aber selbst unter
zerstorerischen Umstdnden verschwindet traditionelles Wissen nicht: Wie die Beispiele aus der
Ixil-Region zeigen, sind die Akteure und Akteurinnen keineswegs passiv und sich der
kulturellen Briiche bewusst. Auch die Identitdt unterliegt einem stindigen Prozess der
Umgestaltung (Wilson 1995: 312). In Guatemala ist keine Region von den Prozessen der
Globalisierung isoliert, die zu kultureller Hybridisierung fithren (Garcia Canclini 2009: iii,

Reyhner / Kumar Singh 2015: 14fY).

2.2 Rituale und Divination

Die vorliegende Arbeit dokumentiert Rituale in unterschiedlichen Kontexten, die einen
signifikanten Beitrag zur Ausbildung kollektiver Identitéten leisten (Definition siehe Kapitel
2.3). Rituale werden als symbolische, zweckrationale Handlungen definiert, die elementare
kulturelle Werte, Ideologien, Wissen und Dramatik in soziale Beziehungen vermitteln. Dies
geschieht zumeist in Schliisselmomenten von Wandel oder Intensivierung (Schieffelin 2007:

17, Bellinger / Krieger 2008: 7). Existenzielle Probleme und Fragen in Bezug auf die Geburt

29



und die Angst vor dem Tod sowie dem Sinn des Lebens werden durch Rituale nicht unbedingt
beantwortet, jedoch zumindest artikuliert. Rituale veranschaulichen, auf welche Weise eine
Gemeinschaft Beziehungen zwischen Menschen sowie zwischen Menschen und ihrer Umwelt
konstruiert. Hierbei handelt es sich um soziale Wirkungsbereiche der Ereignisse, die einer
Gesellschaft oder Kultur Struktur und Bedeutung geben (Bell 1992, 1997). Zudem sind sie
zentrale Elemente der kulturellen Aktivitdten und haben hierbei Schliisselfunktionen inne. Ein
Ritual hat eine bestimmte Bedeutung und Funktion, die au8erhalb des Rituals selbst zu finden

ist, z. B. das Ritual als ,,sozialer Aspekt der Religion* (Eriksen 2010: 227).

Nach der Definition von Platvoet (2008: 187) sind Rituale durch die folgenden Charakteristika
gekennzeichnet:  1.)  stilisiertes  Verhalten, 2.)  besondere  Fidhigkeiten  zur
Aufmerksamkeitserregung, 3.) Durchfiihrung zu speziellen Anlédssen oder an besonderen Orten,
4.) Nutzung kulturell spezifischer Symbole und multimedialer Performances fiir symbolische
Transformationen. Die Durchfiihrenden des Rituals verfolgen damit strategische Ziele, sowohl
latente als auch offene, und erreichen diese auf diese Weise. Zu den Funktionen von Ritualen
zdhlen die Legitimation von Macht und im Zuge dessen von Ideologie (Eriksen 2010: 227)

sowie die Ermdglichung starker emotionaler Erfahrungen seitens der Teilnehmenden?®*.

Des Weiteren erfiillen Rituale eine kognitive Funktion, eine ,,Entdeckungsfunktion®, im
Hinblick auf Wissen. Diese geht iliber die Gewinnung von Wissen hinaus und beinhaltet
ebenfalls dessen Vermittlung im Rahmen einer , rituellen Gestaltung der Welt“. Auerdem kann
ein Ritual eine Performance im Sinne der Zurschaustellung des Wissens gegeniiber anderen
sein. Konventionen, Regeln und Bedingungen werden von einem Ritual einerseits befolgt und
andererseits konstruiert (Bellinger / Krieger 2008: 26). Kulturelle Konventionen regeln die
Formalitdt und den Ort, die Zeit sowie die Umstéinde der Durchfiihrung der rituellen Praktik
der Divination**. Als performative Sprechhandlung ist sie in der Regel stilisiert, repetitiv und
stereotyp (Rappaport 1999: 78). Zudem beinhaltet Divination Wirkkraft, d. h., sie verleiht

personliche Kontrolle iiber externe, stressauslosende Ereignisse und Faktoren, aus denen

33 Gelingt es, mit einem Ritual das Gefiihl der Teilnahme an etwas Héherem hervorzurufen, spricht Durkheim
(1981 [1912]) in diesem Zusammenhang von ,,dem Heiligen®.

34 Colby (2004: 81) beschreibt Divination auf Grundlage des Kalenders bei den Ixil als ,,cultural logic organized
by key metaphors covering religious beliefs, ethics, morality and general prescriptions for locally defined
success‘. Dies bedeutet, dass lokal bedeutsame und erstrebenswerte Ergebnisse des tdglichen Lebens von einem
ethischen, religidsen und moralischen System gestiitzt werden, die ausschlielich innerhalb der Ixil-Kultur Sinn
ergeben. Colby entwickelte basierend auf seiner engen Zusammenarbeit mit dem Kalenderpriester Xas Khov
eine ,,narrative Grammatik* und ein Modell zur Entscheidungsfindung wéhrend des Divinationsprozesses.
Dieses Muster oder Schema spricht fiir die Anpassungsfihigkeit des Systems, Colby geht von einem universellen
Set optimaler Konditionen aus, die Gesundheit und Wohlbefinden von Individuen in jeder interagierenden
sozialen Gruppe betreffen (ebd.: 82).

30



schlieBlich eine heilende Wirkung entsteht. Da Divination, gemeinsam mit assoziierten
Vorstellungen, soziale Beziehungen reguliert und die kulturelle Logik, d. h. die Sicht auf die
soziale Welt und die moralische Ordnung, beinhaltet (Fischer 2001), schreiben Colby / Colby
(1981: 222-223) ihr eine ordnende Funktion zu*>. Divination wird durch das Allgemeinwissen
des Individuums sowie durch die jeweilige Interpretation der Umwelt bestimmt. Das Verhalten
der Individuen unterliegt sowohl der Beobachtung und Beurteilung durch Gottheiten als auch
der Bewertung und gegebenenfalls Sanktionierung durch Mitmenschen (Colby 2004: 83). Die
kulturelle Logik ist an die Sprache gekoppelt und wird {iber sie weitergegeben. Ebenso wie
Divination stellt Sprache ein iibergeordnetes und ordnendes Metasystem dar. Sowohl Syntax
als auch Semantik sind auf Pragmatik angewiesen. Somit ist die kulturelle Logik einer
Sprachgemeinschaft in den unterschwellig vorhandenen Annahmen und deren Organisation
begriindet (ebd.: 85). Zu den wiederkehrenden Mustern einer kulturellen Logik gehéren etwa
narrative Motive, die in vielen Teilen der Welt immer wieder auftauchen. Die in Mesoamerika>®
vorherrschenden Motive umfassen neben den bereits angefithrten gefangengehaltenen Seelen
und der beseelten und belebten Landschaft zudem die Kombination eines Alter Ego in Gestalt
einer Tierseele beziehungsweise eines nahuales mit einer Person sowie das Auftreten dieser
Tierseelen in rituellen Praktiken, die darauf abzielen, eine negative Wirkung zu erzielen (ebd.:

86).

Ritualisiertes Handeln kann Konventionen etablieren, einflihren und konstruieren (Rappaport
1999: 24). Diese sind Strategien zur Konstruktion von bestimmten Machtbeziehungen.
Allerdings sind Rituale nicht nur im Dienst von Macht, sondern sind auch selbst méachtig.
Rituelles Wissen ist demnach dasjenige, welches sich durchgesetzt hat. Das Ritual ist eine
eigene Ebene des kommunikativen Handelns mit eigenen pragmatischen Bedingungen (Krieger
/ Belliger 2008: 31). In pluralistischen Gesellschaften bringen Rituale die Beziehungen
zwischen den Gruppen zum Ausdruck. Solche Rituale, die nach innen Solidaritdt und nach
aulen Grenzen ausdriicken, waren immer schon in Gruppen vorhanden. Rituale zwischen
Gruppen stellen eine signifikante Eigenschaft stratifizierter Gesellschaften dar. Ein Ritual muss
nicht immer eine traditionelle Wiederholung fritherer Zeremonien sein. Es kann auch ein

einmaliges Ereignis darstellen, das ausdriicklich fiir einen besonderen Anlass oder einen

35 Als kommunikative Handlung hat auch das Ritual eine ordnende Funktion. Es ist jedoch unklar, ob soziale
Ordnung durch die rituellen Handlungen der Individuen entsteht oder ob das Ritual selbst aus der
iiberindividuellen sozialen Ordnung hervorgeht (Rappaport 1999: 22).

36 Die Bezeichnung ,,Mesoamerika“ geht auf Paul Kirchhoff (1966) zuriick, der u.a. das Kalendersystem, die
Religion, und den Maisanbau als verbindende kulturelle Merkmale der dort lebenden Bevdlkerung herausstellte.
Das Kulturareal ist ungeféihr in Zentralmexiko, Belize, Guatemala, und Teilen El Salvadors sowie Honduras
angesiedelt.

31



bestimmten Zweck konstruiert wurde. Beispiele hierfiir sind Einweihungszeremonien, z. B. fiir
Briicken oder offentliche Gebdude (Platvoet 2008: 177). In Konfliktsituationen in
pluralistischen Gesellschaften kdnnen Rituale einmalige Ereignisse sein, die mit der Intention
konstruiert werden, zu zerriitten. In Auseinandersetzungen zwischen verfeindeten Systemen
haben Rituale immer schon eine Rolle gespielt, um Nichtmitglieder von Mitgliedern zu trennen.
Hierbei handelt es sich um mentale Konstruktionen. Ritualisierte ,,erfundene Traditionen*
konnen Gewalt verschleiern. So konnen fiktive Fundamente wie mythische Erzidhlungen iiber
Griindungstaten oder kulturelle Eigenart der Forderung von politischen Zielen oder der

Unterstiitzung politischer Macht dienen (Platvoet 2008: 186).

Rituale konnen bedeutsame Ebenen einer Gesellschaft in einer Handlung vereinen: die
symbolische und die soziale Ebene sowie die individuelle und die kollektive Ebene. Da ein
Ritual auf diese Weise gesellschaftliche Widerspriichlichkeiten und Ambiguitéiten anspricht und
Losungen auf symbolischer Ebene anbietet, kommt ihm eine besondere Bedeutung zu (Eriksen
2010: 228, Rappaport 1999: 315). Das Ritual ist vermittelndes Medium zwischen sozialen
Beziehungen (Turner 2008 ['1969]). Darunter fillt beispielsweise die Losung sozialer und

psychologischer Spannungen und Konflikte in einer Gemeinschaft.

In Ritualen sind vieldeutige Symbole von Belang. Unterschiedliche und vielfiltige
Verbindungen von Symbolen untereinander ermoglichen, verschiedene Bedeutungen
abzuleiten. Auch wenn die Bedeutungen abweichend und widerspriichlich sind, so trdgt gerade
dies zur Schaffung von Solidaritit bei (Turner 2008 ['1969]: 37). Rituelle Symbole
reprasentieren idealerweise sowohl soziale Struktur und Legitimation (Politik) als auch

existentielle oder emotionale Belange — wenn sie effektiv sein sollen (Morales Sic 2007: 265).

Rituale spiegeln die universellen Werte einer Gemeinschaft, die ihr zugrunde liegen.
Abweichende Durchfiihrungen sind mdglich, da Rituale weitreichenden Variationen
offenstehen, die sich an den Zielen eines jeden Teilnehmenden orientieren (Bell 1997: 231). Sie
prisentieren eine bestimmte Version der Ereignisse und Méchte innerhalb einer Gruppe und
tragen zur Legitimation bei. Das eigentliche Spiel bzw. Zerren zwischen unterschiedlichen
sozialen Kréften bleibt unter der harmonisch anmutenden Oberfliche der formalen
Durchfiihrungen der Rituale verborgen. So konnen Rituale, die nicht den Anforderungen
entsprechen, eine Moglichkeit bieten, die verborgenen Dynamiken wahrzunehmen (Schieffelin

2007: 18).

32



Der rituelle Prozess

In seinem Werk The Ritual Process: Structure and Antistructure (1969) prdigte Victor Turner
die Theorie des rituellen Prozesses. Gemeinschaftsstiftende Handlungen durchlaufen einen
Prozess des Bruchs, der Krise, der Losung und der Reintegration (dies erfolgt nach dem
Schema: Struktur/Anti-Struktur/Struktur)®’. Dabei macht Liminalitit (entspricht der Anti-
Struktur) das entscheidende Moment aus. Nach Turner erleben Menschen in der Phase der
Auflosung von Konventionen, Verhaltensmustern und sozialen Differenzen Liminalitit — einen
Zustand der Unbestimmtheit und Potenzialitit. Durch die Erfahrung von Liminalitét 16sen sich
die gegebenen sozialen und psychologischen Strukturen auf und eine Transformation von
Individuum und Gesellschaft wird erméglicht (Turner 2008 ['1969]: 255). Es handelt sich um
einen Prozess, in dem Verhalten ,,rekodiert” wird. Die ,,generative Pragmatik® ist die Grundlage
aller sinnvollen Handlungen. Sie bezeichnet Regeln, die es erlauben, den Sinn von Handlungen
zu dekonstruieren und anschlieBend zu rekonstruieren. Wiahrend des Rituals wird die
Unterscheidung zwischen Kollektiv und Individuum aufgehoben. Die Person, die Gruppe sowie
der Kosmos bilden eine Gemeinschaft, die communitas. Das Ritual ist vermittelndes Medium
zwischen sozialen Beziehungen (Turner 2008 ['1969]). Dazu zihlt beispielsweise die Losung

sozialer und psychologischer Spannungen und Konflikte in einer Gemeinschaft.

2.3 Gemeinschaft (community) - Kollektive Identitit(en) - mnemonische
Gemeinschaft

In der vorliegenden Arbeit wird der Begrift der ,,Gemeinschaft” als Gruppe definiert, deren
Mitglieder ein starkes gegenseitiges Zugehorigkeitsgefiihl (feeling of belonging) empfinden.
Die Mitglieder erfahren in der Gruppe Bedeutung, Selbstwirksamkeit und Anerkennung und
haben eine emotionale Bindung zu ihr (McMillan / Chavis 1986: 6ff.). ,,Gemeinschaft® ist
wesentlicher Bestandteil kollektiver Identitit(en). Identitdt wird definiert als das Verstdndnis
einer Person von ihrer eigenen Person sowie das Begreifen anderer Menschen von sich selbst
und voneinander. Die kollektive Identitdt, definiert auf der Ebene kollektiver Gruppen, umfasst
die gemeinsame Definition dieser Gruppen, die sich aus den gemeinsamen Interessen,

Erfahrungen und der Solidaritét ihrer Mitglieder ableitet.

Ein Blick auf die in und iiber Guatemala kursierenden Fremd- und Eigenbezeichnungen und

Definitionen von ethnischen Gruppen ist in diesem Zusammenhang wichtig. In Guatemala

37 In Anlehnung an Arnold van Gennep (Ubergangsriten, 1909).

33



vermitteln diese einen ersten Eindruck iiber die Machtstrukturen, nicht nur im Hinblick auf
Geschichtspolitik und Geschichtsbewusstsein. Die Kategorisierung ist selbst ein Element des
sozialen Konflikts und der Machtverhéltnisse, da die Zugehdrigkeit zu einer bestimmten
sozialen Kategorie bedeutet, dass man eine spezifische Statusposition einnimmt (Gabbert 2004:

XV).

Unter den sich selbst als ladino’® und ,,nicht-indio* bezeichnenden Teilen der Bevolkerung
kursiert weiterhin die herabwiirdigende Bezeichnung indio fiir die Anderen. Die Bezeichnungen
indigena und Maya werden von der Mehrheit als politisch korrekt angesehen. Die in Mexiko
verwendete Bezeichnung pueblos originarios findet in Guatemala derzeit noch keine
Anwendung. Hierbei handelt es sich jedoch ausschlieBlich um urspriingliche
Fremdbezeichnungen, auch wenn sie von Mitgliedern der Maya-Bewegung verwendet werden.
Die Mehrheit der indigenen Bevolkerung verwendet die genannten Bezeichnungen nicht selbst.
In der Ixil-Region erfolgte Ende der 2000er Jahre hauptséchlich eine Autoidentifikation mit
dem Heimatort, in der Regel mit dem municipio. Neuere Zahlen des Zensus von 2018 zeigen,
dass sich ,,Maya“ mittlerweile als Eigenidentifikation in der Ixil-Region ausgewdhlt wird,

zumindest wenn diese Kategorie zur Auswahl steht (vgl. Kapitel 3.1, INE 2018: html).

,,Wir-Identitit oder ,kollektive Identitit**® definierte Jan Assmann (2003 ['1992]: 132) als
,»das Bild, was eine Gruppe von sich aufbaut und mit dem sich deren Mitglieder identifizieren®.
Die Entstehung kollektiver Identitdt wird durch dynamische Wechselwirkungen zwischen
gemeinsamen FErinnerungen und Konzepten von Alteritit beeinflusst. Dabei werden
Differenzen nach aullen betont und nach innen heruntergespielt (Erll 2005: 109). Sokefeld
zufolge ist die Betonung der Differenzen von groBerer Bedeutung als die der Gemeinsamkeiten.
Zudem existieren auch zwischen den verschiedenen Differenzen dynamische Beziehungen

(2012: 46). Die kollektive Identitdt gewinnt ihre Bedeutung fiir die Gruppe aus einem einzelnen

38 ladino/a ist ein soziokulturelles Konstrukt zur Selbstbeschreibung der eigenen Ethnizitdt, dabei liegt die
Betonung auf dem Aspekt nicht-indigena zu sein. Urspriinglich kam die Bezeichnung in der Kolonialzeit fiir
Indigene mit sehr guten Sprachkenntnissen des Spanischen zur Anwendung. Mit der Zeit inkludierte die
Bezeichnung vor allem soziale Aufsteiger. Die Selbstdefinition als /ladino/-a auch im Hinblick auf eine
machthabende soziokulturelle Gruppe kam erst ab dem 19. Jahrhundert auf (Hale 2006: 15-20).

39Kritik an der Verwendung des Begriffs ,kollektive Identitdt” &dulerte Straub (1998). Es handele sich um die
unrechtmiBige Ubertragung des personalen Identititsbegriffs auf Kollektive. Zudem bestiinde in Diskursen iiber
konkrete kollektive Identitidt Ideologieverdacht. ,,Die verschiedenen Identititen, die ein Mensch verkorpert,
beeinflussen sich oft in hohem Grad wechselseitig, und zwar nicht notwendigerweise in dem Sinn, dass sie sich
wechselseitig zurecht stoffen und eine konsistente Personlichkeit, eine integrierte Ich-Identitdt hervorbringen
wiirden. Die verschiedenen Identititen kdnnen im Gegenteil Konflikt und Antagonismus hervorrufen,
Inkonsistenzen und Ambivalenzen, die je nach Situation und Kontext unterschiedlich aufgeldst werden kénnen*
(Sokefeld 2012: 471.).

34



Wissensvorrat (Welzer 2005: 14). Tacit knowledge (,,implizites Wissen) umfasst die Aspekte
des Denkens, Fiihlens, Wollens und Handelns. Es spielt eine bedeutende Rolle bei der
Strukturierung und Steuerung der kollektiven Identitdt einer Gesellschaft (Straub 1998: 103).

Bewusste und unbewusste Anteile ergidnzen sich in diesem Prozess (Erll 2005: 109).

Das Bestreben ciner Gemeinschaft eine bestimmte Identitdt zu stabilisieren, stellt weitere
Identitéten in Frage. In einem mehrdeutigen Kontext fiihrt die Festlegung auf eine bestimmte
Identitdt zu Widerstand (ebd: 47f.). Benedict Anderson argumentiert in seinem Konzept der
imagined communities (1983: 6) im Kontext des nationbuilding, dass ,,bewusste* Anteile der
kollektiven Identitét einflieBen: ,,[...] in the minds of each lives the image of their communion®.
Andersons imagined communities gehen iiber ethnische Dualismen hinaus. Nicht nur der Staat,
sondern auch andere Institutionen wie Kirchen und zivilgesellschaftliche Organisationen,
prigen die Identitdt der Gemeinschaften. In der vorliegenden Arbeit wird der Begrift imagined
political community als Kulturartefakt verstanden, welches auf die Sozialstruktur des Kollektivs

(= Gemeinschaft) anstelle von Nation/Staat verweist.

Ohne kollektive Identitéit kann sich keine soziale Bewegung formieren. Die Identifikation mit
der Gruppe verbindet kollektive und soziale Identitit und verkniipft die individuelle mit der
kollektiven Ebene der Identitdt. Die kollektive Identitdt einer Gruppe kann mithilfe der
,,Gruppenphinomene®, d. h. mit Ritualen, Symbolen, Uberzeugungen und den von den

Mitgliedern geteilten Werten, bestimmt werden (van Stekelenburg 2013: 219).

Soziale Bewegungen werden nicht nur durch gemeinsames Handeln und Solidaritatsverhéltnis
zusammengehalten, sondern auch durch Identititen, Symbole, gemeinsamen Identititsdiskurs
und Alltagspraktiken, die zu den Erfahrungen von sozialer Ungerechtigkeit der Teilnehmer
beitragen (ebd.: 220). Die folgenden drei Punkte definieren soziale Bewegungen: 1. Grenzen
werden gezogen (boundaries); 2. Bewusstsein (consciousness), d. h. die Gruppenmitgliedschaft
und die Positionierung der eigenen Gruppe in der Gesellschaft, auch im Vergleich zu anderen,
werden bewusst wahrgenommen (um die Mitgliedschaft in der Gruppe politisch relevant zu
machen, muss diese Position als illegitim empfunden werden); 3. Verhandlung (regotiation),
d.h. Menschen verhandeln innerhalb ihrer Netzwerke, um symbolische Bedeutungen im
alltdglichen Denken und Handeln zu verdndern, sie leben die ,,Politisierung des Alltags* (van

ebd.: 220).

35



Politisierung von Identitdten entsteht aus einer Reihe politisierender Ereignisse, die schrittweise
das Verhéltnis der Gruppe zu ihrem sozialen Umfeld verdndern. Daher kann kollektives
Handeln ein wichtiges Instrument zur Verdnderung kollektiver Identitéten sein (ebd.: 220).
Soziale Bewegungen sind eine gemeinschaftliche Ausdrucksform von Unzufriedenheit und

Protest und entstehen rund um spezifische soziale und politische Fragen.

Die Bezeichnung ,,mnemonische Gemeinschaft* wurde von Zerubavel (2003) geprigt und
bezeichnet eine soziale Gruppe, die sich durch die besondere Beachtung bestimmter Ereignisse
in der Vergangenheit auszeichnet. Diese Ereignisse schaffen soziale Zeitlinien und nehmen eine
soziale Markierung der Vergangenheit vor (Zerubavel 2003: 28). Eine mnemonische
Gemeinschaft schafft demnach ein ,,Hauptnarrativ. Als ,,besonders niitzliches Medium der
Erinnerung® gilt der Kalender, da er als ein Zyklus ,heiliger Tage* kollektiv dafiir geschaffen
wurde, ausgewdhlte historische Ereignisse zu vergegenwirtigen. Eine Gesellschaft besteht
immer aus mehreren mnemonischen Gemeinschaften. Wenn mehr als eine Religion involviert
ist, gibt ein Kalender Aufschluss iiber die ,,strukturelle Komplexitdt ihrer Identitdten™ (ebd.:
32).

Dynamische Entwicklungen im Zuge von Globalisierung und Digitalisierung fiihrten zu einem
konservativen (Hervorhebung im Original) Bediirfnis, eine historische Kontinuitit zu
bewahren. Dies war meist gepaart mit einer deutlichen Ablehnung jeglichen Wandels, welcher
eine Gefahr fiir die Identitat darstellen wiirde. Zudem fiihren drastische politische, kulturelle
oder 6konomische Einschnitte zu besonderer Aufmerksamkeit fiir die Vergangenheit (ebd.: 38-
39).

Continuous identities are thus products of mental integration of otherwise disconnected
points in time into a seemingly single historical whole. [...] it is our memory that makes
such mental integration possible, thereby allowing us to establish the distinctly
mnemonic illusion of continuity (ebd.: 39)

Demnach beruht historische Kontinuitit auf der Integrationsleistung des Gedéchtnisses, die
eine mnemonische Illusion schafft. Dieser Prozess wird durch die Verbindung eigentlich
voneinander unabhéngiger Zeitpunkte realisiert. Ein Ritual, ein Diskurs, ein Kalender oder
kiinstlerische Ausdrucksformen konnen jeweils als ,,Briicke* dienen und zeitlich oder rdumlich
verkniipfte Manifestationen derselben Einheit (entity) miteinander verbinden (ebd.: 40,
Durkheim 1981). Rituale beinhalten nicht nur eine soziale, sondern auch eine zeitliche

Komponente: Sie verbinden neue Belange mit denen vergangener Generationen. Zum Beispiel

36



iiberwindet die Einbeziehung von kollektiven Traumata in ein Ritual die Liicke zwischen
Generationen. Geschieht dies, triigt es zur Identititskonstruktion bei (J. Assmann 2003 [11992]:
51f., Connerton 1989, Halbwachs 1985). Performative Handlungen, die unter den Begriff Ritual
oder Ritualisierung fallen, sind demnach Voraussetzung fiir kulturelle Reproduktion, Bildung
von Gruppensolidaritit und die Konstruktion von sozialer und personlicher Identitit (Krieger /

Belliger 2008: 32).

2.4 Erinnerung, Gedichtnis und Memoria histérica

Zum Thema Erinnerung und Gedéchtnis fand in den vergangenen Jahrzehnten eine lebhafte
Forschungstitigkeit statt. An dieser Stelle erfolgt ein knapper Uberblick der fiir die vorliegende

Arbeit bedeutsamen theoretischen Konzepte.

Laut neurowissenschaftlicher Definition ist ,,Erinnern® ein subjektiver, selektiver und oft
emotionaler Prozess (Wierling 2003: 95). In diesem Kontext ist nicht die historische Wahrheit
von Relevanz, sondern die gesellschaftliche Bedeutung. Der Erinnerungsprozess ist nie
ausschlieBlich eine erneute Abrufung einer gespeicherten Information. Stattdessen handelt es
sich um eine selektive Wiederherstellung (auf bewusste, aktive und kreative Art und Weise),
die Informationen produziert, die dem jeweiligen Kontext in der Gegenwart angemessen sind.
In La mémoire collective, ,Das kollektive Gedachtnis®, schrieb Maurice Halbwachs, dass die
»individuelle Weltsicht auch Teil eines von einer sozialen Gruppe geteilten Gedédchtnisses* ist.
Dies bedeutet, dass jedes Individuum von der Interaktion mit seinem sozialen Umfeld gepragt
ist. Das Individuum kann verschiedenen kollektiven Gedachtnissen angehoren, jedoch ist das
verbindende Gedéchtnis nicht bei allen Mitgliedern in gleicher Intensitét ausgeprégt. Dariiber
hinaus werden dem Gedéchtnis lediglich solche Elemente der Vergangenheit vermittelt, die
innerhalb des jeweils relevanten Referenzrahmens durch die Gesellschaft zu jeder Epoche
rekonstruiert werden konnen (1985: 56). Kollektives Gedachtnis sollte demnach als ,,aktiver

Prozess der Wissenskonstruktion im Laufe der Zeit* gesehen werden (Olick / Levy 1997: 933).

Erinnerung und Identitét sind sowohl individuelle als auch kollektive Phdnomene, die sich aus
der Interaktion innerhalb des sozialen Umfelds ergeben. Die Mitgliedschaft in einer sozialen
Gruppe, insbesondere in der Familie, in einer religiosen Gemeinschaft oder in einer bestimmten
sozialen Klasse, befdhigt das Individuum, sich Erinnerungen anzueignen, zu lokalisieren und

abzurufen (Connerton 1989: 36; 38).

37



Miindliche historische Uberlieferungen, die auf Erlebnisse und Erfahrungen der mnemonischen
Gemeinschaft zuriickgehen, werden laut Vansina (1996: 24) nach ca. 80—100 Jahren vergessen.
Bestimmte Erinnerungen an eine fernere ,,Urzeit” werden als Teil religioser oder ,,mythischer*
Uberlieferungen erhalten. Als floating gap bezeichnet er jene sich stindig verschiebende und
daher ,,schwimmende Liicke* zwischen diesen beiden Uberlieferungsarten. In Guatemala stellt
die floating gap nicht nur ein zeitliches Moment dar, sondern auch ein kommunikatives Vakuum
zwischen den verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen*’. Die guatemaltekische Gesellschaft
ist von schnellen Generationswechseln gepragt und daher kommt der floating gap eine groflere
Bedeutung zu. In diesem Zusammenhang bezeichnet Vansina das kollektive Gedachtnis als das
Informationskorpus in der oral history, zu dem im Idealfall jedes Gruppenmitglied den gleichen

Zugang hat (ebd.: 168f.).

An diese These schliefit sich Jan Assmanns Unterscheidung des kollektiven Gedéchtnisses in
das kommunikative und das kulturelle Geddchtnis an. Das kommunikative Gedédchtnis umfasst
sowohl alltdgliche, hiufig private Erinnerungen als auch Erfahrungen, die sich auf die
Zeitgeschichte beziehen. An soziale Bediirfnisse passt es sich an und verdndert sich mitunter
stark. Das kulturelle Gedichtnis hingegen ist relativ statisch und Ausdruck einer verbindlichen,
offentlichen Erinnerung an die eigenen Urspriinge oder andere fiir die Gemeinschaft relevante
Ereignisse. Diese dienen primér der kollektiven Identitatsstiftung, beispielsweise in Form von
Gedenkritualen, Denkmilern, schriftlicher Fixierung und dauerhafter Konservierung*' (J.
Assmann 2003 ['1992]: 42f.). Hierbei handelt es sich um ein soziales Phinomen, bestehend aus
einer Vielzahl sich teilweise liberschneidender Gruppenidentititen und Gruppengedéchtnisse
bzw. —erinnerungen. Erinnerung besitzt eine konfliktive Natur. Es ist eine Frage von Macht,
welche Erinnerungen kanonisiert oder zensiert werden. Das kommunikative Gedachtnis wird
auch als ,,intragenerationelles” Gedachtnis bezeichnet. Zeitzeugen stehen in Dialog mit der
jungen Generation (ebd.: 42f.). Welzer zeigt, dass das menschliche Gedéchtnis ein durch und
durch kommunikatives ist. Es existiert dadurch, dass Individuen im Dialog miteinander stehen,
sich gegenseitig anerkennen und als Menschen wahrnehmen und eben nicht ,,autonom

gegeniiber und getrennt von anderen existieren® (2005: 12).

Hobsbawm (1983: 9) unterscheidet drei sich iiberschneidende Kategorien erfundener
Traditionen: a) jene, die soziale Kohision, Mitgliedschaft in Gruppen oder kiinstliche

Gemeinschaften etablieren oder symbolisieren, b) jene, die Institutionen, Status oder autoritére

40 Solch ein kommunikatives Vakuum begiinstigt, neben anderen Faktoren, den Verlust der Sprachdiversitit.
41 Zwischen kommunikativem und kulturellem Gedéchtnis sind Diskrepanzen méglich, da zwei véllig
unterschiedliche Erinnerungen eines Ereignisses existieren konnen (vgl. Welzer ,,Opa war kein Nazi*.)

38



Beziehungen symbolisieren oder etablieren, oder ¢) jene, deren Hauptzweck Sozialisierung,
Indoktrinierung von Glaubensrichtungen, Wertesystemen oder Verhaltenskonventionen sind.
Im Gegensatz zu erfundenen Traditionen, die als soziale Praktiken betrachtet werden konnen,
sind alte Traditionen spezifische und stark bindende soziale Praktiken. Die erfundenen
Traditionen hingegen neigen dazu, eher vage zu sein, insbesondere in Bezug auf die Werte,
Rechte und Verpflichtungen der Gruppenmitglieder. Die Erfindung emotional und symbolisch
beladener Zeichen der Gruppenzugehorigkeit scheint in diesem Fall bestimmend zu sein. In der
Maya-Bewegung sind dies insbesondere archidologische Stitten, die Hieroglyphenschrift sowie
Rituale, die in der Offentlichkeit abgehalten werden. Dariiber hinaus tragen Zeichen und
erfundene Traditionen zur Legitimation von Handlungen und zur Festigung des Zusammenhalts

innerhalb der Gruppe bei (ebd.: 12).

Pierre Nora prigte das Konzept der lieux de mémoire (Erinnerungsorte, Gedéchtnisorte, auch
Riickzugsorte). Laut Nora konstituiert sich der Erinnerungsort aus einer Umk&mpftheit
zwischen Gedichtnis und Geschichte (1984: 11). Jedoch ist die Frage, wie erinnert wird,
ergiebiger als die Opposition Geschichte/Geddchtnis und der Erinnerungsgegenstand selbst.
Welche Bedeutung und Qualitidt werden der Vergangenheit gegeben? Identische Ereignisse

konnen sehr unterschiedlich erinnert werden (Erll 2008: 7).

Das in Guatemala gingige Konzept memoria historica (dt. ,historisches Erinnern®,
,historisches Gedenken®, , historisches Gedichtnis*) geht auf das Abkommen iiber die Rechte
und die Identitét der indigenen Volker Guatemalas (Acuerdo sobre identidad y derechos de los
pueblos indigenas, AIDPI) zuriick. Die Forderung nach Anerkennung eines ,.eigenen
historischen kollektiven Gedichtnisses® (memoria historica colectiva propia) als distinktives
Merkmal der Maya-Identitét fand Eingang in die Friedensvertrdge von 1996 (Vereinte Nationen
et al. 1995: § 1 Abs. 2 Nr. 4). Damit einher ging die Zuschreibung objektivierender
Eigenschaften, unter anderem durch die Verwendung der Bezeichnung im Titel und der
Zielsetzung des Berichts der CEH. Der Titel lautet ,,Erinnerung an das Schweigen* (Memoria
del Silencio) und die Zielsetzung ist die Wiedererlangung der historischen Erinnerung

(recuperacion de la memoria historica).

Zudem nutzen die (inter-)nationale Friedensbewegung bzw. Entwicklungszusammenarbeit im
Anschluss an den Biirgerkrieg memoria als historiographische Methode. Diese besteht aus der
Dokumentation der Aussagen von Augen- und Zeitzeugen. Der Schwerpunkt liegt auf der
indigenen Sozialgeschichte wihrend des Biirgerkriegs sowie der kolonialen und nationalen

Epoche. Betont werden dabei insbesondere strukturelle soziale Ungleichheiten, Rassismus und

39



ethnische Unterdriickung. Entstehen sollte ein Gegenstiick zu der in den offiziellen Lehrplédnen
geschriebenen Geschichte, die von Zensur und Marginalisierung geprigt ist (A. Assmann 2007:
138). Indem die ,,Stimme der Unterdriickten” Gehor fand, erhoffte sich die Bewegung, die
Argumentation bei den Forderungen nach Wiedergutmachung zu unterstiitzen (Kupprat 2011:

29£).

Bei Augen- und Zeitzeugenberichten handelt es sich um ,,gelebtes semantisches Gedachtnis*
(lived semantic memory) aus dem Bereich der collected memory (Olick / Robbins 1998).
Collected memory versteht Geddchtnis als Metonymie, als Kulturphdnomen — das sozial und
kulturell geprédgte individuelle Geddchtnis erinnert sich mit Hilfe von kulturspezifischen
Schemata und handelt geméaf kollektiv geteilter Werte und Normen. Erfahrungen aus zweiter
Hand konnen in den eigenen Erfahrungsschatz assimiliert werden, sowie verschiedene
Elemente des soziokulturellen Umfeldes angeeignet werden. Collective memory hingegen
versteht das Gedéichtnis als Metapher oder ,,Ged4chtnisphdnomen®. Es beinhaltet die Symbole,
Medien, sozialen Institutionen und Praktiken des gesellschaftlichen Bezugs auf Vergangenheit,
die metaphorisch als ,,Gedachtnis* bezeichnet werden. Jedoch handelt es sich hierbei um eine
analytische Trennung, denn sie sind nur durch das Zusammenwirken auf individueller und
kollektiver Ebene wirksam (Erll 2005: 98f., Olick / Robbins 1998). ,,Erinnern* ist nicht getrennt
von ,,Vergessen* diskutierbar, und eine eindeutige Unterscheidung kann unter Umstinden
schwer zu treffen sein. Das kommunikative Gedichtnis auf der Ebene des Individuums gleicht
einem ,,Wandlungskontinuum, auf dem weniger relevante Wahrnehmungen und Erfahrungen
sukzessive dem Verblassen und Vergessen anheimfallen, wihrend biographisch bedeutsame
aufbewahrt, vertieft, reguliert, neu bewertet, kurz: veridndert werden* (Welzer 2005: 21-22).
Auch hier gilt, dass soziale und individuelle Erinnerungen untrennbar sind, denn ,,der Mensch
wiéchst in ein sozial dimensioniertes Universum hinein®. Es kommt zu stdndiger Neubildung
individueller und kollektiver Erinnerungen durch und mit sozialer Kommunikation (ebd.: 27,
30, 44). Eine Gesellschaft besteht sowohl aus Kommunikation als auch durch Kommunikation.
Daher kann keine strikte Trennung von psychischem und sozialem Gedédchtnis durchgefiihrt
werden. Semantiken entstehen durch Kommunikationen, die auf jene Bezug nehmen. Zwischen
Gedichtnis und Kommunikation(-smedien) besteht demnach ein zirkuldrer Zusammenhang

(Esposito 2002: 10).

Foote stellte eine sehr enge Verbindung zwischen Kultur und kollektivem Gedichtnis her und
argumentierte, dass ,,Kultur® eine Art kollektiven Gedéichtnisses darstellt (2003: 33). Kultur

beruht auf kollektiven Vorstellungen und Werten, sozialen Konventionen und Traditionen, die

40



Individuen in eine Gruppe oder Gemeinschaft binden. Dabei handelt es sich um Werte, die das
alltdgliche Leben formen und den Einflussbereich des Individuums iibersteigen. Diese Werte
entstehen nach und nach, verdndern sich langsam und wandern von Generation zu Generation.
Dieses Konzept des kollektiven Gedachtnisses stellt eine bedeutsame Verbindung zwischen
Kultur und Landschaft her, da menschliche Eingriffe in diese zumeist mit Strategien
einhergehen, die auf den Erhalt oder die Beseitigung von Erinnerungen abzielen (ebd.: 33).
Diese Verbindung ist im Hinblick auf die vorliegende Arbeit von besonderer Relevanz, da die
Landschaft religiose und rituelle Bedeutung hat und durch die gewaltsamen Vertreibungen

wahrend der violencia erschittert wurde.

Kulturelle und soziale Traumata gehoren zu der guatemaltekischen Erinnerungsdebatte. Im
Kontext von Biirgerkrieg, aber auch von Kolonialismus, Ausgrenzung und Rassismus arbeiten
insbesondere Mitglieder von Friedens- und der kulturellen Maya-Bewegung an Strategien zum
Umgang mit ihnen. Friedensbewegung und kulturelle Aktivist*innen streben danach, durch
Gewalt verursachtes Vergessen (A. Assmann 2007) in aktives Erinnern umzuwandeln. Aktives
Erinnern kann psychotherapeutische Notwendigkeit sein (z. B. in Form von Exhumierungen
und der Schaffung von Mahnmailern). Die These, dass kollektive Erinnerungsprozesse per se
eine friedlichere Zukunft bedeuten, da Vergessen eine heilende Wirkung hat, ist nicht
zwangslaufig zutreffend (Peters 2020: 203). Von Bedeutung ist vielmehr, welche Instanz {iber
das Erinnern oder das Vergessen bestimmt, wer von dieser Entscheidung profitiert und welche
Konsequenzen sich daraus fiir unterschiedliche soziale Gruppen ergeben (A. Assmann 2012:

68).

Im Gegensatz zu exkludierenden und abgrenzenden Erinnerungskonzepten bietet ,,dialogisches
Erinnern® Gruppen einen breiteren Orientierungsrahmen. Dialogisches Erinnern ermoglicht es
einer Gruppe, ihre Rolle in der traumatischen Vergangenheit zu reflektieren, wéhrend
gleichzeitig die andere Gruppe die Moglichkeit erhélt, diese Rolle anzuerkennen.
,Monologisches Erinnern®, so Aleida Assmann, konzentriert sich auf das eigene Leid einer
Gruppe, was wiederum zu einem hohen Grad der Viktimisierung fiihrt. Daher ist das Ziel des
dialogischen Erinnerns nicht die Schaffung einer Universalerinnerung, sondern vielmehr ein
kompatibles Verstindnis der Geschichte, geprdgt und motiviert durch gegenseitige
Anerkennung und Bezug aufeinander (2013: 124; Hoélscher 2003: 15). Von ,,Katastrophen*
hervorgerufene ,,Briiche in der Geschichte* nur zu iiberwinden sind, wenn ,, Tater* und ,,Opfer
als gleichwertige Parteien einander anhdren (Holscher 2003: 9-12). Ob eine vollige
Gleichwertigkeit und ein richtiger Dialog in Guatemala je erreicht werden konnen, ist nicht

absehbar.

41



Das kollektive Gedédchtnis definiert eine Gruppe von innen und zielt darauf ab, ihr ein Bild der
Vergangenheit zu liefern, welches sie jederzeit wiedererkennt und wodurch sie in der Lage ist,
auch schwerwiegenden Wandel auszugleichen. Historische Fakten werden nur als solche
deklariert, wenn sie als Prozess oder als Ereignis Wandel hervorrufen (J. Assmann 2003
[11992]: 169-170). Die Vergangenheit wird emotional vom kollektiven Gedichtnis erfasst und
unkontrollierbar von ihm veréndert. Stindig werden neue Interpretationen und Erfindungen
hinzugefiigt. Jede nachfolgende Generation versteht und konstruiert die Vergangenheit neu.
Aullerdem bendtigt jede Generation Erinnerungen zur Konstruktion der eigenen Identitit. Es
kann kein Bild der Vergangenheit ohne Verbindung zur Gegenwart geben. Da die
Bezugsrahmen des kollektiven Gedéchtnisses sich immer in der Gegenwart befinden und

staindige Neuorganisation die Regel ist, ist es auch rekonstruierbar.

In der ersten Feldforschungsperiode von 2007 bis 2010 wurden viele als ,,sensibel* empfundene
Themen, wie beispielsweise die Religionszugehdrigkeit, die individuelle Rolle und Traumata
wihrend des Biirgerkriegs, nicht thematisiert. Auf der Ebene des kulturellen Gedéchtnisses
fiihrt Tabuisierung zur Ausléschung, da es nur mittels Kommunikation {iberleben kann

(Assmann 2003 ['1992]: 164).
Post-memory

Post-memory beschreibt die Beziehung, welche die Nachfolgegeneration zu den Erfahrungen
von kollektivem Trauma der dlteren Generationen hat. Diese Erfahrungen ,.erinnern® sie
lediglich auf Grundlage von Geschichten, Bildern und Verhaltensweisen von Menschen, mit
denen sie aufwuchsen. Sie haben sie nicht selbst erlebt (Hirsch 2012: 106). Post-memory ist
eng verkniipft mit der inter- und transgenerationalen Weitergabe von traumatischen
Erfahrungen. Es ist rekonstruiert und ,,vererbt”, es ist eine Konsequenz traumatischen

Erinnerns.

Besonders grausame Fotografien, Dokumentarfilme oder auch Erzdhlungen haben durch ihre
emotionale Wirkkraft einen besonderen Einfluss auf die Nachkriegsgenerationen — auch wenn
die Kinder und Jugendlichen die Umsténde nicht selbst erlebten. Verkorperte Erinnerungen
(embodied memories) konnen sowohl durch echte als auch durch imaginédre Erlebnisse und
Berichte provoziert werden. Sie dullern sich in korperlichen Beschwerden, die durch visuelle,
kinésthetische oder olfaktorische Impulse entstehen. Embodied memories spielen ebenso eine

Rolle wie postmemories. Bei postmemories handelt es sich um Erinnerungen, die

42



intergenerational mit tiefer Emotionalitdt und affektiv tradiert werden und dadurch von den

Empfingern als selbst durchlebt wahrgenommen werden (ebd.: 106—-107).

2.5 Bildung und educacion indigena

Bildung ,,ist eine aktive Aneignung von Welt durch Lernen und Erfahrungen sowie das Sich-
selbst-in-Beziehung-Setzen zu einem Thema, zu einem Kontext oder einer Erkenntnis. Die
Dinge bekommen erst so eine Bedeutung, einen Wert* (EI-Mafaalani 2012: 65). Bildung steht
demnach in engem Zusammenhang mit Wissen und Wissensaneignung. Zudem hat Bildung
eine gesellschaftliche Funktion: Sie ermoglicht dem Einzelnen als , kulturelles Kapital®, die
gesellschaftliche Position zu wahren oder zu verbessern. Dariiber hinaus kann Bildung als
,»stetige Entfaltung von Selbst-Welt-Bild* und als Personlichkeitsentwicklung gesehen werden.
Bildung steht auBBerdem fiir die sozialen Rahmungen und Spielrdume, welche durch die soziale

Schicht und das soziale Umfeld geprigt sind (ebd.: 66f).

Bourdieu definierte gesellschaftlich relevante Ressourcen als Kapital, jedoch, anders als Marx,
nicht als ausschlieBlich 6konomische Ressource. Zu den Kapitalarten zdhlt er kulturelles
Kapital (Bildung), soziales Kapital (Netzwerke) sowie 6konomisches Kapital. Das kulturelle
Kapital wiederum lésst sich in drei Bereiche unterteilen: objektiviertes kulturelles Kapital
(Objekte; z. B. Kulturgiiter, Biicher), inkorporiertes kulturelles Kapital (Kdrper und Geist; z. B.
Wissen und Fahigkeiten, Verinnerlichung des Kulturellen) und institutionelles Kapital
(institutionelle Form, z. B. Zeugnisse und Abschliisse) (Bourdieu 2009: 112; '1983). Kapital
ermoglicht einem Individuum, die Stellung in der Hierarchie einer Gesellschaft zu bestimmen,
zu erhalten oder zu verdndern (El-Mafaalani 2012: 69-73). Jedes Kapital ldsst sich in ein
anderes umwandeln, wodurch ein Individuum seine soziale Stellung erhalten oder verbessern
kann. Beispielsweise kann 6konomisches Kapital in kulturelles umgewandelt werden, indem es
fiir Bildung eingesetzt wird. Mit dem Abschluss entsteht das kulturelle Kapital, welches durch
beruflichen Aufstieg erneut in 6konomisches umgewandelt werden kann. Auch soziales Kapital
(insbesondere hilfreiche berufliche Beziehungen) kann wiederum zu 6konomischem Kapital
werden (ebd.: 95-102). Aus dieser Darstellung wird die in kapitalistisch geprédgten

Gesellschaften anerkannte Auffassung von Bildung als Humankapital** deutlich.

4 Humankapital ist die Summe der wirtschaftlich nutzbaren Fihigkeiten, Kenntnisse und auch
Verhaltensweisen der Erwerbsbevolkerung einer Volkswirtschaft™ (Duden Wirtschaft A-Z 2016). Erst durch die
Ausbildung kann ein Individuum volkswirtschaftlich produktiv titig werden. Dieser Begriff aus den

43



Eine Grundvoraussetzung fiir Bildungserfolg ist, dass die formale Bildung an den spezifischen
Bediirfnissen der Menschen im jeweiligen kulturellen und gesellschaftlichen Kontext
ausgerichtet ist und diese beriicksichtigt. Paulo Freire definierte in seinem
befreiungspiadagogischen Werk Pedagogia do Oprimido (1968) den Prozess der
Bewusstseinsbildung, conscientizagdo, als Voraussetzung flir Bildung und Erziehung.
Bewusstseinsbildung befdhigt die Lernenden in einem ersten Schritt, Machtverhiltnisse und
damit verkniipfte Mythen sowie Unterdriickung zu erkennen. So ist es ihnen moglich, soziale,
politische und 6konomische Widerspriiche zu erfassen und ihre Denk- und Handlungsweise
anzupassen. Dadurch werden die ,,Armen und Ausgebeuteten” befdhigt, in sich selbst zu

vertrauen und eigene Wissensproduktion anzugehen (Chilisa 2012: 236, Dary 2007: 76).

Porter spricht sich ebenfalls gegen ein staatlich vorgegebenes Curriculum aus, das den
Interessen der Machthabenden dient und den passiven Lernenden Handlungskompetenz,
Selbstbestimmung und Befdhigung verwehrt (2015: 245). Stattdessen gilt die Forderung nach
Unterricht, der den unmittelbaren und authentischen politischen Bediirfnissen der Lernenden
dient (ebd.: 245). Indigene Bildung und Erziehung (educacién® indigena) zielt darauf ab,
zukiinftige Fiihrungspersonlichkeiten ganzheitlich zu formen und zu befdhigen, im Interesse
ihrer Volker zu sprechen und zu handeln (Jacob et al. 2015: 2). Die Grundlage bildet das
Verstidndnis von indigenen Volkern als durch Kultur, Sprache und Identitét geprigte Agierende,
die liber Souverdnitdt, Stimme und Integritdt verfiigen. ,,Indigene Bildung und Erziehung®
umfasst dabei nicht nur die formale, institutionelle Schulbildung, sondern insbesondere auch
die in der Gemeinschaft verankerten, lebenslangen Prozesse der Sozialisation und
Enkulturation:

Indigenous education involves knowledge that is generated, obtained, and adapted to fit the

historical contexts and needs of indigenous peoples and is then transmitted through educative

means to others. It is communal and communitarian, gaining potency as it is shared and reshaped
across generations and geography. We view education as a life-long process (ebd.: 3).

Von besonderer Relevanz sind in diesem Zusammenhang die Repetition von Wissensstrukturen

sowie die Adaption von Wissen durch die jiingeren Generationen an die jeweiligen

Wirtschaftswissenschaften wurde zu Beginn der 2000er Jahre zunehmend auch auf andere gesellschaftliche
Bereiche angewandt und stand daher in der deutschsprachigen Offentlichkeit in der Kritik, dazu beizutragen alle
Lebensbereiche zu 6konomisieren (Lohmann 2007: 618).

43 Sowohl educacién (sp.) als auch education (eng.) umfassen nicht nur die oben dargelegte Definition von
,,Bildung® sondern auch den Aspekt der ,,Erziehung®. Je nach Disziplin wird der Begriff ,,Erziehung* mit
unterschiedlicher Schwerpunktsetzung definiert. Alle teilen jedoch folgenden Ansatz: Erziehung bezeichnet den
Versuch, den ,,Geist und Charakter* und die Entwicklung eines Menschen im Einklang mit der Gemeinschaft zu
fordern (Stangl 2021: html).



Gegebenheiten und zeitlichen Verdnderungen. Dariiber hinaus beinhalten indigene Bildung und
Erziehung sowohl einen spirituellen als auch einen mentalen bzw. physischen Lernprozess und
werden daher am besten als unendlicher, reziproker, interaktiver und symbiotischer Lernprozess

beschrieben (ebd.: 3).

Die formale Schulbildung und educacion indigena umfassen weitestgehend voneinander
unabhingige Lernprozesse. Initiativen, die auf individuellem Engagement beruhen und die
lokale Lebensweise kennen und beachten (siche Kapitel 7.3.2), zeigen alternative Wege fiir die

Gemeinden zur Verkniipfung von formaler Schulbildung und educacion indigena auf.

Um das informelle Lernen (educacion indigena sowie indigenes Wissen) und das formelle
Lernen (Schulkontext und offizielle Curricula) in Gleichgewicht zu bringen und den indigenen
Gemeinden somit eine alternative Perspektive zu eroftnen, ist die detaillierte Betrachtung

einiger grundlegender Dilemmata und Widerspriiche sinnvoll:

Empirische Evidenz und wissenschaftliche Erkenntnisse (in Opposition zu religiésen oder
spekulativen Argumenten) trugen zur Ausiibung von Macht und Dominanz {iber Natur und
Mensch bei. In indigenen Gemeinden, wie beispielsweise der der Ixil, wurde die Schulbildung
als Instrument der sozialen Kontrolle eingesetzt. Die Auswahl der Lerninhalte und Lernformen
spiegelte die vorherrschenden Machtbeziehungen wider. So konnte sich eine universelle
Autoritdt auf Grundlage von rationalen, objektiven Kriterien herausbilden (Foucault 1980).
Diese Annahme griindet in der Prdmisse, dass westliche Lern- und Bildungsformate anderen
iiberlegen sind. Sie manifestiert tief verwurzelte, institutionalisierte Voreingenommenheit und

fungiert als wesentlicher Faktor in der Verstarkung des Kolonialisierungsprozesses.

Schulbildung stellte in der Vergangenheit einen zentralen Bestandteil von Kolonisierung und
Missionierung dar, dazu trug das repressive Verbot des Unterrichts in den indigenen Sprachen
bei (Oviedo Gasparico 2021: 6). Auch in der Gegenwart ist der Staat in der Regel fiir
Organisation und Angebot von Bildung verantwortlich. Der ehemalige Bildungsminister und
Maya-Aktivist Demetrio Cojti Cuxil hat das guatemaltekische Bildungssystem in der
Vergangenheit als Instrument zur Durchfiihrung eines Ethnozids charakterisiert (1987). Dieses
Verméchtnis stellt nach wie vor ein Problem dar. Die Frage, welche Formen des Wissens als
bedeutsam und niitzlich erachtet und welche Formen des Wissens représentiert werden, ist nach
wie vor von Relevanz. Ebenso ist zu klidren, wer iiber die Deutungshoheit verfiigt, was es
bedeutet, ,,erzogen* oder ,,gebildet” zu sein. Diese Entscheidungen werden getroffen, wihrend
die politischen, dkonomischen und ideologischen Faktoren, die direkten Einfluss auf die

Curricula haben, im Verborgenen bleiben (Wotherspoon 2015: 86, 94).

45



Institutionen erkennen indigenes Wissen in der Regel lediglich im Kontext informellen Lernens
an und ignorieren den lebenslangen, dynamischen Charakter indigenen Wissens und indigener
Péadagogik. Eine sinnvollere Herangehensweise als die Dichotomie zwischen informellem und
formellem Lernen wére die Vorstellung eines Kontinuums, das von unstrukturiertem zu
strukturiertem Lernen reicht. Institutionen tragen indes dazu bei, dass indigenes Wissen und
indigene Pddagogik mit niedrigem sozialem Status konnotiert sind und selten in Diskussionen
einbezogen werden. In Guatemala herrschen nach wie vor ,,westliche* Standards vor, wobei die
Diskrepanzen zwischen Schulpraktik und den Realititen in den Gemeinschaften oftmals
uniiberwindbar sind (ebd.: 87). Demgegeniiber steht indigenes Wissen, das als ,,tiefes Wissen*
verstanden wird und fiir das es wissensbasierte Protokolle gibt (ebd.: 88). Sprache, kulturelle
Praktiken, Spiritualitidt, Wissen um Land und Ressourcen sowie soziale und kommunikative
Kompetenzen sind integrale Bestandteile indigener Erziehung und Bildung. Diese Fahigkeiten
sind von entscheidender Bedeutung fiir die sozialen und intergenerationalen Beziehungen in

einer Gemeinschatft.

Indigene Gemeinschaften haben spezifische Anspriiche an Bildung und Erziehung. Die
epistemologische Grundlage, auf der diese Anspriiche fuflen, weicht deutlich von der
westlichen ab. Ein wesentliches Merkmal ist das Streben vieler indigener Gemeinschaften nach
epistemischer Selbstbestimmung. Dieser Ansatz umfasst nicht nur die Sprache, sondern auch

Kultur und vielféltige Zugidnge und Methoden der Beschulung (Tuhiwai Smith 2005: 94).

46



2.6 Zusammenfassung

Die vorliegende Arbeit untersucht, welche Prozesse die Konstruktion von kollektiven
Identitdten, Gemeinschaft und Zusammenhalt im Kontext soziookonomischer Probleme und
historischer Briiche prigen. In Bezug auf das immaterielle kulturelle Erbe umfasst kulturelle
Interaktion auch die bewusste Umsetzung von MalBnahmen, um ,andere* Konzepte zu
iibersetzen, zu erhalten oder zu iibernehmen (Burke 2009: 55ff). Der Biirgerkrieg rief
historische Briiche und somit tiefgreifende Verdanderungen hervor, wie das Beispiel der Ixil-
Region zeigt. Traditionelles Wissen wird in solchen Féllen nicht tiberholt. Die Akteure und
Akteurinnen der Ixil-Region sind sich der kulturellen Briiche bewusst und gestalten ihre

Identitdt stindig neu.

Rituale sind die Ereignisse, die einer Gesellschaft oder Kultur Struktur und Bedeutung geben
(Bell 1992). Rituale, als zentrale Elemente kultureller Aktivitdten, vermitteln zwischen sozialen
Beziehungen und 16sen Spannungen und Konflikte in einer Gemeinschaft. Rituale weisen oft
eine hohe Variationsbreite auf, die sich an den Zielen der Teilnehmenden orientiert (Bell 1997:
231), und stellen auf diese Weise Schliisselprozesse bei der Konstruktion kollektiver Identitéten
dar. Das Ritual fungiert als vermittelndes Medium zwischen sozialen Beziehungen (Turner
2008 ['1969]), etwa zur Lésung von sozialen und psychologischen Spannungen und Konflikten
in einer Gemeinschaft. Dies ist insbesondere nach der Erfahrung von sowohl Liminalitét als

auch communitas — von Bruch, Krise und Losung — der Fall (ebd.: 255).

Jan Assmann definiert Identitét als ,,das Bild, das eine Gruppe von sich aufbaut und mit dem
sich deren Mitglieder identifizieren* (2003 [11992]: 132). Die Entstehung kollektiver Identitit
wird durch Wechselwirkungen zwischen gemeinsamen Erinnerungen und Konzepten von
Alteritit beeinflusst. Hierbei werden Differenzen gegeniiber der Aulenwelt betont, wahrend
interne Harmonie gefordert wird (Erll 2005: 109). Differenzen werden als prignanter
wahrgenommen als Gemeinsamkeiten, und selbst innerhalb von Differenzen existieren
dynamische Beziehungen (Sokefeld 2012: 46). Fiir die Gruppe ist ihre kollektive Identitdt von
Bedeutung, da sie sich aus einem Wissensvorrat speist, auch implizites Wissen oder facit
knowledge genannt (Welzer 2005: 14; Straub 1998: 103). Er umfasst Denken, Fiihlen, Wollen
und Handeln und steuert die kollektive Identitdt. Bewusste und unbewusste Anteile ergéinzen

sich (Erll 2005: 109).

Das Konzept der ,,mnemonischen Gemeinschaft* erweist sich als ein niitzliches Instrument zur

Erklirung der Bildung von Gemeinschaft vor dem Hintergrund historischer Briiche. Es

47



bezeichnet eine soziale Gruppe, die sich durch eine besondere Beachtung bestimmter
historischer Ereignisse auszeichnet. Diese Ereignisse kreieren soziale Zeitlinien (Zerubavel
2003: 28). Rituale vereinen demnach neue mit alten Belangen, verbinden soziale und zeitliche
Aspekte und fordern die Verbindung zwischen den Generationen. Zudem tragen sie zur
Identitétskonstruktion bei, sofern kollektive Traumata in ein Ritual einbezogen werden (J.
Assmann 2003 [11992]: 51f., Connerton 1989, Halbwachs 1985). Rituale sind wesentlich fiir
kulturelle Reproduktion, die Bildung von Gruppensolidaritit sowie die Konstruktion von

sozialer und personlicher Identitit (Krieger / Belliger 2008: 32).

In der vorliegenden Arbeit werden die signifikanten Aspekte des immateriellen kulturellen
Erbes einer ndheren Betrachtung unterzogen. Es wird herausgearbeitet, dass heilige Orte — als
Erbe, als Sitz der Geschichte sowie als Orte der Resonanz betrachtet — von besonderer Relevanz
sind. An diesen Orten manifestieren sich das Materielle, das Symbolische und das Funktionale
simultan, was eine Schnittstelle zwischen dem Materiellen und Immateriellen, zwischen
Vergangenheit und Gegenwart, bildet. Die Bewohnerinnen und Bewohner stehen in direktem
Kontakt mit den heiligen Orten und bewahren so die Verbindung zwischen sich und der
Vergangenheit. Dabei besteht eine Bindung zwischen Leben und Tod sowie zwischen Zeit und
Ewigkeit (Ingold 2000: 16—19). Eine Gemeinschaft definiert sich in Relation zu der sie
umgebenden Landschaft, sie haben eine besondere Beziehung. Kollektive Erinnerung stellt
ebenfalls eine bedeutsame Verbindung zwischen Kultur und Landschaft dar. Denn menschliche
Eingriffe in die Umwelt sind oft mit der Art und Weise verbunden, wie Gesellschaften
Erinnerungen erhalten oder 16schen wollen (Falla 2011: 104, Foote 2003: 33, Ingold 1993,
Rodriguez 2018: 62, Wilson 1995: 20). Orale Traditionen sind relevant fiir das kollektive
Gedidchtnis und den Dialog zwischen den Generationen. Sie konnen sich an die jeweiligen
Gegebenheiten anpassen und so auf dynamische Weise auf aktuelle Herausforderungen

reagieren (Vansina 1996, Olick / Robbins 1998).

Das Konzept des dialogischen Erinnerns ermdglicht es einer Gruppe, die eigene Rolle in der
traumatischen Vergangenheit zu reflektieren. Gleichzeitig wird der anderen Gruppe ermoglicht,
diese Rolle anzuerkennen (A. Assmann 2013: 124). Somit erweist es sich als ein hilfreiches
theoretisches Konzept in diesem Zusammenhang. Das monologische Erinnern konzentriert sich
demgegeniiber auf das eigene Leid einer Gruppe, was wiederum zu einem hohen Grad der
Viktimisierung fiihrt. Das Ziel des dialogischen Erinnerns ist demnach nicht die Schaffung einer
Universalerinnerung, sondern vielmehr das kompatible Verstindnis der Geschichte, das geprégt

und motiviert ist von gegenseitiger Anerkennung und dem Bezug aufeinander (A. Assmann

48



2013: 124; Hélscher 2003: 15). Eine Uberwindung von Briichen in der Geschichte ist nur durch
ein aufrichtiges gegenseitiges Horen von Tétern und Opfern mdglich (Holscher 2003: 9—-12).
Die Frage, ob eine solche Gleichwertigkeit und ein richtiger Dialog in Guatemala je erreicht
werden konnen, bleibt jedoch offen. Post-Memory steht fiir die Weitergabe von traumatischen
Erfahrungen zwischen Generationen. Es wird rekonstruiert und ,,vererbt. Postmemories sind
demnach Erinnerungen, die intergenerationell tradiert werden und von den Empfangern als

selbst durchlebt wahrgenommen werden (Hirsch 2012: 106—-107).

Eine soziale Gruppe, die sich selbst als ein Erinnerungskontinuum konstituiert, ist in der Lage,
ihre Vergangenheit sicher iiber lange Zeitrdume als einzigartig zu bewahren. Sie kann auch eine
eigene Identitdt (als Maya oder Ixil) konstruieren, die dafiir sorgt, dass indigenes Wissen und
indigene Piddagogik einbezogen und wertgeschétzt werden. Sowohl Selektion als auch ideelle
Positionierung erinnerter Tatsachen, Ahnlichkeiten und Kontinuititen stellen demnach
natiirliche Prozesse dar (J. Assmann 2003 ['1992]: 167). Der Fokus liegt auf den eigenen
Konzepten und tragt zur Forderung des Verstdndnisses aus der eigenen Perspektive bei. Dieser

Prozess kann als Dekolonisierung bezeichnet werden (Chilisa 2012: 13).

Fiir Bildungserfolg muss formale Bildung an spezifischen Bediirfnissen der Menschen und
ihrem jeweiligen Kontext ausgerichtet sein. Institutionen erkennen indigenes Wissen nur im
Kontext informellen Lernens an und ignorieren dabei dessen lebenslangen, dynamischen
Charakter. Eine sinnvollere Herangehensweise als die Dichotomie zwischen informellem und
formellem Lernen wire ein Kontinuum, das von unstrukturiertem zu strukturiertem Lernen
reicht. Institutionen bewirken, dass indigenes Wissen und indigene Péddagogik oft
ausgeschlossen und negativ bewertet werden. In Guatemala herrschen westliche Standards vor,
wobei die Diskrepanzen zwischen Schulpraktik und Realitdt oftmals uniiberwindbar sind.
Demgegeniiber steht indigenes Wissen, das als ,,tiefes Wissen* verstanden wird und fiir das es
wissensbasierte Protokolle gibt (Tuhiwai Smith 2005: 88). Indigene Erziehung und Bildung
wird mafgeblich von verschiedenen Faktoren beeinflusst. Dazu zdhlen insbesondere Sprache,
kulturelle Praktiken, Spiritualitit, Wissen um Land und Ressourcen sowie soziale und
kommunikative Kompetenzen. Diese Faktoren sind von entscheidender Bedeutung fiir die
sozialen und intergenerationalen Beziehungen in einer Gemeinschaft. Ein bedeutender Aspekt
ist in diesem Zusammenhang das Streben vieler indigener Gemeinschaften nach epistemischer
Selbstbestimmung. Dieser Ansatz umfasst nicht nur die Sprache, sondern auch Kultur und

vielfaltige Zugidnge und Methoden der Beschulung (ebd.: 94).

49



50





