
Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identität und Bildung in der
Ixil-Region, El Quiché, Guatemala
Aretz, C.N.

Citation
Aretz, C. N. (2026, February 3). Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identität und
Bildung in der Ixil-Region, El Quiché, Guatemala. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/4289416
 
Version: Publisher's Version

License: Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/4289416
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/4289416


29 

2. Theoretische Grundlagen und Definitionen  
 

2.1 Kulturelles Erbe und Transition 
 

Kulturelles Wissen und Traditionen sind Teil eines ständigen und globalen „Prozesses der 

Entstehung“ (process of becoming). In diesem Prozess entwickeln sie mittels durchgängiger 

Interaktion mit anderen Menschen Fähigkeiten, ihrer Umwelt (menschlich und nicht-

menschlich) Bedeutung zu entnehmen (Ingold 2000: 22). Demnach sind die gelebten 

kulturellen Traditionen der Ixil, wie z. B. das Kalenderwissen und die Divination, ebenfalls 

Ergebnis der menschlichen Interaktion untereinander und mit ihrer Umwelt – es entsteht die 

Illusion historischer Kontinuität. Jedoch gibt es keine „authentischen“ bzw. „unverfälschten“ 

Traditionen. Äußere, von Gewalt und Zerstörung begleitete Einflüsse während des 

Bürgerkriegs, der Kolonialzeit und der Zeit der finqueros führten in der Ixil-Region zu 

Kulturwandel. Dieser ist in erster Linie vom Streben nach Überleben geleitet worden „What we 

see today as a continuous tradition is actually the result of generations of practice by people 

working within the bounds of what they understood to be both possible and desirable“ (Joyce 

2004: 4). Kulturelle Interaktion beinhaltet ebenfalls, bewusste Handlungen zu unternehmen, 

um „andere“ Konzepte zu übersetzen, zu erhalten oder zu übernehmen (Burke 2009: 55ff). 

Traumatische Ereignisse wie der Bürgerkrieg führten bei den Ixil zu Brüchen, aber selbst unter 

zerstörerischen Umständen verschwindet traditionelles Wissen nicht: Wie die Beispiele aus der 

Ixil-Region zeigen, sind die Akteure und Akteurinnen keineswegs passiv und sich der 

kulturellen Brüche bewusst. Auch die Identität unterliegt einem ständigen Prozess der 

Umgestaltung (Wilson 1995: 312). In Guatemala ist keine Region von den Prozessen der 

Globalisierung isoliert, die zu kultureller Hybridisierung führen (García Canclini 2009: iii, 

Reyhner / Kumar Singh 2015: 14ff). 

 

2.2 Rituale und Divination 
 

Die vorliegende Arbeit dokumentiert Rituale in unterschiedlichen Kontexten, die einen 

signifikanten Beitrag zur Ausbildung kollektiver Identitäten leisten (Definition siehe Kapitel 

2.3). Rituale werden als symbolische, zweckrationale Handlungen definiert, die elementare 

kulturelle Werte, Ideologien, Wissen und Dramatik in soziale Beziehungen vermitteln. Dies 

geschieht zumeist in Schlüsselmomenten von Wandel oder Intensivierung (Schieffelin 2007: 

17, Bellinger / Krieger 2008: 7). Existenzielle Probleme und Fragen in Bezug auf die Geburt 

29



30 
 

und die Angst vor dem Tod sowie dem Sinn des Lebens werden durch Rituale nicht unbedingt 

beantwortet, jedoch zumindest artikuliert. Rituale veranschaulichen, auf welche Weise eine 

Gemeinschaft Beziehungen zwischen Menschen sowie zwischen Menschen und ihrer Umwelt 

konstruiert. Hierbei handelt es sich um soziale Wirkungsbereiche der Ereignisse, die einer 

Gesellschaft oder Kultur Struktur und Bedeutung geben (Bell 1992, 1997). Zudem sind sie 

zentrale Elemente der kulturellen Aktivitäten und haben hierbei Schlüsselfunktionen inne. Ein 

Ritual hat eine bestimmte Bedeutung und Funktion, die außerhalb des Rituals selbst zu finden 

ist, z. B. das Ritual als „sozialer Aspekt der Religion“ (Eriksen 2010: 227).  

Nach der Definition von Platvoet (2008: 187) sind Rituale durch die folgenden Charakteristika 

gekennzeichnet: 1.) stilisiertes Verhalten, 2.) besondere Fähigkeiten zur 

Aufmerksamkeitserregung, 3.) Durchführung zu speziellen Anlässen oder an besonderen Orten, 

4.) Nutzung kulturell spezifischer Symbole und multimedialer Performances für symbolische 

Transformationen. Die Durchführenden des Rituals verfolgen damit strategische Ziele, sowohl 

latente als auch offene, und erreichen diese auf diese Weise. Zu den Funktionen von Ritualen 

zählen die Legitimation von Macht und im Zuge dessen von Ideologie (Eriksen 2010: 227) 

sowie die Ermöglichung starker emotionaler Erfahrungen seitens der Teilnehmenden33. 

 

Des Weiteren erfüllen Rituale eine kognitive Funktion, eine „Entdeckungsfunktion“, im 

Hinblick auf Wissen. Diese geht über die Gewinnung von Wissen hinaus und beinhaltet 

ebenfalls dessen Vermittlung im Rahmen einer „rituellen Gestaltung der Welt“. Außerdem kann 

ein Ritual eine Performance im Sinne der Zurschaustellung des Wissens gegenüber anderen 

sein. Konventionen, Regeln und Bedingungen werden von einem Ritual einerseits befolgt und 

andererseits konstruiert (Bellinger / Krieger 2008: 26). Kulturelle Konventionen regeln die 

Formalität und den Ort, die Zeit sowie die Umstände der Durchführung der rituellen Praktik 

der Divination34. Als performative Sprechhandlung ist sie in der Regel stilisiert, repetitiv und 

stereotyp (Rappaport 1999: 78). Zudem beinhaltet Divination Wirkkraft, d. h., sie verleiht 

persönliche Kontrolle über externe, stressauslösende Ereignisse und Faktoren, aus denen 

 
33 Gelingt es, mit einem Ritual das Gefühl der Teilnahme an etwas Höherem hervorzurufen, spricht Durkheim 
(1981 [1912]) in diesem Zusammenhang von „dem Heiligen“. 
34 Colby (2004: 81) beschreibt Divination auf Grundlage des Kalenders bei den Ixil als „cultural logic organized 
by key metaphors covering religious beliefs, ethics, morality and general prescriptions for locally defined 
success“. Dies bedeutet, dass lokal bedeutsame und erstrebenswerte Ergebnisse des täglichen Lebens von einem 
ethischen, religiösen und moralischen System gestützt werden, die ausschließlich innerhalb der Ixil-Kultur Sinn 
ergeben. Colby entwickelte basierend auf seiner engen Zusammenarbeit mit dem Kalenderpriester Xas Khov 
eine „narrative Grammatik“ und ein Modell zur Entscheidungsfindung während des Divinationsprozesses. 
Dieses Muster oder Schema spricht für die Anpassungsfähigkeit des Systems, Colby geht von einem universellen 
Set optimaler Konditionen aus, die Gesundheit und Wohlbefinden von Individuen in jeder interagierenden 
sozialen Gruppe betreffen (ebd.: 82). 

30



31 

schließlich eine heilende Wirkung entsteht. Da Divination, gemeinsam mit assoziierten 

Vorstellungen, soziale Beziehungen reguliert und die kulturelle Logik, d. h. die Sicht auf die 

soziale Welt und die moralische Ordnung, beinhaltet (Fischer 2001), schreiben Colby / Colby 

(1981: 222–223) ihr eine ordnende Funktion zu35. Divination wird durch das Allgemeinwissen 

des Individuums sowie durch die jeweilige Interpretation der Umwelt bestimmt. Das Verhalten 

der Individuen unterliegt sowohl der Beobachtung und Beurteilung durch Gottheiten als auch 

der Bewertung und gegebenenfalls Sanktionierung durch Mitmenschen (Colby 2004: 83). Die 

kulturelle Logik ist an die Sprache gekoppelt und wird über sie weitergegeben. Ebenso wie 

Divination stellt Sprache ein übergeordnetes und ordnendes Metasystem dar. Sowohl Syntax 

als auch Semantik sind auf Pragmatik angewiesen. Somit ist die kulturelle Logik einer 

Sprachgemeinschaft in den unterschwellig vorhandenen Annahmen und deren Organisation 

begründet (ebd.: 85). Zu den wiederkehrenden Mustern einer kulturellen Logik gehören etwa 

narrative Motive, die in vielen Teilen der Welt immer wieder auftauchen. Die in Mesoamerika36 

vorherrschenden Motive umfassen neben den bereits angeführten gefangengehaltenen Seelen 

und der beseelten und belebten Landschaft zudem die Kombination eines Alter Ego in Gestalt 

einer Tierseele beziehungsweise eines nahuales mit einer Person sowie das Auftreten dieser 

Tierseelen in rituellen Praktiken, die darauf abzielen, eine negative Wirkung zu erzielen (ebd.: 

86). 

Ritualisiertes Handeln kann Konventionen etablieren, einführen und konstruieren (Rappaport 

1999: 24). Diese sind Strategien zur Konstruktion von bestimmten Machtbeziehungen. 

Allerdings sind Rituale nicht nur im Dienst von Macht, sondern sind auch selbst mächtig. 

Rituelles Wissen ist demnach dasjenige, welches sich durchgesetzt hat. Das Ritual ist eine 

eigene Ebene des kommunikativen Handelns mit eigenen pragmatischen Bedingungen (Krieger 

/ Belliger 2008: 31). In pluralistischen Gesellschaften bringen Rituale die Beziehungen 

zwischen den Gruppen zum Ausdruck. Solche Rituale, die nach innen Solidarität und nach 

außen Grenzen ausdrücken, waren immer schon in Gruppen vorhanden. Rituale zwischen 

Gruppen stellen eine signifikante Eigenschaft stratifizierter Gesellschaften dar. Ein Ritual muss 

nicht immer eine traditionelle Wiederholung früherer Zeremonien sein. Es kann auch ein 

einmaliges Ereignis darstellen, das ausdrücklich für einen besonderen Anlass oder einen 

 
35 Als kommunikative Handlung hat auch das Ritual eine ordnende Funktion. Es ist jedoch unklar, ob soziale 
Ordnung durch die rituellen Handlungen der Individuen entsteht oder ob das Ritual selbst aus der 
überindividuellen sozialen Ordnung hervorgeht (Rappaport 1999: 22). 
36 Die Bezeichnung „Mesoamerika“ geht auf Paul Kirchhoff (1966) zurück, der u.a. das Kalendersystem, die 
Religion, und den Maisanbau als verbindende kulturelle Merkmale der dort lebenden Bevölkerung herausstellte. 
Das Kulturareal ist ungefähr in Zentralmexiko, Belize, Guatemala, und Teilen El Salvadors sowie Honduras 
angesiedelt.   

31



32 
 

bestimmten Zweck konstruiert wurde. Beispiele hierfür sind Einweihungszeremonien, z. B. für 

Brücken oder öffentliche Gebäude (Platvoet 2008: 177). In Konfliktsituationen in 

pluralistischen Gesellschaften können Rituale einmalige Ereignisse sein, die mit der Intention 

konstruiert werden, zu zerrütten. In Auseinandersetzungen zwischen verfeindeten Systemen 

haben Rituale immer schon eine Rolle gespielt, um Nichtmitglieder von Mitgliedern zu trennen. 

Hierbei handelt es sich um mentale Konstruktionen. Ritualisierte „erfundene Traditionen“ 

können Gewalt verschleiern. So können fiktive Fundamente wie mythische Erzählungen über 

Gründungstaten oder kulturelle Eigenart der Förderung von politischen Zielen oder der 

Unterstützung politischer Macht dienen (Platvoet 2008: 186).  

Rituale können bedeutsame Ebenen einer Gesellschaft in einer Handlung vereinen: die 

symbolische und die soziale Ebene sowie die individuelle und die kollektive Ebene. Da ein 

Ritual auf diese Weise gesellschaftliche Widersprüchlichkeiten und Ambiguitäten anspricht und 

Lösungen auf symbolischer Ebene anbietet, kommt ihm eine besondere Bedeutung zu (Eriksen 

2010: 228, Rappaport 1999: 315). Das Ritual ist vermittelndes Medium zwischen sozialen 

Beziehungen (Turner 2008 [11969]). Darunter fällt beispielsweise die Lösung sozialer und 

psychologischer Spannungen und Konflikte in einer Gemeinschaft.  

In Ritualen sind vieldeutige Symbole von Belang. Unterschiedliche und vielfältige 

Verbindungen von Symbolen untereinander ermöglichen, verschiedene Bedeutungen 

abzuleiten. Auch wenn die Bedeutungen abweichend und widersprüchlich sind, so trägt gerade 

dies zur Schaffung von Solidarität bei (Turner 2008 [11969]: 37). Rituelle Symbole 

repräsentieren idealerweise sowohl soziale Struktur und Legitimation (Politik) als auch 

existentielle oder emotionale Belange – wenn sie effektiv sein sollen (Morales Sic 2007: 265). 

Rituale spiegeln die universellen Werte einer Gemeinschaft, die ihr zugrunde liegen. 

Abweichende Durchführungen sind möglich, da Rituale weitreichenden Variationen 

offenstehen, die sich an den Zielen eines jeden Teilnehmenden orientieren (Bell 1997: 231). Sie 

präsentieren eine bestimmte Version der Ereignisse und Mächte innerhalb einer Gruppe und 

tragen zur Legitimation bei. Das eigentliche Spiel bzw. Zerren zwischen unterschiedlichen 

sozialen Kräften bleibt unter der harmonisch anmutenden Oberfläche der formalen 

Durchführungen der Rituale verborgen. So können Rituale, die nicht den Anforderungen 

entsprechen, eine Möglichkeit bieten, die verborgenen Dynamiken wahrzunehmen (Schieffelin 

2007: 18). 

 

32



33 

Der rituelle Prozess 

In seinem Werk The Ritual Process: Structure and Antistructure (1969) prägte Victor Turner 

die Theorie des rituellen Prozesses. Gemeinschaftsstiftende Handlungen durchlaufen einen 

Prozess des Bruchs, der Krise, der Lösung und der Reintegration (dies erfolgt nach dem 

Schema: Struktur/Anti-Struktur/Struktur) 37 . Dabei macht Liminalität (entspricht der Anti-

Struktur) das entscheidende Moment aus. Nach Turner erleben Menschen in der Phase der 

Auflösung von Konventionen, Verhaltensmustern und sozialen Differenzen Liminalität – einen 

Zustand der Unbestimmtheit und Potenzialität. Durch die Erfahrung von Liminalität lösen sich 

die gegebenen sozialen und psychologischen Strukturen auf und eine Transformation von 

Individuum und Gesellschaft wird ermöglicht (Turner 2008 [11969]: 255). Es handelt sich um 

einen Prozess, in dem Verhalten „rekodiert“ wird. Die „generative Pragmatik“ ist die Grundlage 

aller sinnvollen Handlungen. Sie bezeichnet Regeln, die es erlauben, den Sinn von Handlungen 

zu dekonstruieren und anschließend zu rekonstruieren. Während des Rituals wird die 

Unterscheidung zwischen Kollektiv und Individuum aufgehoben. Die Person, die Gruppe sowie 

der Kosmos bilden eine Gemeinschaft, die communitas. Das Ritual ist vermittelndes Medium 

zwischen sozialen Beziehungen (Turner 2008 [11969]). Dazu zählt beispielsweise die Lösung 

sozialer und psychologischer Spannungen und Konflikte in einer Gemeinschaft.  

 

2.3 Gemeinschaft (community) – Kollektive Identität(en) – mnemonische 
Gemeinschaft 
 
In der vorliegenden Arbeit wird der Begriff der „Gemeinschaft“ als Gruppe definiert, deren 

Mitglieder ein starkes gegenseitiges Zugehörigkeitsgefühl (feeling of belonging) empfinden. 

Die Mitglieder erfahren in der Gruppe Bedeutung, Selbstwirksamkeit und Anerkennung und 

haben eine emotionale Bindung zu ihr (McMillan / Chavis 1986: 6ff.). „Gemeinschaft“ ist 

wesentlicher Bestandteil kollektiver Identität(en). Identität wird definiert als das Verständnis 

einer Person von ihrer eigenen Person sowie das Begreifen anderer Menschen von sich selbst 

und voneinander. Die kollektive Identität, definiert auf der Ebene kollektiver Gruppen, umfasst 

die gemeinsame Definition dieser Gruppen, die sich aus den gemeinsamen Interessen, 

Erfahrungen und der Solidarität ihrer Mitglieder ableitet. 

 

Ein Blick auf die in und über Guatemala kursierenden Fremd- und Eigenbezeichnungen und 

Definitionen von ethnischen Gruppen ist in diesem Zusammenhang wichtig. In Guatemala 

 
37 In Anlehnung an Arnold van Gennep (Übergangsriten, 1909). 

33



34 
 

vermitteln diese einen ersten Eindruck über die Machtstrukturen, nicht nur im Hinblick auf 

Geschichtspolitik und Geschichtsbewusstsein. Die Kategorisierung ist selbst ein Element des 

sozialen Konflikts und der Machtverhältnisse, da die Zugehörigkeit zu einer bestimmten 

sozialen Kategorie bedeutet, dass man eine spezifische Statusposition einnimmt (Gabbert 2004: 

xv). 

 

Unter den sich selbst als ladino38  und „nicht-indio“ bezeichnenden Teilen der Bevölkerung 

kursiert weiterhin die herabwürdigende Bezeichnung indio für die Anderen. Die Bezeichnungen 

indígena und Maya werden von der Mehrheit als politisch korrekt angesehen. Die in Mexiko 

verwendete Bezeichnung pueblos originarios findet in Guatemala derzeit noch keine 

Anwendung. Hierbei handelt es sich jedoch ausschließlich um ursprüngliche 

Fremdbezeichnungen, auch wenn sie von Mitgliedern der Maya-Bewegung verwendet werden. 

Die Mehrheit der indigenen Bevölkerung verwendet die genannten Bezeichnungen nicht selbst. 

In der Ixil-Region erfolgte Ende der 2000er Jahre hauptsächlich eine Autoidentifikation mit 

dem Heimatort, in der Regel mit dem municipio. Neuere Zahlen des Zensus von 2018 zeigen, 

dass sich „Maya“ mittlerweile als Eigenidentifikation in der Ixil-Region ausgewählt wird, 

zumindest wenn diese Kategorie zur Auswahl steht (vgl. Kapitel 3.1, INE 2018: html). 

 

„Wir-Identität“ oder „kollektive Identität“39  definierte Jan Assmann (2003 [11992]: 132) als 

„das Bild, was eine Gruppe von sich aufbaut und mit dem sich deren Mitglieder identifizieren“. 

Die Entstehung kollektiver Identität wird durch dynamische Wechselwirkungen zwischen 

gemeinsamen Erinnerungen und Konzepten von Alterität beeinflusst. Dabei werden 

Differenzen nach außen betont und nach innen heruntergespielt (Erll 2005: 109). Sökefeld 

zufolge ist die Betonung der Differenzen von größerer Bedeutung als die der Gemeinsamkeiten. 

Zudem existieren auch zwischen den verschiedenen Differenzen dynamische Beziehungen 

(2012: 46). Die kollektive Identität gewinnt ihre Bedeutung für die Gruppe aus einem einzelnen 

 
38 ladinoaa ist ein soziokulturelles Konstrukt zur Selbstbeschreibung der eigenen Ethnizität, dabei liegt die 
Betonung auf dem Aspekt nicht-indígena zu sein. Ursprünglich kam die Bezeichnung in der Kolonialzeit für 
Indigene mit sehr guten Sprachkenntnissen des Spanischen zur Anwendung. Mit der Zeit inkludierte die 
Bezeichnung vor allem soziale Aufsteiger. Die Selbstdefinition als ladinoa-a auch im Hinblick auf eine 
machthabende soziokulturelle Gruppe kam erst ab dem 19. Jahrhundert auf (Hale 2006: 15-20). 
39Kritik an der Verwendung des Begriffs „kollektive Identität“ äußerte Straub (1998). Es handele sich um die 
unrechtmäßige Übertragung des personalen Identitätsbegriffs auf Kollektive. Zudem bestünde in Diskursen über 
konkrete kollektive Identität Ideologieverdacht. „Die verschiedenen Identitäten, die ein Mensch verkörpert, 
beeinflussen sich oft in hohem Grad wechselseitig, und zwar nicht notwendigerweise in dem Sinn, dass sie sich 
wechselseitig zurecht stoßen und eine konsistente Persönlichkeit, eine integrierte Ich-Identität hervorbringen 
würden. Die verschiedenen Identitäten können im Gegenteil Konflikt und Antagonismus hervorrufen, 
Inkonsistenzen und Ambivalenzen, die je nach Situation und Kontext unterschiedlich aufgelöst werden können“ 
(Sökefeld 2012: 47f.).  

34



35 

Wissensvorrat (Welzer 2005: 14). Tacit knowledge („implizites Wissen“) umfasst die Aspekte 

des Denkens, Fühlens, Wollens und Handelns. Es spielt eine bedeutende Rolle bei der 

Strukturierung und Steuerung der kollektiven Identität einer Gesellschaft (Straub 1998: 103). 

Bewusste und unbewusste Anteile ergänzen sich in diesem Prozess (Erll 2005: 109). 

 

Das Bestreben einer Gemeinschaft eine bestimmte Identität zu stabilisieren, stellt weitere 

Identitäten in Frage. In einem mehrdeutigen Kontext führt die Festlegung auf eine bestimmte 

Identität zu Widerstand (ebd: 47f.). Benedict Anderson argumentiert in seinem Konzept der 

imagined communities (1983: 6) im Kontext des nationbuilding, dass „bewusste“ Anteile der 

kollektiven Identität einfließen: „[...] in the minds of each lives the image of their communion“. 

Andersons imagined communities gehen über ethnische Dualismen hinaus. Nicht nur der Staat, 

sondern auch andere Institutionen wie Kirchen und zivilgesellschaftliche Organisationen, 

prägen die Identität der Gemeinschaften. In der vorliegenden Arbeit wird der Begriff imagined 

political community als Kulturartefakt verstanden, welches auf die Sozialstruktur des Kollektivs 

(= Gemeinschaft) anstelle von Nation/Staat verweist. 

 

Ohne kollektive Identität kann sich keine soziale Bewegung formieren. Die Identifikation mit 

der Gruppe verbindet kollektive und soziale Identität und verknüpft die individuelle mit der 

kollektiven Ebene der Identität. Die kollektive Identität einer Gruppe kann mithilfe der 

„Gruppenphänomene“, d. h. mit Ritualen, Symbolen, Überzeugungen und den von den 

Mitgliedern geteilten Werten, bestimmt werden (van Stekelenburg 2013: 219).  

 

Soziale Bewegungen werden nicht nur durch gemeinsames Handeln und Solidaritätsverhältnis 

zusammengehalten, sondern auch durch Identitäten, Symbole, gemeinsamen Identitätsdiskurs 

und Alltagspraktiken, die zu den Erfahrungen von sozialer Ungerechtigkeit der Teilnehmer 

beitragen (ebd.: 220). Die folgenden drei Punkte definieren soziale Bewegungen: 1. Grenzen 

werden gezogen (boundaries); 2. Bewusstsein (consciousness), d. h. die Gruppenmitgliedschaft 

und die Positionierung der eigenen Gruppe in der Gesellschaft, auch im Vergleich zu anderen, 

werden bewusst wahrgenommen (um die Mitgliedschaft in der Gruppe politisch relevant zu 

machen, muss diese Position als illegitim empfunden werden); 3. Verhandlung (negotiation), 

d.h. Menschen verhandeln innerhalb ihrer Netzwerke, um symbolische Bedeutungen im 

alltäglichen Denken und Handeln zu verändern, sie leben die „Politisierung des Alltags“ (van 

ebd.: 220).  

 

35



36 
 

Politisierung von Identitäten entsteht aus einer Reihe politisierender Ereignisse, die schrittweise 

das Verhältnis der Gruppe zu ihrem sozialen Umfeld verändern. Daher kann kollektives 

Handeln ein wichtiges Instrument zur Veränderung kollektiver Identitäten sein (ebd.: 220).  

Soziale Bewegungen sind eine gemeinschaftliche Ausdrucksform von Unzufriedenheit und 

Protest und entstehen rund um spezifische soziale und politische Fragen.  

 

Die Bezeichnung „mnemonische Gemeinschaft“ wurde von Zerubavel (2003) geprägt und 

bezeichnet eine soziale Gruppe, die sich durch die besondere Beachtung bestimmter Ereignisse 

in der Vergangenheit auszeichnet. Diese Ereignisse schaffen soziale Zeitlinien und nehmen eine 

soziale Markierung der Vergangenheit vor (Zerubavel 2003: 28). Eine mnemonische 

Gemeinschaft schafft demnach ein „Hauptnarrativ“. Als „besonders nützliches Medium der 

Erinnerung“ gilt der Kalender, da er als ein Zyklus „heiliger Tage“ kollektiv dafür geschaffen 

wurde, ausgewählte historische Ereignisse zu vergegenwärtigen. Eine Gesellschaft besteht 

immer aus mehreren mnemonischen Gemeinschaften. Wenn mehr als eine Religion involviert 

ist, gibt ein Kalender Aufschluss über die „strukturelle Komplexität ihrer Identitäten“ (ebd.: 

32).  

 

Dynamische Entwicklungen im Zuge von Globalisierung und Digitalisierung führten zu einem 

konservativen (Hervorhebung im Original) Bedürfnis, eine historische Kontinuität zu 

bewahren. Dies war meist gepaart mit einer deutlichen Ablehnung jeglichen Wandels, welcher 

eine Gefahr für die Identität darstellen würde. Zudem führen drastische politische, kulturelle 

oder ökonomische Einschnitte zu besonderer Aufmerksamkeit für die Vergangenheit (ebd.: 38-

39).  

Continuous identities are thus products of mental integration of otherwise disconnected 
points in time into a seemingly single historical whole. […] it is our memory that makes 
such mental integration possible, thereby allowing us to establish the distinctly 
mnemonic illusion of continuity (ebd.: 39) 

 

Demnach beruht historische Kontinuität auf der Integrationsleistung des Gedächtnisses, die 

eine mnemonische Illusion schafft. Dieser Prozess wird durch die Verbindung eigentlich 

voneinander unabhängiger Zeitpunkte realisiert. Ein Ritual, ein Diskurs, ein Kalender oder 

künstlerische Ausdrucksformen können jeweils als „Brücke“ dienen und zeitlich oder räumlich 

verknüpfte Manifestationen derselben Einheit (entity) miteinander verbinden (ebd.: 40, 

Durkheim 1981). Rituale beinhalten nicht nur eine soziale, sondern auch eine zeitliche 

Komponente: Sie verbinden neue Belange mit denen vergangener Generationen. Zum Beispiel 

36



37 

überwindet die Einbeziehung von kollektiven Traumata in ein Ritual die Lücke zwischen 

Generationen. Geschieht dies, trägt es zur Identitätskonstruktion bei (J. Assmann 2003 [11992]: 

51f., Connerton 1989, Halbwachs 1985). Performative Handlungen, die unter den Begriff Ritual 

oder Ritualisierung fallen, sind demnach Voraussetzung für kulturelle Reproduktion, Bildung 

von Gruppensolidarität und die Konstruktion von sozialer und persönlicher Identität (Krieger / 

Belliger 2008: 32). 

 

2.4 Erinnerung, Gedächtnis und Memoria histórica  
 

Zum Thema Erinnerung und Gedächtnis fand in den vergangenen Jahrzehnten eine lebhafte 

Forschungstätigkeit statt. An dieser Stelle erfolgt ein knapper Überblick der für die vorliegende 

Arbeit bedeutsamen theoretischen Konzepte. 

Laut neurowissenschaftlicher Definition ist „Erinnern“ ein subjektiver, selektiver und oft 

emotionaler Prozess (Wierling 2003: 95). In diesem Kontext ist nicht die historische Wahrheit 

von Relevanz, sondern die gesellschaftliche Bedeutung. Der Erinnerungsprozess ist nie 

ausschließlich eine erneute Abrufung einer gespeicherten Information. Stattdessen handelt es 

sich um eine selektive Wiederherstellung (auf bewusste, aktive und kreative Art und Weise), 

die Informationen produziert, die dem jeweiligen Kontext in der Gegenwart angemessen sind. 

In La mémoire collective, „Das kollektive Gedächtnis“, schrieb Maurice Halbwachs, dass die 

„individuelle Weltsicht auch Teil eines von einer sozialen Gruppe geteilten Gedächtnisses“ ist. 

Dies bedeutet, dass jedes Individuum von der Interaktion mit seinem sozialen Umfeld geprägt 

ist. Das Individuum kann verschiedenen kollektiven Gedächtnissen angehören, jedoch ist das 

verbindende Gedächtnis nicht bei allen Mitgliedern in gleicher Intensität ausgeprägt. Darüber 

hinaus werden dem Gedächtnis lediglich solche Elemente der Vergangenheit vermittelt, die 

innerhalb des jeweils relevanten Referenzrahmens durch die Gesellschaft zu jeder Epoche 

rekonstruiert werden können (1985: 56). Kollektives Gedächtnis sollte demnach als „aktiver 

Prozess der Wissenskonstruktion im Laufe der Zeit“ gesehen werden (Olick / Levy 1997: 933).  

Erinnerung und Identität sind sowohl individuelle als auch kollektive Phänomene, die sich aus 

der Interaktion innerhalb des sozialen Umfelds ergeben. Die Mitgliedschaft in einer sozialen 

Gruppe, insbesondere in der Familie, in einer religiösen Gemeinschaft oder in einer bestimmten 

sozialen Klasse, befähigt das Individuum, sich Erinnerungen anzueignen, zu lokalisieren und 

abzurufen (Connerton 1989: 36; 38).  

37



38 
 

Mündliche historische Überlieferungen, die auf Erlebnisse und Erfahrungen der mnemonischen 

Gemeinschaft zurückgehen, werden laut Vansina (1996: 24) nach ca. 80–100 Jahren vergessen. 

Bestimmte Erinnerungen an eine fernere „Urzeit“ werden als Teil religiöser oder „mythischer“ 

Überlieferungen erhalten. Als floating gap bezeichnet er jene sich ständig verschiebende und 

daher „schwimmende Lücke“ zwischen diesen beiden Überlieferungsarten. In Guatemala stellt 

die floating gap nicht nur ein zeitliches Moment dar, sondern auch ein kommunikatives Vakuum 

zwischen den verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen40. Die guatemaltekische Gesellschaft 

ist von schnellen Generationswechseln geprägt und daher kommt der floating gap eine größere 

Bedeutung zu. In diesem Zusammenhang bezeichnet Vansina das kollektive Gedächtnis als das 

Informationskorpus in der oral history, zu dem im Idealfall jedes Gruppenmitglied den gleichen 

Zugang hat (ebd.: 168f.). 

An diese These schließt sich Jan Assmanns Unterscheidung des kollektiven Gedächtnisses in 

das kommunikative und das kulturelle Gedächtnis an. Das kommunikative Gedächtnis umfasst 

sowohl alltägliche, häufig private Erinnerungen als auch Erfahrungen, die sich auf die 

Zeitgeschichte beziehen. An soziale Bedürfnisse passt es sich an und verändert sich mitunter 

stark. Das kulturelle Gedächtnis hingegen ist relativ statisch und Ausdruck einer verbindlichen, 

öffentlichen Erinnerung an die eigenen Ursprünge oder andere für die Gemeinschaft relevante 

Ereignisse. Diese dienen primär der kollektiven Identitätsstiftung, beispielsweise in Form von 

Gedenkritualen, Denkmälern, schriftlicher Fixierung und dauerhafter Konservierung 41  (J. 

Assmann 2003 [11992]: 42f.). Hierbei handelt es sich um ein soziales Phänomen, bestehend aus 

einer Vielzahl sich teilweise überschneidender Gruppenidentitäten und Gruppengedächtnisse 

bzw. –erinnerungen. Erinnerung besitzt eine konfliktive Natur. Es ist eine Frage von Macht, 

welche Erinnerungen kanonisiert oder zensiert werden. Das kommunikative Gedächtnis wird 

auch als „intragenerationelles“ Gedächtnis bezeichnet. Zeitzeugen stehen in Dialog mit der 

jungen Generation (ebd.: 42f.). Welzer zeigt, dass das menschliche Gedächtnis ein durch und 

durch kommunikatives ist. Es existiert dadurch, dass Individuen im Dialog miteinander stehen, 

sich gegenseitig anerkennen und als Menschen wahrnehmen und eben nicht „autonom 

gegenüber und getrennt von anderen existieren“ (2005: 12). 

Hobsbawm (1983: 9) unterscheidet drei sich überschneidende Kategorien erfundener 

Traditionen: a) jene, die soziale Kohäsion, Mitgliedschaft in Gruppen oder künstliche 

Gemeinschaften etablieren oder symbolisieren, b) jene, die Institutionen, Status oder autoritäre 

 
40 Solch ein kommunikatives Vakuum begünstigt, neben anderen Faktoren, den Verlust der Sprachdiversität.  
41 Zwischen kommunikativem und kulturellem Gedächtnis sind Diskrepanzen möglich, da zwei völlig 
unterschiedliche Erinnerungen eines Ereignisses existieren können (vgl. Welzer „Opa war kein Nazi“.) 

38



39 

Beziehungen symbolisieren oder etablieren, oder c) jene, deren Hauptzweck Sozialisierung, 

Indoktrinierung von Glaubensrichtungen, Wertesystemen oder Verhaltenskonventionen sind. 

Im Gegensatz zu erfundenen Traditionen, die als soziale Praktiken betrachtet werden können, 

sind alte Traditionen spezifische und stark bindende soziale Praktiken. Die erfundenen 

Traditionen hingegen neigen dazu, eher vage zu sein, insbesondere in Bezug auf die Werte, 

Rechte und Verpflichtungen der Gruppenmitglieder. Die Erfindung emotional und symbolisch 

beladener Zeichen der Gruppenzugehörigkeit scheint in diesem Fall bestimmend zu sein. In der 

Maya-Bewegung sind dies insbesondere archäologische Stätten, die Hieroglyphenschrift sowie 

Rituale, die in der Öffentlichkeit abgehalten werden. Darüber hinaus tragen Zeichen und 

erfundene Traditionen zur Legitimation von Handlungen und zur Festigung des Zusammenhalts 

innerhalb der Gruppe bei (ebd.: 12).  

Pierre Nora prägte das Konzept der lieux de mémoire (Erinnerungsorte, Gedächtnisorte, auch 

Rückzugsorte). Laut Nora konstituiert sich der Erinnerungsort aus einer Umkämpftheit 

zwischen Gedächtnis und Geschichte (1984: 11). Jedoch ist die Frage, wie erinnert wird, 

ergiebiger als die Opposition Geschichte/Gedächtnis und der Erinnerungsgegenstand selbst. 

Welche Bedeutung und Qualität werden der Vergangenheit gegeben? Identische Ereignisse 

können sehr unterschiedlich erinnert werden (Erll 2008: 7).  

Das in Guatemala gängige Konzept memoria histórica (dt. „historisches Erinnern“, 

„historisches Gedenken“, „historisches Gedächtnis“) geht auf das Abkommen über die Rechte 

und die Identität der indigenen Völker Guatemalas (Acuerdo sobre identidad y derechos de los 

pueblos indígenas, AIDPI) zurück. Die Forderung nach Anerkennung eines „eigenen 

historischen kollektiven Gedächtnisses“ (memoria histórica colectiva propia) als distinktives 

Merkmal der Maya-Identität fand Eingang in die Friedensverträge von 1996 (Vereinte Nationen 

et al. 1995: § 1 Abs. 2 Nr. 4). Damit einher ging die Zuschreibung objektivierender 

Eigenschaften, unter anderem durch die Verwendung der Bezeichnung im Titel und der 

Zielsetzung des Berichts der CEH. Der Titel lautet „Erinnerung an das Schweigen“ (Memoria 

del Silencio) und die Zielsetzung ist die Wiedererlangung der historischen Erinnerung 

(recuperación de la memoria histórica).  

Zudem nutzen die (inter-)nationale Friedensbewegung bzw. Entwicklungszusammenarbeit im 

Anschluss an den Bürgerkrieg memoria als historiographische Methode. Diese besteht aus der 

Dokumentation der Aussagen von Augen- und Zeitzeugen. Der Schwerpunkt liegt auf der 

indigenen Sozialgeschichte während des Bürgerkriegs sowie der kolonialen und nationalen 

Epoche. Betont werden dabei insbesondere strukturelle soziale Ungleichheiten, Rassismus und 

39



40 
 

ethnische Unterdrückung. Entstehen sollte ein Gegenstück zu der in den offiziellen Lehrplänen 

geschriebenen Geschichte, die von Zensur und Marginalisierung geprägt ist (A. Assmann 2007: 

138). Indem die „Stimme der Unterdrückten“ Gehör fand, erhoffte sich die Bewegung, die 

Argumentation bei den Forderungen nach Wiedergutmachung zu unterstützen (Kupprat 2011: 

29f.).  

Bei Augen- und Zeitzeugenberichten handelt es sich um „gelebtes semantisches Gedächtnis“ 

(lived semantic memory) aus dem Bereich der collected memory (Olick / Robbins 1998). 

Collected memory versteht Gedächtnis als Metonymie, als Kulturphänomen – das sozial und 

kulturell geprägte individuelle Gedächtnis erinnert sich mit Hilfe von kulturspezifischen 

Schemata und handelt gemäß kollektiv geteilter Werte und Normen. Erfahrungen aus zweiter 

Hand können in den eigenen Erfahrungsschatz assimiliert werden, sowie verschiedene 

Elemente des soziokulturellen Umfeldes angeeignet werden. Collective memory hingegen 

versteht das Gedächtnis als Metapher oder „Gedächtnisphänomen“. Es beinhaltet die Symbole, 

Medien, sozialen Institutionen und Praktiken des gesellschaftlichen Bezugs auf Vergangenheit, 

die metaphorisch als „Gedächtnis“ bezeichnet werden. Jedoch handelt es sich hierbei um eine 

analytische Trennung, denn sie sind nur durch das Zusammenwirken auf individueller und 

kollektiver Ebene wirksam (Erll 2005: 98f., Olick / Robbins 1998). „Erinnern“ ist nicht getrennt 

von „Vergessen“ diskutierbar, und eine eindeutige Unterscheidung kann unter Umständen 

schwer zu treffen sein. Das kommunikative Gedächtnis auf der Ebene des Individuums gleicht 

einem „Wandlungskontinuum, auf dem weniger relevante Wahrnehmungen und Erfahrungen 

sukzessive dem Verblassen und Vergessen anheimfallen, während biographisch bedeutsame 

aufbewahrt, vertieft, reguliert, neu bewertet, kurz: verändert werden“ (Welzer 2005: 21–22). 

Auch hier gilt, dass soziale und individuelle Erinnerungen untrennbar sind, denn „der Mensch 

wächst in ein sozial dimensioniertes Universum hinein“. Es kommt zu ständiger Neubildung 

individueller und kollektiver Erinnerungen durch und mit sozialer Kommunikation (ebd.: 27, 

30, 44). Eine Gesellschaft besteht sowohl aus Kommunikation als auch durch Kommunikation. 

Daher kann keine strikte Trennung von psychischem und sozialem Gedächtnis durchgeführt 

werden. Semantiken entstehen durch Kommunikationen, die auf jene Bezug nehmen. Zwischen 

Gedächtnis und Kommunikation(-smedien) besteht demnach ein zirkulärer Zusammenhang 

(Esposito 2002: 10). 

Foote stellte eine sehr enge Verbindung zwischen Kultur und kollektivem Gedächtnis her und 

argumentierte, dass „Kultur“ eine Art kollektiven Gedächtnisses darstellt (2003: 33). Kultur 

beruht auf kollektiven Vorstellungen und Werten, sozialen Konventionen und Traditionen, die 

40



41 

Individuen in eine Gruppe oder Gemeinschaft binden. Dabei handelt es sich um Werte, die das 

alltägliche Leben formen und den Einflussbereich des Individuums übersteigen. Diese Werte 

entstehen nach und nach, verändern sich langsam und wandern von Generation zu Generation. 

Dieses Konzept des kollektiven Gedächtnisses stellt eine bedeutsame Verbindung zwischen 

Kultur und Landschaft her, da menschliche Eingriffe in diese zumeist mit Strategien 

einhergehen, die auf den Erhalt oder die Beseitigung von Erinnerungen abzielen (ebd.: 33). 

Diese Verbindung ist im Hinblick auf die vorliegende Arbeit von besonderer Relevanz, da die 

Landschaft religiöse und rituelle Bedeutung hat und durch die gewaltsamen Vertreibungen 

während der violencia erschüttert wurde.  

Kulturelle und soziale Traumata gehören zu der guatemaltekischen Erinnerungsdebatte. Im 

Kontext von Bürgerkrieg, aber auch von Kolonialismus, Ausgrenzung und Rassismus arbeiten 

insbesondere Mitglieder von Friedens- und der kulturellen Maya-Bewegung an Strategien zum 

Umgang mit ihnen. Friedensbewegung und kulturelle Aktivist*innen streben danach, durch 

Gewalt verursachtes Vergessen (A. Assmann 2007) in aktives Erinnern umzuwandeln. Aktives 

Erinnern kann psychotherapeutische Notwendigkeit sein (z. B. in Form von Exhumierungen 

und der Schaffung von Mahnmälern). Die These, dass kollektive Erinnerungsprozesse per se 

eine friedlichere Zukunft bedeuten, da Vergessen eine heilende Wirkung hat, ist nicht 

zwangsläufig zutreffend (Peters 2020: 203). Von Bedeutung ist vielmehr, welche Instanz über 

das Erinnern oder das Vergessen bestimmt, wer von dieser Entscheidung profitiert und welche 

Konsequenzen sich daraus für unterschiedliche soziale Gruppen ergeben (A. Assmann 2012: 

68).  

Im Gegensatz zu exkludierenden und abgrenzenden Erinnerungskonzepten bietet „dialogisches 

Erinnern“ Gruppen einen breiteren Orientierungsrahmen. Dialogisches Erinnern ermöglicht es 

einer Gruppe, ihre Rolle in der traumatischen Vergangenheit zu reflektieren, während 

gleichzeitig die andere Gruppe die Möglichkeit erhält, diese Rolle anzuerkennen. 

„Monologisches Erinnern“, so Aleida Assmann, konzentriert sich auf das eigene Leid einer 

Gruppe, was wiederum zu einem hohen Grad der Viktimisierung führt. Daher ist das Ziel des 

dialogischen Erinnerns nicht die Schaffung einer Universalerinnerung, sondern vielmehr ein 

kompatibles Verständnis der Geschichte, geprägt und motiviert durch gegenseitige 

Anerkennung und Bezug aufeinander (2013: 124; Hölscher 2003: 15). Von „Katastrophen“ 

hervorgerufene „Brüche in der Geschichte“ nur zu überwinden sind, wenn „Täter“ und „Opfer“ 

als gleichwertige Parteien einander anhören (Hölscher 2003: 9–12). Ob eine völlige 

Gleichwertigkeit und ein richtiger Dialog in Guatemala je erreicht werden können, ist nicht 

absehbar.  

41



42 
 

Das kollektive Gedächtnis definiert eine Gruppe von innen und zielt darauf ab, ihr ein Bild der 

Vergangenheit zu liefern, welches sie jederzeit wiedererkennt und wodurch sie in der Lage ist, 

auch schwerwiegenden Wandel auszugleichen. Historische Fakten werden nur als solche 

deklariert, wenn sie als Prozess oder als Ereignis Wandel hervorrufen (J. Assmann 2003 

[11992]: 169–170). Die Vergangenheit wird emotional vom kollektiven Gedächtnis erfasst und 

unkontrollierbar von ihm verändert. Ständig werden neue Interpretationen und Erfindungen 

hinzugefügt. Jede nachfolgende Generation versteht und konstruiert die Vergangenheit neu. 

Außerdem benötigt jede Generation Erinnerungen zur Konstruktion der eigenen Identität. Es 

kann kein Bild der Vergangenheit ohne Verbindung zur Gegenwart geben. Da die 

Bezugsrahmen des kollektiven Gedächtnisses sich immer in der Gegenwart befinden und 

ständige Neuorganisation die Regel ist, ist es auch rekonstruierbar.  

In der ersten Feldforschungsperiode von 2007 bis 2010 wurden viele als „sensibel“ empfundene 

Themen, wie beispielsweise die Religionszugehörigkeit, die individuelle Rolle und Traumata 

während des Bürgerkriegs, nicht thematisiert. Auf der Ebene des kulturellen Gedächtnisses 

führt Tabuisierung zur Auslöschung, da es nur mittels Kommunikation überleben kann 

(Assmann 2003 [11992]: 164).  

Post-memory 

Post-memory beschreibt die Beziehung, welche die Nachfolgegeneration zu den Erfahrungen 

von kollektivem Trauma der älteren Generationen hat. Diese Erfahrungen „erinnern“ sie 

lediglich auf Grundlage von Geschichten, Bildern und Verhaltensweisen von Menschen, mit 

denen sie aufwuchsen. Sie haben sie nicht selbst erlebt (Hirsch 2012: 106). Post-memory ist 

eng verknüpft mit der inter- und transgenerationalen Weitergabe von traumatischen 

Erfahrungen. Es ist rekonstruiert und „vererbt“, es ist eine Konsequenz traumatischen 

Erinnerns. 

Besonders grausame Fotografien, Dokumentarfilme oder auch Erzählungen haben durch ihre 

emotionale Wirkkraft einen besonderen Einfluss auf die Nachkriegsgenerationen – auch wenn 

die Kinder und Jugendlichen die Umstände nicht selbst erlebten. Verkörperte Erinnerungen 

(embodied memories) können sowohl durch echte als auch durch imaginäre Erlebnisse und 

Berichte provoziert werden. Sie äußern sich in körperlichen Beschwerden, die durch visuelle, 

kinästhetische oder olfaktorische Impulse entstehen. Embodied memories spielen ebenso eine 

Rolle wie postmemories. Bei postmemories handelt es sich um Erinnerungen, die 

42



43 

intergenerational mit tiefer Emotionalität und affektiv tradiert werden und dadurch von den 

Empfängern als selbst durchlebt wahrgenommen werden (ebd.: 106–107). 

 

2.5 Bildung und educación indígena 

 
Bildung „ist eine aktive Aneignung von Welt durch Lernen und Erfahrungen sowie das Sich-

selbst-in-Beziehung-Setzen zu einem Thema, zu einem Kontext oder einer Erkenntnis. Die 

Dinge bekommen erst so eine Bedeutung, einen Wert“ (El-Mafaalani 2012: 65). Bildung steht 

demnach in engem Zusammenhang mit Wissen und Wissensaneignung. Zudem hat Bildung 

eine gesellschaftliche Funktion: Sie ermöglicht dem Einzelnen als „kulturelles Kapital“, die 

gesellschaftliche Position zu wahren oder zu verbessern. Darüber hinaus kann Bildung als 

„stetige Entfaltung von Selbst-Welt-Bild“ und als Persönlichkeitsentwicklung gesehen werden. 

Bildung steht außerdem für die sozialen Rahmungen und Spielräume, welche durch die soziale 

Schicht und das soziale Umfeld geprägt sind (ebd.: 66f). 

 

Bourdieu definierte gesellschaftlich relevante Ressourcen als Kapital, jedoch, anders als Marx, 

nicht als ausschließlich ökonomische Ressource. Zu den Kapitalarten zählt er kulturelles 

Kapital (Bildung), soziales Kapital (Netzwerke) sowie ökonomisches Kapital. Das kulturelle 

Kapital wiederum lässt sich in drei Bereiche unterteilen: objektiviertes kulturelles Kapital 

(Objekte; z. B. Kulturgüter, Bücher), inkorporiertes kulturelles Kapital (Körper und Geist; z. B. 

Wissen und Fähigkeiten, Verinnerlichung des Kulturellen) und institutionelles Kapital 

(institutionelle Form, z. B. Zeugnisse und Abschlüsse) (Bourdieu 2009: 112; 11983). Kapital 

ermöglicht einem Individuum, die Stellung in der Hierarchie einer Gesellschaft zu bestimmen, 

zu erhalten oder zu verändern (El-Mafaalani 2012: 69–73). Jedes Kapital lässt sich in ein 

anderes umwandeln, wodurch ein Individuum seine soziale Stellung erhalten oder verbessern 

kann. Beispielsweise kann ökonomisches Kapital in kulturelles umgewandelt werden, indem es 

für Bildung eingesetzt wird. Mit dem Abschluss entsteht das kulturelle Kapital, welches durch 

beruflichen Aufstieg erneut in ökonomisches umgewandelt werden kann. Auch soziales Kapital 

(insbesondere hilfreiche berufliche Beziehungen) kann wiederum zu ökonomischem Kapital 

werden (ebd.: 95–102). Aus dieser Darstellung wird die in kapitalistisch geprägten 

Gesellschaften anerkannte Auffassung von Bildung als Humankapital42 deutlich.  

 
42 „Humankapital ist die Summe der wirtschaftlich nutzbaren Fähigkeiten, Kenntnisse und auch 
Verhaltensweisen der Erwerbsbevölkerung einer Volkswirtschaft“ (Duden Wirtschaft A-Z 2016). Erst durch die 
Ausbildung kann ein Individuum volkswirtschaftlich produktiv tätig werden. Dieser Begriff aus den 

43



44 
 

Eine Grundvoraussetzung für Bildungserfolg ist, dass die formale Bildung an den spezifischen 

Bedürfnissen der Menschen im jeweiligen kulturellen und gesellschaftlichen Kontext 

ausgerichtet ist und diese berücksichtigt. Paulo Freire definierte in seinem 

befreiungspädagogischen Werk Pedagogia do Oprimido (1968) den Prozess der 

Bewusstseinsbildung, conscientização, als Voraussetzung für Bildung und Erziehung. 

Bewusstseinsbildung befähigt die Lernenden in einem ersten Schritt, Machtverhältnisse und 

damit verknüpfte Mythen sowie Unterdrückung zu erkennen. So ist es ihnen möglich, soziale, 

politische und ökonomische Widersprüche zu erfassen und ihre Denk- und Handlungsweise 

anzupassen. Dadurch werden die „Armen und Ausgebeuteten“ befähigt, in sich selbst zu 

vertrauen und eigene Wissensproduktion anzugehen (Chilisa 2012: 236, Dary 2007: 76).  

 

Porter spricht sich ebenfalls gegen ein staatlich vorgegebenes Curriculum aus, das den 

Interessen der Machthabenden dient und den passiven Lernenden Handlungskompetenz, 

Selbstbestimmung und Befähigung verwehrt (2015: 245). Stattdessen gilt die Forderung nach 

Unterricht, der den unmittelbaren und authentischen politischen Bedürfnissen der Lernenden 

dient (ebd.: 245). Indigene Bildung und Erziehung (educación43  indígena) zielt darauf ab, 

zukünftige Führungspersönlichkeiten ganzheitlich zu formen und zu befähigen, im Interesse 

ihrer Völker zu sprechen und zu handeln (Jacob et al. 2015: 2). Die Grundlage bildet das 

Verständnis von indigenen Völkern als durch Kultur, Sprache und Identität geprägte Agierende, 

die über Souveränität, Stimme und Integrität verfügen. „Indigene Bildung und Erziehung“ 

umfasst dabei nicht nur die formale, institutionelle Schulbildung, sondern insbesondere auch 

die in der Gemeinschaft verankerten, lebenslangen Prozesse der Sozialisation und 

Enkulturation:  

Indigenous education involves knowledge that is generated, obtained, and adapted to fit the 
historical contexts and needs of indigenous peoples and is then transmitted through educative 
means to others. It is communal and communitarian, gaining potency as it is shared and reshaped 
across generations and geography. We view education as a life-long process (ebd.: 3).  

Von besonderer Relevanz sind in diesem Zusammenhang die Repetition von Wissensstrukturen 

sowie die Adaption von Wissen durch die jüngeren Generationen an die jeweiligen 

 
Wirtschaftswissenschaften wurde zu Beginn der 2000er Jahre zunehmend auch auf andere gesellschaftliche 
Bereiche angewandt und stand daher in der deutschsprachigen Öffentlichkeit in der Kritik, dazu beizutragen alle 
Lebensbereiche zu ökonomisieren (Lohmann 2007: 618). 
43 Sowohl educación (sp.) als auch education (eng.) umfassen nicht nur die oben dargelegte Definition von 
„Bildung“ sondern auch den Aspekt der „Erziehung“. Je nach Disziplin wird der Begriff „Erziehung“ mit 
unterschiedlicher Schwerpunktsetzung definiert. Alle teilen jedoch folgenden Ansatz: Erziehung bezeichnet den 
Versuch, den „Geist und Charakter“ und die Entwicklung eines Menschen im Einklang mit der Gemeinschaft zu 
fördern (Stangl 2021: html). 

44



45 

Gegebenheiten und zeitlichen Veränderungen. Darüber hinaus beinhalten indigene Bildung und 

Erziehung sowohl einen spirituellen als auch einen mentalen bzw. physischen Lernprozess und 

werden daher am besten als unendlicher, reziproker, interaktiver und symbiotischer Lernprozess 

beschrieben (ebd.: 3).  

Die formale Schulbildung und educación indígena umfassen weitestgehend voneinander 

unabhängige Lernprozesse. Initiativen, die auf individuellem Engagement beruhen und die 

lokale Lebensweise kennen und beachten (siehe Kapitel 7.3.2), zeigen alternative Wege für die 

Gemeinden zur Verknüpfung von formaler Schulbildung und educación indígena auf.  

Um das informelle Lernen (educación indígena sowie indigenes Wissen) und das formelle 

Lernen (Schulkontext und offizielle Curricula) in Gleichgewicht zu bringen und den indigenen 

Gemeinden somit eine alternative Perspektive zu eröffnen, ist die detaillierte Betrachtung 

einiger grundlegender Dilemmata und Widersprüche sinnvoll: 

Empirische Evidenz und wissenschaftliche Erkenntnisse (in Opposition zu religiösen oder 

spekulativen Argumenten) trugen zur Ausübung von Macht und Dominanz über Natur und 

Mensch bei. In indigenen Gemeinden, wie beispielsweise der der Ixil, wurde die Schulbildung 

als Instrument der sozialen Kontrolle eingesetzt. Die Auswahl der Lerninhalte und Lernformen 

spiegelte die vorherrschenden Machtbeziehungen wider. So konnte sich eine universelle 

Autorität auf Grundlage von rationalen, objektiven Kriterien herausbilden (Foucault 1980). 

Diese Annahme gründet in der Prämisse, dass westliche Lern- und Bildungsformate anderen 

überlegen sind. Sie manifestiert tief verwurzelte, institutionalisierte Voreingenommenheit und 

fungiert als wesentlicher Faktor in der Verstärkung des Kolonialisierungsprozesses. 

Schulbildung stellte in der Vergangenheit einen zentralen Bestandteil von Kolonisierung und 

Missionierung dar, dazu trug das repressive Verbot des Unterrichts in den indigenen Sprachen 

bei (Oviedo Gasparico 2021: 6). Auch in der Gegenwart ist der Staat in der Regel für 

Organisation und Angebot von Bildung verantwortlich. Der ehemalige Bildungsminister und 

Maya-Aktivist Demetrio Cojtí Cuxil hat das guatemaltekische Bildungssystem in der 

Vergangenheit als Instrument zur Durchführung eines Ethnozids charakterisiert (1987). Dieses 

Vermächtnis stellt nach wie vor ein Problem dar. Die Frage, welche Formen des Wissens als 

bedeutsam und nützlich erachtet und welche Formen des Wissens repräsentiert werden, ist nach 

wie vor von Relevanz. Ebenso ist zu klären, wer über die Deutungshoheit verfügt, was es 

bedeutet, „erzogen“ oder „gebildet“ zu sein. Diese Entscheidungen werden getroffen, während 

die politischen, ökonomischen und ideologischen Faktoren, die direkten Einfluss auf die 

Curricula haben, im Verborgenen bleiben (Wotherspoon 2015: 86, 94).  

45



46 
 

Institutionen erkennen indigenes Wissen in der Regel lediglich im Kontext informellen Lernens 

an und ignorieren den lebenslangen, dynamischen Charakter indigenen Wissens und indigener 

Pädagogik. Eine sinnvollere Herangehensweise als die Dichotomie zwischen informellem und 

formellem Lernen wäre die Vorstellung eines Kontinuums, das von unstrukturiertem zu 

strukturiertem Lernen reicht. Institutionen tragen indes dazu bei, dass indigenes Wissen und 

indigene Pädagogik mit niedrigem sozialem Status konnotiert sind und selten in Diskussionen 

einbezogen werden. In Guatemala herrschen nach wie vor „westliche“ Standards vor, wobei die 

Diskrepanzen zwischen Schulpraktik und den Realitäten in den Gemeinschaften oftmals 

unüberwindbar sind (ebd.: 87). Demgegenüber steht indigenes Wissen, das als „tiefes Wissen“ 

verstanden wird und für das es wissensbasierte Protokolle gibt (ebd.: 88). Sprache, kulturelle 

Praktiken, Spiritualität, Wissen um Land und Ressourcen sowie soziale und kommunikative 

Kompetenzen sind integrale Bestandteile indigener Erziehung und Bildung. Diese Fähigkeiten 

sind von entscheidender Bedeutung für die sozialen und intergenerationalen Beziehungen in 

einer Gemeinschaft. 

Indigene Gemeinschaften haben spezifische Ansprüche an Bildung und Erziehung. Die 

epistemologische Grundlage, auf der diese Ansprüche fußen, weicht deutlich von der 

westlichen ab. Ein wesentliches Merkmal ist das Streben vieler indigener Gemeinschaften nach 

epistemischer Selbstbestimmung. Dieser Ansatz umfasst nicht nur die Sprache, sondern auch 

Kultur und vielfältige Zugänge und Methoden der Beschulung (Tuhiwai Smith 2005: 94).  

  

  

46



47 

2.6 Zusammenfassung  
 

Die vorliegende Arbeit untersucht, welche Prozesse die Konstruktion von kollektiven 

Identitäten, Gemeinschaft und Zusammenhalt im Kontext sozioökonomischer Probleme und 

historischer Brüche prägen. In Bezug auf das immaterielle kulturelle Erbe umfasst kulturelle 

Interaktion auch die bewusste Umsetzung von Maßnahmen, um „andere“ Konzepte zu 

übersetzen, zu erhalten oder zu übernehmen (Burke 2009: 55ff). Der Bürgerkrieg rief 

historische Brüche und somit tiefgreifende Veränderungen hervor, wie das Beispiel der Ixil-

Region zeigt. Traditionelles Wissen wird in solchen Fällen nicht überholt. Die Akteure und 

Akteurinnen der Ixil-Region sind sich der kulturellen Brüche bewusst und gestalten ihre 

Identität ständig neu.  

Rituale sind die Ereignisse, die einer Gesellschaft oder Kultur Struktur und Bedeutung geben 

(Bell 1992). Rituale, als zentrale Elemente kultureller Aktivitäten, vermitteln zwischen sozialen 

Beziehungen und lösen Spannungen und Konflikte in einer Gemeinschaft. Rituale weisen oft 

eine hohe Variationsbreite auf, die sich an den Zielen der Teilnehmenden orientiert (Bell 1997: 

231), und stellen auf diese Weise Schlüsselprozesse bei der Konstruktion kollektiver Identitäten 

dar. Das Ritual fungiert als vermittelndes Medium zwischen sozialen Beziehungen (Turner 

2008 [11969]), etwa zur Lösung von sozialen und psychologischen Spannungen und Konflikten 

in einer Gemeinschaft. Dies ist insbesondere nach der Erfahrung von sowohl Liminalität als 

auch communitas – von Bruch, Krise und Lösung – der Fall (ebd.: 255).  

Jan Assmann definiert Identität als „das Bild, das eine Gruppe von sich aufbaut und mit dem 

sich deren Mitglieder identifizieren“ (2003 [11992]: 132). Die Entstehung kollektiver Identität 

wird durch Wechselwirkungen zwischen gemeinsamen Erinnerungen und Konzepten von 

Alterität beeinflusst. Hierbei werden Differenzen gegenüber der Außenwelt betont, während 

interne Harmonie gefördert wird (Erll 2005: 109). Differenzen werden als prägnanter 

wahrgenommen als Gemeinsamkeiten, und selbst innerhalb von Differenzen existieren 

dynamische Beziehungen (Sökefeld 2012: 46). Für die Gruppe ist ihre kollektive Identität von 

Bedeutung, da sie sich aus einem Wissensvorrat speist, auch implizites Wissen oder tacit 

knowledge genannt (Welzer 2005: 14; Straub 1998: 103). Er umfasst Denken, Fühlen, Wollen 

und Handeln und steuert die kollektive Identität. Bewusste und unbewusste Anteile ergänzen 

sich (Erll 2005: 109).  

Das Konzept der „mnemonischen Gemeinschaft“ erweist sich als ein nützliches Instrument zur 

Erklärung der Bildung von Gemeinschaft vor dem Hintergrund historischer Brüche. Es 

47



48 
 

bezeichnet eine soziale Gruppe, die sich durch eine besondere Beachtung bestimmter 

historischer Ereignisse auszeichnet. Diese Ereignisse kreieren soziale Zeitlinien (Zerubavel 

2003: 28). Rituale vereinen demnach neue mit alten Belangen, verbinden soziale und zeitliche 

Aspekte und fördern die Verbindung zwischen den Generationen. Zudem tragen sie zur 

Identitätskonstruktion bei, sofern kollektive Traumata in ein Ritual einbezogen werden (J. 

Assmann 2003 [11992]: 51f., Connerton 1989, Halbwachs 1985). Rituale sind wesentlich für 

kulturelle Reproduktion, die Bildung von Gruppensolidarität sowie die Konstruktion von 

sozialer und persönlicher Identität (Krieger / Belliger 2008: 32). 

In der vorliegenden Arbeit werden die signifikanten Aspekte des immateriellen kulturellen 

Erbes einer näheren Betrachtung unterzogen. Es wird herausgearbeitet, dass heilige Orte – als 

Erbe, als Sitz der Geschichte sowie als Orte der Resonanz betrachtet – von besonderer Relevanz 

sind. An diesen Orten manifestieren sich das Materielle, das Symbolische und das Funktionale 

simultan, was eine Schnittstelle zwischen dem Materiellen und Immateriellen, zwischen 

Vergangenheit und Gegenwart, bildet. Die Bewohnerinnen und Bewohner stehen in direktem 

Kontakt mit den heiligen Orten und bewahren so die Verbindung zwischen sich und der 

Vergangenheit. Dabei besteht eine Bindung zwischen Leben und Tod sowie zwischen Zeit und 

Ewigkeit (Ingold 2000: 16–19). Eine Gemeinschaft definiert sich in Relation zu der sie 

umgebenden Landschaft, sie haben eine besondere Beziehung. Kollektive Erinnerung stellt 

ebenfalls eine bedeutsame Verbindung zwischen Kultur und Landschaft dar. Denn menschliche 

Eingriffe in die Umwelt sind oft mit der Art und Weise verbunden, wie Gesellschaften 

Erinnerungen erhalten oder löschen wollen (Falla 2011: 104, Foote 2003: 33, Ingold 1993, 

Rodríguez 2018: 62, Wilson 1995: 20). Orale Traditionen sind relevant für das kollektive 

Gedächtnis und den Dialog zwischen den Generationen. Sie können sich an die jeweiligen 

Gegebenheiten anpassen und so auf dynamische Weise auf aktuelle Herausforderungen 

reagieren (Vansina 1996, Olick / Robbins 1998).  

Das Konzept des dialogischen Erinnerns ermöglicht es einer Gruppe, die eigene Rolle in der 

traumatischen Vergangenheit zu reflektieren. Gleichzeitig wird der anderen Gruppe ermöglicht, 

diese Rolle anzuerkennen (A. Assmann 2013: 124). Somit erweist es sich als ein hilfreiches 

theoretisches Konzept in diesem Zusammenhang. Das monologische Erinnern konzentriert sich 

demgegenüber auf das eigene Leid einer Gruppe, was wiederum zu einem hohen Grad der 

Viktimisierung führt. Das Ziel des dialogischen Erinnerns ist demnach nicht die Schaffung einer 

Universalerinnerung, sondern vielmehr das kompatible Verständnis der Geschichte, das geprägt 

und motiviert ist von gegenseitiger Anerkennung und dem Bezug aufeinander (A. Assmann 

48



49 

2013: 124; Hölscher 2003: 15). Eine Überwindung von Brüchen in der Geschichte ist nur durch 

ein aufrichtiges gegenseitiges Hören von Tätern und Opfern möglich (Hölscher 2003: 9–12). 

Die Frage, ob eine solche Gleichwertigkeit und ein richtiger Dialog in Guatemala je erreicht 

werden können, bleibt jedoch offen. Post-Memory steht für die Weitergabe von traumatischen 

Erfahrungen zwischen Generationen. Es wird rekonstruiert und „vererbt“. Postmemories sind 

demnach Erinnerungen, die intergenerationell tradiert werden und von den Empfängern als 

selbst durchlebt wahrgenommen werden (Hirsch 2012: 106–107). 

Eine soziale Gruppe, die sich selbst als ein Erinnerungskontinuum konstituiert, ist in der Lage, 

ihre Vergangenheit sicher über lange Zeiträume als einzigartig zu bewahren. Sie kann auch eine 

eigene Identität (als Maya oder Ixil) konstruieren, die dafür sorgt, dass indigenes Wissen und 

indigene Pädagogik einbezogen und wertgeschätzt werden. Sowohl Selektion als auch ideelle 

Positionierung erinnerter Tatsachen, Ähnlichkeiten und Kontinuitäten stellen demnach 

natürliche Prozesse dar (J. Assmann 2003 [11992]: 167). Der Fokus liegt auf den eigenen 

Konzepten und trägt zur Förderung des Verständnisses aus der eigenen Perspektive bei. Dieser 

Prozess kann als Dekolonisierung bezeichnet werden (Chilisa 2012: 13).  

Für Bildungserfolg muss formale Bildung an spezifischen Bedürfnissen der Menschen und 

ihrem jeweiligen Kontext ausgerichtet sein. Institutionen erkennen indigenes Wissen nur im 

Kontext informellen Lernens an und ignorieren dabei dessen lebenslangen, dynamischen 

Charakter. Eine sinnvollere Herangehensweise als die Dichotomie zwischen informellem und 

formellem Lernen wäre ein Kontinuum, das von unstrukturiertem zu strukturiertem Lernen 

reicht. Institutionen bewirken, dass indigenes Wissen und indigene Pädagogik oft 

ausgeschlossen und negativ bewertet werden. In Guatemala herrschen westliche Standards vor, 

wobei die Diskrepanzen zwischen Schulpraktik und Realität oftmals unüberwindbar sind. 

Demgegenüber steht indigenes Wissen, das als „tiefes Wissen“ verstanden wird und für das es 

wissensbasierte Protokolle gibt (Tuhiwai Smith 2005: 88). Indigene Erziehung und Bildung 

wird maßgeblich von verschiedenen Faktoren beeinflusst. Dazu zählen insbesondere Sprache, 

kulturelle Praktiken, Spiritualität, Wissen um Land und Ressourcen sowie soziale und 

kommunikative Kompetenzen. Diese Faktoren sind von entscheidender Bedeutung für die 

sozialen und intergenerationalen Beziehungen in einer Gemeinschaft. Ein bedeutender Aspekt 

ist in diesem Zusammenhang das Streben vieler indigener Gemeinschaften nach epistemischer 

Selbstbestimmung. Dieser Ansatz umfasst nicht nur die Sprache, sondern auch Kultur und 

vielfältige Zugänge und Methoden der Beschulung (ebd.: 94). 

 

49



50 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

50




