
Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identität und Bildung in der
Ixil-Region, El Quiché, Guatemala
Aretz, C.N.

Citation
Aretz, C. N. (2026, February 3). Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identität und
Bildung in der Ixil-Region, El Quiché, Guatemala. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/4289416
 
Version: Publisher's Version

License: Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/4289416
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/4289416


9 

1. Einleitung 

 

Ungleichheit und Diskriminierung prägen die Lebensrealität der indigenen Bevölkerung in 

Guatemala. Armut, Migration und Konflikte kennzeichnen den Alltag. Gleichzeitig wächst in 

Teilen der indigenen Gesellschaft ein positives Selbstbild in Bezug auf die eigene Sprache und 

Kultur1. Politische und soziale Interessen sind eng mit kulturellen Interessen verknüpft, so dass 

die Prozesse der Konstruktion einer kollektiven Identität und die Bestrebungen zur 

Dekolonisierung 2 , die von der Ixil-Bewegung ausgehen, für die Analyse relevant sind.  

Zahlreiche Ambiguitäten und Dilemmata manifestieren sich bezüglich historischer Kontinuität3 

des immateriellen Kulturerbes4, des sozialen Miteinanders und der kollektiven Identität, sowie 

Bildung und Erziehung junger Generationen. Bedeutende Entwicklungen, die durch 

Globalisierung und Digitalisierung beschleunigt werden, sind ebenfalls zu beobachten. Diese 

Prozesse und Herausforderungen, die „an zahlreichen Punkten und Ebenen des globalen 

Systems“ (Eriksen 2010: 310) betreffen insbesondere indigene Völker und Minderheiten nicht 

nur in Guatemala.   

 

Der regionale Fokus dieser Arbeit liegt auf der Ixil-Region im nordwestlichen Hochland 

Guatemalas. Bis zum heutigen Tag beeinflussen tiefgreifende und widersprüchliche 

gesellschaftliche und kulturelle Brüche das Zusammenleben in der Ixil-Region (und an anderen 

Orten Guatemalas). Diese haben ihren Ursprung in unterschiedlichen historischen Epochen: 

Kolonialzeit, Zeit des Nationalstaats, Zeit der violencia5 und der Nachkriegszeit. 

 

 
1 Kulturverständnis nach Geertz (1983: 9) Mitglieder einer Gemeinschaft prägen durch Aktion und Interaktion 
„Kultur“ (Geflecht aus Symbolen und Bedeutungen).  
2 Bagele Chilisa (2012: 13) definiert Dekolonisation wie folgt: „Decolonization is a process of centering the 
concerns and worldviews of the colonized Other so that they understand themselves through their own 
assumptions and perspectives”. Zudem steht sie in der Tradition der Anthropologie als kulturelle Kritik. Dieser 
Ansatz versteht die anthropologische Forschung immer auch als Kritik moderner Anschauungen und als 
Loslösung von Fremddefinition (Marcus / Fisher 21999). 
3 Historische Kontinuität: thematische kulturelle Einheiten, z. B. Rituale, Ritualkalender und Divination, die in 
den Gemeinschaften in ihrem jeweiligen historischen Kontext eine wichtige Rolle spielen und daher tradiert 
werden (in Anlehnung an Jansen 1988: 99).   
4 Die UNESCO – Übereinkommen von 1972 und 2003 definieren materielles Erbe und Naturerbe (unbewegliche 
und bewegliche Objekte, z. B. Denkmäler, Ensembles und Stätten; Landschaften) und immaterielles Kulturerbe 
(kulturelle und soziale Praktiken, Techniken, Kenntnisse und mündliche Überlieferungen) als Kulturerbe, (engl. 
heritage, sp. patrimonio) (UNESCO 1972, 2003). 
5 Violencia benennt den Bürgerkrieg in den Jahren 1966-1996. Von Regierungsseite stammt die Bezeichnung 
„Bewaffneter Interner Konflikt“ (Conflicto Armado Interno). Die in der Ixil-Region weit verbreitete 
Bezeichnung violencia bezieht sich insbesondere auf die Jahre 1981-1983. Die post-violencia bezeichnet die Zeit 
seit Unterzeichnung der Friedensverträge am 26.12.1996. Diese Bezeichnung blendet jedoch aus, dass Gewalt 
auf unterschiedlichen Ebenen nach wie vor präsent ist. 

9



10 
 

In dieser Arbeit analysiere ich diese Brüche anhand der sozialen Realität, des Alltagslebens und 

von Beispielen des immateriellen Kulturerbes in der Ixil-Region sowie die daraus 

resultierenden lokalen Konflikte und Lösungsstrategien. Unterschiedliche Akteure und 

Akteurinnen reagieren auf diese Brüche und Konflikte und treffen eine Selektion der Elemente 

des immateriellen kulturellen Erbes. Sie schaffen Perspektiven und Wege hin zu friedlichem 

und respektvollem Miteinander, aus denen sich neue, mitunter unerwartete, Chancen für die 

jungen Generationen ergeben.  

 

1.1 Forschungsfragen  
 

Die vorliegende Arbeit fokussiert sich auf eine übergeordnete Forschungsfrage: Welche 

Prozesse 6  prägen die Konstruktion von kollektiven Identitäten, Gemeinschaft 7  und 

Zusammenhalt im Kontext sozioökonomischer Probleme8 und historischer Brüche? 

 

Die einzelnen Kapitel dieser Arbeit thematisieren jeweils ergänzende Bereiche der komplexen 

Prozesse bei der Identitätsbildung. Die nachfolgenden untergeordneten Fragen dienen der 

Vertiefung der oben formulierten Fragestellung: 

 

1) Wie und wo kommt es zu kultureller Resilienz und zur Selektion von tradiertem Wissen?  

2) Welche Strategien werden auf lokaler Ebene angewandt, um der Spaltung der 

Gesellschaft zu begegnen und kollektive Identitäten neu zu konstruieren?  

3) Wo und wie agieren lokale Aktivist*innen der Ixil-Bewegung und wie gelingt es ihnen, 

aktiv zur Dekolonisierung beizutragen?  

 
6 Gemeint sind Vorgänge, bezogen auf Interaktion von Individuen, deren Grenzen nicht klar bestimmbar sind 
(vgl. Haller 2005: 65ff.); sie beinhalten Dynamik, Brüche und Veränderungen. 
7Vgl. Kapitel 2.3 Die vorliegende Arbeit folgt der Definition von McMillan / Chavis von community, 
„Gemeinschaft“, hier wird der Begriff der „Gemeinschaft“ als Gruppe verstanden, deren Mitglieder ein starkes 
gegenseitiges Zugehörigkeitsgefühl (feeling of belonging) empfinden. Die Mitglieder erfahren in der Gruppe 
Bedeutung, Selbstwirksamkeit und Anerkennung und haben eine emotionale Bindung zu ihr (1986: 6ff.). Der 
Terminus wird in dieser Arbeit verwendet, um auf abstrakter, theoretischer Ebene zu beschreiben. Darüber 
hinaus verwende ich den Begriff „Gemeinde“, wenn ich über formelle Institutionen und offizielle geographische 
Orte spreche. Der spanische Begriff comunidad enthält die Bedeutung der „Gemeinsamkeit“, cualidad de común, 
von gr. communĭtas, -ātis (DLE, Real Academia Española o.J.: html). Der spanische Begriff comunidad ist der 
im Maya-Kontext in Guatemala und Mexiko verwendete praktische Begriff. Er bezieht sich sowohl auf 
traditionelle, auf Verwandtschaft basierende Gruppen als auch auf moderne. Er kann sowohl indigene 
Organisationsformen als auch offizielle Einteilungen beschreiben. Im Ixil existiert kein gleichwertiger Begriff. 
Es scheint, dass die Maya-Sprachen den spanischen Begriff comunidad vor mehreren Jahrhunderten übernahmen 
(de León Ceto 2018: 163). In dieser Arbeit findet comunidad als empirischer Bezugspunkt bevorzugt 
Anwendung. 
8 Gemeint sind Probleme, welche die sozialen und wirtschaftlichen Lebensumstände der Ixil im Kontext des 
modernen Guatemalas betreffen. Dies sind z. B. Armut und Marginalisierung. 

10



11 

4) Welchen Beitrag können formale Schulbildung und/oder indigene Bildungs- und 

Erziehungskonzepte leisten, 

a) Division zu überwinden?  

b) institutionalisierte Ungleichheit zu mindern und/oder zu überwinden? 

1.2 Gliederung der Arbeit  
 

Das einleitende Kapitel beschreibt im Detail die im Rahmen dieser Arbeit durchgeführte 

Feldforschung, die Methodologie, die Positionierung als Forscherin sowie die Entwicklung der 

Forschungsfragen im Laufe des (langen) Entstehungsprozesses. Kapitel 2 enthält einen 

Überblick über die theoretischen Konzepte, die für die Analyse und Diskussion herangezogen 

werden.  

  

In Kapitel 3 erfolgt eine allgemeine und historische Vorstellung der Forschungsregion. In der 

Beschreibung der Ixil-Region, die im Norden der Provinz El Quiché liegt, werden die 

Strukturmerkmale im Hinblick auf Bevölkerung, sozioökonomische Situation und Bildung 

dargestellt. Im Anschluss erfolgt eine historische Einordnung der Region und der beschriebenen 

Strukturmerkmale, wobei der Bürgerkrieg, der in der Ixil-Region tiefe Wunden hinterlassen hat, 

ausführlicher beschrieben wird. Dies dient einem tieferen Verständnis der Auswirkungen des 

Bürgerkriegs, die während der Feldforschung präsent waren, und der Diskussion der 

Forschungsfragen in den einzelnen Kapiteln.   

 

Kapitel 4, „Gelebtes immaterielles kulturelles Erbe“, analysiert auf Grundlage meiner 

ethnographischen Feldforschung der Jahre 2007-2010 verschiedene Prozesse, die das 

immaterielle Kulturerbe (insbesondere Rituale und Kalenderwissen) in kontemporären 

comunidades der Ixil durchläuft. Ritualtheorie, theoretische Ansätze zum kulturellen 

Gedächtnis und zur Erinnerung und Identitätskonstruktion in von Traumata und Konflikten 

geprägter Realität sowie Dekolonisationstheorie bieten hier den Rahmen zur Diskussion.  

 

Kapitel 5, „El tejido social – das soziale Gefüge“, weitet die Analyse der Konstruktion 

kollektiver Identität auf die Ebene der comunidad aus. Gegenstand sind die multiplen 

Divisionen und der soziale Zusammenhalt. Neben einer Analyse der Beziehungen zwischen 

sogenannten „Opfern“ und „Tätern“ und den daraus resultierenden unterschiedlichen 

Geschichtsbildern und Perspektiven für das zukünftige friedliche Zusammenleben thematisiere 

ich das Phänomen der post-memory (nach Marianne Hirsch) im Rahmen intergenerationaler 

11



12 
 

Erinnerung. In den Widerstandsdörfern der Sierra (CPR – Comunidades de Población en 

Resistencia de la Sierra) manifestiert sich in besonderer Weise die Konstruktion kollektiver 

Identität aufgrund gemeinsamer Gewalterfahrung. 

 

Anknüpfend an die besondere Form des Widerstands in den CPR untersuche ich in Kapitel 6 

„Eine kulturelle und soziale Bewegung der Ixil“ das Selbstverständnis und die Handlungsfelder 

einer lokalen Bewegung. Die Ixil-Bewegung ist ihrerseits auf der Suche nach einem positiven 

Selbstbild und einer positiven Identität. Dies geschieht mittels Wiederanknüpfung an die 

Kulturgeschichte der vorspanischen Maya-Kultur und besonders durch Rückbesinnung auf die 

eigenen lokalen Wurzeln. Dadurch ist sie an der Konstruktion sowohl von Kultur als auch 

kulturellem Gedächtnis beteiligt und prägt diese mitunter stark. Im letzten Jahrzehnt (2009-

2019) ist im Zuge einer zunehmend positiven Identitätsbildung, die auch von der Maya-

Bewegung vorangetrieben wurde und wird, eine selbstbewusste Generation junger indigener 

Frauen und Männer herangewachsen. Dennoch ist die Zugehörigkeit zu einer indigenen Kultur 

in Guatemala nach wie vor ein Grund für Diskriminierung, Marginalisierung und alltägliche 

Gewalt. Im Gegenzug führen die Anfeindungen zu einer Stärkung der Bewegung, die sich nicht 

nur als Maya-, sondern auch als Widerstandsbewegung versteht. Politische und soziale 

Interessen sind eng mit kulturellen Interessen verknüpft. Anhand einer analytischen 

Zusammenfassung der Handlungsfelder der Ixil-Bewegung werden Prozesse der Konstruktion 

kollektiver Identität untersucht. Das Kapitel schließt mit einer Diskussion der Partizipation der 

Ixil-Gesellschaft an der lokalen Bewegung sowie deren Akzeptanz.  

 

Im siebten Kapitel „Nachkriegsgenerationen auf dem Weg in die Zukunft“ liegt der Fokus auf 

der Jugend seit 1996 und ihren Perspektiven in einer von Globalisierung und Digitalisierung 

geprägten Welt. Besonderes Augenmerk gilt der Bildung im Hinblick auf ihr 

Konfliktlösungspotential in sensiblen gesellschaftlichen Kontexten. Ferner wird der Beitrag 

von (schulischer und universitärer) Bildung zur Identitätsbildung, zum Schutz des 

immateriellen kulturellen Erbes und zur Etablierung eines friedlichen und guten 

Zusammenlebens in den indigenen Gemeinschaften analysiert. Die Analyse des 

Bildungssystems und der Perspektiven der Jugend ist geprägt und motiviert durch meine 

berufliche Laufbahn und Praxis als Lehrerin in internationalen Vorbereitungsklassen sowie in 

sozialen Brennpunkten in Berlin (2015-2019) und Hamburg (seit August 2019).  

 

Abschließend folgen eine Diskussion und eine Zusammenfassung der Ergebnisse in Kapitel 8.  

12



13 

1.3 Forschungsstand 

 

An dieser Stelle erfolgt ein Überblick über die vorliegenden ethnographischen, 

archäologischen, linguistischen und sozialwissenschaftlichen Arbeiten mit regionalem 

Schwerpunkt in der Ixil-Region. Den für die jeweiligen Kapitel relevanten theoretischen 

Rahmen lege ich in Kapitel 2 dar.  

 

Aus dem deutschsprachigen Raum liegt eine frühe Abhandlung von Otto Stoll aus dem Jahr 

1887 vor. Sie beinhaltet neben einem Glossar eine ethnographische Beschreibung nach den 

Konventionen des 19. Jahrhunderts. Gustav Nachtigall konzentriert sich in Die Ixil. Maya-

Indianer in Guatemala (1978) hauptsächlich auf die Alltagsrealität der Ixil und einiger Ladino-

Einwohner Nebajs und analysiert darüber hinaus die Beziehungen zwischen diesen beiden 

Gruppen. Seine Arbeit nimmt Bezug auf die Probleme und Wünsche der Ixil. Im gleichen Jahr 

veröffentlichte Eike Hinz Die Wirklichkeitsdeutung eines Kalenderpriesters: Interview mit 

einem traditionellen Ixil-Maya. In dieser Publikation liegt ein traditioneller ritueller Diskurs 

eines rituellen Spezialisten auf Ixil mit spanischer Übersetzung vor9. Lars Frühsorge geht in 

seiner Dissertation aus dem Jahr 2010 aus einer komparativen Perspektive kurz auf die lokale 

Erinnerungskultur und das Geschichtsbewusstsein indigener Jugendlicher in Nebaj ein.  

 

In den 1930er Jahren fanden unter der Leitung von A. Ledyard Smith und Alfred V. Kidder erste 

archäologische Expeditionen und Ausgrabungen in Nebaj und Juil statt. 1951 erschien mit 

Excavations at Nebaj, Guatemala eine Publikation der Ausgrabungsergebnisse. Pierre 

Becquelin arbeitete 1964 und 1965 im Tal von Acul und konnte anhand von Keramikfunden 

Besiedlung von 700 bis 1530 n. Chr. nachweisen10.  

 

In den 1940er Jahren führte der US-Amerikaner Jackson Steward Lincoln eine längere 

ethnographische Feldforschung in der Ixil-Region durch, während der er an einer schweren 

Lungenentzündung verstarb. Lincoln dokumentierte wesentliche Informationen zum 

immateriellen kulturellen Erbe, insbesondere zum 260-tägigen Kalender und zu Ritualen. Seine 

Forschungsergebnisse liegen in einem 1942 veröffentlichten Artikel The Maya calendar of the 

Ixil of Guatemala und in einem auf Mikrofilm erhaltenen vorläufigen Entwurf einer 

 
9 Das Interview wurde im September 1978 während der Exkursion eines kleinen Forschungsteams der 
Universität Hamburg nach Nebaj geführt. 
10 Er veröffentlichte seine Dissertation Archéologie de la région de Nébaj im Jahr 1969. Neben archäologischen 
Daten enthält die Arbeit auch ethnographische Informationen.  

13



14 
 

Veröffentlichung unter dem Titel An ethnological study on the Ixil Indians of the Guatemala 

highlands vor (posthum 1945).  

 

Benjamin Colby führte zwanzig Jahre später ebenfalls ethnographische Feldforschungen in der 

Region durch, zunächst gemeinsam mit Pierre van den Berghe und später mit seiner Frau Lore. 

In Ixil Country: A Plural Society in Highland Guatemala (1969) stellten er und van den Berghe 

eine Theorie zu der pluralen Ixil-Gesellschaft auf11, indem sie die Beziehungen zwischen Ixil 

und Nicht-Ixil (Ladinos) analysierten. Im Mittelpunkt stehen dabei religiöse, politische und 

wirtschaftliche Institutionen, die nach Ansicht der Autoren sowohl zur Integration als auch zur 

Spaltung der beiden Gruppen beitragen. In The Daykeeper dokumentierten Benjamin und Lore 

Colby gemeinsam mit b’aalvatztiixh Shas Ko‘w umfangreiche Daten zu Divination und dem 

260-tägigen Kalender und analysierten diese unter kognitionswissenschaftlichen 

Fragestellungen. Besonders hervorzuheben ist ihre Systematik der Entscheidungen, die ein*e 

rituelle*r Spezialist*in beim Lesen der Divination trifft (1981: 111ff.). Ebenfalls einen 

kognitionswissenschaftlichen Ansatz verfolgte Joe Harding in seiner Dissertation Cognitive 

role structure and culture contact: culture change in the Ixil region of Guatemala aus dem Jahr 

1973. 

 

Frühe linguistische Forschung in Nebaj und Chajul unternahm Robert Burkitt in der ersten 

Hälfte des 20. Jahrhunderts. Auch Helen Elliot und ihr Mann Raymond waren seit 1953 in der 

Ixil-Region tätig. Als Missionare des Summer Institute of Linguistics (SIL) waren sie 

insbesondere an einer linguistischen Dokumentation der drei Ixil-Varianten interessiert. Glenn 

Ayres konnte im Jahr 1980 mit seiner Dissertation eine deskriptive Grammatik der Ixil-Variante 

aus Nebaj im Rahmen des Proyecto Lingüístico Francisco Marroquín fertigstellen12. Thomas 

Langyel konzentrierte sich Ende der 1980er Jahre in seiner linguistischen Feldforschung 

ebenfalls auf die Varianten des Ixil. Dabei analysierte er sowohl die geographisch bedingten 

Dialekte als auch die durch soziale und kulturelle Faktoren bedingten Unterschiede innerhalb 

einer Dialektvariante. Zudem waren Linguist*innen und Missionar*innen des SIL bis in die 

2000er Jahre in der Ixil-Region tätig, unter ihnen Paul Townsend, der einige linguistische 

Phänomene untersuchte und publizierte13. Im Jahr 2008 vollendeten die Übersetzer der Wycliff 

 
11 Diese wurde unter anderem von Andreas Wimmer kritisiert, nur die emische Perspektive in die Theorie 
einzubeziehen (1992: 119ff.). Ebenso kritisiert Manning Nash (1973: 1326f) in seiner Rezension die Aufstellung 
der Dichotomie Ixil/Ladino sowie das Fehlen einer genauen Bestimmung was in kultureller, ökonomischer und 
politscher Hinsicht die Gruppen definiert und abgrenzt.  
12 1991 stellte Ayres auf Grundlage der Dissertation La gramática Ixil fertig.  
13 Z. B. Frases nominales en Ixil de Cotzal (1987)  

14

https://lhiai.gbv.de/DB=1/SET=2/TTL=68/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=ethnological
https://lhiai.gbv.de/DB=1/SET=2/TTL=68/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=study
https://lhiai.gbv.de/DB=1/SET=2/TTL=68/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Ixil
https://lhiai.gbv.de/DB=1/SET=2/TTL=68/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Indians
https://lhiai.gbv.de/DB=1/SET=2/TTL=68/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Guatemala
https://lhiai.gbv.de/DB=1/SET=2/TTL=68/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=highlands


15 

Bible Translators das Neue Testament in der Ixil-Variante Nebajs. Die Variante Cotzals wurde 

bereits im Jahr 2001 fertiggestellt, die Chajul-Variante erst 201614.  

 

In den 1980er Jahren realisierte David Stoll die Feldforschung für seine Dissertation Between 

Two Armies in the Ixil towns of Guatemala (1993) in der Region. Stoll blieb auch in den 

folgenden Jahrzehnten in der Ixil-Region tätig und forschte unter anderem über die 

verheerenden Auswirkungen von Mikrokrediten im Zusammenhang mit internationaler, 

illegaler Migration in die USA auf indigene Familien in Nebaj (El Norte or bust: how migration 

fever and microcredit produced a financial crash in a Latin American town, 2013).  

 

Die Thematik des Bürgerkriegs und die Prozesse des Widerstands sowie der Versöhnung in der 

Ixil-Region sind Forschungsgegenstände des britischen Politikwissenschaftlers Roderick 

Brett15 und des französischen Soziologen Yvon Le Bot16. Bettina Durocher setzt sich in Los dos 

derechos de la tierra: la cuestión agraria en el país Ixil (2002) mit Landrechtsfragen in der 

Ixil-Region auseinander.  

 

Während meines Feldforschungsaufenthalts im Jahr 2007 waren Ausgrabungen der Stätte 

Xak’b’al nahe Ilom im vollen Gange. Im Zuge der Arbeiten zum Bau des Wasserstaudamms 

bei Ilom wurde die archäologische Stätte Xak’b‘al freigelegt. Internationale und Ixil-

Aktivist*innen konnten auch unter Berufung auf zwei rechtsverbindliche Dokumente, die 

Konvention Nr. 169 der Internationalen Arbeitsorganisation, ILO-169 (1989) und die UN-

Erklärung über die Rechte indigener Völker (2007), verhindern, dass der Ort zerstört wurde. 

Die Grabungsleitung hatte Juan Luis Velásquez von der Universidad San Carlos in Guatemala-

Stadt17.  

 

Rezente Forschung und „work in progress“ 

In der vergangenen Dekade hat die Forschungstätigkeit in der Ixil-Region nicht geruht. Zu den 

bereits veröffentlichten Publikationen zählen die Dissertationen von Giovanni Batz (2017, 

 
14 Wycliff Bible Translators https://www.wycliffe.org/prayer/articles/a-people-waiting-for-the-gospel  (Zugriff 
11.03.2021).  
15 Vgl. Una Guerra sin Batallas: Del odio, la violencia y el miedo en el Ixcán y el Ixil, 1972-1983 (2007) und 
Social movements, indigenous politics and democratisation in Guatemala, 1985-1996 (2008) sowie The origins 
and dynamics of genocide: political violence in Guatemala (2016). 
16 Vgl. La guerra en tierras mayas: comunidad, violencia y modernidad en Guatemala (1970 - 1992) (1997). 
17  Vgl. Velásquez, Juan Luis (2010) Xacbal y la sub región norte Ixil: Sotzil - Chel - Ilom, Chajul, El Quiche. 
Proyecto de Rescate Arqueológico Xacbal. Unpublished report. Hidro Xacbal, S.A./Instituto de Antropología e 
Historia de Guatemala. 

15



16 
 

University of Texas, Austin) und Miguel de León Ceto (2018, Université Paris). Batz analysiert 

verschiedene invasive Eingriffe von u. a. multinationalen Energiekonzernen durch den Bau von 

Staudämmen und Wasserkraftwerken im municipio Cotzal und die Reaktionen und Formen des 

Widerstands der lokalen Bevölkerung. Dabei verfolgt er einen aktionsethnologischen Ansatz. 

De León Ceto beschäftigt sich in seiner soziologischen Dissertation Résistance et religion au 

Guatemala. Le cas des Maya Ixil, 1930-1990 mit unterschiedlichen Formen des Widerstands in 

der Ixil-Region aus diachroner und synchroner Perspektive. Er selbst ist Maya-Ixil und somit 

stellt seine Arbeit die erste dar, die von einem Ixil selbst an einer akademischen Institution im 

Ausland angefertigt wurde. 

 

Zudem waren die Linguisten Sergio Romero und Danny Law (ebenfalls University of Austin, 

Texas) unabhängig voneinander zeitweise in der Ixil-Region tätig. Romero publizierte einen 

Artikel zur Standardisierung der Orthographie des Ixil und zu den sich daraus ergebenden 

Implikationen in Bezug auf Ethnizität. Law hingegen untersucht Geschichte und Dynamiken 

des Sprachgebrauchs im Maya-Gebiet und ist im Zuge dessen unter anderem auch in der Ixil-

Region tätig. Zudem stellt er in einem digitalen Archiv Videomaterial (transkribiert und mit 

spanischer Übersetzung zusammen (2017: html).   

 

Verschiedene orale Traditionen (die zum Teil auch von mir dokumentiert wurden) registrierten 

Alejandro Garay Herrera (Universidad San Carlos, Guatemala, seit 2019 Universität Bonn) und 

Monika Banach (Universität Krakau) und veröffentlichten Artikel mit kurzen Interpretationen. 

Zudem realisiert Monika Banach momentan eine partizipative Forschung zur Kartographierung 

sakraler Landschaft in Ilom, Chajul im Rahmen ihres Dissertationsprojekts. Ein internationales 

Forschungsteam studiert und konserviert zudem momentan kolonialzeitliche Wandmalereien in 

verschiedenen Privathäusern in Chajul (erstmalig beschrieben von Frühsorge 2007, zum Team 

gehören zurzeit Jarosław Źrałka, Katarzyna Radnicka, Monika Banach, Lucas Asicona 

Ramírez, María Luisa Vázquez de Ágredos-Pascual, Cristina Vidal-Lorenzo, Juan Luis 

Velásquez, Victor Castillo). Unterdessen produzieren die Studierenden der Ixil-Universität seit 

2011 interdisziplinäre Studien, die für die Ixil-Gesellschaft von Bedeutung sind18. 

 
 

 
18 Vgl. Batz 2017 für zwei exemplarische Forschungsarbeiten der Studierenden, die Arbeiten sind nicht publiziert 
bzw. frei zugänglich.  

16



17 

1.4 Feldforschung in der Ixil-Region 

 

Die vorliegende Arbeit beruht auf insgesamt 20 Monaten Feldforschung zwischen 2007 und 

2010 in der Ixil-Region und in einzelnen Kaqchikel-Gemeinden im departamento Sololá. 2015 

und 2018 fanden zudem zwei Kurzaufenthalte von jeweils 3 Wochen in der Ixil-Region statt. 

Als Teilprojekt des Forschungsvorhabens Keeping the Days: Time and Identity in Middle 

America19 war die Forschungsfrage zunächst auf den zeitgenössischen Gebrauch des 260-Tage-

Ritualkalenders, des cholq’ii20, und der damit verbundenen mantischen Sprache ausgerichtet.  

 

Das ethnographische Material bietet Einblicke in das traditionelle religiöse Leben und den 

Alltag einzelner comunidades der municipios Chajul und Nebaj. Während der Feldforschung 

beherrschten die Themen kultureller Aktivismus, Migration und auch Gewalt den Alltag. Die 

ethnographischen Beobachtungen besitzen eine „temporäre Gültigkeit“ – die Beobachtungen 

machte ich zu jener Zeit an den jeweiligen Orten. Während der Feldforschung und verstärkt 

während meiner beruflichen Praxis als Lehrkraft reiften tiefer gehende Überlegungen zur 

Entstehung und Rolle formaler indigener Bildung.  

 

Die vorliegende Arbeit und die beschriebenen und analysierten Umstände sind durch meinen 

persönlichen und kulturellen Hintergrund verzerrt (Burke 2009: 20-21) und haben keinen 

Anspruch auf universelle Gültigkeit. Alle Darstellungen aus dem Feld sind meine 

Verantwortung. 

 

1.4.1 Methodologisches Vorgehen  
 

Während der ethnographischen Feldforschung kamen teilnehmende Beobachtung sowie 

Interviews zum Einsatz. Zudem führte ich zahlreiche informelle Gespräche und wertete 

Dokumente des Bildungsministeriums sowie der Ixil-Universität aus. Die auf diese Weise 

gewonnenen Daten sind „Produkt kommunikativer Prozesse zwischen Subjekten in 

Machtbeziehungen, die in einem spezifischen Zeit-Raum-Kontext stattfanden“ (Clifford 1986: 

15). Einen Überblick über die Interviews, informellen Gespräche und miterlebten 

Veranstaltungen geben die Listen im Anhang.  

 

 
19 Das Forschungsprojekt Keeping the Days: Time and Identity in Middle America wurde von 2007-2011 von der 
Nederlandse Organisatie voor Wetenschappelijk Onderzoek (NWO, Projektnummer 360-62-050) gefördert.  
20 Im Anhang befindet sich ein Glossar mit den ixil- bzw. spanischsprachigen Begriffen.  

17



18 
 

Die Auswahl der Gesprächs- bzw. Interviewpartner*innen erfolgte nach den Kriterien der 

kulturellen Aktivität und des kulturellen Interesses. Grundlegend für das Zustandekommen 

eines Gesprächs bzw. Interviews war jedoch die Bereitschaft der Personen, sich auf ein 

Gespräch bzw. meine Anwesenheit überhaupt einzulassen. Die Akteure und Akteurinnen der 

Organisationen Fundamaya, ALMG und Agua para la Salud sowie meine Gastfamilien und 

Sprachlehrkräfte vermittelten mir Kontakte zu „kulturell wissenden“ Personen, d. h. rituellen 

Spezialist*innen, ihren Klient*innen, Lehrkräften, Schüler*innen, Eltern und 

kulturell/sozial/politisch Aktiven aus Chajul und Nebaj sowie den umliegenden Dörfern. Die 

beobachtende Teilnahme an Ritualen ermöglichte auch informelle Gespräche. Ferner war das 

alltägliche Miteinander „im Feld“ natürlich von Kommunikation und teilnehmender 

Beobachtung geprägt. 

 

Mein Aufenthalt in der Ixil-Region war zu jeder Zeit von Respekt vor den Interessen und 

Bedürfnissen der Menschen vor Ort geleitet. Während der Zeit von 2007 bis 2011 war es mir 

nicht möglich, Gespräche, Interviews oder Rituale aufzuzeichnen – meine Gastgeber*innen 

gaben dazu kein Einverständnis. Für mich war es selbstverständlich, diesem Wunsch 

nachzukommen. Die Dokumentation der Gespräche und Interviews erfolgte durch Mitschriften 

und Gedächtnisprotokolle unmittelbar im Anschluss. 

 

Die ursprüngliche ethno-archäologische Forschungsfrage nach dem zeitgenössischen Gebrauch 

des cholq’ii21  wurde von weitergehenden Fragen und Interessen der Personen aus der Ixil-

Region, die an der Entstehung dieser Arbeit beteiligt waren, zu der vorliegenden erweitert. Die 

Anpassung der Forschungsfrage an die Vorstellungen und Bedürfnisse der Beteiligten entstand 

aus dem Dialog mit ihnen.  

 

Entstanden ist ein Bericht, der ethnographische Informationen enthält: Kalenderwissen, rituelle 

Handlungen, Konstruktion kollektiver kultureller Identitäten, das Wirken kultureller 

Aktivist*innen, die sozialen, politischen und historischen Umstände sowie Bildung und 

Erziehung in der Ixil-Region. Es handelt sich um eine Momentaufnahme (Clifford 1986: 19) 

aus den Feldforschungsaufenthalten in der Ixil-Region zwischen 2007 und 2010. Spätere, 

kürzere Aufenthalte in den Jahren 2015 und 2018 ergänzen die gewonnenen Informationen.  

 

 
21 Dies ist der 260-tägige Kalender, siehe Kapitel 4.1.2. 

18



19 

Internalisierter Kolonialismus und Wunden sowie Brüche des Bürgerkriegs prägten den Alltag 

der Ixil, der außerdem von Marginalisierung, Diskriminierung, Rassismus und teilweise 

extremer Armut und Alltagsgewalt bestimmt war. Für viele meiner Gesprächspartner*innen 

waren die Suche nach der eigenen Identität, die Stärkung und Wiederentdeckung kultureller 

und religiöser Traditionen, aber auch die Abgrenzung von anderen wichtig. 

 

Zudem habe ich verschiedene nichtakademische, analoge sowie digitale Publikationen 

(politische Strategiepapiere, Bildungspläne, Lehrmittel), sowohl von vor Ort tätigen 

Nichtregierungsorganisationen als auch von Einrichtungen aus dem Bildungssektor (u. a. das 

guatemaltekische Bildungsministerium, ALMG, Ixil-Universität, Universidad Kaqchikel in 

Guatemala) analysiert. Zusätzliche Erkenntnisse lieferte zudem die Analyse von informellen 

Publikationen von Privatpersonen sowie Organisationen aus sozialen Medien.  

 

1.4.2 „Im Feld“: Probleme und Dilemmata  
 

Im August 2007 begann meine Feldforschung in Nebaj. Ich bezog ein Zimmer in einer Herberge 

und nahm Stunden in Ixil. Mein Lehrer gab mir hilfreiche Hinweise und vermittelte Kontakte 

zu Personen in anderen Ortschaften des municipios Nebaj. So konnte ich einige Tage bei 

Gastfamilien oder in einfachen Herbergen in Salquil Grande, Parramos Grande, Palop und Xeo 

verbringen. 

 

Während der beiden ersten Feldforschungsaufenthalte in den Jahren 2007 und 2008 arbeitete 

ich eng mit der Nichtregierungsorganisation Fundamaya und insbesondere mit Pablo Ceto und 

Miguel Ceto de León zusammen. Im April 2008 planten wir gemeinsam einen längeren 

Aufenthalt im Hinterland des municipios Chajul, mit dem Ziel, kulturelle Traditionen wie den 

Gebrauch des Ritualkalenders und weitere Aspekte des gelebten immateriellen Kulturerbes zu 

dokumentieren. Die Fundamaya stellte mir zwei Assistent*innen zur Seite, Ana und Kuxh, die 

gleichzeitig meine Lehrer*in, Begleiter*in, Vermittler*in, Übersetzer*in und Freund*in waren. 

In dieser frühen Phase der Feldforschung ging es vor allem darum, einen Überblick über die 

Kontinuität kultureller Traditionen in den von der violencia stark betroffenen Gemeinden zu 

gewinnen. Orale Traditionen erzählen davon, dass Ilom der Ursprungsort der Ixil ist. Die 

19



20 
 

cabecera22 Chajul und ihre Dörfer wirkten traditioneller als Nebaj. Die Bewohner*innen galten 

als konservativer im Vergleich zu ihren Nachbar*innen23.  

 

Die Feldforschung begann in Chel und Ilom sowie den angrenzenden Gemeinden Jua, Xolcuay 

und J’al a las Flores. Von dort aus unternahmen wir Reisen in die Widerstandsdörfer 

(Comunidades de Población en Resistencia, CPR) Santa Clara und Amaq’chel. Wir konnten 

zahlreiche Interviews sowohl mit Angehörigen der alcaldía indígena24, älteren Mitgliedern der 

Gemeinschaften, religiösen Spezialist*innen (auch b’aalvatztiixh) und Hebammen führen. 

Allerdings war es sehr schwierig, das Vertrauen der Menschen zu gewinnen. Ohne meine 

Begleiter wären viele Gespräche nicht möglich gewesen, selbst mit weitreichenderen Ixil-

Kenntnissen25. Als Mitglied der alcaldía indígena war Kuxh mit vielen der alcaldes bereits 

bekannt und entsprechend hoch waren seine Anerkennung und das ihm entgegengebrachte 

Vertrauen. Anerkennung und Vertrauen beschränkten sich jedoch auf Personen, die mit der 

politisch linksorientierten, Ex-Guerilla nahen Maya-Bewegung hinter der alcaldía indígena in 

Chajul sympathisierten. Diese Division der Gemeinden besteht bis heute und macht auch vor 

Familien nicht halt. Die ethnographische Feldforschung fand in einem Spannungsfeld zwischen 

unterschiedlichen Machtpolen statt, dies wurde mir jedoch erst im Laufe der Zeit bewusst. Dies 

trug auch dazu bei, dass die Division zum zentralen Gegenstand dieser Arbeit wurde. 

  

In der Regel führte der erste Weg in den Dörfern zum alcalde, dessen Fragen zu meiner Person 

und meinem Aufenthaltsgrund wir beantworteten, bevor ich die Erlaubnis bekam, dort zu 

bleiben. Ausnahmslos erhielt ich keine Einwilligung zur Aufnahme der Gespräche, was ich 

auch stets respektierte26. Im Anschluss an die Gespräche begann ich gemeinsam mit Kuxh und 

Ana, sie so genau wie möglich zu protokollieren. Nach zwei Monaten erkrankte ich schwer und 

musste den Aufenthalt abbrechen. 

 
22 Provinzhauptstadt.  
23 Internationale NROs haben zum Zeitpunkt der Feldforschungen (in den Jahren 2007–2009) davon abgesehen, 
dort Projekte durchzuführen, bzw. haben Projekte aufgrund von Konflikten abbrechen müssen (Peace Corps, 
Engineers without borders). Ein Projektleiter einer NRO bezeichnete die Gemeinden als „tight communities“, 
womit er auf das erhebliche Misstrauen der Bewohner gegenüber fremden Personen anspielte. In dieser Hinsicht 
haben sich die Gemeinden während der letzten zehn Jahre geöffnet. Es gibt seit einigen Jahren mindestens eine 
internationale NRO, die in Chajul angesiedelt ist. Es handelt sich um Limitless Horizons, die Organisation 
vergibt Stipendien an engagierte und talentierte Schüler, um ihnen den Besuch einer weiterführenden Schule zu 
ermöglichen. 
24 Indigene Bürgermeister, siehe Kapitel 6.4. 
25 Sie beschränkten sich auf ein einfaches Konversationsniveau, hauptsächlich innerhalb des Themenkreises 
Alltag und Familie. 
26 Es ist ein ethisches Übereinkommen in der jüngeren anthropologischen Forschung, die Gastgeber über seine 
Intentionen zu informieren und ihre Entscheidungen, ein Teil der Forschung zu sein oder nicht, zu akzeptieren 
(Eriksen 2010: 29).  

20



21 

Nach meiner Rückkehr im Jahr 2009 bezog ich als Basis ein Zimmer bei einer Familie in Chajul 

und besuchte von dort die umliegenden Gemeinden. Durch unglückliche Kontextualisierung 

meiner Person mit den „falschen Personen“ war ich in Chajul nach einer gewissen Zeit nicht 

mehr willkommen und musste den Ort verlassen.  

 

Daraufhin knüpfte ich Kontakte zu der NRO Agua para la Salud („Wasser für Gesundheit“) in 

Nebaj und begleitete die Mitarbeiter*innen auf Projekten in den municipios Nebaj und Sololá. 

Die NRO engagierte sich in Wasser-, Hygiene- und Sanitärprojekten, vor allem an Schulen im 

ländlichen Raum. Sie füllte die Lücke des abwesenden Staates und kümmerte sich um die 

Grundbedürfnisse der Bevölkerung in der ruralen Peripherie. Als diplomatische Sprachmittlerin 

eingebunden, nahm man mich völlig anders wahr und so fiel es leichter, Vertrauen aufzubauen. 

Diese Aufenthalte in den Gemeinden ermöglichten mir ein besseres Verständnis der 

Organisation und der politischen Abläufe. Dadurch verstand ich auch besser, was in Chajul 

geschehen war: Ein Mitarbeiter der Fundamaya war in einen Landkonflikt involviert und dieser 

färbte so stark auf meine Person ab, dass man mich nicht mehr dort akzeptieren wollte. 

 

Über einen Mitarbeiter von Agua para la Salud, Lu‘, der die traditionelle Religion ausübt und 

ein bekennender kachol pom27 ist, gelang es schließlich, neue Kontakte in Nebaj herzustellen. 

Im Verlauf der Jahre 2009 und 2010 nahm ich an einigen rituellen Veranstaltungen teil und 

führte weitere Interviews mit religiösen Spezialisten. 2010 konnte ich erneut die Dörfer im 

municipio Chajul für kurze Zeit besuchen und die Ausgrabungsstätte Ilom besichtigen. 

 

Während der Feldforschungsaufenthalte zwischen 2007 und 2010 zeigte sich schnell, dass die 

comunidades sehr verschlossen und misstrauisch gegenüber Außenseiter*innen waren. Sie 

schützten ihr traditionelles Wissen, zu dem auch Rituale und der Kalender gehörten, und teilten 

es nicht ohne Weiteres mit Fremden. Es dauerte sehr lange, bis ausreichend Vertrauen aufgebaut 

werden konnte. Daher war insbesondere der Zugang zu den Ritualen problematisch für mich. 

Noch schwieriger war die Eingebundenheit in den Ablauf und die Partizipation an sich. Ich war 

zwar geduldet, in den meisten Fällen widerwillig, aber nicht integriert. Daher ist diese Arbeit 

auch ein Versuch, zu verstehen, wie jenes ablehnende Verhalten entstehen konnte und welche 

gesellschaftlichen Umstände und Vorgänge dazu führten. Die enge Zusammenarbeit mit 

kulturellen Aktivisten, lokalen NROs und Lehrkräften erwies sich als eine erkenntnisbringende 

 
27Kachol pom wörtlich: Personen, die Copal (pom) verbrennen, übertragen: Personen, die Zeremonien feiern; 
auch oft auf Spanisch als costumbristas bezeichnet. Pom ist getrocknetes Baumharz und wird bei rituellen 
Handlungen verbrannt.   

21



22 
 

Lösung. Die durch jene Zusammenarbeit entstandenen Kontakte pflege ich noch heute und sie 

ermöglichten mir zwei weitere, wenn auch kurze, Feldforschungsaufenthalte in den Jahren 2015 

(März–April) und 2018 (Juli–August). Die fortschreitende Digitalisierung auch im ländlichen 

Guatemala vereinfacht den digitalen Austausch, um gemeinsame Ideen für zukünftige 

Forschungsvorhaben zu entwerfen. 

 

1.4.3 Gedanken über die Erlebnisse im Feld – Positionierung als Forscherin 
 

Die kulturanthropologische Forschung und der Blick von außen auf „die Ixil“ begegnen 

zunächst einer harten und widersprüchlich erscheinenden Realität. Der Forscherin von außen 

präsentiert sich ein begrenzter, unvollständiger und fragmentierter Ausschnitt, ein tieferer 

Zugang bleibt ihr unter Umständen zunächst verwehrt. Historische Erfahrungen, die von 

Feindseligkeiten, Gewalt und Ausbeutung geprägt sind, führen zu Misstrauen gegenüber 

Fremden und zu einem vorsichtigen Umgang mit traditionellem Wissen. Führte die Verfolgung 

traditioneller Wissensträger während des Bürgerkrieges letztlich zum Verlust und zur 

Zerstörung des immateriellen Kulturerbes? 

 

Andererseits werden bestimmte kulturelle Elemente und Ereignisse im touristischen Umfeld 

bereitwillig preisgegeben und mitunter als „Ware“ verkauft. Die guatemaltekische 

Tourismusbehörde gibt den Ton in dieser Hinsicht mit farbenfrohen Hochglanzprospekten an, 

manchmal springen die indigenen Gemeinden auf diesen Zug auf, um ihren Teil am Ausverkauf 

zu erkämpfen (Little 2008: 646ff.). Kritische Stimmen der Ixil warnen jedoch vor diesem 

Kulturausverkauf und sehen die Werte, die hinter den religiösen und kulturellen Praktiken 

stehen, in Gefahr. Meines Erachtens gibt es auch eine gewissenhafte Auswahl der Aspekte, die 

offengelegt oder für sich behalten werden. Intime und wirklich bedeutsame Aspekte werden in 

der Regel nicht mit Touristen geteilt. Allerdings öffnete sich im Zuge der Digitalisierung und 

der Präsenz der sozialen Medien und Netzwerke der Umgang mit traditionellem und rituellem 

Wissen. War es im Jahr 2008 noch beinahe unmöglich, mit einer Kamera durch ein Dorf zu 

gehen, so fertigten im Jahr 2015 Jugendliche in Nebaj mit ihren Mobiltelefonen Selfies oder 

Videos an. Dies geschah genauso gerne und häufig wie bei ihren Altersgenossen in Berlin oder 

Leiden. „Fremde“ – Tourist*innen, NRO-Mitarbeiter*innen und Wissenschaftler*innen – sind 

nun nicht mehr nur in Nebaj, sondern in der gesamten Ixil-Region deutlich zahlreicher 

anzutreffen als noch Ende der 2000er Jahre. Dementsprechend wurde die Infrastruktur 

22



23 

ausgebaut und es finden sich im Internet zahlreiche Reiseberichte und sogar Videos von 

Ritualen aus der Region.  

 

Einerseits werden Rituale und traditionelles Wissen vor Einflüssen von außen geschützt, 

gleichzeitig findet jedoch eine Veränderung derselben durch Vertreter*innen der Maya-

Bewegung statt. Rituale werden also nicht nur zu touristischen Zwecken verändert und mitunter 

verfremdet, sondern auch besonders häufig in politischen Zusammenhängen (Morales Sic 

2004). Da Diskriminierung, Unterdrückung, Verletzung der Menschenrechte, eklatante Armut 

und verschränkter Zugang zu Bildung für die breite Bevölkerungsmehrheit weiterhin Realität 

sind, ist die Maya-Bewegung von erheblicher Wichtigkeit in einem langen Prozess hin zu 

Anerkennung und einem Leben in Würde. In der Ixil-Region war und ist die Maya-Bewegung 

von politischen Interessen gelenkt (siehe Kapitel 5). Eine solche Hybridisierung ritueller 

Praktiken ist nicht ungewöhnlich.  

 

Menschen, die bereit waren bzw. sind, Wissen mit einer europäischen Forscherin zu teilen, sind 

in vielen Fällen in einer – nicht nur ökonomisch – benachteiligten Position. Die Ungleichheit 

äußert sich z. B. darin, dass die Ethnographin das Privileg besitzt, jederzeit in ein Flugzeug zu 

steigen und Armut, Gewalt und Diskriminierung hinter sich zu lassen, während die anderen nur 

mittels lebensgefährlicher und „illegaler“ Maßnahmen in ein – vermeintlich – besseres Leben 

aufbrechen können.  

 

Das generelle ethische Problem ethnographischer Feldforschung stellt sich auch im Fall 

vergangener und aktueller Forschung in der Ixil-Region. Träger*innen des traditionellen 

Wissens sind insbesondere ältere Menschen. In der Vergangenheit sind jene 

Wissensträger*innen häufig lediglich als „menschliche Subjekte“ oder „Informant*innen“ in 

ethnographische Arbeiten eingeflossen. Ihnen wurden Teilhabe, Respekt oder Wertschätzung 

meistens nicht entgegengebracht und sie wurden meistens nicht darüber informiert, was mit 

ihren Informationen geschieht. Oftmals waren Wissenschaftler*innen in der Vergangenheit vor 

Ort, die Informationen sammelten und dann an ihre Universitäten zurückkehrten. Sie 

publizierten ihre Arbeiten und trieben ihre wissenschaftlichen Karrieren voran, aber sie kehrten 

nie mehr in die Gemeinden zurück, deren Wissen sie mitgenommen hatten. Daraus resultiert 

unweigerlich eine negative Voreingenommenheit gegenüber Ethnograph*innen oder 

Archäolog*innen in indigenen Gemeinden. Auch monetäre Entlohnung für Informationen 

anzubieten, trägt nicht unbedingt zu einer Verbesserung der Situation bei, da unter Umständen 

23



24 
 

das Gefühl vermittelt wird, etwas Bestimmtes erzählen zu müssen, um der - imaginierten – 

Erwartungshaltung zu entsprechen (Chilisa 2012, Clifford / Marcus 1986, Tuhiwai Smith 1999). 

Daher stelle ich mir noch stets die Frage, wie ich respektvoll und ethisch mit Wissen umgehe, 

das die Mitglieder der Gastgemeinden mit mir teilen. Es bleibt auch nicht aus, die Institution 

„Universität“ und die Disziplin „Ethnologie“ an sich kritisch zu hinterfragen. Eine 

Dekolonisierung der Disziplin wird bereits von vielen Forscher*innen vorangetrieben, die 

Grenzen zwischen „wir“ und „sie“ verwischen. Das Studium „des Anderen“ wird mehr und 

mehr zum Studium „unserer selbst“ (siehe insbesondere Tuhiwai Smith 1999, Chilisa 2012, 

Kovach 2010, Jansen und Pérez Jiménez 2010). Veena Das (1994: 143) schreibt über den 

indischen Kontext, aber ihre Aussage ist unabhängig von regionalen Situationen für 

anthropologische Forschung gültig:  
[…] contemporary social scientists cannot lay claims to absolute truths, but can only insert their 
voices within a plurality of voices in which all kinds of statements – prescriptive, normative, 
descriptive, indicative – are waging a battle about the nature of Indian society and the legitimate 
space for social sciences in this society. 

 

1.4.4 Ethik und Forschung 
 

In zahlreichen wissenschaftlichen Disziplinen, die sich in der Vergangenheit mit Forschung 

„über“ indigene Völker befassten, setzte spätestens mit der Verabschiedung der UN-

Deklaration der Rechte der Indigenen Völker im Jahr 2007 ein Umdenken in der Forschung ein. 

Eine sich kontinuierlich verstärkende anthropologische Strömung, die sich der Dekolonisierung 

widmet, präsentiert alternative Ansätze zu herkömmlichen akademischen Diskursen und 

Methodologien28. 

 

Dekoloniale Werke29  unterscheiden sich von post-kolonialen Werken wie etwa von Edward 

Said, Gayatri Chakravorty Spivak und Homi Bhabha30, da sie sich explizit auf die Rechte der 

indigenen Völker beziehen und vormals ausgeblendete, ignorierte oder als nicht 

wissenschaftlich angesehene indigene Methodologien, Methoden und Anliegen definieren und 

einfordern. Eine bahnbrechende Monographie ist Decolonizing Methodologies31  von Linda 

Tuhiwai Smith. Sie ordnet Forschung in einen breiteren historischen, politischen und 

 
28 Sie hat ihren Ursprung in englischsprachigen Ländern; Neuseeland sowie Kanada nehmen nach wie vor eine 
Vorreiterposition ein, auch im Hinblick auf die Organisation politischer, legislativer und edukativer indigener 
Bereiche (Drawson 2017: 10-11). 
29 Siehe auch das frühe Werk Frantz Fanons The Wretched of the Earth (Original: Les Damnés de la Terre, 1961).  
30 Die Autor*innen waren anfänglich in der literaturwissenschaftlichen Forschung von Bedeutung, später fanden 
ihre Arbeiten auch in anderen geistes- und kulturwissenschaftlichen Fächern Beachtung.  
31 Erste Ausgabe 1999, zweite überarbeitete Ausgabe 2012.  

24



25 

kulturellen Kontext ein und analysiert kritisch die Forschungspraxis innerhalb dieses 

dynamischen Kontextes. Darüber hinaus übt sie Kritik an der „westlichen“ Hegemonie über die 

Prozesse, die die Welt definieren, formen und benennen. Zudem bietet ihr Werk einen Rahmen 

zum Verständnis der Ausbildung von Wissen und zur Orientierung, nicht nur für indigene 

Forschende, sondern auch für nicht-indigene. Das Ziel besteht darin, durch die kritische 

Analyse und Reflexion der Forschungspraxis eine ethisch verantwortungsvollere, effizientere 

und angemessenere Forschung zu fördern (Chilisa 2012: 45-50). Dem dekolonialen Ansatz ist 

ein hoher ethischer Anspruch inhärent. Indigene und nicht-indigene Wissenschaftler teilen die 

Überzeugung, ihre Forschungen nur unter Beteiligung und Teilhabe der Gemeinden 

durchzuführen und für Transparenz und Nutzen zu sorgen. Mit einer befreienden und 

transformierenden Zielsetzung (researching back) strebt die Dekolonisierungsströmung nach 

ethnographischer Forschung, die koloniale Geschichte überwindet, Kategorisierung in 

„wir/uns“ vs. „sie/ihnen“ überflüssig macht und lokalem Wissen eine privilegierte Rolle 

zukommen lässt. Dabei bringt die Forschung insbesondere den religiösen Vorstellungen und 

Praktiken der „Anderen“ höchsten Respekt entgegen (ebd.: 14; 69; 194). Dies kann mittels 

counternarratives oder self-praise bzw. identity stories geschehen (ebd.: 139). 

 

Auch in Mittel- und Südamerika entstanden in der vergangenen Dekade zunehmend Werke, die 

in der Tradition der angelsächsischen Dekolonisierungsströmung stehen. Zu diesen Arbeiten 

zählen unter anderem die richtungsweisenden Beispiele von Anita Tzec (Maya, Belize), Manuel 

May Castillo und Genner Llanes Ortiz (Maya, Yucatán), Juan Carlos Reyes Gómez 

(Ayuuk/Mixe), Raúl Macuil Martínez (Nahua) und Omar Aguilar Sánchez (Mixteco). Sie alle 

eint ihr Studien- bzw. Forschungs- und Lehraufenthalt an der Universität Leiden. Prof. Dr. 

Maarten Jansen und Gabina Aurora Pérez Jiménez haben durch die gleichberechtigte 

Einbeziehung indigener Expert*innen ein internationales intellektuelles Konsortium 

geschaffen, welches konventionelle akademische Einrichtungen als Plattform nutzt.  

 

Die Feldforschung und der Schreibprozess der Dissertation fanden mit einem von der Lehre 

Prof. Dr. Maarten Jansens und Gabina Aurora Pérez Jiménez beeinflussten Mindset statt. 

Allerdings kam es durch die in den vorangegangenen Unterkapiteln erläuterten Ereignisse im 

Feld zu Brüchen im Hinblick auf eine kollaborative Durchführung. Dennoch konnte ich die 

erste Feldforschungsphase im Jahr 2008 gemeinsam mit Akteuren der Fundamaya planen und 

mit zweien von ihnen durchführen. Im Bereich der Zugänglichmachung akademischen Wissens 

konnte ich einen kleinen Beitrag mit einem Seminar zu Maya-Epigrafik im Juli 2009 leisten, 

25



26 
 

an dem Lehrer*innen und Aktivist*innen teilnahmen. Zudem leitete ich im April 2010 eine 

Gruppe Jugendlicher an, die anschließend eine ethnographische Studie zu Landrechten in der 

Region um die Baustelle der HidroXacbal 32  durchführten (vgl. Kapitel 6.6). Eine 

spanischsprachige Publikation basierend auf dieser Arbeit für Leser*innen in der Ixil-Region 

befindet sich in Planung: Die primäre Phase meiner Feldforschung führte ich vor über 15 Jahren 

durch, dennoch ist sie auch heute noch relevant. Die „Daten“ haben sowohl für interessierte 

Ixil, insbesondere die Repräsentant*innen der lokalen Maya-Bewegung, als auch für eine 

interessierte akademische Leserschaft einen analytischen und historischen Wert. Im diachronen 

Vergleich können Veränderungen des Gebrauchs des 260-tägigen Kalenders und bei der 

Durchführung ritueller Praktiken sichtbar gemacht werden. Zudem enthält die vorliegende 

Arbeit eine Langzeitperspektive auf sozialen und politischen Wandel in der Region. Auch im 

Hinblick auf aktuelle Debatten über Migration, Identität und Ressourcennutzung in Guatemala 

und insbesondere in den indigenen Hochlandgemeinden ist die Arbeit von Relevanz. In Bezug 

auf das Thema „bilinguale interkulturelle Bildung“ formuliere ich die Hoffnung, dass die 

vorliegende Studie einen Beitrag zur Debatte leisten und für die Integration indigener 

Bildungsansätze auch im staatlichen Bildungssystem plädieren kann. Die seit 2011 stetig ihre 

Aktivitäten ausweitende Ixil-Universität kann dafür eine geeignete Plattform bieten (siehe 

Kapitel 7).  

 

Darüber hinaus leiste ich mit der Information der europäischen, interessierten Öffentlichkeit 

und meiner Schülerinnen und Schüler über diese Region Guatemalas und ihre Dilemmata einen 

Beitrag zum globalen Lernen und zur Bewusstmachung internalisierter, „unbewusst“ 

diskriminierender Vorstellungen. Nach meinem Verständnis endet die durch meine 

Forschungsaufenthalte entstandene Verpflichtung gegenüber meinen Gastgeber*innen nicht mit 

dem Abschluss der Dissertation oder des Forschungsprojekts, sondern bleibt bestehen. 

Freundschaften und auch meine Beteiligung an lokalen kulturellen und pädagogischen 

Projekten in der Ixil-Region und in Sololá konnte ich über die Jahre festigen und in diesen 

Partnerschaften entstehen Pläne für die Zukunft.  

 

 

 
32Es handelt sich um den Bau eines Staudamms mit hydraulischen Turbinen zur Stromerzeugung. Von der 
Landrechtsfrage betroffene Gemeinden sind Jua‘, Juil, Chel, Ilom und Sotzil. Im Zuge der Bauarbeiten kam es zu 
Verletzungen der ILO-Konvention 169 und der Deklaration der Rechte der Indigenen Völker von 2007. Die 
Gegend ist nach wie vor unruhig, es kommt immer wieder zu Auseinandersetzungen. Siehe auch Batz 2017 zur 
Thematik im municipio Cotzal.   

26



27 

1.4.5 Besonderes Interesse an Bildung  
 

Meine Erfahrungen und Begegnungen in Schulen der Ixil-Region und in Sololá weckten mein 

wachsendes Interesse an bildungs- und erziehungswissenschaftlichen Fragestellungen. Seit 

2015 arbeite ich hauptberuflich an öffentlichen deutschen Schulen. Diese Tätigkeit verstärkte 

mein Interesse im Kontext von gesellschaftlicher Ungleichheit, historischen Zusammenhängen 

und der Konstruktion kollektiver Identitäten. In Deutschland arbeite ich, ähnlich wie in 

Guatemala, an Orten, an denen formale Bildung ihre Grenzen erreicht. Die Schüler in den 

sogenannten „sozialen Brennpunkten“ der Großstädte Berlin und Hamburg erleben 

Diskriminierung durch die Mehrheitsgesellschaft. Diese richtet sich gegen ihren Stadtteil, ihre 

kulturellen Wurzeln und ihre Religion. Im letzten Kapitel dieser Arbeit fließt meine berufliche 

Erfahrung in die theoretische Reflexion ein. 

  

27



28 
 

  

28




