
Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identität und Bildung in der
Ixil-Region, El Quiché, Guatemala
Aretz, C.N.

Citation
Aretz, C. N. (2026, February 3). Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identität und
Bildung in der Ixil-Region, El Quiché, Guatemala. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/4289416
 
Version: Publisher's Version

License: Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/4289416
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/4289416


IMMATERIELLES KULTURELLES ERBE, KOLLEKTIVE IDENTITÄT UND BILDUNG  
IN DER IXIL-REGION, EL QUICHÉ, GUATEMALA 

 
 
 
 
 
 
 

Proefschrift 
ter verkrijging van 

de graad van doctor aan de Universiteit Leiden, 
op gezag van rector magnificus prof.dr. S. de Rijcke, 

volgens besluit van het college voor promoties 
te verdedigen op dinsdag 3 februari 2026 

klokke 16.00 uur 
door 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Caroline Nadine Aretz 
 

geboren te Aken (Duitsland) 
in 1979 

 
  



 
Classified as Internal | Intern 

Promotor 

Dr. M. de Campos Françozo (Leiden University) 

Co-promotor 

Dr. M.E. Berger (Leiden University) 

 

Promotiecommissie 

Prof. Dr. J.C.A. Kolen, decaan Faculteit der Archeologie (voorzitter) (Leiden University) 

Prof. Dr. A.G. Henry (secretaris) (Leiden University) 

Prof. Dr. E. van Gijn (Leiden University) 

Dr. F. Sachse (Dumbarton Oaks Research Library and Collection) 

Dr. Martine Bruil (Leiden University) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

The research that resulted in this doctoral thesis was conducted as part of the project “Keeping 
the Days: Time and Identity in Middle America” (2007 - 2011, NWO, 360-62-050), a 
collaboration between the Department of Cultural Heritage and Society, Faculty of 
Archaeology, Leiden University and the Department of Anthropology of the Americas, Institute 
for Archaeology and Cultural Anthropology, Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn, 
Germany. The project was under the direction of Prof. Dr. Maarten E.R.N.G. Jansen and Prof. 
Dr. Nikolai Grube. 



3 

Acknowledgements .................................................................................................................... 7 

1. Einleitung ........................................................................................................................... 9 

1.1 Forschungsfragen ........................................................................................................... 10 

1.2 Gliederung der Arbeit ..................................................................................................... 11 

1.3 Forschungsstand ............................................................................................................. 13 

1.4 Feldforschung in der Ixil-Region ................................................................................... 17 

1.4.1 Methodologisches Vorgehen ................................................................................... 17 

1.4.2 „Im Feld“: Probleme und Dilemmata ...................................................................... 19 

1.4.3 Gedanken über die Erlebnisse im Feld – Positionierung als Forscherin ................. 22 

1.4.4 Ethik und Forschung ............................................................................................... 24 

1.4.5 Besonderes Interesse an Bildung ............................................................................. 27 

2. Theoretische Grundlagen und Definitionen ..................................................................... 29 

2.1 Kulturelles Erbe und Transition ..................................................................................... 29 

2.2 Rituale und Divination ................................................................................................... 29 

2.3 Gemeinschaft (community) – Kollektive Identität(en) – mnemonische Gemeinschaft . 33 

2.4 Erinnerung, Gedächtnis und Memoria histórica ............................................................ 37 

2.5 Bildung und educación indígena .................................................................................... 43 

2.6 Zusammenfassung .......................................................................................................... 47 

3. Die Ixil-Region ..................................................................................................................... 51 

3.1 Das Leben in der Ixil-Region ......................................................................................... 51 

3.2 Historischer Kontext ...................................................................................................... 59 

3.2.1 Vorkoloniale Zeit ..................................................................................................... 59 

3.2.2 Kolonialzeit ............................................................................................................. 61 

3.2.3 Nationalstaat ............................................................................................................ 63 

3.2.4 La violencia – der Bürgerkrieg ................................................................................ 69 

3.2.4.1 Die Spirale der Gewalt: die Anfänge ................................................................ 71 

3.2.4.2 Die Militärregierungen Arana Osorio und Laugerud García............................ 72 

3.2.4.3 Die Ixil und die extreme Gewalt: 1978 –1986 ................................................. 77 

3.2.5 Frieden und Nachkriegsentwicklungen ................................................................... 83 

4. Das immaterielle kulturellen Erbe der Ixil ........................................................................... 87 

4.1 Ordnende Systeme .......................................................................................................... 87 

4.1.1 Akteure und Akteurinnen ........................................................................................ 90 

4.1.2 Kalenderwissen ....................................................................................................... 95 

4.1.2.1 Yaab und Cholq’ii ............................................................................................. 97 

4.1.2.2 Divination ....................................................................................................... 105 

4.1.3 Sakrale Landschaft ................................................................................................ 107 

4.1.4 Ursprungsgeschichte(n) ......................................................................................... 113 



4 
 

4.2 Kacholpom, Katholiken und Evangelikale ................................................................... 116 

4.3 Diskussion .................................................................................................................... 122 

5. El tejido social – das soziale Gefüge ................................................................................. 127 

5.1 Versöhnung und Wertschätzung des kulturellen Erbes................................................. 131 

5.2 Zwischen post-memory und Globalisierung ................................................................. 133 

5.3 Die Rolle der PAC ........................................................................................................ 134 

5.4 Die Widerstandsdörfer der Sierra (CPR de la Sierra) .................................................. 138 

5.4.1 Gründung, Lage und Leben in den Widerstandsdörfern ....................................... 139 

5.4.2 Frieden und der Weg in die Zukunft ...................................................................... 142 

5.4.3 Nuestra cultura es nuestra resistencia .................................................................. 145 

5.5 Diskussion .................................................................................................................... 149 

6. Eine kulturelle und soziale Bewegung der Ixil .................................................................. 153 

6.1 Grundsätze und Entstehung der Maya-Bewegung auf nationaler Ebene ..................... 154 

6.2 Lokale Bewegung: Mayanisierung in der Ixil-Region ................................................. 161 

6.3 Immaterielles kulturelles Erbe, memoria histórica und politische Interessen ............. 164 

6.3.1 Konstruktion von memoria histórica und kollektivem Gedächtnis ...................... 165 

6.3.2 Konstruktion von kollektiver Identität und kollektivem Gedächtnis am Beispiel des 
Año Nuevo Maya ............................................................................................................ 170 

6.3.3 Kreative Medien des kollektiven Gedächtnisses ................................................... 174 

6.4 Demokratisierung und Politische Organisation: Alcaldía indígena ............................. 177 

6.5 Kollektives Trauma und Exhumierungen ..................................................................... 179 

6.6 Landrechte .................................................................................................................... 182 

6.7 Tourismus ..................................................................................................................... 189 

6.8 Diskussion .................................................................................................................... 191 

7. Nachkriegsgenerationen auf dem Weg in die Zukunft ....................................................... 201 

7.1 Situation der Nachkriegsgenerationen ......................................................................... 202 

7.2 Schulische Bildung in Guatemala ................................................................................ 205 

7.2.1 Ländliche Peripherie, Beispiele aus der Ixil-Region ............................................. 208 

7.2.2 Mayasprachen als Unterrichtssprachen und escuelas mayas ................................ 209 

7.3 EBI – Educación Bilingüe Intercultural....................................................................... 212 

7.3.1 Ausbildung der Lehrkräfte..................................................................................... 214 

7.3.2 Praktische Umsetzung der Educación Bilingüe Intercultural im Primarbereich .. 218 

7.4 Bildung und Erziehung für ein Leben in friedlichen und lebenswerten Gemeinschaften
 ............................................................................................................................................ 223 

7.4.1 Estrategia Nacional de la Formación Ciudadana Implementada ........................ 228 

7.4.2 Analyse ausgewählter Lehrprogramme ................................................................. 231 

7.4.2.1 Vivamos Juntos en Armonía ........................................................................... 232 

7.4.2.2 La Nueva Ciudadania ..................................................................................... 234 



5 

7.4.3 Diskussion ............................................................................................................. 236 

7.5 Von Mayanisierung zu Dekolonisation (im Bildungsbereich) ..................................... 237 

7.5.1 Konstruktion von Maya-Identität im schulischen Umfeld .................................... 238 

7.5.2 Akademische Lehre aus Maya-Perspektive: las universidades mayas de Guatemala
 ........................................................................................................................................ 239 

7.6 Zusammenfassung und Diskussion .............................................................................. 245 

8. Fazit .................................................................................................................................... 248 

Ausblick ............................................................................................................................. 256 

Literaturverzeichnis ................................................................................................................ 257 

Abkürzungsverzeichnis .......................................................................................................... 285 

Anhang ................................................................................................................................... 287 

Überblick zur Feldforschung .............................................................................................. 289 

Interviews/informelle Gespräche ....................................................................................... 290 

Besondere Veranstaltungen (teilnehmende Beobachtung) ................................................. 293 

Glossar ................................................................................................................................ 297 

Abbildungen ....................................................................................................................... 301 

Zusammenfassung .................................................................................................................. 323 

English Summary ................................................................................................................... 325 

Nederlandse Samenvatting ..................................................................................................... 327 

Curriculum Vitae .................................................................................................................... 329 

 

  



6 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



7 

Acknowledgements 

 

This dissertation would not exist today without the support of many people in the past.  

Regarding the final stage, I would like to thank Dr. Mariana de Campos Françozo and Dr. Martin 

Berger in particular. They made the impossible possible, and without their commitment, this 

thesis would not be defendable. Furthermore, I would like to express my sincere gratitude for 

the patience and support that I have received from the staff of the GSO/Faculty of Archaeology. 

 

I would like to take this opportunity to express my gratitude to Professor Dr. Maarten Jansen 

and Prof. Dr. Nikolai Grube for their inspirational teaching and everlasting support, which never 

wavered during this arduous journey of highs and lows. In conjunction with Gabina Aurora 

Pérez Jiménez's critical emphasis on the responsibilities of archaeologists and anthropologists, 

they provided guidance for my fieldwork and shaped my mindset during my academic studies. 

My fieldwork in Guatemala would not have been possible without the support of Gerardo, Ana, 

Kuxh, Pablo, Otto, Simone, Adele, Donald (✝), Lynn, Benoît (✝), Cati, Ed, Nan An (✝), Pap 

Me’k, Diego, Lu’ and Petrona, Magdalena, Lorena, Beatriz and Héctor, Scott, Omar and 

Romelia. They accompanied me on my journey in many ways. They invited me into their 

homes, shared food, laughter and tears, went on adventurous trips into remote parts of the Ixil-

region with me, and took the time and patience to answer my questions, listen to my doubts, 

and share their experiences, knowledge and ideas.  

 

This research would not have been conducted without the support of Leiden’s Research Project, 

“Keeping the Days”. I had the pleasure to work with a diverse group of scholars. I would also 

like to thank my former fellows at the Faculty of Archaeology, especially Ilona, Wen-Li, 

Araceli, Ludo, Caroll, Barbara and Laura. I am grateful to have experienced a good number of 

years of academic and personal growth with each of you.  

 
 
 
 
  

7



8 
 

  

8



9 

1. Einleitung 

 

Ungleichheit und Diskriminierung prägen die Lebensrealität der indigenen Bevölkerung in 

Guatemala. Armut, Migration und Konflikte kennzeichnen den Alltag. Gleichzeitig wächst in 

Teilen der indigenen Gesellschaft ein positives Selbstbild in Bezug auf die eigene Sprache und 

Kultur1. Politische und soziale Interessen sind eng mit kulturellen Interessen verknüpft, so dass 

die Prozesse der Konstruktion einer kollektiven Identität und die Bestrebungen zur 

Dekolonisierung 2 , die von der Ixil-Bewegung ausgehen, für die Analyse relevant sind.  

Zahlreiche Ambiguitäten und Dilemmata manifestieren sich bezüglich historischer Kontinuität3 

des immateriellen Kulturerbes4, des sozialen Miteinanders und der kollektiven Identität, sowie 

Bildung und Erziehung junger Generationen. Bedeutende Entwicklungen, die durch 

Globalisierung und Digitalisierung beschleunigt werden, sind ebenfalls zu beobachten. Diese 

Prozesse und Herausforderungen, die „an zahlreichen Punkten und Ebenen des globalen 

Systems“ (Eriksen 2010: 310) betreffen insbesondere indigene Völker und Minderheiten nicht 

nur in Guatemala.   

 

Der regionale Fokus dieser Arbeit liegt auf der Ixil-Region im nordwestlichen Hochland 

Guatemalas. Bis zum heutigen Tag beeinflussen tiefgreifende und widersprüchliche 

gesellschaftliche und kulturelle Brüche das Zusammenleben in der Ixil-Region (und an anderen 

Orten Guatemalas). Diese haben ihren Ursprung in unterschiedlichen historischen Epochen: 

Kolonialzeit, Zeit des Nationalstaats, Zeit der violencia5 und der Nachkriegszeit. 

 

 
1 Kulturverständnis nach Geertz (1983: 9) Mitglieder einer Gemeinschaft prägen durch Aktion und Interaktion 
„Kultur“ (Geflecht aus Symbolen und Bedeutungen).  
2 Bagele Chilisa (2012: 13) definiert Dekolonisation wie folgt: „Decolonization is a process of centering the 
concerns and worldviews of the colonized Other so that they understand themselves through their own 
assumptions and perspectives”. Zudem steht sie in der Tradition der Anthropologie als kulturelle Kritik. Dieser 
Ansatz versteht die anthropologische Forschung immer auch als Kritik moderner Anschauungen und als 
Loslösung von Fremddefinition (Marcus / Fisher 21999). 
3 Historische Kontinuität: thematische kulturelle Einheiten, z. B. Rituale, Ritualkalender und Divination, die in 
den Gemeinschaften in ihrem jeweiligen historischen Kontext eine wichtige Rolle spielen und daher tradiert 
werden (in Anlehnung an Jansen 1988: 99).   
4 Die UNESCO – Übereinkommen von 1972 und 2003 definieren materielles Erbe und Naturerbe (unbewegliche 
und bewegliche Objekte, z. B. Denkmäler, Ensembles und Stätten; Landschaften) und immaterielles Kulturerbe 
(kulturelle und soziale Praktiken, Techniken, Kenntnisse und mündliche Überlieferungen) als Kulturerbe, (engl. 
heritage, sp. patrimonio) (UNESCO 1972, 2003). 
5 Violencia benennt den Bürgerkrieg in den Jahren 1966-1996. Von Regierungsseite stammt die Bezeichnung 
„Bewaffneter Interner Konflikt“ (Conflicto Armado Interno). Die in der Ixil-Region weit verbreitete 
Bezeichnung violencia bezieht sich insbesondere auf die Jahre 1981-1983. Die post-violencia bezeichnet die Zeit 
seit Unterzeichnung der Friedensverträge am 26.12.1996. Diese Bezeichnung blendet jedoch aus, dass Gewalt 
auf unterschiedlichen Ebenen nach wie vor präsent ist. 

9



10 
 

In dieser Arbeit analysiere ich diese Brüche anhand der sozialen Realität, des Alltagslebens und 

von Beispielen des immateriellen Kulturerbes in der Ixil-Region sowie die daraus 

resultierenden lokalen Konflikte und Lösungsstrategien. Unterschiedliche Akteure und 

Akteurinnen reagieren auf diese Brüche und Konflikte und treffen eine Selektion der Elemente 

des immateriellen kulturellen Erbes. Sie schaffen Perspektiven und Wege hin zu friedlichem 

und respektvollem Miteinander, aus denen sich neue, mitunter unerwartete, Chancen für die 

jungen Generationen ergeben.  

 

1.1 Forschungsfragen  
 

Die vorliegende Arbeit fokussiert sich auf eine übergeordnete Forschungsfrage: Welche 

Prozesse 6  prägen die Konstruktion von kollektiven Identitäten, Gemeinschaft 7  und 

Zusammenhalt im Kontext sozioökonomischer Probleme8 und historischer Brüche? 

 

Die einzelnen Kapitel dieser Arbeit thematisieren jeweils ergänzende Bereiche der komplexen 

Prozesse bei der Identitätsbildung. Die nachfolgenden untergeordneten Fragen dienen der 

Vertiefung der oben formulierten Fragestellung: 

 

1) Wie und wo kommt es zu kultureller Resilienz und zur Selektion von tradiertem Wissen?  

2) Welche Strategien werden auf lokaler Ebene angewandt, um der Spaltung der 

Gesellschaft zu begegnen und kollektive Identitäten neu zu konstruieren?  

3) Wo und wie agieren lokale Aktivist*innen der Ixil-Bewegung und wie gelingt es ihnen, 

aktiv zur Dekolonisierung beizutragen?  

 
6 Gemeint sind Vorgänge, bezogen auf Interaktion von Individuen, deren Grenzen nicht klar bestimmbar sind 
(vgl. Haller 2005: 65ff.); sie beinhalten Dynamik, Brüche und Veränderungen. 
7Vgl. Kapitel 2.3 Die vorliegende Arbeit folgt der Definition von McMillan / Chavis von community, 
„Gemeinschaft“, hier wird der Begriff der „Gemeinschaft“ als Gruppe verstanden, deren Mitglieder ein starkes 
gegenseitiges Zugehörigkeitsgefühl (feeling of belonging) empfinden. Die Mitglieder erfahren in der Gruppe 
Bedeutung, Selbstwirksamkeit und Anerkennung und haben eine emotionale Bindung zu ihr (1986: 6ff.). Der 
Terminus wird in dieser Arbeit verwendet, um auf abstrakter, theoretischer Ebene zu beschreiben. Darüber 
hinaus verwende ich den Begriff „Gemeinde“, wenn ich über formelle Institutionen und offizielle geographische 
Orte spreche. Der spanische Begriff comunidad enthält die Bedeutung der „Gemeinsamkeit“, cualidad de común, 
von gr. communĭtas, -ātis (DLE, Real Academia Española o.J.: html). Der spanische Begriff comunidad ist der 
im Maya-Kontext in Guatemala und Mexiko verwendete praktische Begriff. Er bezieht sich sowohl auf 
traditionelle, auf Verwandtschaft basierende Gruppen als auch auf moderne. Er kann sowohl indigene 
Organisationsformen als auch offizielle Einteilungen beschreiben. Im Ixil existiert kein gleichwertiger Begriff. 
Es scheint, dass die Maya-Sprachen den spanischen Begriff comunidad vor mehreren Jahrhunderten übernahmen 
(de León Ceto 2018: 163). In dieser Arbeit findet comunidad als empirischer Bezugspunkt bevorzugt 
Anwendung. 
8 Gemeint sind Probleme, welche die sozialen und wirtschaftlichen Lebensumstände der Ixil im Kontext des 
modernen Guatemalas betreffen. Dies sind z. B. Armut und Marginalisierung. 

10



11 

4) Welchen Beitrag können formale Schulbildung und/oder indigene Bildungs- und 

Erziehungskonzepte leisten, 

a) Division zu überwinden?  

b) institutionalisierte Ungleichheit zu mindern und/oder zu überwinden? 

1.2 Gliederung der Arbeit  
 

Das einleitende Kapitel beschreibt im Detail die im Rahmen dieser Arbeit durchgeführte 

Feldforschung, die Methodologie, die Positionierung als Forscherin sowie die Entwicklung der 

Forschungsfragen im Laufe des (langen) Entstehungsprozesses. Kapitel 2 enthält einen 

Überblick über die theoretischen Konzepte, die für die Analyse und Diskussion herangezogen 

werden.  

  

In Kapitel 3 erfolgt eine allgemeine und historische Vorstellung der Forschungsregion. In der 

Beschreibung der Ixil-Region, die im Norden der Provinz El Quiché liegt, werden die 

Strukturmerkmale im Hinblick auf Bevölkerung, sozioökonomische Situation und Bildung 

dargestellt. Im Anschluss erfolgt eine historische Einordnung der Region und der beschriebenen 

Strukturmerkmale, wobei der Bürgerkrieg, der in der Ixil-Region tiefe Wunden hinterlassen hat, 

ausführlicher beschrieben wird. Dies dient einem tieferen Verständnis der Auswirkungen des 

Bürgerkriegs, die während der Feldforschung präsent waren, und der Diskussion der 

Forschungsfragen in den einzelnen Kapiteln.   

 

Kapitel 4, „Gelebtes immaterielles kulturelles Erbe“, analysiert auf Grundlage meiner 

ethnographischen Feldforschung der Jahre 2007-2010 verschiedene Prozesse, die das 

immaterielle Kulturerbe (insbesondere Rituale und Kalenderwissen) in kontemporären 

comunidades der Ixil durchläuft. Ritualtheorie, theoretische Ansätze zum kulturellen 

Gedächtnis und zur Erinnerung und Identitätskonstruktion in von Traumata und Konflikten 

geprägter Realität sowie Dekolonisationstheorie bieten hier den Rahmen zur Diskussion.  

 

Kapitel 5, „El tejido social – das soziale Gefüge“, weitet die Analyse der Konstruktion 

kollektiver Identität auf die Ebene der comunidad aus. Gegenstand sind die multiplen 

Divisionen und der soziale Zusammenhalt. Neben einer Analyse der Beziehungen zwischen 

sogenannten „Opfern“ und „Tätern“ und den daraus resultierenden unterschiedlichen 

Geschichtsbildern und Perspektiven für das zukünftige friedliche Zusammenleben thematisiere 

ich das Phänomen der post-memory (nach Marianne Hirsch) im Rahmen intergenerationaler 

11



12 
 

Erinnerung. In den Widerstandsdörfern der Sierra (CPR – Comunidades de Población en 

Resistencia de la Sierra) manifestiert sich in besonderer Weise die Konstruktion kollektiver 

Identität aufgrund gemeinsamer Gewalterfahrung. 

 

Anknüpfend an die besondere Form des Widerstands in den CPR untersuche ich in Kapitel 6 

„Eine kulturelle und soziale Bewegung der Ixil“ das Selbstverständnis und die Handlungsfelder 

einer lokalen Bewegung. Die Ixil-Bewegung ist ihrerseits auf der Suche nach einem positiven 

Selbstbild und einer positiven Identität. Dies geschieht mittels Wiederanknüpfung an die 

Kulturgeschichte der vorspanischen Maya-Kultur und besonders durch Rückbesinnung auf die 

eigenen lokalen Wurzeln. Dadurch ist sie an der Konstruktion sowohl von Kultur als auch 

kulturellem Gedächtnis beteiligt und prägt diese mitunter stark. Im letzten Jahrzehnt (2009-

2019) ist im Zuge einer zunehmend positiven Identitätsbildung, die auch von der Maya-

Bewegung vorangetrieben wurde und wird, eine selbstbewusste Generation junger indigener 

Frauen und Männer herangewachsen. Dennoch ist die Zugehörigkeit zu einer indigenen Kultur 

in Guatemala nach wie vor ein Grund für Diskriminierung, Marginalisierung und alltägliche 

Gewalt. Im Gegenzug führen die Anfeindungen zu einer Stärkung der Bewegung, die sich nicht 

nur als Maya-, sondern auch als Widerstandsbewegung versteht. Politische und soziale 

Interessen sind eng mit kulturellen Interessen verknüpft. Anhand einer analytischen 

Zusammenfassung der Handlungsfelder der Ixil-Bewegung werden Prozesse der Konstruktion 

kollektiver Identität untersucht. Das Kapitel schließt mit einer Diskussion der Partizipation der 

Ixil-Gesellschaft an der lokalen Bewegung sowie deren Akzeptanz.  

 

Im siebten Kapitel „Nachkriegsgenerationen auf dem Weg in die Zukunft“ liegt der Fokus auf 

der Jugend seit 1996 und ihren Perspektiven in einer von Globalisierung und Digitalisierung 

geprägten Welt. Besonderes Augenmerk gilt der Bildung im Hinblick auf ihr 

Konfliktlösungspotential in sensiblen gesellschaftlichen Kontexten. Ferner wird der Beitrag 

von (schulischer und universitärer) Bildung zur Identitätsbildung, zum Schutz des 

immateriellen kulturellen Erbes und zur Etablierung eines friedlichen und guten 

Zusammenlebens in den indigenen Gemeinschaften analysiert. Die Analyse des 

Bildungssystems und der Perspektiven der Jugend ist geprägt und motiviert durch meine 

berufliche Laufbahn und Praxis als Lehrerin in internationalen Vorbereitungsklassen sowie in 

sozialen Brennpunkten in Berlin (2015-2019) und Hamburg (seit August 2019).  

 

Abschließend folgen eine Diskussion und eine Zusammenfassung der Ergebnisse in Kapitel 8.  

12



13 

1.3 Forschungsstand 

 

An dieser Stelle erfolgt ein Überblick über die vorliegenden ethnographischen, 

archäologischen, linguistischen und sozialwissenschaftlichen Arbeiten mit regionalem 

Schwerpunkt in der Ixil-Region. Den für die jeweiligen Kapitel relevanten theoretischen 

Rahmen lege ich in Kapitel 2 dar.  

 

Aus dem deutschsprachigen Raum liegt eine frühe Abhandlung von Otto Stoll aus dem Jahr 

1887 vor. Sie beinhaltet neben einem Glossar eine ethnographische Beschreibung nach den 

Konventionen des 19. Jahrhunderts. Gustav Nachtigall konzentriert sich in Die Ixil. Maya-

Indianer in Guatemala (1978) hauptsächlich auf die Alltagsrealität der Ixil und einiger Ladino-

Einwohner Nebajs und analysiert darüber hinaus die Beziehungen zwischen diesen beiden 

Gruppen. Seine Arbeit nimmt Bezug auf die Probleme und Wünsche der Ixil. Im gleichen Jahr 

veröffentlichte Eike Hinz Die Wirklichkeitsdeutung eines Kalenderpriesters: Interview mit 

einem traditionellen Ixil-Maya. In dieser Publikation liegt ein traditioneller ritueller Diskurs 

eines rituellen Spezialisten auf Ixil mit spanischer Übersetzung vor9. Lars Frühsorge geht in 

seiner Dissertation aus dem Jahr 2010 aus einer komparativen Perspektive kurz auf die lokale 

Erinnerungskultur und das Geschichtsbewusstsein indigener Jugendlicher in Nebaj ein.  

 

In den 1930er Jahren fanden unter der Leitung von A. Ledyard Smith und Alfred V. Kidder erste 

archäologische Expeditionen und Ausgrabungen in Nebaj und Juil statt. 1951 erschien mit 

Excavations at Nebaj, Guatemala eine Publikation der Ausgrabungsergebnisse. Pierre 

Becquelin arbeitete 1964 und 1965 im Tal von Acul und konnte anhand von Keramikfunden 

Besiedlung von 700 bis 1530 n. Chr. nachweisen10.  

 

In den 1940er Jahren führte der US-Amerikaner Jackson Steward Lincoln eine längere 

ethnographische Feldforschung in der Ixil-Region durch, während der er an einer schweren 

Lungenentzündung verstarb. Lincoln dokumentierte wesentliche Informationen zum 

immateriellen kulturellen Erbe, insbesondere zum 260-tägigen Kalender und zu Ritualen. Seine 

Forschungsergebnisse liegen in einem 1942 veröffentlichten Artikel The Maya calendar of the 

Ixil of Guatemala und in einem auf Mikrofilm erhaltenen vorläufigen Entwurf einer 

 
9 Das Interview wurde im September 1978 während der Exkursion eines kleinen Forschungsteams der 
Universität Hamburg nach Nebaj geführt. 
10 Er veröffentlichte seine Dissertation Archéologie de la région de Nébaj im Jahr 1969. Neben archäologischen 
Daten enthält die Arbeit auch ethnographische Informationen.  

13



14 
 

Veröffentlichung unter dem Titel An ethnological study on the Ixil Indians of the Guatemala 

highlands vor (posthum 1945).  

 

Benjamin Colby führte zwanzig Jahre später ebenfalls ethnographische Feldforschungen in der 

Region durch, zunächst gemeinsam mit Pierre van den Berghe und später mit seiner Frau Lore. 

In Ixil Country: A Plural Society in Highland Guatemala (1969) stellten er und van den Berghe 

eine Theorie zu der pluralen Ixil-Gesellschaft auf11, indem sie die Beziehungen zwischen Ixil 

und Nicht-Ixil (Ladinos) analysierten. Im Mittelpunkt stehen dabei religiöse, politische und 

wirtschaftliche Institutionen, die nach Ansicht der Autoren sowohl zur Integration als auch zur 

Spaltung der beiden Gruppen beitragen. In The Daykeeper dokumentierten Benjamin und Lore 

Colby gemeinsam mit b’aalvatztiixh Shas Ko‘w umfangreiche Daten zu Divination und dem 

260-tägigen Kalender und analysierten diese unter kognitionswissenschaftlichen 

Fragestellungen. Besonders hervorzuheben ist ihre Systematik der Entscheidungen, die ein*e 

rituelle*r Spezialist*in beim Lesen der Divination trifft (1981: 111ff.). Ebenfalls einen 

kognitionswissenschaftlichen Ansatz verfolgte Joe Harding in seiner Dissertation Cognitive 

role structure and culture contact: culture change in the Ixil region of Guatemala aus dem Jahr 

1973. 

 

Frühe linguistische Forschung in Nebaj und Chajul unternahm Robert Burkitt in der ersten 

Hälfte des 20. Jahrhunderts. Auch Helen Elliot und ihr Mann Raymond waren seit 1953 in der 

Ixil-Region tätig. Als Missionare des Summer Institute of Linguistics (SIL) waren sie 

insbesondere an einer linguistischen Dokumentation der drei Ixil-Varianten interessiert. Glenn 

Ayres konnte im Jahr 1980 mit seiner Dissertation eine deskriptive Grammatik der Ixil-Variante 

aus Nebaj im Rahmen des Proyecto Lingüístico Francisco Marroquín fertigstellen12. Thomas 

Langyel konzentrierte sich Ende der 1980er Jahre in seiner linguistischen Feldforschung 

ebenfalls auf die Varianten des Ixil. Dabei analysierte er sowohl die geographisch bedingten 

Dialekte als auch die durch soziale und kulturelle Faktoren bedingten Unterschiede innerhalb 

einer Dialektvariante. Zudem waren Linguist*innen und Missionar*innen des SIL bis in die 

2000er Jahre in der Ixil-Region tätig, unter ihnen Paul Townsend, der einige linguistische 

Phänomene untersuchte und publizierte13. Im Jahr 2008 vollendeten die Übersetzer der Wycliff 

 
11 Diese wurde unter anderem von Andreas Wimmer kritisiert, nur die emische Perspektive in die Theorie 
einzubeziehen (1992: 119ff.). Ebenso kritisiert Manning Nash (1973: 1326f) in seiner Rezension die Aufstellung 
der Dichotomie Ixil/Ladino sowie das Fehlen einer genauen Bestimmung was in kultureller, ökonomischer und 
politscher Hinsicht die Gruppen definiert und abgrenzt.  
12 1991 stellte Ayres auf Grundlage der Dissertation La gramática Ixil fertig.  
13 Z. B. Frases nominales en Ixil de Cotzal (1987)  

14

https://lhiai.gbv.de/DB=1/SET=2/TTL=68/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=ethnological
https://lhiai.gbv.de/DB=1/SET=2/TTL=68/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=study
https://lhiai.gbv.de/DB=1/SET=2/TTL=68/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Ixil
https://lhiai.gbv.de/DB=1/SET=2/TTL=68/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Indians
https://lhiai.gbv.de/DB=1/SET=2/TTL=68/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Guatemala
https://lhiai.gbv.de/DB=1/SET=2/TTL=68/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=highlands


15 

Bible Translators das Neue Testament in der Ixil-Variante Nebajs. Die Variante Cotzals wurde 

bereits im Jahr 2001 fertiggestellt, die Chajul-Variante erst 201614.  

 

In den 1980er Jahren realisierte David Stoll die Feldforschung für seine Dissertation Between 

Two Armies in the Ixil towns of Guatemala (1993) in der Region. Stoll blieb auch in den 

folgenden Jahrzehnten in der Ixil-Region tätig und forschte unter anderem über die 

verheerenden Auswirkungen von Mikrokrediten im Zusammenhang mit internationaler, 

illegaler Migration in die USA auf indigene Familien in Nebaj (El Norte or bust: how migration 

fever and microcredit produced a financial crash in a Latin American town, 2013).  

 

Die Thematik des Bürgerkriegs und die Prozesse des Widerstands sowie der Versöhnung in der 

Ixil-Region sind Forschungsgegenstände des britischen Politikwissenschaftlers Roderick 

Brett15 und des französischen Soziologen Yvon Le Bot16. Bettina Durocher setzt sich in Los dos 

derechos de la tierra: la cuestión agraria en el país Ixil (2002) mit Landrechtsfragen in der 

Ixil-Region auseinander.  

 

Während meines Feldforschungsaufenthalts im Jahr 2007 waren Ausgrabungen der Stätte 

Xak’b’al nahe Ilom im vollen Gange. Im Zuge der Arbeiten zum Bau des Wasserstaudamms 

bei Ilom wurde die archäologische Stätte Xak’b‘al freigelegt. Internationale und Ixil-

Aktivist*innen konnten auch unter Berufung auf zwei rechtsverbindliche Dokumente, die 

Konvention Nr. 169 der Internationalen Arbeitsorganisation, ILO-169 (1989) und die UN-

Erklärung über die Rechte indigener Völker (2007), verhindern, dass der Ort zerstört wurde. 

Die Grabungsleitung hatte Juan Luis Velásquez von der Universidad San Carlos in Guatemala-

Stadt17.  

 

Rezente Forschung und „work in progress“ 

In der vergangenen Dekade hat die Forschungstätigkeit in der Ixil-Region nicht geruht. Zu den 

bereits veröffentlichten Publikationen zählen die Dissertationen von Giovanni Batz (2017, 

 
14 Wycliff Bible Translators https://www.wycliffe.org/prayer/articles/a-people-waiting-for-the-gospel  (Zugriff 
11.03.2021).  
15 Vgl. Una Guerra sin Batallas: Del odio, la violencia y el miedo en el Ixcán y el Ixil, 1972-1983 (2007) und 
Social movements, indigenous politics and democratisation in Guatemala, 1985-1996 (2008) sowie The origins 
and dynamics of genocide: political violence in Guatemala (2016). 
16 Vgl. La guerra en tierras mayas: comunidad, violencia y modernidad en Guatemala (1970 - 1992) (1997). 
17  Vgl. Velásquez, Juan Luis (2010) Xacbal y la sub región norte Ixil: Sotzil - Chel - Ilom, Chajul, El Quiche. 
Proyecto de Rescate Arqueológico Xacbal. Unpublished report. Hidro Xacbal, S.A./Instituto de Antropología e 
Historia de Guatemala. 

15



16 
 

University of Texas, Austin) und Miguel de León Ceto (2018, Université Paris). Batz analysiert 

verschiedene invasive Eingriffe von u. a. multinationalen Energiekonzernen durch den Bau von 

Staudämmen und Wasserkraftwerken im municipio Cotzal und die Reaktionen und Formen des 

Widerstands der lokalen Bevölkerung. Dabei verfolgt er einen aktionsethnologischen Ansatz. 

De León Ceto beschäftigt sich in seiner soziologischen Dissertation Résistance et religion au 

Guatemala. Le cas des Maya Ixil, 1930-1990 mit unterschiedlichen Formen des Widerstands in 

der Ixil-Region aus diachroner und synchroner Perspektive. Er selbst ist Maya-Ixil und somit 

stellt seine Arbeit die erste dar, die von einem Ixil selbst an einer akademischen Institution im 

Ausland angefertigt wurde. 

 

Zudem waren die Linguisten Sergio Romero und Danny Law (ebenfalls University of Austin, 

Texas) unabhängig voneinander zeitweise in der Ixil-Region tätig. Romero publizierte einen 

Artikel zur Standardisierung der Orthographie des Ixil und zu den sich daraus ergebenden 

Implikationen in Bezug auf Ethnizität. Law hingegen untersucht Geschichte und Dynamiken 

des Sprachgebrauchs im Maya-Gebiet und ist im Zuge dessen unter anderem auch in der Ixil-

Region tätig. Zudem stellt er in einem digitalen Archiv Videomaterial (transkribiert und mit 

spanischer Übersetzung zusammen (2017: html).   

 

Verschiedene orale Traditionen (die zum Teil auch von mir dokumentiert wurden) registrierten 

Alejandro Garay Herrera (Universidad San Carlos, Guatemala, seit 2019 Universität Bonn) und 

Monika Banach (Universität Krakau) und veröffentlichten Artikel mit kurzen Interpretationen. 

Zudem realisiert Monika Banach momentan eine partizipative Forschung zur Kartographierung 

sakraler Landschaft in Ilom, Chajul im Rahmen ihres Dissertationsprojekts. Ein internationales 

Forschungsteam studiert und konserviert zudem momentan kolonialzeitliche Wandmalereien in 

verschiedenen Privathäusern in Chajul (erstmalig beschrieben von Frühsorge 2007, zum Team 

gehören zurzeit Jarosław Źrałka, Katarzyna Radnicka, Monika Banach, Lucas Asicona 

Ramírez, María Luisa Vázquez de Ágredos-Pascual, Cristina Vidal-Lorenzo, Juan Luis 

Velásquez, Victor Castillo). Unterdessen produzieren die Studierenden der Ixil-Universität seit 

2011 interdisziplinäre Studien, die für die Ixil-Gesellschaft von Bedeutung sind18. 

 
 

 
18 Vgl. Batz 2017 für zwei exemplarische Forschungsarbeiten der Studierenden, die Arbeiten sind nicht publiziert 
bzw. frei zugänglich.  

16



17 

1.4 Feldforschung in der Ixil-Region 

 

Die vorliegende Arbeit beruht auf insgesamt 20 Monaten Feldforschung zwischen 2007 und 

2010 in der Ixil-Region und in einzelnen Kaqchikel-Gemeinden im departamento Sololá. 2015 

und 2018 fanden zudem zwei Kurzaufenthalte von jeweils 3 Wochen in der Ixil-Region statt. 

Als Teilprojekt des Forschungsvorhabens Keeping the Days: Time and Identity in Middle 

America19 war die Forschungsfrage zunächst auf den zeitgenössischen Gebrauch des 260-Tage-

Ritualkalenders, des cholq’ii20, und der damit verbundenen mantischen Sprache ausgerichtet.  

 

Das ethnographische Material bietet Einblicke in das traditionelle religiöse Leben und den 

Alltag einzelner comunidades der municipios Chajul und Nebaj. Während der Feldforschung 

beherrschten die Themen kultureller Aktivismus, Migration und auch Gewalt den Alltag. Die 

ethnographischen Beobachtungen besitzen eine „temporäre Gültigkeit“ – die Beobachtungen 

machte ich zu jener Zeit an den jeweiligen Orten. Während der Feldforschung und verstärkt 

während meiner beruflichen Praxis als Lehrkraft reiften tiefer gehende Überlegungen zur 

Entstehung und Rolle formaler indigener Bildung.  

 

Die vorliegende Arbeit und die beschriebenen und analysierten Umstände sind durch meinen 

persönlichen und kulturellen Hintergrund verzerrt (Burke 2009: 20-21) und haben keinen 

Anspruch auf universelle Gültigkeit. Alle Darstellungen aus dem Feld sind meine 

Verantwortung. 

 

1.4.1 Methodologisches Vorgehen  
 

Während der ethnographischen Feldforschung kamen teilnehmende Beobachtung sowie 

Interviews zum Einsatz. Zudem führte ich zahlreiche informelle Gespräche und wertete 

Dokumente des Bildungsministeriums sowie der Ixil-Universität aus. Die auf diese Weise 

gewonnenen Daten sind „Produkt kommunikativer Prozesse zwischen Subjekten in 

Machtbeziehungen, die in einem spezifischen Zeit-Raum-Kontext stattfanden“ (Clifford 1986: 

15). Einen Überblick über die Interviews, informellen Gespräche und miterlebten 

Veranstaltungen geben die Listen im Anhang.  

 

 
19 Das Forschungsprojekt Keeping the Days: Time and Identity in Middle America wurde von 2007-2011 von der 
Nederlandse Organisatie voor Wetenschappelijk Onderzoek (NWO, Projektnummer 360-62-050) gefördert.  
20 Im Anhang befindet sich ein Glossar mit den ixil- bzw. spanischsprachigen Begriffen.  

17



18 
 

Die Auswahl der Gesprächs- bzw. Interviewpartner*innen erfolgte nach den Kriterien der 

kulturellen Aktivität und des kulturellen Interesses. Grundlegend für das Zustandekommen 

eines Gesprächs bzw. Interviews war jedoch die Bereitschaft der Personen, sich auf ein 

Gespräch bzw. meine Anwesenheit überhaupt einzulassen. Die Akteure und Akteurinnen der 

Organisationen Fundamaya, ALMG und Agua para la Salud sowie meine Gastfamilien und 

Sprachlehrkräfte vermittelten mir Kontakte zu „kulturell wissenden“ Personen, d. h. rituellen 

Spezialist*innen, ihren Klient*innen, Lehrkräften, Schüler*innen, Eltern und 

kulturell/sozial/politisch Aktiven aus Chajul und Nebaj sowie den umliegenden Dörfern. Die 

beobachtende Teilnahme an Ritualen ermöglichte auch informelle Gespräche. Ferner war das 

alltägliche Miteinander „im Feld“ natürlich von Kommunikation und teilnehmender 

Beobachtung geprägt. 

 

Mein Aufenthalt in der Ixil-Region war zu jeder Zeit von Respekt vor den Interessen und 

Bedürfnissen der Menschen vor Ort geleitet. Während der Zeit von 2007 bis 2011 war es mir 

nicht möglich, Gespräche, Interviews oder Rituale aufzuzeichnen – meine Gastgeber*innen 

gaben dazu kein Einverständnis. Für mich war es selbstverständlich, diesem Wunsch 

nachzukommen. Die Dokumentation der Gespräche und Interviews erfolgte durch Mitschriften 

und Gedächtnisprotokolle unmittelbar im Anschluss. 

 

Die ursprüngliche ethno-archäologische Forschungsfrage nach dem zeitgenössischen Gebrauch 

des cholq’ii21  wurde von weitergehenden Fragen und Interessen der Personen aus der Ixil-

Region, die an der Entstehung dieser Arbeit beteiligt waren, zu der vorliegenden erweitert. Die 

Anpassung der Forschungsfrage an die Vorstellungen und Bedürfnisse der Beteiligten entstand 

aus dem Dialog mit ihnen.  

 

Entstanden ist ein Bericht, der ethnographische Informationen enthält: Kalenderwissen, rituelle 

Handlungen, Konstruktion kollektiver kultureller Identitäten, das Wirken kultureller 

Aktivist*innen, die sozialen, politischen und historischen Umstände sowie Bildung und 

Erziehung in der Ixil-Region. Es handelt sich um eine Momentaufnahme (Clifford 1986: 19) 

aus den Feldforschungsaufenthalten in der Ixil-Region zwischen 2007 und 2010. Spätere, 

kürzere Aufenthalte in den Jahren 2015 und 2018 ergänzen die gewonnenen Informationen.  

 

 
21 Dies ist der 260-tägige Kalender, siehe Kapitel 4.1.2. 

18



19 

Internalisierter Kolonialismus und Wunden sowie Brüche des Bürgerkriegs prägten den Alltag 

der Ixil, der außerdem von Marginalisierung, Diskriminierung, Rassismus und teilweise 

extremer Armut und Alltagsgewalt bestimmt war. Für viele meiner Gesprächspartner*innen 

waren die Suche nach der eigenen Identität, die Stärkung und Wiederentdeckung kultureller 

und religiöser Traditionen, aber auch die Abgrenzung von anderen wichtig. 

 

Zudem habe ich verschiedene nichtakademische, analoge sowie digitale Publikationen 

(politische Strategiepapiere, Bildungspläne, Lehrmittel), sowohl von vor Ort tätigen 

Nichtregierungsorganisationen als auch von Einrichtungen aus dem Bildungssektor (u. a. das 

guatemaltekische Bildungsministerium, ALMG, Ixil-Universität, Universidad Kaqchikel in 

Guatemala) analysiert. Zusätzliche Erkenntnisse lieferte zudem die Analyse von informellen 

Publikationen von Privatpersonen sowie Organisationen aus sozialen Medien.  

 

1.4.2 „Im Feld“: Probleme und Dilemmata  
 

Im August 2007 begann meine Feldforschung in Nebaj. Ich bezog ein Zimmer in einer Herberge 

und nahm Stunden in Ixil. Mein Lehrer gab mir hilfreiche Hinweise und vermittelte Kontakte 

zu Personen in anderen Ortschaften des municipios Nebaj. So konnte ich einige Tage bei 

Gastfamilien oder in einfachen Herbergen in Salquil Grande, Parramos Grande, Palop und Xeo 

verbringen. 

 

Während der beiden ersten Feldforschungsaufenthalte in den Jahren 2007 und 2008 arbeitete 

ich eng mit der Nichtregierungsorganisation Fundamaya und insbesondere mit Pablo Ceto und 

Miguel Ceto de León zusammen. Im April 2008 planten wir gemeinsam einen längeren 

Aufenthalt im Hinterland des municipios Chajul, mit dem Ziel, kulturelle Traditionen wie den 

Gebrauch des Ritualkalenders und weitere Aspekte des gelebten immateriellen Kulturerbes zu 

dokumentieren. Die Fundamaya stellte mir zwei Assistent*innen zur Seite, Ana und Kuxh, die 

gleichzeitig meine Lehrer*in, Begleiter*in, Vermittler*in, Übersetzer*in und Freund*in waren. 

In dieser frühen Phase der Feldforschung ging es vor allem darum, einen Überblick über die 

Kontinuität kultureller Traditionen in den von der violencia stark betroffenen Gemeinden zu 

gewinnen. Orale Traditionen erzählen davon, dass Ilom der Ursprungsort der Ixil ist. Die 

19



20 
 

cabecera22 Chajul und ihre Dörfer wirkten traditioneller als Nebaj. Die Bewohner*innen galten 

als konservativer im Vergleich zu ihren Nachbar*innen23.  

 

Die Feldforschung begann in Chel und Ilom sowie den angrenzenden Gemeinden Jua, Xolcuay 

und J’al a las Flores. Von dort aus unternahmen wir Reisen in die Widerstandsdörfer 

(Comunidades de Población en Resistencia, CPR) Santa Clara und Amaq’chel. Wir konnten 

zahlreiche Interviews sowohl mit Angehörigen der alcaldía indígena24, älteren Mitgliedern der 

Gemeinschaften, religiösen Spezialist*innen (auch b’aalvatztiixh) und Hebammen führen. 

Allerdings war es sehr schwierig, das Vertrauen der Menschen zu gewinnen. Ohne meine 

Begleiter wären viele Gespräche nicht möglich gewesen, selbst mit weitreichenderen Ixil-

Kenntnissen25. Als Mitglied der alcaldía indígena war Kuxh mit vielen der alcaldes bereits 

bekannt und entsprechend hoch waren seine Anerkennung und das ihm entgegengebrachte 

Vertrauen. Anerkennung und Vertrauen beschränkten sich jedoch auf Personen, die mit der 

politisch linksorientierten, Ex-Guerilla nahen Maya-Bewegung hinter der alcaldía indígena in 

Chajul sympathisierten. Diese Division der Gemeinden besteht bis heute und macht auch vor 

Familien nicht halt. Die ethnographische Feldforschung fand in einem Spannungsfeld zwischen 

unterschiedlichen Machtpolen statt, dies wurde mir jedoch erst im Laufe der Zeit bewusst. Dies 

trug auch dazu bei, dass die Division zum zentralen Gegenstand dieser Arbeit wurde. 

  

In der Regel führte der erste Weg in den Dörfern zum alcalde, dessen Fragen zu meiner Person 

und meinem Aufenthaltsgrund wir beantworteten, bevor ich die Erlaubnis bekam, dort zu 

bleiben. Ausnahmslos erhielt ich keine Einwilligung zur Aufnahme der Gespräche, was ich 

auch stets respektierte26. Im Anschluss an die Gespräche begann ich gemeinsam mit Kuxh und 

Ana, sie so genau wie möglich zu protokollieren. Nach zwei Monaten erkrankte ich schwer und 

musste den Aufenthalt abbrechen. 

 
22 Provinzhauptstadt.  
23 Internationale NROs haben zum Zeitpunkt der Feldforschungen (in den Jahren 2007–2009) davon abgesehen, 
dort Projekte durchzuführen, bzw. haben Projekte aufgrund von Konflikten abbrechen müssen (Peace Corps, 
Engineers without borders). Ein Projektleiter einer NRO bezeichnete die Gemeinden als „tight communities“, 
womit er auf das erhebliche Misstrauen der Bewohner gegenüber fremden Personen anspielte. In dieser Hinsicht 
haben sich die Gemeinden während der letzten zehn Jahre geöffnet. Es gibt seit einigen Jahren mindestens eine 
internationale NRO, die in Chajul angesiedelt ist. Es handelt sich um Limitless Horizons, die Organisation 
vergibt Stipendien an engagierte und talentierte Schüler, um ihnen den Besuch einer weiterführenden Schule zu 
ermöglichen. 
24 Indigene Bürgermeister, siehe Kapitel 6.4. 
25 Sie beschränkten sich auf ein einfaches Konversationsniveau, hauptsächlich innerhalb des Themenkreises 
Alltag und Familie. 
26 Es ist ein ethisches Übereinkommen in der jüngeren anthropologischen Forschung, die Gastgeber über seine 
Intentionen zu informieren und ihre Entscheidungen, ein Teil der Forschung zu sein oder nicht, zu akzeptieren 
(Eriksen 2010: 29).  

20



21 

Nach meiner Rückkehr im Jahr 2009 bezog ich als Basis ein Zimmer bei einer Familie in Chajul 

und besuchte von dort die umliegenden Gemeinden. Durch unglückliche Kontextualisierung 

meiner Person mit den „falschen Personen“ war ich in Chajul nach einer gewissen Zeit nicht 

mehr willkommen und musste den Ort verlassen.  

 

Daraufhin knüpfte ich Kontakte zu der NRO Agua para la Salud („Wasser für Gesundheit“) in 

Nebaj und begleitete die Mitarbeiter*innen auf Projekten in den municipios Nebaj und Sololá. 

Die NRO engagierte sich in Wasser-, Hygiene- und Sanitärprojekten, vor allem an Schulen im 

ländlichen Raum. Sie füllte die Lücke des abwesenden Staates und kümmerte sich um die 

Grundbedürfnisse der Bevölkerung in der ruralen Peripherie. Als diplomatische Sprachmittlerin 

eingebunden, nahm man mich völlig anders wahr und so fiel es leichter, Vertrauen aufzubauen. 

Diese Aufenthalte in den Gemeinden ermöglichten mir ein besseres Verständnis der 

Organisation und der politischen Abläufe. Dadurch verstand ich auch besser, was in Chajul 

geschehen war: Ein Mitarbeiter der Fundamaya war in einen Landkonflikt involviert und dieser 

färbte so stark auf meine Person ab, dass man mich nicht mehr dort akzeptieren wollte. 

 

Über einen Mitarbeiter von Agua para la Salud, Lu‘, der die traditionelle Religion ausübt und 

ein bekennender kachol pom27 ist, gelang es schließlich, neue Kontakte in Nebaj herzustellen. 

Im Verlauf der Jahre 2009 und 2010 nahm ich an einigen rituellen Veranstaltungen teil und 

führte weitere Interviews mit religiösen Spezialisten. 2010 konnte ich erneut die Dörfer im 

municipio Chajul für kurze Zeit besuchen und die Ausgrabungsstätte Ilom besichtigen. 

 

Während der Feldforschungsaufenthalte zwischen 2007 und 2010 zeigte sich schnell, dass die 

comunidades sehr verschlossen und misstrauisch gegenüber Außenseiter*innen waren. Sie 

schützten ihr traditionelles Wissen, zu dem auch Rituale und der Kalender gehörten, und teilten 

es nicht ohne Weiteres mit Fremden. Es dauerte sehr lange, bis ausreichend Vertrauen aufgebaut 

werden konnte. Daher war insbesondere der Zugang zu den Ritualen problematisch für mich. 

Noch schwieriger war die Eingebundenheit in den Ablauf und die Partizipation an sich. Ich war 

zwar geduldet, in den meisten Fällen widerwillig, aber nicht integriert. Daher ist diese Arbeit 

auch ein Versuch, zu verstehen, wie jenes ablehnende Verhalten entstehen konnte und welche 

gesellschaftlichen Umstände und Vorgänge dazu führten. Die enge Zusammenarbeit mit 

kulturellen Aktivisten, lokalen NROs und Lehrkräften erwies sich als eine erkenntnisbringende 

 
27Kachol pom wörtlich: Personen, die Copal (pom) verbrennen, übertragen: Personen, die Zeremonien feiern; 
auch oft auf Spanisch als costumbristas bezeichnet. Pom ist getrocknetes Baumharz und wird bei rituellen 
Handlungen verbrannt.   

21



22 
 

Lösung. Die durch jene Zusammenarbeit entstandenen Kontakte pflege ich noch heute und sie 

ermöglichten mir zwei weitere, wenn auch kurze, Feldforschungsaufenthalte in den Jahren 2015 

(März–April) und 2018 (Juli–August). Die fortschreitende Digitalisierung auch im ländlichen 

Guatemala vereinfacht den digitalen Austausch, um gemeinsame Ideen für zukünftige 

Forschungsvorhaben zu entwerfen. 

 

1.4.3 Gedanken über die Erlebnisse im Feld – Positionierung als Forscherin 
 

Die kulturanthropologische Forschung und der Blick von außen auf „die Ixil“ begegnen 

zunächst einer harten und widersprüchlich erscheinenden Realität. Der Forscherin von außen 

präsentiert sich ein begrenzter, unvollständiger und fragmentierter Ausschnitt, ein tieferer 

Zugang bleibt ihr unter Umständen zunächst verwehrt. Historische Erfahrungen, die von 

Feindseligkeiten, Gewalt und Ausbeutung geprägt sind, führen zu Misstrauen gegenüber 

Fremden und zu einem vorsichtigen Umgang mit traditionellem Wissen. Führte die Verfolgung 

traditioneller Wissensträger während des Bürgerkrieges letztlich zum Verlust und zur 

Zerstörung des immateriellen Kulturerbes? 

 

Andererseits werden bestimmte kulturelle Elemente und Ereignisse im touristischen Umfeld 

bereitwillig preisgegeben und mitunter als „Ware“ verkauft. Die guatemaltekische 

Tourismusbehörde gibt den Ton in dieser Hinsicht mit farbenfrohen Hochglanzprospekten an, 

manchmal springen die indigenen Gemeinden auf diesen Zug auf, um ihren Teil am Ausverkauf 

zu erkämpfen (Little 2008: 646ff.). Kritische Stimmen der Ixil warnen jedoch vor diesem 

Kulturausverkauf und sehen die Werte, die hinter den religiösen und kulturellen Praktiken 

stehen, in Gefahr. Meines Erachtens gibt es auch eine gewissenhafte Auswahl der Aspekte, die 

offengelegt oder für sich behalten werden. Intime und wirklich bedeutsame Aspekte werden in 

der Regel nicht mit Touristen geteilt. Allerdings öffnete sich im Zuge der Digitalisierung und 

der Präsenz der sozialen Medien und Netzwerke der Umgang mit traditionellem und rituellem 

Wissen. War es im Jahr 2008 noch beinahe unmöglich, mit einer Kamera durch ein Dorf zu 

gehen, so fertigten im Jahr 2015 Jugendliche in Nebaj mit ihren Mobiltelefonen Selfies oder 

Videos an. Dies geschah genauso gerne und häufig wie bei ihren Altersgenossen in Berlin oder 

Leiden. „Fremde“ – Tourist*innen, NRO-Mitarbeiter*innen und Wissenschaftler*innen – sind 

nun nicht mehr nur in Nebaj, sondern in der gesamten Ixil-Region deutlich zahlreicher 

anzutreffen als noch Ende der 2000er Jahre. Dementsprechend wurde die Infrastruktur 

22



23 

ausgebaut und es finden sich im Internet zahlreiche Reiseberichte und sogar Videos von 

Ritualen aus der Region.  

 

Einerseits werden Rituale und traditionelles Wissen vor Einflüssen von außen geschützt, 

gleichzeitig findet jedoch eine Veränderung derselben durch Vertreter*innen der Maya-

Bewegung statt. Rituale werden also nicht nur zu touristischen Zwecken verändert und mitunter 

verfremdet, sondern auch besonders häufig in politischen Zusammenhängen (Morales Sic 

2004). Da Diskriminierung, Unterdrückung, Verletzung der Menschenrechte, eklatante Armut 

und verschränkter Zugang zu Bildung für die breite Bevölkerungsmehrheit weiterhin Realität 

sind, ist die Maya-Bewegung von erheblicher Wichtigkeit in einem langen Prozess hin zu 

Anerkennung und einem Leben in Würde. In der Ixil-Region war und ist die Maya-Bewegung 

von politischen Interessen gelenkt (siehe Kapitel 5). Eine solche Hybridisierung ritueller 

Praktiken ist nicht ungewöhnlich.  

 

Menschen, die bereit waren bzw. sind, Wissen mit einer europäischen Forscherin zu teilen, sind 

in vielen Fällen in einer – nicht nur ökonomisch – benachteiligten Position. Die Ungleichheit 

äußert sich z. B. darin, dass die Ethnographin das Privileg besitzt, jederzeit in ein Flugzeug zu 

steigen und Armut, Gewalt und Diskriminierung hinter sich zu lassen, während die anderen nur 

mittels lebensgefährlicher und „illegaler“ Maßnahmen in ein – vermeintlich – besseres Leben 

aufbrechen können.  

 

Das generelle ethische Problem ethnographischer Feldforschung stellt sich auch im Fall 

vergangener und aktueller Forschung in der Ixil-Region. Träger*innen des traditionellen 

Wissens sind insbesondere ältere Menschen. In der Vergangenheit sind jene 

Wissensträger*innen häufig lediglich als „menschliche Subjekte“ oder „Informant*innen“ in 

ethnographische Arbeiten eingeflossen. Ihnen wurden Teilhabe, Respekt oder Wertschätzung 

meistens nicht entgegengebracht und sie wurden meistens nicht darüber informiert, was mit 

ihren Informationen geschieht. Oftmals waren Wissenschaftler*innen in der Vergangenheit vor 

Ort, die Informationen sammelten und dann an ihre Universitäten zurückkehrten. Sie 

publizierten ihre Arbeiten und trieben ihre wissenschaftlichen Karrieren voran, aber sie kehrten 

nie mehr in die Gemeinden zurück, deren Wissen sie mitgenommen hatten. Daraus resultiert 

unweigerlich eine negative Voreingenommenheit gegenüber Ethnograph*innen oder 

Archäolog*innen in indigenen Gemeinden. Auch monetäre Entlohnung für Informationen 

anzubieten, trägt nicht unbedingt zu einer Verbesserung der Situation bei, da unter Umständen 

23



24 
 

das Gefühl vermittelt wird, etwas Bestimmtes erzählen zu müssen, um der - imaginierten – 

Erwartungshaltung zu entsprechen (Chilisa 2012, Clifford / Marcus 1986, Tuhiwai Smith 1999). 

Daher stelle ich mir noch stets die Frage, wie ich respektvoll und ethisch mit Wissen umgehe, 

das die Mitglieder der Gastgemeinden mit mir teilen. Es bleibt auch nicht aus, die Institution 

„Universität“ und die Disziplin „Ethnologie“ an sich kritisch zu hinterfragen. Eine 

Dekolonisierung der Disziplin wird bereits von vielen Forscher*innen vorangetrieben, die 

Grenzen zwischen „wir“ und „sie“ verwischen. Das Studium „des Anderen“ wird mehr und 

mehr zum Studium „unserer selbst“ (siehe insbesondere Tuhiwai Smith 1999, Chilisa 2012, 

Kovach 2010, Jansen und Pérez Jiménez 2010). Veena Das (1994: 143) schreibt über den 

indischen Kontext, aber ihre Aussage ist unabhängig von regionalen Situationen für 

anthropologische Forschung gültig:  
[…] contemporary social scientists cannot lay claims to absolute truths, but can only insert their 
voices within a plurality of voices in which all kinds of statements – prescriptive, normative, 
descriptive, indicative – are waging a battle about the nature of Indian society and the legitimate 
space for social sciences in this society. 

 

1.4.4 Ethik und Forschung 
 

In zahlreichen wissenschaftlichen Disziplinen, die sich in der Vergangenheit mit Forschung 

„über“ indigene Völker befassten, setzte spätestens mit der Verabschiedung der UN-

Deklaration der Rechte der Indigenen Völker im Jahr 2007 ein Umdenken in der Forschung ein. 

Eine sich kontinuierlich verstärkende anthropologische Strömung, die sich der Dekolonisierung 

widmet, präsentiert alternative Ansätze zu herkömmlichen akademischen Diskursen und 

Methodologien28. 

 

Dekoloniale Werke29  unterscheiden sich von post-kolonialen Werken wie etwa von Edward 

Said, Gayatri Chakravorty Spivak und Homi Bhabha30, da sie sich explizit auf die Rechte der 

indigenen Völker beziehen und vormals ausgeblendete, ignorierte oder als nicht 

wissenschaftlich angesehene indigene Methodologien, Methoden und Anliegen definieren und 

einfordern. Eine bahnbrechende Monographie ist Decolonizing Methodologies31  von Linda 

Tuhiwai Smith. Sie ordnet Forschung in einen breiteren historischen, politischen und 

 
28 Sie hat ihren Ursprung in englischsprachigen Ländern; Neuseeland sowie Kanada nehmen nach wie vor eine 
Vorreiterposition ein, auch im Hinblick auf die Organisation politischer, legislativer und edukativer indigener 
Bereiche (Drawson 2017: 10-11). 
29 Siehe auch das frühe Werk Frantz Fanons The Wretched of the Earth (Original: Les Damnés de la Terre, 1961).  
30 Die Autor*innen waren anfänglich in der literaturwissenschaftlichen Forschung von Bedeutung, später fanden 
ihre Arbeiten auch in anderen geistes- und kulturwissenschaftlichen Fächern Beachtung.  
31 Erste Ausgabe 1999, zweite überarbeitete Ausgabe 2012.  

24



25 

kulturellen Kontext ein und analysiert kritisch die Forschungspraxis innerhalb dieses 

dynamischen Kontextes. Darüber hinaus übt sie Kritik an der „westlichen“ Hegemonie über die 

Prozesse, die die Welt definieren, formen und benennen. Zudem bietet ihr Werk einen Rahmen 

zum Verständnis der Ausbildung von Wissen und zur Orientierung, nicht nur für indigene 

Forschende, sondern auch für nicht-indigene. Das Ziel besteht darin, durch die kritische 

Analyse und Reflexion der Forschungspraxis eine ethisch verantwortungsvollere, effizientere 

und angemessenere Forschung zu fördern (Chilisa 2012: 45-50). Dem dekolonialen Ansatz ist 

ein hoher ethischer Anspruch inhärent. Indigene und nicht-indigene Wissenschaftler teilen die 

Überzeugung, ihre Forschungen nur unter Beteiligung und Teilhabe der Gemeinden 

durchzuführen und für Transparenz und Nutzen zu sorgen. Mit einer befreienden und 

transformierenden Zielsetzung (researching back) strebt die Dekolonisierungsströmung nach 

ethnographischer Forschung, die koloniale Geschichte überwindet, Kategorisierung in 

„wir/uns“ vs. „sie/ihnen“ überflüssig macht und lokalem Wissen eine privilegierte Rolle 

zukommen lässt. Dabei bringt die Forschung insbesondere den religiösen Vorstellungen und 

Praktiken der „Anderen“ höchsten Respekt entgegen (ebd.: 14; 69; 194). Dies kann mittels 

counternarratives oder self-praise bzw. identity stories geschehen (ebd.: 139). 

 

Auch in Mittel- und Südamerika entstanden in der vergangenen Dekade zunehmend Werke, die 

in der Tradition der angelsächsischen Dekolonisierungsströmung stehen. Zu diesen Arbeiten 

zählen unter anderem die richtungsweisenden Beispiele von Anita Tzec (Maya, Belize), Manuel 

May Castillo und Genner Llanes Ortiz (Maya, Yucatán), Juan Carlos Reyes Gómez 

(Ayuuk/Mixe), Raúl Macuil Martínez (Nahua) und Omar Aguilar Sánchez (Mixteco). Sie alle 

eint ihr Studien- bzw. Forschungs- und Lehraufenthalt an der Universität Leiden. Prof. Dr. 

Maarten Jansen und Gabina Aurora Pérez Jiménez haben durch die gleichberechtigte 

Einbeziehung indigener Expert*innen ein internationales intellektuelles Konsortium 

geschaffen, welches konventionelle akademische Einrichtungen als Plattform nutzt.  

 

Die Feldforschung und der Schreibprozess der Dissertation fanden mit einem von der Lehre 

Prof. Dr. Maarten Jansens und Gabina Aurora Pérez Jiménez beeinflussten Mindset statt. 

Allerdings kam es durch die in den vorangegangenen Unterkapiteln erläuterten Ereignisse im 

Feld zu Brüchen im Hinblick auf eine kollaborative Durchführung. Dennoch konnte ich die 

erste Feldforschungsphase im Jahr 2008 gemeinsam mit Akteuren der Fundamaya planen und 

mit zweien von ihnen durchführen. Im Bereich der Zugänglichmachung akademischen Wissens 

konnte ich einen kleinen Beitrag mit einem Seminar zu Maya-Epigrafik im Juli 2009 leisten, 

25



26 
 

an dem Lehrer*innen und Aktivist*innen teilnahmen. Zudem leitete ich im April 2010 eine 

Gruppe Jugendlicher an, die anschließend eine ethnographische Studie zu Landrechten in der 

Region um die Baustelle der HidroXacbal 32  durchführten (vgl. Kapitel 6.6). Eine 

spanischsprachige Publikation basierend auf dieser Arbeit für Leser*innen in der Ixil-Region 

befindet sich in Planung: Die primäre Phase meiner Feldforschung führte ich vor über 15 Jahren 

durch, dennoch ist sie auch heute noch relevant. Die „Daten“ haben sowohl für interessierte 

Ixil, insbesondere die Repräsentant*innen der lokalen Maya-Bewegung, als auch für eine 

interessierte akademische Leserschaft einen analytischen und historischen Wert. Im diachronen 

Vergleich können Veränderungen des Gebrauchs des 260-tägigen Kalenders und bei der 

Durchführung ritueller Praktiken sichtbar gemacht werden. Zudem enthält die vorliegende 

Arbeit eine Langzeitperspektive auf sozialen und politischen Wandel in der Region. Auch im 

Hinblick auf aktuelle Debatten über Migration, Identität und Ressourcennutzung in Guatemala 

und insbesondere in den indigenen Hochlandgemeinden ist die Arbeit von Relevanz. In Bezug 

auf das Thema „bilinguale interkulturelle Bildung“ formuliere ich die Hoffnung, dass die 

vorliegende Studie einen Beitrag zur Debatte leisten und für die Integration indigener 

Bildungsansätze auch im staatlichen Bildungssystem plädieren kann. Die seit 2011 stetig ihre 

Aktivitäten ausweitende Ixil-Universität kann dafür eine geeignete Plattform bieten (siehe 

Kapitel 7).  

 

Darüber hinaus leiste ich mit der Information der europäischen, interessierten Öffentlichkeit 

und meiner Schülerinnen und Schüler über diese Region Guatemalas und ihre Dilemmata einen 

Beitrag zum globalen Lernen und zur Bewusstmachung internalisierter, „unbewusst“ 

diskriminierender Vorstellungen. Nach meinem Verständnis endet die durch meine 

Forschungsaufenthalte entstandene Verpflichtung gegenüber meinen Gastgeber*innen nicht mit 

dem Abschluss der Dissertation oder des Forschungsprojekts, sondern bleibt bestehen. 

Freundschaften und auch meine Beteiligung an lokalen kulturellen und pädagogischen 

Projekten in der Ixil-Region und in Sololá konnte ich über die Jahre festigen und in diesen 

Partnerschaften entstehen Pläne für die Zukunft.  

 

 

 
32Es handelt sich um den Bau eines Staudamms mit hydraulischen Turbinen zur Stromerzeugung. Von der 
Landrechtsfrage betroffene Gemeinden sind Jua‘, Juil, Chel, Ilom und Sotzil. Im Zuge der Bauarbeiten kam es zu 
Verletzungen der ILO-Konvention 169 und der Deklaration der Rechte der Indigenen Völker von 2007. Die 
Gegend ist nach wie vor unruhig, es kommt immer wieder zu Auseinandersetzungen. Siehe auch Batz 2017 zur 
Thematik im municipio Cotzal.   

26



27 

1.4.5 Besonderes Interesse an Bildung  
 

Meine Erfahrungen und Begegnungen in Schulen der Ixil-Region und in Sololá weckten mein 

wachsendes Interesse an bildungs- und erziehungswissenschaftlichen Fragestellungen. Seit 

2015 arbeite ich hauptberuflich an öffentlichen deutschen Schulen. Diese Tätigkeit verstärkte 

mein Interesse im Kontext von gesellschaftlicher Ungleichheit, historischen Zusammenhängen 

und der Konstruktion kollektiver Identitäten. In Deutschland arbeite ich, ähnlich wie in 

Guatemala, an Orten, an denen formale Bildung ihre Grenzen erreicht. Die Schüler in den 

sogenannten „sozialen Brennpunkten“ der Großstädte Berlin und Hamburg erleben 

Diskriminierung durch die Mehrheitsgesellschaft. Diese richtet sich gegen ihren Stadtteil, ihre 

kulturellen Wurzeln und ihre Religion. Im letzten Kapitel dieser Arbeit fließt meine berufliche 

Erfahrung in die theoretische Reflexion ein. 

  

27



28 
 

  

28



29 

2. Theoretische Grundlagen und Definitionen  
 

2.1 Kulturelles Erbe und Transition 
 

Kulturelles Wissen und Traditionen sind Teil eines ständigen und globalen „Prozesses der 

Entstehung“ (process of becoming). In diesem Prozess entwickeln sie mittels durchgängiger 

Interaktion mit anderen Menschen Fähigkeiten, ihrer Umwelt (menschlich und nicht-

menschlich) Bedeutung zu entnehmen (Ingold 2000: 22). Demnach sind die gelebten 

kulturellen Traditionen der Ixil, wie z. B. das Kalenderwissen und die Divination, ebenfalls 

Ergebnis der menschlichen Interaktion untereinander und mit ihrer Umwelt – es entsteht die 

Illusion historischer Kontinuität. Jedoch gibt es keine „authentischen“ bzw. „unverfälschten“ 

Traditionen. Äußere, von Gewalt und Zerstörung begleitete Einflüsse während des 

Bürgerkriegs, der Kolonialzeit und der Zeit der finqueros führten in der Ixil-Region zu 

Kulturwandel. Dieser ist in erster Linie vom Streben nach Überleben geleitet worden „What we 

see today as a continuous tradition is actually the result of generations of practice by people 

working within the bounds of what they understood to be both possible and desirable“ (Joyce 

2004: 4). Kulturelle Interaktion beinhaltet ebenfalls, bewusste Handlungen zu unternehmen, 

um „andere“ Konzepte zu übersetzen, zu erhalten oder zu übernehmen (Burke 2009: 55ff). 

Traumatische Ereignisse wie der Bürgerkrieg führten bei den Ixil zu Brüchen, aber selbst unter 

zerstörerischen Umständen verschwindet traditionelles Wissen nicht: Wie die Beispiele aus der 

Ixil-Region zeigen, sind die Akteure und Akteurinnen keineswegs passiv und sich der 

kulturellen Brüche bewusst. Auch die Identität unterliegt einem ständigen Prozess der 

Umgestaltung (Wilson 1995: 312). In Guatemala ist keine Region von den Prozessen der 

Globalisierung isoliert, die zu kultureller Hybridisierung führen (García Canclini 2009: iii, 

Reyhner / Kumar Singh 2015: 14ff). 

 

2.2 Rituale und Divination 
 

Die vorliegende Arbeit dokumentiert Rituale in unterschiedlichen Kontexten, die einen 

signifikanten Beitrag zur Ausbildung kollektiver Identitäten leisten (Definition siehe Kapitel 

2.3). Rituale werden als symbolische, zweckrationale Handlungen definiert, die elementare 

kulturelle Werte, Ideologien, Wissen und Dramatik in soziale Beziehungen vermitteln. Dies 

geschieht zumeist in Schlüsselmomenten von Wandel oder Intensivierung (Schieffelin 2007: 

17, Bellinger / Krieger 2008: 7). Existenzielle Probleme und Fragen in Bezug auf die Geburt 

29



30 
 

und die Angst vor dem Tod sowie dem Sinn des Lebens werden durch Rituale nicht unbedingt 

beantwortet, jedoch zumindest artikuliert. Rituale veranschaulichen, auf welche Weise eine 

Gemeinschaft Beziehungen zwischen Menschen sowie zwischen Menschen und ihrer Umwelt 

konstruiert. Hierbei handelt es sich um soziale Wirkungsbereiche der Ereignisse, die einer 

Gesellschaft oder Kultur Struktur und Bedeutung geben (Bell 1992, 1997). Zudem sind sie 

zentrale Elemente der kulturellen Aktivitäten und haben hierbei Schlüsselfunktionen inne. Ein 

Ritual hat eine bestimmte Bedeutung und Funktion, die außerhalb des Rituals selbst zu finden 

ist, z. B. das Ritual als „sozialer Aspekt der Religion“ (Eriksen 2010: 227).  

Nach der Definition von Platvoet (2008: 187) sind Rituale durch die folgenden Charakteristika 

gekennzeichnet: 1.) stilisiertes Verhalten, 2.) besondere Fähigkeiten zur 

Aufmerksamkeitserregung, 3.) Durchführung zu speziellen Anlässen oder an besonderen Orten, 

4.) Nutzung kulturell spezifischer Symbole und multimedialer Performances für symbolische 

Transformationen. Die Durchführenden des Rituals verfolgen damit strategische Ziele, sowohl 

latente als auch offene, und erreichen diese auf diese Weise. Zu den Funktionen von Ritualen 

zählen die Legitimation von Macht und im Zuge dessen von Ideologie (Eriksen 2010: 227) 

sowie die Ermöglichung starker emotionaler Erfahrungen seitens der Teilnehmenden33. 

 

Des Weiteren erfüllen Rituale eine kognitive Funktion, eine „Entdeckungsfunktion“, im 

Hinblick auf Wissen. Diese geht über die Gewinnung von Wissen hinaus und beinhaltet 

ebenfalls dessen Vermittlung im Rahmen einer „rituellen Gestaltung der Welt“. Außerdem kann 

ein Ritual eine Performance im Sinne der Zurschaustellung des Wissens gegenüber anderen 

sein. Konventionen, Regeln und Bedingungen werden von einem Ritual einerseits befolgt und 

andererseits konstruiert (Bellinger / Krieger 2008: 26). Kulturelle Konventionen regeln die 

Formalität und den Ort, die Zeit sowie die Umstände der Durchführung der rituellen Praktik 

der Divination34. Als performative Sprechhandlung ist sie in der Regel stilisiert, repetitiv und 

stereotyp (Rappaport 1999: 78). Zudem beinhaltet Divination Wirkkraft, d. h., sie verleiht 

persönliche Kontrolle über externe, stressauslösende Ereignisse und Faktoren, aus denen 

 
33 Gelingt es, mit einem Ritual das Gefühl der Teilnahme an etwas Höherem hervorzurufen, spricht Durkheim 
(1981 [1912]) in diesem Zusammenhang von „dem Heiligen“. 
34 Colby (2004: 81) beschreibt Divination auf Grundlage des Kalenders bei den Ixil als „cultural logic organized 
by key metaphors covering religious beliefs, ethics, morality and general prescriptions for locally defined 
success“. Dies bedeutet, dass lokal bedeutsame und erstrebenswerte Ergebnisse des täglichen Lebens von einem 
ethischen, religiösen und moralischen System gestützt werden, die ausschließlich innerhalb der Ixil-Kultur Sinn 
ergeben. Colby entwickelte basierend auf seiner engen Zusammenarbeit mit dem Kalenderpriester Xas Khov 
eine „narrative Grammatik“ und ein Modell zur Entscheidungsfindung während des Divinationsprozesses. 
Dieses Muster oder Schema spricht für die Anpassungsfähigkeit des Systems, Colby geht von einem universellen 
Set optimaler Konditionen aus, die Gesundheit und Wohlbefinden von Individuen in jeder interagierenden 
sozialen Gruppe betreffen (ebd.: 82). 

30



31 

schließlich eine heilende Wirkung entsteht. Da Divination, gemeinsam mit assoziierten 

Vorstellungen, soziale Beziehungen reguliert und die kulturelle Logik, d. h. die Sicht auf die 

soziale Welt und die moralische Ordnung, beinhaltet (Fischer 2001), schreiben Colby / Colby 

(1981: 222–223) ihr eine ordnende Funktion zu35. Divination wird durch das Allgemeinwissen 

des Individuums sowie durch die jeweilige Interpretation der Umwelt bestimmt. Das Verhalten 

der Individuen unterliegt sowohl der Beobachtung und Beurteilung durch Gottheiten als auch 

der Bewertung und gegebenenfalls Sanktionierung durch Mitmenschen (Colby 2004: 83). Die 

kulturelle Logik ist an die Sprache gekoppelt und wird über sie weitergegeben. Ebenso wie 

Divination stellt Sprache ein übergeordnetes und ordnendes Metasystem dar. Sowohl Syntax 

als auch Semantik sind auf Pragmatik angewiesen. Somit ist die kulturelle Logik einer 

Sprachgemeinschaft in den unterschwellig vorhandenen Annahmen und deren Organisation 

begründet (ebd.: 85). Zu den wiederkehrenden Mustern einer kulturellen Logik gehören etwa 

narrative Motive, die in vielen Teilen der Welt immer wieder auftauchen. Die in Mesoamerika36 

vorherrschenden Motive umfassen neben den bereits angeführten gefangengehaltenen Seelen 

und der beseelten und belebten Landschaft zudem die Kombination eines Alter Ego in Gestalt 

einer Tierseele beziehungsweise eines nahuales mit einer Person sowie das Auftreten dieser 

Tierseelen in rituellen Praktiken, die darauf abzielen, eine negative Wirkung zu erzielen (ebd.: 

86). 

Ritualisiertes Handeln kann Konventionen etablieren, einführen und konstruieren (Rappaport 

1999: 24). Diese sind Strategien zur Konstruktion von bestimmten Machtbeziehungen. 

Allerdings sind Rituale nicht nur im Dienst von Macht, sondern sind auch selbst mächtig. 

Rituelles Wissen ist demnach dasjenige, welches sich durchgesetzt hat. Das Ritual ist eine 

eigene Ebene des kommunikativen Handelns mit eigenen pragmatischen Bedingungen (Krieger 

/ Belliger 2008: 31). In pluralistischen Gesellschaften bringen Rituale die Beziehungen 

zwischen den Gruppen zum Ausdruck. Solche Rituale, die nach innen Solidarität und nach 

außen Grenzen ausdrücken, waren immer schon in Gruppen vorhanden. Rituale zwischen 

Gruppen stellen eine signifikante Eigenschaft stratifizierter Gesellschaften dar. Ein Ritual muss 

nicht immer eine traditionelle Wiederholung früherer Zeremonien sein. Es kann auch ein 

einmaliges Ereignis darstellen, das ausdrücklich für einen besonderen Anlass oder einen 

 
35 Als kommunikative Handlung hat auch das Ritual eine ordnende Funktion. Es ist jedoch unklar, ob soziale 
Ordnung durch die rituellen Handlungen der Individuen entsteht oder ob das Ritual selbst aus der 
überindividuellen sozialen Ordnung hervorgeht (Rappaport 1999: 22). 
36 Die Bezeichnung „Mesoamerika“ geht auf Paul Kirchhoff (1966) zurück, der u.a. das Kalendersystem, die 
Religion, und den Maisanbau als verbindende kulturelle Merkmale der dort lebenden Bevölkerung herausstellte. 
Das Kulturareal ist ungefähr in Zentralmexiko, Belize, Guatemala, und Teilen El Salvadors sowie Honduras 
angesiedelt.   

31



32 
 

bestimmten Zweck konstruiert wurde. Beispiele hierfür sind Einweihungszeremonien, z. B. für 

Brücken oder öffentliche Gebäude (Platvoet 2008: 177). In Konfliktsituationen in 

pluralistischen Gesellschaften können Rituale einmalige Ereignisse sein, die mit der Intention 

konstruiert werden, zu zerrütten. In Auseinandersetzungen zwischen verfeindeten Systemen 

haben Rituale immer schon eine Rolle gespielt, um Nichtmitglieder von Mitgliedern zu trennen. 

Hierbei handelt es sich um mentale Konstruktionen. Ritualisierte „erfundene Traditionen“ 

können Gewalt verschleiern. So können fiktive Fundamente wie mythische Erzählungen über 

Gründungstaten oder kulturelle Eigenart der Förderung von politischen Zielen oder der 

Unterstützung politischer Macht dienen (Platvoet 2008: 186).  

Rituale können bedeutsame Ebenen einer Gesellschaft in einer Handlung vereinen: die 

symbolische und die soziale Ebene sowie die individuelle und die kollektive Ebene. Da ein 

Ritual auf diese Weise gesellschaftliche Widersprüchlichkeiten und Ambiguitäten anspricht und 

Lösungen auf symbolischer Ebene anbietet, kommt ihm eine besondere Bedeutung zu (Eriksen 

2010: 228, Rappaport 1999: 315). Das Ritual ist vermittelndes Medium zwischen sozialen 

Beziehungen (Turner 2008 [11969]). Darunter fällt beispielsweise die Lösung sozialer und 

psychologischer Spannungen und Konflikte in einer Gemeinschaft.  

In Ritualen sind vieldeutige Symbole von Belang. Unterschiedliche und vielfältige 

Verbindungen von Symbolen untereinander ermöglichen, verschiedene Bedeutungen 

abzuleiten. Auch wenn die Bedeutungen abweichend und widersprüchlich sind, so trägt gerade 

dies zur Schaffung von Solidarität bei (Turner 2008 [11969]: 37). Rituelle Symbole 

repräsentieren idealerweise sowohl soziale Struktur und Legitimation (Politik) als auch 

existentielle oder emotionale Belange – wenn sie effektiv sein sollen (Morales Sic 2007: 265). 

Rituale spiegeln die universellen Werte einer Gemeinschaft, die ihr zugrunde liegen. 

Abweichende Durchführungen sind möglich, da Rituale weitreichenden Variationen 

offenstehen, die sich an den Zielen eines jeden Teilnehmenden orientieren (Bell 1997: 231). Sie 

präsentieren eine bestimmte Version der Ereignisse und Mächte innerhalb einer Gruppe und 

tragen zur Legitimation bei. Das eigentliche Spiel bzw. Zerren zwischen unterschiedlichen 

sozialen Kräften bleibt unter der harmonisch anmutenden Oberfläche der formalen 

Durchführungen der Rituale verborgen. So können Rituale, die nicht den Anforderungen 

entsprechen, eine Möglichkeit bieten, die verborgenen Dynamiken wahrzunehmen (Schieffelin 

2007: 18). 

 

32



33 

Der rituelle Prozess 

In seinem Werk The Ritual Process: Structure and Antistructure (1969) prägte Victor Turner 

die Theorie des rituellen Prozesses. Gemeinschaftsstiftende Handlungen durchlaufen einen 

Prozess des Bruchs, der Krise, der Lösung und der Reintegration (dies erfolgt nach dem 

Schema: Struktur/Anti-Struktur/Struktur) 37 . Dabei macht Liminalität (entspricht der Anti-

Struktur) das entscheidende Moment aus. Nach Turner erleben Menschen in der Phase der 

Auflösung von Konventionen, Verhaltensmustern und sozialen Differenzen Liminalität – einen 

Zustand der Unbestimmtheit und Potenzialität. Durch die Erfahrung von Liminalität lösen sich 

die gegebenen sozialen und psychologischen Strukturen auf und eine Transformation von 

Individuum und Gesellschaft wird ermöglicht (Turner 2008 [11969]: 255). Es handelt sich um 

einen Prozess, in dem Verhalten „rekodiert“ wird. Die „generative Pragmatik“ ist die Grundlage 

aller sinnvollen Handlungen. Sie bezeichnet Regeln, die es erlauben, den Sinn von Handlungen 

zu dekonstruieren und anschließend zu rekonstruieren. Während des Rituals wird die 

Unterscheidung zwischen Kollektiv und Individuum aufgehoben. Die Person, die Gruppe sowie 

der Kosmos bilden eine Gemeinschaft, die communitas. Das Ritual ist vermittelndes Medium 

zwischen sozialen Beziehungen (Turner 2008 [11969]). Dazu zählt beispielsweise die Lösung 

sozialer und psychologischer Spannungen und Konflikte in einer Gemeinschaft.  

 

2.3 Gemeinschaft (community) – Kollektive Identität(en) – mnemonische 
Gemeinschaft 
 
In der vorliegenden Arbeit wird der Begriff der „Gemeinschaft“ als Gruppe definiert, deren 

Mitglieder ein starkes gegenseitiges Zugehörigkeitsgefühl (feeling of belonging) empfinden. 

Die Mitglieder erfahren in der Gruppe Bedeutung, Selbstwirksamkeit und Anerkennung und 

haben eine emotionale Bindung zu ihr (McMillan / Chavis 1986: 6ff.). „Gemeinschaft“ ist 

wesentlicher Bestandteil kollektiver Identität(en). Identität wird definiert als das Verständnis 

einer Person von ihrer eigenen Person sowie das Begreifen anderer Menschen von sich selbst 

und voneinander. Die kollektive Identität, definiert auf der Ebene kollektiver Gruppen, umfasst 

die gemeinsame Definition dieser Gruppen, die sich aus den gemeinsamen Interessen, 

Erfahrungen und der Solidarität ihrer Mitglieder ableitet. 

 

Ein Blick auf die in und über Guatemala kursierenden Fremd- und Eigenbezeichnungen und 

Definitionen von ethnischen Gruppen ist in diesem Zusammenhang wichtig. In Guatemala 

 
37 In Anlehnung an Arnold van Gennep (Übergangsriten, 1909). 

33



34 
 

vermitteln diese einen ersten Eindruck über die Machtstrukturen, nicht nur im Hinblick auf 

Geschichtspolitik und Geschichtsbewusstsein. Die Kategorisierung ist selbst ein Element des 

sozialen Konflikts und der Machtverhältnisse, da die Zugehörigkeit zu einer bestimmten 

sozialen Kategorie bedeutet, dass man eine spezifische Statusposition einnimmt (Gabbert 2004: 

xv). 

 

Unter den sich selbst als ladino38  und „nicht-indio“ bezeichnenden Teilen der Bevölkerung 

kursiert weiterhin die herabwürdigende Bezeichnung indio für die Anderen. Die Bezeichnungen 

indígena und Maya werden von der Mehrheit als politisch korrekt angesehen. Die in Mexiko 

verwendete Bezeichnung pueblos originarios findet in Guatemala derzeit noch keine 

Anwendung. Hierbei handelt es sich jedoch ausschließlich um ursprüngliche 

Fremdbezeichnungen, auch wenn sie von Mitgliedern der Maya-Bewegung verwendet werden. 

Die Mehrheit der indigenen Bevölkerung verwendet die genannten Bezeichnungen nicht selbst. 

In der Ixil-Region erfolgte Ende der 2000er Jahre hauptsächlich eine Autoidentifikation mit 

dem Heimatort, in der Regel mit dem municipio. Neuere Zahlen des Zensus von 2018 zeigen, 

dass sich „Maya“ mittlerweile als Eigenidentifikation in der Ixil-Region ausgewählt wird, 

zumindest wenn diese Kategorie zur Auswahl steht (vgl. Kapitel 3.1, INE 2018: html). 

 

„Wir-Identität“ oder „kollektive Identität“39  definierte Jan Assmann (2003 [11992]: 132) als 

„das Bild, was eine Gruppe von sich aufbaut und mit dem sich deren Mitglieder identifizieren“. 

Die Entstehung kollektiver Identität wird durch dynamische Wechselwirkungen zwischen 

gemeinsamen Erinnerungen und Konzepten von Alterität beeinflusst. Dabei werden 

Differenzen nach außen betont und nach innen heruntergespielt (Erll 2005: 109). Sökefeld 

zufolge ist die Betonung der Differenzen von größerer Bedeutung als die der Gemeinsamkeiten. 

Zudem existieren auch zwischen den verschiedenen Differenzen dynamische Beziehungen 

(2012: 46). Die kollektive Identität gewinnt ihre Bedeutung für die Gruppe aus einem einzelnen 

 
38 ladinoaa ist ein soziokulturelles Konstrukt zur Selbstbeschreibung der eigenen Ethnizität, dabei liegt die 
Betonung auf dem Aspekt nicht-indígena zu sein. Ursprünglich kam die Bezeichnung in der Kolonialzeit für 
Indigene mit sehr guten Sprachkenntnissen des Spanischen zur Anwendung. Mit der Zeit inkludierte die 
Bezeichnung vor allem soziale Aufsteiger. Die Selbstdefinition als ladinoa-a auch im Hinblick auf eine 
machthabende soziokulturelle Gruppe kam erst ab dem 19. Jahrhundert auf (Hale 2006: 15-20). 
39Kritik an der Verwendung des Begriffs „kollektive Identität“ äußerte Straub (1998). Es handele sich um die 
unrechtmäßige Übertragung des personalen Identitätsbegriffs auf Kollektive. Zudem bestünde in Diskursen über 
konkrete kollektive Identität Ideologieverdacht. „Die verschiedenen Identitäten, die ein Mensch verkörpert, 
beeinflussen sich oft in hohem Grad wechselseitig, und zwar nicht notwendigerweise in dem Sinn, dass sie sich 
wechselseitig zurecht stoßen und eine konsistente Persönlichkeit, eine integrierte Ich-Identität hervorbringen 
würden. Die verschiedenen Identitäten können im Gegenteil Konflikt und Antagonismus hervorrufen, 
Inkonsistenzen und Ambivalenzen, die je nach Situation und Kontext unterschiedlich aufgelöst werden können“ 
(Sökefeld 2012: 47f.).  

34



35 

Wissensvorrat (Welzer 2005: 14). Tacit knowledge („implizites Wissen“) umfasst die Aspekte 

des Denkens, Fühlens, Wollens und Handelns. Es spielt eine bedeutende Rolle bei der 

Strukturierung und Steuerung der kollektiven Identität einer Gesellschaft (Straub 1998: 103). 

Bewusste und unbewusste Anteile ergänzen sich in diesem Prozess (Erll 2005: 109). 

 

Das Bestreben einer Gemeinschaft eine bestimmte Identität zu stabilisieren, stellt weitere 

Identitäten in Frage. In einem mehrdeutigen Kontext führt die Festlegung auf eine bestimmte 

Identität zu Widerstand (ebd: 47f.). Benedict Anderson argumentiert in seinem Konzept der 

imagined communities (1983: 6) im Kontext des nationbuilding, dass „bewusste“ Anteile der 

kollektiven Identität einfließen: „[...] in the minds of each lives the image of their communion“. 

Andersons imagined communities gehen über ethnische Dualismen hinaus. Nicht nur der Staat, 

sondern auch andere Institutionen wie Kirchen und zivilgesellschaftliche Organisationen, 

prägen die Identität der Gemeinschaften. In der vorliegenden Arbeit wird der Begriff imagined 

political community als Kulturartefakt verstanden, welches auf die Sozialstruktur des Kollektivs 

(= Gemeinschaft) anstelle von Nation/Staat verweist. 

 

Ohne kollektive Identität kann sich keine soziale Bewegung formieren. Die Identifikation mit 

der Gruppe verbindet kollektive und soziale Identität und verknüpft die individuelle mit der 

kollektiven Ebene der Identität. Die kollektive Identität einer Gruppe kann mithilfe der 

„Gruppenphänomene“, d. h. mit Ritualen, Symbolen, Überzeugungen und den von den 

Mitgliedern geteilten Werten, bestimmt werden (van Stekelenburg 2013: 219).  

 

Soziale Bewegungen werden nicht nur durch gemeinsames Handeln und Solidaritätsverhältnis 

zusammengehalten, sondern auch durch Identitäten, Symbole, gemeinsamen Identitätsdiskurs 

und Alltagspraktiken, die zu den Erfahrungen von sozialer Ungerechtigkeit der Teilnehmer 

beitragen (ebd.: 220). Die folgenden drei Punkte definieren soziale Bewegungen: 1. Grenzen 

werden gezogen (boundaries); 2. Bewusstsein (consciousness), d. h. die Gruppenmitgliedschaft 

und die Positionierung der eigenen Gruppe in der Gesellschaft, auch im Vergleich zu anderen, 

werden bewusst wahrgenommen (um die Mitgliedschaft in der Gruppe politisch relevant zu 

machen, muss diese Position als illegitim empfunden werden); 3. Verhandlung (negotiation), 

d.h. Menschen verhandeln innerhalb ihrer Netzwerke, um symbolische Bedeutungen im 

alltäglichen Denken und Handeln zu verändern, sie leben die „Politisierung des Alltags“ (van 

ebd.: 220).  

 

35



36 
 

Politisierung von Identitäten entsteht aus einer Reihe politisierender Ereignisse, die schrittweise 

das Verhältnis der Gruppe zu ihrem sozialen Umfeld verändern. Daher kann kollektives 

Handeln ein wichtiges Instrument zur Veränderung kollektiver Identitäten sein (ebd.: 220).  

Soziale Bewegungen sind eine gemeinschaftliche Ausdrucksform von Unzufriedenheit und 

Protest und entstehen rund um spezifische soziale und politische Fragen.  

 

Die Bezeichnung „mnemonische Gemeinschaft“ wurde von Zerubavel (2003) geprägt und 

bezeichnet eine soziale Gruppe, die sich durch die besondere Beachtung bestimmter Ereignisse 

in der Vergangenheit auszeichnet. Diese Ereignisse schaffen soziale Zeitlinien und nehmen eine 

soziale Markierung der Vergangenheit vor (Zerubavel 2003: 28). Eine mnemonische 

Gemeinschaft schafft demnach ein „Hauptnarrativ“. Als „besonders nützliches Medium der 

Erinnerung“ gilt der Kalender, da er als ein Zyklus „heiliger Tage“ kollektiv dafür geschaffen 

wurde, ausgewählte historische Ereignisse zu vergegenwärtigen. Eine Gesellschaft besteht 

immer aus mehreren mnemonischen Gemeinschaften. Wenn mehr als eine Religion involviert 

ist, gibt ein Kalender Aufschluss über die „strukturelle Komplexität ihrer Identitäten“ (ebd.: 

32).  

 

Dynamische Entwicklungen im Zuge von Globalisierung und Digitalisierung führten zu einem 

konservativen (Hervorhebung im Original) Bedürfnis, eine historische Kontinuität zu 

bewahren. Dies war meist gepaart mit einer deutlichen Ablehnung jeglichen Wandels, welcher 

eine Gefahr für die Identität darstellen würde. Zudem führen drastische politische, kulturelle 

oder ökonomische Einschnitte zu besonderer Aufmerksamkeit für die Vergangenheit (ebd.: 38-

39).  

Continuous identities are thus products of mental integration of otherwise disconnected 
points in time into a seemingly single historical whole. […] it is our memory that makes 
such mental integration possible, thereby allowing us to establish the distinctly 
mnemonic illusion of continuity (ebd.: 39) 

 

Demnach beruht historische Kontinuität auf der Integrationsleistung des Gedächtnisses, die 

eine mnemonische Illusion schafft. Dieser Prozess wird durch die Verbindung eigentlich 

voneinander unabhängiger Zeitpunkte realisiert. Ein Ritual, ein Diskurs, ein Kalender oder 

künstlerische Ausdrucksformen können jeweils als „Brücke“ dienen und zeitlich oder räumlich 

verknüpfte Manifestationen derselben Einheit (entity) miteinander verbinden (ebd.: 40, 

Durkheim 1981). Rituale beinhalten nicht nur eine soziale, sondern auch eine zeitliche 

Komponente: Sie verbinden neue Belange mit denen vergangener Generationen. Zum Beispiel 

36



37 

überwindet die Einbeziehung von kollektiven Traumata in ein Ritual die Lücke zwischen 

Generationen. Geschieht dies, trägt es zur Identitätskonstruktion bei (J. Assmann 2003 [11992]: 

51f., Connerton 1989, Halbwachs 1985). Performative Handlungen, die unter den Begriff Ritual 

oder Ritualisierung fallen, sind demnach Voraussetzung für kulturelle Reproduktion, Bildung 

von Gruppensolidarität und die Konstruktion von sozialer und persönlicher Identität (Krieger / 

Belliger 2008: 32). 

 

2.4 Erinnerung, Gedächtnis und Memoria histórica  
 

Zum Thema Erinnerung und Gedächtnis fand in den vergangenen Jahrzehnten eine lebhafte 

Forschungstätigkeit statt. An dieser Stelle erfolgt ein knapper Überblick der für die vorliegende 

Arbeit bedeutsamen theoretischen Konzepte. 

Laut neurowissenschaftlicher Definition ist „Erinnern“ ein subjektiver, selektiver und oft 

emotionaler Prozess (Wierling 2003: 95). In diesem Kontext ist nicht die historische Wahrheit 

von Relevanz, sondern die gesellschaftliche Bedeutung. Der Erinnerungsprozess ist nie 

ausschließlich eine erneute Abrufung einer gespeicherten Information. Stattdessen handelt es 

sich um eine selektive Wiederherstellung (auf bewusste, aktive und kreative Art und Weise), 

die Informationen produziert, die dem jeweiligen Kontext in der Gegenwart angemessen sind. 

In La mémoire collective, „Das kollektive Gedächtnis“, schrieb Maurice Halbwachs, dass die 

„individuelle Weltsicht auch Teil eines von einer sozialen Gruppe geteilten Gedächtnisses“ ist. 

Dies bedeutet, dass jedes Individuum von der Interaktion mit seinem sozialen Umfeld geprägt 

ist. Das Individuum kann verschiedenen kollektiven Gedächtnissen angehören, jedoch ist das 

verbindende Gedächtnis nicht bei allen Mitgliedern in gleicher Intensität ausgeprägt. Darüber 

hinaus werden dem Gedächtnis lediglich solche Elemente der Vergangenheit vermittelt, die 

innerhalb des jeweils relevanten Referenzrahmens durch die Gesellschaft zu jeder Epoche 

rekonstruiert werden können (1985: 56). Kollektives Gedächtnis sollte demnach als „aktiver 

Prozess der Wissenskonstruktion im Laufe der Zeit“ gesehen werden (Olick / Levy 1997: 933).  

Erinnerung und Identität sind sowohl individuelle als auch kollektive Phänomene, die sich aus 

der Interaktion innerhalb des sozialen Umfelds ergeben. Die Mitgliedschaft in einer sozialen 

Gruppe, insbesondere in der Familie, in einer religiösen Gemeinschaft oder in einer bestimmten 

sozialen Klasse, befähigt das Individuum, sich Erinnerungen anzueignen, zu lokalisieren und 

abzurufen (Connerton 1989: 36; 38).  

37



38 
 

Mündliche historische Überlieferungen, die auf Erlebnisse und Erfahrungen der mnemonischen 

Gemeinschaft zurückgehen, werden laut Vansina (1996: 24) nach ca. 80–100 Jahren vergessen. 

Bestimmte Erinnerungen an eine fernere „Urzeit“ werden als Teil religiöser oder „mythischer“ 

Überlieferungen erhalten. Als floating gap bezeichnet er jene sich ständig verschiebende und 

daher „schwimmende Lücke“ zwischen diesen beiden Überlieferungsarten. In Guatemala stellt 

die floating gap nicht nur ein zeitliches Moment dar, sondern auch ein kommunikatives Vakuum 

zwischen den verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen40. Die guatemaltekische Gesellschaft 

ist von schnellen Generationswechseln geprägt und daher kommt der floating gap eine größere 

Bedeutung zu. In diesem Zusammenhang bezeichnet Vansina das kollektive Gedächtnis als das 

Informationskorpus in der oral history, zu dem im Idealfall jedes Gruppenmitglied den gleichen 

Zugang hat (ebd.: 168f.). 

An diese These schließt sich Jan Assmanns Unterscheidung des kollektiven Gedächtnisses in 

das kommunikative und das kulturelle Gedächtnis an. Das kommunikative Gedächtnis umfasst 

sowohl alltägliche, häufig private Erinnerungen als auch Erfahrungen, die sich auf die 

Zeitgeschichte beziehen. An soziale Bedürfnisse passt es sich an und verändert sich mitunter 

stark. Das kulturelle Gedächtnis hingegen ist relativ statisch und Ausdruck einer verbindlichen, 

öffentlichen Erinnerung an die eigenen Ursprünge oder andere für die Gemeinschaft relevante 

Ereignisse. Diese dienen primär der kollektiven Identitätsstiftung, beispielsweise in Form von 

Gedenkritualen, Denkmälern, schriftlicher Fixierung und dauerhafter Konservierung 41  (J. 

Assmann 2003 [11992]: 42f.). Hierbei handelt es sich um ein soziales Phänomen, bestehend aus 

einer Vielzahl sich teilweise überschneidender Gruppenidentitäten und Gruppengedächtnisse 

bzw. –erinnerungen. Erinnerung besitzt eine konfliktive Natur. Es ist eine Frage von Macht, 

welche Erinnerungen kanonisiert oder zensiert werden. Das kommunikative Gedächtnis wird 

auch als „intragenerationelles“ Gedächtnis bezeichnet. Zeitzeugen stehen in Dialog mit der 

jungen Generation (ebd.: 42f.). Welzer zeigt, dass das menschliche Gedächtnis ein durch und 

durch kommunikatives ist. Es existiert dadurch, dass Individuen im Dialog miteinander stehen, 

sich gegenseitig anerkennen und als Menschen wahrnehmen und eben nicht „autonom 

gegenüber und getrennt von anderen existieren“ (2005: 12). 

Hobsbawm (1983: 9) unterscheidet drei sich überschneidende Kategorien erfundener 

Traditionen: a) jene, die soziale Kohäsion, Mitgliedschaft in Gruppen oder künstliche 

Gemeinschaften etablieren oder symbolisieren, b) jene, die Institutionen, Status oder autoritäre 

 
40 Solch ein kommunikatives Vakuum begünstigt, neben anderen Faktoren, den Verlust der Sprachdiversität.  
41 Zwischen kommunikativem und kulturellem Gedächtnis sind Diskrepanzen möglich, da zwei völlig 
unterschiedliche Erinnerungen eines Ereignisses existieren können (vgl. Welzer „Opa war kein Nazi“.) 

38



39 

Beziehungen symbolisieren oder etablieren, oder c) jene, deren Hauptzweck Sozialisierung, 

Indoktrinierung von Glaubensrichtungen, Wertesystemen oder Verhaltenskonventionen sind. 

Im Gegensatz zu erfundenen Traditionen, die als soziale Praktiken betrachtet werden können, 

sind alte Traditionen spezifische und stark bindende soziale Praktiken. Die erfundenen 

Traditionen hingegen neigen dazu, eher vage zu sein, insbesondere in Bezug auf die Werte, 

Rechte und Verpflichtungen der Gruppenmitglieder. Die Erfindung emotional und symbolisch 

beladener Zeichen der Gruppenzugehörigkeit scheint in diesem Fall bestimmend zu sein. In der 

Maya-Bewegung sind dies insbesondere archäologische Stätten, die Hieroglyphenschrift sowie 

Rituale, die in der Öffentlichkeit abgehalten werden. Darüber hinaus tragen Zeichen und 

erfundene Traditionen zur Legitimation von Handlungen und zur Festigung des Zusammenhalts 

innerhalb der Gruppe bei (ebd.: 12).  

Pierre Nora prägte das Konzept der lieux de mémoire (Erinnerungsorte, Gedächtnisorte, auch 

Rückzugsorte). Laut Nora konstituiert sich der Erinnerungsort aus einer Umkämpftheit 

zwischen Gedächtnis und Geschichte (1984: 11). Jedoch ist die Frage, wie erinnert wird, 

ergiebiger als die Opposition Geschichte/Gedächtnis und der Erinnerungsgegenstand selbst. 

Welche Bedeutung und Qualität werden der Vergangenheit gegeben? Identische Ereignisse 

können sehr unterschiedlich erinnert werden (Erll 2008: 7).  

Das in Guatemala gängige Konzept memoria histórica (dt. „historisches Erinnern“, 

„historisches Gedenken“, „historisches Gedächtnis“) geht auf das Abkommen über die Rechte 

und die Identität der indigenen Völker Guatemalas (Acuerdo sobre identidad y derechos de los 

pueblos indígenas, AIDPI) zurück. Die Forderung nach Anerkennung eines „eigenen 

historischen kollektiven Gedächtnisses“ (memoria histórica colectiva propia) als distinktives 

Merkmal der Maya-Identität fand Eingang in die Friedensverträge von 1996 (Vereinte Nationen 

et al. 1995: § 1 Abs. 2 Nr. 4). Damit einher ging die Zuschreibung objektivierender 

Eigenschaften, unter anderem durch die Verwendung der Bezeichnung im Titel und der 

Zielsetzung des Berichts der CEH. Der Titel lautet „Erinnerung an das Schweigen“ (Memoria 

del Silencio) und die Zielsetzung ist die Wiedererlangung der historischen Erinnerung 

(recuperación de la memoria histórica).  

Zudem nutzen die (inter-)nationale Friedensbewegung bzw. Entwicklungszusammenarbeit im 

Anschluss an den Bürgerkrieg memoria als historiographische Methode. Diese besteht aus der 

Dokumentation der Aussagen von Augen- und Zeitzeugen. Der Schwerpunkt liegt auf der 

indigenen Sozialgeschichte während des Bürgerkriegs sowie der kolonialen und nationalen 

Epoche. Betont werden dabei insbesondere strukturelle soziale Ungleichheiten, Rassismus und 

39



40 
 

ethnische Unterdrückung. Entstehen sollte ein Gegenstück zu der in den offiziellen Lehrplänen 

geschriebenen Geschichte, die von Zensur und Marginalisierung geprägt ist (A. Assmann 2007: 

138). Indem die „Stimme der Unterdrückten“ Gehör fand, erhoffte sich die Bewegung, die 

Argumentation bei den Forderungen nach Wiedergutmachung zu unterstützen (Kupprat 2011: 

29f.).  

Bei Augen- und Zeitzeugenberichten handelt es sich um „gelebtes semantisches Gedächtnis“ 

(lived semantic memory) aus dem Bereich der collected memory (Olick / Robbins 1998). 

Collected memory versteht Gedächtnis als Metonymie, als Kulturphänomen – das sozial und 

kulturell geprägte individuelle Gedächtnis erinnert sich mit Hilfe von kulturspezifischen 

Schemata und handelt gemäß kollektiv geteilter Werte und Normen. Erfahrungen aus zweiter 

Hand können in den eigenen Erfahrungsschatz assimiliert werden, sowie verschiedene 

Elemente des soziokulturellen Umfeldes angeeignet werden. Collective memory hingegen 

versteht das Gedächtnis als Metapher oder „Gedächtnisphänomen“. Es beinhaltet die Symbole, 

Medien, sozialen Institutionen und Praktiken des gesellschaftlichen Bezugs auf Vergangenheit, 

die metaphorisch als „Gedächtnis“ bezeichnet werden. Jedoch handelt es sich hierbei um eine 

analytische Trennung, denn sie sind nur durch das Zusammenwirken auf individueller und 

kollektiver Ebene wirksam (Erll 2005: 98f., Olick / Robbins 1998). „Erinnern“ ist nicht getrennt 

von „Vergessen“ diskutierbar, und eine eindeutige Unterscheidung kann unter Umständen 

schwer zu treffen sein. Das kommunikative Gedächtnis auf der Ebene des Individuums gleicht 

einem „Wandlungskontinuum, auf dem weniger relevante Wahrnehmungen und Erfahrungen 

sukzessive dem Verblassen und Vergessen anheimfallen, während biographisch bedeutsame 

aufbewahrt, vertieft, reguliert, neu bewertet, kurz: verändert werden“ (Welzer 2005: 21–22). 

Auch hier gilt, dass soziale und individuelle Erinnerungen untrennbar sind, denn „der Mensch 

wächst in ein sozial dimensioniertes Universum hinein“. Es kommt zu ständiger Neubildung 

individueller und kollektiver Erinnerungen durch und mit sozialer Kommunikation (ebd.: 27, 

30, 44). Eine Gesellschaft besteht sowohl aus Kommunikation als auch durch Kommunikation. 

Daher kann keine strikte Trennung von psychischem und sozialem Gedächtnis durchgeführt 

werden. Semantiken entstehen durch Kommunikationen, die auf jene Bezug nehmen. Zwischen 

Gedächtnis und Kommunikation(-smedien) besteht demnach ein zirkulärer Zusammenhang 

(Esposito 2002: 10). 

Foote stellte eine sehr enge Verbindung zwischen Kultur und kollektivem Gedächtnis her und 

argumentierte, dass „Kultur“ eine Art kollektiven Gedächtnisses darstellt (2003: 33). Kultur 

beruht auf kollektiven Vorstellungen und Werten, sozialen Konventionen und Traditionen, die 

40



41 

Individuen in eine Gruppe oder Gemeinschaft binden. Dabei handelt es sich um Werte, die das 

alltägliche Leben formen und den Einflussbereich des Individuums übersteigen. Diese Werte 

entstehen nach und nach, verändern sich langsam und wandern von Generation zu Generation. 

Dieses Konzept des kollektiven Gedächtnisses stellt eine bedeutsame Verbindung zwischen 

Kultur und Landschaft her, da menschliche Eingriffe in diese zumeist mit Strategien 

einhergehen, die auf den Erhalt oder die Beseitigung von Erinnerungen abzielen (ebd.: 33). 

Diese Verbindung ist im Hinblick auf die vorliegende Arbeit von besonderer Relevanz, da die 

Landschaft religiöse und rituelle Bedeutung hat und durch die gewaltsamen Vertreibungen 

während der violencia erschüttert wurde.  

Kulturelle und soziale Traumata gehören zu der guatemaltekischen Erinnerungsdebatte. Im 

Kontext von Bürgerkrieg, aber auch von Kolonialismus, Ausgrenzung und Rassismus arbeiten 

insbesondere Mitglieder von Friedens- und der kulturellen Maya-Bewegung an Strategien zum 

Umgang mit ihnen. Friedensbewegung und kulturelle Aktivist*innen streben danach, durch 

Gewalt verursachtes Vergessen (A. Assmann 2007) in aktives Erinnern umzuwandeln. Aktives 

Erinnern kann psychotherapeutische Notwendigkeit sein (z. B. in Form von Exhumierungen 

und der Schaffung von Mahnmälern). Die These, dass kollektive Erinnerungsprozesse per se 

eine friedlichere Zukunft bedeuten, da Vergessen eine heilende Wirkung hat, ist nicht 

zwangsläufig zutreffend (Peters 2020: 203). Von Bedeutung ist vielmehr, welche Instanz über 

das Erinnern oder das Vergessen bestimmt, wer von dieser Entscheidung profitiert und welche 

Konsequenzen sich daraus für unterschiedliche soziale Gruppen ergeben (A. Assmann 2012: 

68).  

Im Gegensatz zu exkludierenden und abgrenzenden Erinnerungskonzepten bietet „dialogisches 

Erinnern“ Gruppen einen breiteren Orientierungsrahmen. Dialogisches Erinnern ermöglicht es 

einer Gruppe, ihre Rolle in der traumatischen Vergangenheit zu reflektieren, während 

gleichzeitig die andere Gruppe die Möglichkeit erhält, diese Rolle anzuerkennen. 

„Monologisches Erinnern“, so Aleida Assmann, konzentriert sich auf das eigene Leid einer 

Gruppe, was wiederum zu einem hohen Grad der Viktimisierung führt. Daher ist das Ziel des 

dialogischen Erinnerns nicht die Schaffung einer Universalerinnerung, sondern vielmehr ein 

kompatibles Verständnis der Geschichte, geprägt und motiviert durch gegenseitige 

Anerkennung und Bezug aufeinander (2013: 124; Hölscher 2003: 15). Von „Katastrophen“ 

hervorgerufene „Brüche in der Geschichte“ nur zu überwinden sind, wenn „Täter“ und „Opfer“ 

als gleichwertige Parteien einander anhören (Hölscher 2003: 9–12). Ob eine völlige 

Gleichwertigkeit und ein richtiger Dialog in Guatemala je erreicht werden können, ist nicht 

absehbar.  

41



42 
 

Das kollektive Gedächtnis definiert eine Gruppe von innen und zielt darauf ab, ihr ein Bild der 

Vergangenheit zu liefern, welches sie jederzeit wiedererkennt und wodurch sie in der Lage ist, 

auch schwerwiegenden Wandel auszugleichen. Historische Fakten werden nur als solche 

deklariert, wenn sie als Prozess oder als Ereignis Wandel hervorrufen (J. Assmann 2003 

[11992]: 169–170). Die Vergangenheit wird emotional vom kollektiven Gedächtnis erfasst und 

unkontrollierbar von ihm verändert. Ständig werden neue Interpretationen und Erfindungen 

hinzugefügt. Jede nachfolgende Generation versteht und konstruiert die Vergangenheit neu. 

Außerdem benötigt jede Generation Erinnerungen zur Konstruktion der eigenen Identität. Es 

kann kein Bild der Vergangenheit ohne Verbindung zur Gegenwart geben. Da die 

Bezugsrahmen des kollektiven Gedächtnisses sich immer in der Gegenwart befinden und 

ständige Neuorganisation die Regel ist, ist es auch rekonstruierbar.  

In der ersten Feldforschungsperiode von 2007 bis 2010 wurden viele als „sensibel“ empfundene 

Themen, wie beispielsweise die Religionszugehörigkeit, die individuelle Rolle und Traumata 

während des Bürgerkriegs, nicht thematisiert. Auf der Ebene des kulturellen Gedächtnisses 

führt Tabuisierung zur Auslöschung, da es nur mittels Kommunikation überleben kann 

(Assmann 2003 [11992]: 164).  

Post-memory 

Post-memory beschreibt die Beziehung, welche die Nachfolgegeneration zu den Erfahrungen 

von kollektivem Trauma der älteren Generationen hat. Diese Erfahrungen „erinnern“ sie 

lediglich auf Grundlage von Geschichten, Bildern und Verhaltensweisen von Menschen, mit 

denen sie aufwuchsen. Sie haben sie nicht selbst erlebt (Hirsch 2012: 106). Post-memory ist 

eng verknüpft mit der inter- und transgenerationalen Weitergabe von traumatischen 

Erfahrungen. Es ist rekonstruiert und „vererbt“, es ist eine Konsequenz traumatischen 

Erinnerns. 

Besonders grausame Fotografien, Dokumentarfilme oder auch Erzählungen haben durch ihre 

emotionale Wirkkraft einen besonderen Einfluss auf die Nachkriegsgenerationen – auch wenn 

die Kinder und Jugendlichen die Umstände nicht selbst erlebten. Verkörperte Erinnerungen 

(embodied memories) können sowohl durch echte als auch durch imaginäre Erlebnisse und 

Berichte provoziert werden. Sie äußern sich in körperlichen Beschwerden, die durch visuelle, 

kinästhetische oder olfaktorische Impulse entstehen. Embodied memories spielen ebenso eine 

Rolle wie postmemories. Bei postmemories handelt es sich um Erinnerungen, die 

42



43 

intergenerational mit tiefer Emotionalität und affektiv tradiert werden und dadurch von den 

Empfängern als selbst durchlebt wahrgenommen werden (ebd.: 106–107). 

 

2.5 Bildung und educación indígena 

 
Bildung „ist eine aktive Aneignung von Welt durch Lernen und Erfahrungen sowie das Sich-

selbst-in-Beziehung-Setzen zu einem Thema, zu einem Kontext oder einer Erkenntnis. Die 

Dinge bekommen erst so eine Bedeutung, einen Wert“ (El-Mafaalani 2012: 65). Bildung steht 

demnach in engem Zusammenhang mit Wissen und Wissensaneignung. Zudem hat Bildung 

eine gesellschaftliche Funktion: Sie ermöglicht dem Einzelnen als „kulturelles Kapital“, die 

gesellschaftliche Position zu wahren oder zu verbessern. Darüber hinaus kann Bildung als 

„stetige Entfaltung von Selbst-Welt-Bild“ und als Persönlichkeitsentwicklung gesehen werden. 

Bildung steht außerdem für die sozialen Rahmungen und Spielräume, welche durch die soziale 

Schicht und das soziale Umfeld geprägt sind (ebd.: 66f). 

 

Bourdieu definierte gesellschaftlich relevante Ressourcen als Kapital, jedoch, anders als Marx, 

nicht als ausschließlich ökonomische Ressource. Zu den Kapitalarten zählt er kulturelles 

Kapital (Bildung), soziales Kapital (Netzwerke) sowie ökonomisches Kapital. Das kulturelle 

Kapital wiederum lässt sich in drei Bereiche unterteilen: objektiviertes kulturelles Kapital 

(Objekte; z. B. Kulturgüter, Bücher), inkorporiertes kulturelles Kapital (Körper und Geist; z. B. 

Wissen und Fähigkeiten, Verinnerlichung des Kulturellen) und institutionelles Kapital 

(institutionelle Form, z. B. Zeugnisse und Abschlüsse) (Bourdieu 2009: 112; 11983). Kapital 

ermöglicht einem Individuum, die Stellung in der Hierarchie einer Gesellschaft zu bestimmen, 

zu erhalten oder zu verändern (El-Mafaalani 2012: 69–73). Jedes Kapital lässt sich in ein 

anderes umwandeln, wodurch ein Individuum seine soziale Stellung erhalten oder verbessern 

kann. Beispielsweise kann ökonomisches Kapital in kulturelles umgewandelt werden, indem es 

für Bildung eingesetzt wird. Mit dem Abschluss entsteht das kulturelle Kapital, welches durch 

beruflichen Aufstieg erneut in ökonomisches umgewandelt werden kann. Auch soziales Kapital 

(insbesondere hilfreiche berufliche Beziehungen) kann wiederum zu ökonomischem Kapital 

werden (ebd.: 95–102). Aus dieser Darstellung wird die in kapitalistisch geprägten 

Gesellschaften anerkannte Auffassung von Bildung als Humankapital42 deutlich.  

 
42 „Humankapital ist die Summe der wirtschaftlich nutzbaren Fähigkeiten, Kenntnisse und auch 
Verhaltensweisen der Erwerbsbevölkerung einer Volkswirtschaft“ (Duden Wirtschaft A-Z 2016). Erst durch die 
Ausbildung kann ein Individuum volkswirtschaftlich produktiv tätig werden. Dieser Begriff aus den 

43



44 
 

Eine Grundvoraussetzung für Bildungserfolg ist, dass die formale Bildung an den spezifischen 

Bedürfnissen der Menschen im jeweiligen kulturellen und gesellschaftlichen Kontext 

ausgerichtet ist und diese berücksichtigt. Paulo Freire definierte in seinem 

befreiungspädagogischen Werk Pedagogia do Oprimido (1968) den Prozess der 

Bewusstseinsbildung, conscientização, als Voraussetzung für Bildung und Erziehung. 

Bewusstseinsbildung befähigt die Lernenden in einem ersten Schritt, Machtverhältnisse und 

damit verknüpfte Mythen sowie Unterdrückung zu erkennen. So ist es ihnen möglich, soziale, 

politische und ökonomische Widersprüche zu erfassen und ihre Denk- und Handlungsweise 

anzupassen. Dadurch werden die „Armen und Ausgebeuteten“ befähigt, in sich selbst zu 

vertrauen und eigene Wissensproduktion anzugehen (Chilisa 2012: 236, Dary 2007: 76).  

 

Porter spricht sich ebenfalls gegen ein staatlich vorgegebenes Curriculum aus, das den 

Interessen der Machthabenden dient und den passiven Lernenden Handlungskompetenz, 

Selbstbestimmung und Befähigung verwehrt (2015: 245). Stattdessen gilt die Forderung nach 

Unterricht, der den unmittelbaren und authentischen politischen Bedürfnissen der Lernenden 

dient (ebd.: 245). Indigene Bildung und Erziehung (educación43  indígena) zielt darauf ab, 

zukünftige Führungspersönlichkeiten ganzheitlich zu formen und zu befähigen, im Interesse 

ihrer Völker zu sprechen und zu handeln (Jacob et al. 2015: 2). Die Grundlage bildet das 

Verständnis von indigenen Völkern als durch Kultur, Sprache und Identität geprägte Agierende, 

die über Souveränität, Stimme und Integrität verfügen. „Indigene Bildung und Erziehung“ 

umfasst dabei nicht nur die formale, institutionelle Schulbildung, sondern insbesondere auch 

die in der Gemeinschaft verankerten, lebenslangen Prozesse der Sozialisation und 

Enkulturation:  

Indigenous education involves knowledge that is generated, obtained, and adapted to fit the 
historical contexts and needs of indigenous peoples and is then transmitted through educative 
means to others. It is communal and communitarian, gaining potency as it is shared and reshaped 
across generations and geography. We view education as a life-long process (ebd.: 3).  

Von besonderer Relevanz sind in diesem Zusammenhang die Repetition von Wissensstrukturen 

sowie die Adaption von Wissen durch die jüngeren Generationen an die jeweiligen 

 
Wirtschaftswissenschaften wurde zu Beginn der 2000er Jahre zunehmend auch auf andere gesellschaftliche 
Bereiche angewandt und stand daher in der deutschsprachigen Öffentlichkeit in der Kritik, dazu beizutragen alle 
Lebensbereiche zu ökonomisieren (Lohmann 2007: 618). 
43 Sowohl educación (sp.) als auch education (eng.) umfassen nicht nur die oben dargelegte Definition von 
„Bildung“ sondern auch den Aspekt der „Erziehung“. Je nach Disziplin wird der Begriff „Erziehung“ mit 
unterschiedlicher Schwerpunktsetzung definiert. Alle teilen jedoch folgenden Ansatz: Erziehung bezeichnet den 
Versuch, den „Geist und Charakter“ und die Entwicklung eines Menschen im Einklang mit der Gemeinschaft zu 
fördern (Stangl 2021: html). 

44



45 

Gegebenheiten und zeitlichen Veränderungen. Darüber hinaus beinhalten indigene Bildung und 

Erziehung sowohl einen spirituellen als auch einen mentalen bzw. physischen Lernprozess und 

werden daher am besten als unendlicher, reziproker, interaktiver und symbiotischer Lernprozess 

beschrieben (ebd.: 3).  

Die formale Schulbildung und educación indígena umfassen weitestgehend voneinander 

unabhängige Lernprozesse. Initiativen, die auf individuellem Engagement beruhen und die 

lokale Lebensweise kennen und beachten (siehe Kapitel 7.3.2), zeigen alternative Wege für die 

Gemeinden zur Verknüpfung von formaler Schulbildung und educación indígena auf.  

Um das informelle Lernen (educación indígena sowie indigenes Wissen) und das formelle 

Lernen (Schulkontext und offizielle Curricula) in Gleichgewicht zu bringen und den indigenen 

Gemeinden somit eine alternative Perspektive zu eröffnen, ist die detaillierte Betrachtung 

einiger grundlegender Dilemmata und Widersprüche sinnvoll: 

Empirische Evidenz und wissenschaftliche Erkenntnisse (in Opposition zu religiösen oder 

spekulativen Argumenten) trugen zur Ausübung von Macht und Dominanz über Natur und 

Mensch bei. In indigenen Gemeinden, wie beispielsweise der der Ixil, wurde die Schulbildung 

als Instrument der sozialen Kontrolle eingesetzt. Die Auswahl der Lerninhalte und Lernformen 

spiegelte die vorherrschenden Machtbeziehungen wider. So konnte sich eine universelle 

Autorität auf Grundlage von rationalen, objektiven Kriterien herausbilden (Foucault 1980). 

Diese Annahme gründet in der Prämisse, dass westliche Lern- und Bildungsformate anderen 

überlegen sind. Sie manifestiert tief verwurzelte, institutionalisierte Voreingenommenheit und 

fungiert als wesentlicher Faktor in der Verstärkung des Kolonialisierungsprozesses. 

Schulbildung stellte in der Vergangenheit einen zentralen Bestandteil von Kolonisierung und 

Missionierung dar, dazu trug das repressive Verbot des Unterrichts in den indigenen Sprachen 

bei (Oviedo Gasparico 2021: 6). Auch in der Gegenwart ist der Staat in der Regel für 

Organisation und Angebot von Bildung verantwortlich. Der ehemalige Bildungsminister und 

Maya-Aktivist Demetrio Cojtí Cuxil hat das guatemaltekische Bildungssystem in der 

Vergangenheit als Instrument zur Durchführung eines Ethnozids charakterisiert (1987). Dieses 

Vermächtnis stellt nach wie vor ein Problem dar. Die Frage, welche Formen des Wissens als 

bedeutsam und nützlich erachtet und welche Formen des Wissens repräsentiert werden, ist nach 

wie vor von Relevanz. Ebenso ist zu klären, wer über die Deutungshoheit verfügt, was es 

bedeutet, „erzogen“ oder „gebildet“ zu sein. Diese Entscheidungen werden getroffen, während 

die politischen, ökonomischen und ideologischen Faktoren, die direkten Einfluss auf die 

Curricula haben, im Verborgenen bleiben (Wotherspoon 2015: 86, 94).  

45



46 
 

Institutionen erkennen indigenes Wissen in der Regel lediglich im Kontext informellen Lernens 

an und ignorieren den lebenslangen, dynamischen Charakter indigenen Wissens und indigener 

Pädagogik. Eine sinnvollere Herangehensweise als die Dichotomie zwischen informellem und 

formellem Lernen wäre die Vorstellung eines Kontinuums, das von unstrukturiertem zu 

strukturiertem Lernen reicht. Institutionen tragen indes dazu bei, dass indigenes Wissen und 

indigene Pädagogik mit niedrigem sozialem Status konnotiert sind und selten in Diskussionen 

einbezogen werden. In Guatemala herrschen nach wie vor „westliche“ Standards vor, wobei die 

Diskrepanzen zwischen Schulpraktik und den Realitäten in den Gemeinschaften oftmals 

unüberwindbar sind (ebd.: 87). Demgegenüber steht indigenes Wissen, das als „tiefes Wissen“ 

verstanden wird und für das es wissensbasierte Protokolle gibt (ebd.: 88). Sprache, kulturelle 

Praktiken, Spiritualität, Wissen um Land und Ressourcen sowie soziale und kommunikative 

Kompetenzen sind integrale Bestandteile indigener Erziehung und Bildung. Diese Fähigkeiten 

sind von entscheidender Bedeutung für die sozialen und intergenerationalen Beziehungen in 

einer Gemeinschaft. 

Indigene Gemeinschaften haben spezifische Ansprüche an Bildung und Erziehung. Die 

epistemologische Grundlage, auf der diese Ansprüche fußen, weicht deutlich von der 

westlichen ab. Ein wesentliches Merkmal ist das Streben vieler indigener Gemeinschaften nach 

epistemischer Selbstbestimmung. Dieser Ansatz umfasst nicht nur die Sprache, sondern auch 

Kultur und vielfältige Zugänge und Methoden der Beschulung (Tuhiwai Smith 2005: 94).  

  

  

46



47 

2.6 Zusammenfassung  
 

Die vorliegende Arbeit untersucht, welche Prozesse die Konstruktion von kollektiven 

Identitäten, Gemeinschaft und Zusammenhalt im Kontext sozioökonomischer Probleme und 

historischer Brüche prägen. In Bezug auf das immaterielle kulturelle Erbe umfasst kulturelle 

Interaktion auch die bewusste Umsetzung von Maßnahmen, um „andere“ Konzepte zu 

übersetzen, zu erhalten oder zu übernehmen (Burke 2009: 55ff). Der Bürgerkrieg rief 

historische Brüche und somit tiefgreifende Veränderungen hervor, wie das Beispiel der Ixil-

Region zeigt. Traditionelles Wissen wird in solchen Fällen nicht überholt. Die Akteure und 

Akteurinnen der Ixil-Region sind sich der kulturellen Brüche bewusst und gestalten ihre 

Identität ständig neu.  

Rituale sind die Ereignisse, die einer Gesellschaft oder Kultur Struktur und Bedeutung geben 

(Bell 1992). Rituale, als zentrale Elemente kultureller Aktivitäten, vermitteln zwischen sozialen 

Beziehungen und lösen Spannungen und Konflikte in einer Gemeinschaft. Rituale weisen oft 

eine hohe Variationsbreite auf, die sich an den Zielen der Teilnehmenden orientiert (Bell 1997: 

231), und stellen auf diese Weise Schlüsselprozesse bei der Konstruktion kollektiver Identitäten 

dar. Das Ritual fungiert als vermittelndes Medium zwischen sozialen Beziehungen (Turner 

2008 [11969]), etwa zur Lösung von sozialen und psychologischen Spannungen und Konflikten 

in einer Gemeinschaft. Dies ist insbesondere nach der Erfahrung von sowohl Liminalität als 

auch communitas – von Bruch, Krise und Lösung – der Fall (ebd.: 255).  

Jan Assmann definiert Identität als „das Bild, das eine Gruppe von sich aufbaut und mit dem 

sich deren Mitglieder identifizieren“ (2003 [11992]: 132). Die Entstehung kollektiver Identität 

wird durch Wechselwirkungen zwischen gemeinsamen Erinnerungen und Konzepten von 

Alterität beeinflusst. Hierbei werden Differenzen gegenüber der Außenwelt betont, während 

interne Harmonie gefördert wird (Erll 2005: 109). Differenzen werden als prägnanter 

wahrgenommen als Gemeinsamkeiten, und selbst innerhalb von Differenzen existieren 

dynamische Beziehungen (Sökefeld 2012: 46). Für die Gruppe ist ihre kollektive Identität von 

Bedeutung, da sie sich aus einem Wissensvorrat speist, auch implizites Wissen oder tacit 

knowledge genannt (Welzer 2005: 14; Straub 1998: 103). Er umfasst Denken, Fühlen, Wollen 

und Handeln und steuert die kollektive Identität. Bewusste und unbewusste Anteile ergänzen 

sich (Erll 2005: 109).  

Das Konzept der „mnemonischen Gemeinschaft“ erweist sich als ein nützliches Instrument zur 

Erklärung der Bildung von Gemeinschaft vor dem Hintergrund historischer Brüche. Es 

47



48 
 

bezeichnet eine soziale Gruppe, die sich durch eine besondere Beachtung bestimmter 

historischer Ereignisse auszeichnet. Diese Ereignisse kreieren soziale Zeitlinien (Zerubavel 

2003: 28). Rituale vereinen demnach neue mit alten Belangen, verbinden soziale und zeitliche 

Aspekte und fördern die Verbindung zwischen den Generationen. Zudem tragen sie zur 

Identitätskonstruktion bei, sofern kollektive Traumata in ein Ritual einbezogen werden (J. 

Assmann 2003 [11992]: 51f., Connerton 1989, Halbwachs 1985). Rituale sind wesentlich für 

kulturelle Reproduktion, die Bildung von Gruppensolidarität sowie die Konstruktion von 

sozialer und persönlicher Identität (Krieger / Belliger 2008: 32). 

In der vorliegenden Arbeit werden die signifikanten Aspekte des immateriellen kulturellen 

Erbes einer näheren Betrachtung unterzogen. Es wird herausgearbeitet, dass heilige Orte – als 

Erbe, als Sitz der Geschichte sowie als Orte der Resonanz betrachtet – von besonderer Relevanz 

sind. An diesen Orten manifestieren sich das Materielle, das Symbolische und das Funktionale 

simultan, was eine Schnittstelle zwischen dem Materiellen und Immateriellen, zwischen 

Vergangenheit und Gegenwart, bildet. Die Bewohnerinnen und Bewohner stehen in direktem 

Kontakt mit den heiligen Orten und bewahren so die Verbindung zwischen sich und der 

Vergangenheit. Dabei besteht eine Bindung zwischen Leben und Tod sowie zwischen Zeit und 

Ewigkeit (Ingold 2000: 16–19). Eine Gemeinschaft definiert sich in Relation zu der sie 

umgebenden Landschaft, sie haben eine besondere Beziehung. Kollektive Erinnerung stellt 

ebenfalls eine bedeutsame Verbindung zwischen Kultur und Landschaft dar. Denn menschliche 

Eingriffe in die Umwelt sind oft mit der Art und Weise verbunden, wie Gesellschaften 

Erinnerungen erhalten oder löschen wollen (Falla 2011: 104, Foote 2003: 33, Ingold 1993, 

Rodríguez 2018: 62, Wilson 1995: 20). Orale Traditionen sind relevant für das kollektive 

Gedächtnis und den Dialog zwischen den Generationen. Sie können sich an die jeweiligen 

Gegebenheiten anpassen und so auf dynamische Weise auf aktuelle Herausforderungen 

reagieren (Vansina 1996, Olick / Robbins 1998).  

Das Konzept des dialogischen Erinnerns ermöglicht es einer Gruppe, die eigene Rolle in der 

traumatischen Vergangenheit zu reflektieren. Gleichzeitig wird der anderen Gruppe ermöglicht, 

diese Rolle anzuerkennen (A. Assmann 2013: 124). Somit erweist es sich als ein hilfreiches 

theoretisches Konzept in diesem Zusammenhang. Das monologische Erinnern konzentriert sich 

demgegenüber auf das eigene Leid einer Gruppe, was wiederum zu einem hohen Grad der 

Viktimisierung führt. Das Ziel des dialogischen Erinnerns ist demnach nicht die Schaffung einer 

Universalerinnerung, sondern vielmehr das kompatible Verständnis der Geschichte, das geprägt 

und motiviert ist von gegenseitiger Anerkennung und dem Bezug aufeinander (A. Assmann 

48



49 

2013: 124; Hölscher 2003: 15). Eine Überwindung von Brüchen in der Geschichte ist nur durch 

ein aufrichtiges gegenseitiges Hören von Tätern und Opfern möglich (Hölscher 2003: 9–12). 

Die Frage, ob eine solche Gleichwertigkeit und ein richtiger Dialog in Guatemala je erreicht 

werden können, bleibt jedoch offen. Post-Memory steht für die Weitergabe von traumatischen 

Erfahrungen zwischen Generationen. Es wird rekonstruiert und „vererbt“. Postmemories sind 

demnach Erinnerungen, die intergenerationell tradiert werden und von den Empfängern als 

selbst durchlebt wahrgenommen werden (Hirsch 2012: 106–107). 

Eine soziale Gruppe, die sich selbst als ein Erinnerungskontinuum konstituiert, ist in der Lage, 

ihre Vergangenheit sicher über lange Zeiträume als einzigartig zu bewahren. Sie kann auch eine 

eigene Identität (als Maya oder Ixil) konstruieren, die dafür sorgt, dass indigenes Wissen und 

indigene Pädagogik einbezogen und wertgeschätzt werden. Sowohl Selektion als auch ideelle 

Positionierung erinnerter Tatsachen, Ähnlichkeiten und Kontinuitäten stellen demnach 

natürliche Prozesse dar (J. Assmann 2003 [11992]: 167). Der Fokus liegt auf den eigenen 

Konzepten und trägt zur Förderung des Verständnisses aus der eigenen Perspektive bei. Dieser 

Prozess kann als Dekolonisierung bezeichnet werden (Chilisa 2012: 13).  

Für Bildungserfolg muss formale Bildung an spezifischen Bedürfnissen der Menschen und 

ihrem jeweiligen Kontext ausgerichtet sein. Institutionen erkennen indigenes Wissen nur im 

Kontext informellen Lernens an und ignorieren dabei dessen lebenslangen, dynamischen 

Charakter. Eine sinnvollere Herangehensweise als die Dichotomie zwischen informellem und 

formellem Lernen wäre ein Kontinuum, das von unstrukturiertem zu strukturiertem Lernen 

reicht. Institutionen bewirken, dass indigenes Wissen und indigene Pädagogik oft 

ausgeschlossen und negativ bewertet werden. In Guatemala herrschen westliche Standards vor, 

wobei die Diskrepanzen zwischen Schulpraktik und Realität oftmals unüberwindbar sind. 

Demgegenüber steht indigenes Wissen, das als „tiefes Wissen“ verstanden wird und für das es 

wissensbasierte Protokolle gibt (Tuhiwai Smith 2005: 88). Indigene Erziehung und Bildung 

wird maßgeblich von verschiedenen Faktoren beeinflusst. Dazu zählen insbesondere Sprache, 

kulturelle Praktiken, Spiritualität, Wissen um Land und Ressourcen sowie soziale und 

kommunikative Kompetenzen. Diese Faktoren sind von entscheidender Bedeutung für die 

sozialen und intergenerationalen Beziehungen in einer Gemeinschaft. Ein bedeutender Aspekt 

ist in diesem Zusammenhang das Streben vieler indigener Gemeinschaften nach epistemischer 

Selbstbestimmung. Dieser Ansatz umfasst nicht nur die Sprache, sondern auch Kultur und 

vielfältige Zugänge und Methoden der Beschulung (ebd.: 94). 

 

49



50 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

50



51 

3. Die Ixil-Region  
 

In Guatemala werden neben Spanisch als Amtssprache 22 Maya-Sprachen44, Xinka und Igñeri 

(Sprache der Garífuna) gesprochen (DIGEBI 2019, siehe Abbildung 2). Eine Einteilung der 

indigenen Völker anhand ihrer linguistischen Zugehörigkeit ist in der wissenschaftlichen 

Forschung weit verbreitet. 

 

Der Zensus des INE von 2018 zählt 133.329 Sprecher*innen des Ixil (INE 2018: html). In 

vielen Gemeinden des municipios Nebaj sprechen viele der älteren Generationen und vor allem 

die Frauen ausschließlich Ixil, in den municipios Chajul und Cotzal ist die Einsprachigkeit 

außerhalb der urbanen Zentren der Regelfall. Bilingualität nimmt im urbanen Zentrum von 

Nebaj und ebenfalls in den Dörfern des municipios weiter zu. Die Mehrheit der Dörfer des 

municipio Chajul ist hauptsächlich einsprachig Ixil. Daneben gibt es K’iche’, Q’anjob’al, 

Q’eqchi’ und Awakateko-sprachige Familien in der gesamten Ixil-Region (Brett 2007: 15, Batz 

2017: 7). Mehrsprachigkeit ist insbesondere in den Dörfern in unmittelbarer Nähe zu den 

benachbarten municipios weit verbreitet (z. B. in Chuatuj, siehe Kapitel 7). Auch die 

Widerstandsdörfer der Sierra (Comunidades de Población en Resistencia de la Sierra) sind 

mehrsprachig (vgl. Kapitel 5). Zudem existieren drei dialektale Varianten des Ixil: Ixil de Nebaj, 

Ixil de Chajul und Ixil de Cotzal (Lengyel 1991: 332ff.) und auch in anderen Bereichen wie z. 

B. der traditionellen Kleidung lassen sich signifikante Unterschiede zwischen den drei 

municipios feststellen. 

3.1 Das Leben in der Ixil-Region 
 

Die Ixil-Region befindet sich im Norden des departamento El Quiché, Guatemala, in den 

östlichen Ausläufern der Sierra de los Cuchumatanes (vgl. Abbildungen 1, 3–5). Der Cerro 

Sumal stellt mit 3275 m nicht nur den höchsten Berg der Ixil-Region dar, sondern ist auch ein 

heiliger Ort von Bedeutung für die umliegenden Dörfer und Weiler des municipios Nebaj 

(Colby / Colby 1981, Elliot 1971, Lincoln 1945). Im Osten grenzt dieses Gebiet an die Sierra 

de Chamá (Alta Verapaz). Im Norden grenzt es an die Tiefebene des Ixcán. Im Westen gehen 

die Cuchumatanes in das Verwaltungsgebiet des departamento Huehuetenango über, wo die 

Bevölkerung den Awakateko, Mam, Q’anjob’al oder Chuj spricht. Im Süden schließt sich die 

fruchtbare Ebene von Sacapulas an (1200 m), wo K’iche’ gesprochen wird. Die 

 
44 Das Chaltiteko gilt seit 2003 nicht mehr als Dialekt des Awakateko, sondern wird als eigenständige Sprache 
anerkannt (vgl. ALMG https://www.almg.org.gt/comunidades-linguisticas).  

51



52 
 

Verwaltungsbezirke (municipios) der Ixil-Region sind Santa María Nebaj, San Gaspar Chajul 

und San Juan Cotzal. Die gleichnamigen Provinzhauptstädte (cabeceras) tragen auch die 

Namen ihrer Schutzpatrone. Die Patronatsfeste finden am 15. August (Nebaj), 6. Januar 

(Chajul) und 24. Juni (Cotzal) statt (Colby und Colby 1981, Stoll 1993).  

 

Die gesamte Region erstreckt sich ungefähr über 80 km auf einer Nord-Süd-Achse und 

ebenfalls 80 km auf einer Ost-West-Achse. Insgesamt gibt es ungefähr 85 Dörfer und Weiler, 

viele sind in der Endphase der violencia aus den sogenannten Entwicklungspolen (polos de 

desarrollo45) und Modelldörfern (aldeas modelo) entstanden. Polos de desarrollo wurden von 

der Militärregierung während des Bürgerkriegs parallel zu Modelldörfern eingerichtet. Die 

ursprünglichen Gemeinden wurden vollständig zerstört und die überlebende Bevölkerung 

wurde in den neuen zentralisierten Dörfern zwangsangesiedelt. In vielen Fällen wurde auf die 

Herkunft und Dorfzugehörigkeit keine Rücksicht genommen (Brett 2007, 2008, 2016, Le Bot 

1997). 

 

Das nordwestliche Hochland weist aufgrund der jeweiligen Höhenstufen eine starke Variabilität 

der Klimazonen auf. Die Täler des Vértice Norte (vgl. Abbildungen 4–5), die sich auf einer 

Höhe zwischen 1400 und 1800 Metern befinden, sind durch ein feucht-tropisches Klima 

charakterisiert. Dies ermöglicht zwei gesicherte Maisernten pro Jahr sowie den Anbau von 

Kaffee, Kardamom und in geringerem Umfang auch von Bananen und Baumwolle. In den 

höheren Lagen kann es in den Monaten Januar und Februar zu Nachtfrost kommen. In den 

nordöstlichen Ausläufern der Cuchumatanes sind zahlreiche kleine Dörfer in Hochtälern 

lokalisiert, die durch ein stets feucht-regnerisches Klima mit Nebelwäldern, die von Pinien und 

Nadelbäumen dominiert werden, gekennzeichnet und zudem durch eine hohe Anzahl an 

Flüssen und Bächen charakterisiert sind (Brett 2007: 15). Die Regenzeit erstreckt sich in der 

Regel von Mitte Mai bis Mitte November, mit einer zweiwöchigen Unterbrechung, die als 

canícula bezeichnet wird und Mitte/Ende Juli stattfindet. In den vergangenen Jahren kam es 

jedoch zu signifikanten Schwankungen, die sich in Form von sowohl außergewöhnlichen 

Niederschlagsereignissen als auch Trockenheit äußerten. Diese Schwankungen hatten einen 

negativen Einfluss auf den Ernteertrag und folglich auf die Ernährungssouveränität der 

Gemeinden (ebd.: 17–18). 

 
45 siehe auch Kapitel 2.2.4.  

52



53 

Die verbesserte Erreichbarkeit der Region ist auf den Bau der asphaltierten Straße von 

Sacapulas nach Nebaj im Jahr 2000 und einer asphaltierten „Dreiecksverbindung“ (2006–2007) 

zwischen den drei Provinzhauptstädten zurückzuführen. Zudem führte der 2007 begonnene Bau 

des Staudamms für das Wasserkraftwerk nahe des Dorfes Jua, Chajul, zu einem Ausbau der 

Straßen in diesem municipio 46 . Die Mobilität und die wirtschaftlichen Aktivitäten der 

Bevölkerung wurden so stark erhöht. Die Märkte der Provinzhauptstädte Nebaj, Chajul und 

Cotzal sowie der größeren Dörfer Salquil Grande, Chel und Ilom prägen mit ihrem Rhythmus 

weiterhin den Alltag der Einwohner*innen der umliegenden Dörfer. 

 

Im Zensus des INE (Instituto Nacional de Estadística) von 2018 identifizieren sich jeweils 91,4 

% im municipio Chajul, 96,1 % im municipio Cotzal und 94,4 % im municipio Nebaj selbst als 

„Maya“47. Die Departments im westlichen und nordwestlichen Hochland, die eine mehrheitlich 

indigene Bevölkerung haben, sind auch diejenigen mit den höchsten Armutsquoten und stark 

ausgeprägter sozialer Exklusion (Brett 2007: 13). Hinzu kommen zahlreiche 

Auseinandersetzungen bezüglich Landnutzung und Landrechten (ebd.: 13, Durocher 2002: 15). 

Die sich selbst als Ladino bezeichnenden Einwohner*innen leben mehrheitlich in den drei 

Provinzhauptstädten (INE: 2018). Im Zuge der Landbesitznahmen im ausgehenden 19. 

Jahrhundert entstanden in den fruchtbaren Tälern des municipios Chajul (vértice norte genannt) 

einige bis heute weiter bestehende und dominante Plantagen (fincas). Dort wird hauptsächlich 

Kaffee und Kardamom angebaut. Sie sind im Besitz wohlhabender und einflussreicher Ladino-

Familien, die ihren Hauptwohnsitz in der Hauptstadt oder in den beiden anderen Großstädten, 

Huehuetenango bzw. Quetzaltenango, haben (Brett 2007, Colby / van den Berghe 1969, Colby 

/ Colby 1981, Durocher 2002, Stoll 1993, Talomé 2008). Alle Plantagenarbeiter*innen leben 

unabhängig von ihrer ethnischen Zugehörigkeit unterhalb der Armutsgrenze. In den urbanen 

Zentren Nebaj, Chajul und Cotzal nehmen die Ixil jedoch nicht ausschließlich marginalisierte 

Positionen ein, sondern es besteht durchaus soziale Mobilität (Colby / van den Berghe 1969: 

17148). 

 
46Staudamm- und Minenprojekte, wie sie zahlreich in Guatemala durchgeführt werden, sind mit 
schwerwiegenden problematischen Entwicklungen und Dilemmata für die lokale Bevölkerung verbunden. Die 
drei Säulen der Nachhaltigkeit, nämlich soziale, ökologische und ökonomische Nutzen, werden selten erreicht. 
47 Vgl. https://www.censopoblacion.gt/calor (Zugriff 12.03.2021). Bemerkenswert ist der Wandel zur 
Berücksichtigung der Autoidentifikation der Bevölkerung. Neu sind auch die Kategorien, die im Zensus 
angeboten werden: Maya, Xinka, Garífuna, AfrodescendienteaCreoleaAfromestizo, Ladino, Extranjero. Sie 
orientieren sich an der Definition von Guatemala als Vielvölkerstaat.   
48 Andreas Wimmer (1992: 109) kritisiert die Darstellung von Colby und van den Berghe, sie reproduziere 
lediglich die kulturimmanente Perspektive. Er vermisst die Thematisierung intraethnischer Konflikte und 
Interessenoppositionen im Hinblick auf eingeschränkte Aufwärtsmobilität von Individuen innerhalb der lokalen 
Gruppe.  

53



54 
 

Guatemala ist ein sehr junges Land, im Jahr 2010 waren 42 % der Bevölkerung als Kinder und 

33 % als junge Menschen im arbeitsfähigen Alter registriert (Bellino 2017: 4). Im Jahr 2015 

manifestierte sich für Guatemala eine demografische Konstellation, die als „Fenster der 

Möglichkeiten" bezeichnet wird. Prognosen zufolge werden die 15- bis 34-Jährigen innerhalb 

eines 35-jährigen Zeitraums die zahlenmäßig größte Bevölkerungsgruppe darstellen. Diese 

demografische Entwicklung eröffnet potenziell neue Möglichkeiten für eine beschleunigte 

ökonomische Wachstumsrate (Oviedo Gasparico 2021: 2). Bislang war und ist Guatemala eines 

der ärmsten Länder Lateinamerikas (Kruijt 1994, UNDP 2010, UN Guatemala 2019: 19f.). In 

den municipios der Ixil-Region lebten im Jahr 2011 12 % (Nebaj), 27 % (Chajul) und 67 % 

(Cotzal) der Bevölkerung in extremer Armut49 (INE 2013: 52). Im Jahr 2018 waren es 32,82 % 

in Nebaj, 56,47 % in Chajul und 47,16 % in Cotzal (SIE 2018: html). Nach wie vor haben viele 

Menschen keinen Zugang zu Transportwegen, zu elementarer sanitärer Versorgung oder zu 

Elektrizität. Lediglich ein geringer Teil der Verbesserungen wird von staatlicher Seite 

ausgeführt. Der Großteil der Investitionen im ländlichen Raum wird vielmehr von staatlichen 

und nichtstaatlichen Hilfsorganisationen aus der Europäischen Union und den USA getätigt50. 

Der Staat zeigt eine eklatante Vernachlässigung seiner Fürsorgepflicht und ist in dieser Hinsicht 

als abwesend zu betrachten. Dies konfrontiert Nichtregierungsorganisationen (NROs) mit 

einem Dilemma, da sie durch die Übernahme staatlicher Aufgaben nicht zur Überwindung 

wirtschaftlicher (und politischer) Missstände beitragen können. In der Konsequenz kann dies 

zu einer Schwächung von Widerstand und sozialen Bewegungen führen (Ismail und Kamat 

2018). In diesem Zusammenhang wird nicht nur in Guatemala von einer „NGOisierung“ 

gesprochen (Kalny 2017: 29).  

 

Im Jahr 2014 waren 45,3 % der Bevölkerung im urbanen und 87,5 % der Bevölkerung im 

ruralen Raum von mehrdimensionaler Armut betroffen. Dieser Begriff umfasst die Bereiche 

Gesundheit, Zugang zu Bildung und Lebensstandard. Unter der indigenen Bevölkerung lag 

dieser Wert bei 86,6 %, während er bei der nichtindigenen Bevölkerung bei 53,9 % lag. Zudem 

wies die indigene Bevölkerung im Jahr 2015 eine überdurchschnittlich hohe Prävalenz 

chronischer Mangelernährung auf, insbesondere in den municipios mit einem hohen Anteil an 

indigenen Bevölkerungsgruppen (CERD 2019: 3). Im Jahr 2014 befanden sich 89,4 % der 

 
49Laut Definition des UNDP leben Menschen in extremer Armut, wenn sie mit weniger als einem US$ pro Tag 
ausgekommen müssen. 
50Seit 2011 beteiligen sich zunehmend Taiwan und auch China an Entwicklungsprojekten. 

54



55 

indigenen Kinder und Jugendlichen in einem Zustand sowohl finanzieller als auch 

mehrdimensionaler Armut (ebd., UNICEF und ICEFI 2016: 48). 

 

Steigende Schulbesuchszahlen manifestieren sich auch in steigender Bilingualität (INE 2018). 

Hinsichtlich genderspezifischer Unterschiede im Zugang zu Primarbildung hat in den 

vergangenen zwei Jahrzehnten eine positive Entwicklung in der Ixil-Region stattgefunden (vgl. 

Kapitel 7). 2011 wurde die Ixil-Universität gegründet. Dort lernen die Studierenden nach einer 

Struktur, die sich nicht an den konventionellen akademischen Prioritäten orientiert. Stattdessen 

ist sie an der Lebensrealität in den Gemeinden und den Bedürfnissen ihrer Bewohner*innen 

ausgerichtet (Batz 2017, Universidad Ixil 2014).  

 

Die guatemaltekische Gesellschaft ist von sozialer Ungleichheit in gravierender Form geprägt. 

Auch in den vergangenen Jahrzehnten nach Unterzeichnung der Friedensverträge hat sich diese 

Situation nicht signifikant verbessert. Der Bericht aus dem Jahr 201951 der Vereinten Nationen 

zur Erfassung von Entwicklung und Ungleichheit positioniert Guatemala auf Rang 126 (von 

182 UN-Mitgliedsstaaten). Länder mit einem ebenfalls hohen Anteil indigener 

Landbevölkerung, wie Ecuador (Rang 85), Kolumbien (Rang 79) und Mexiko (Rang 76) und 

Bolivien (Rang 114), schneiden mehrheitlich deutlich besser ab (UNDP 2019). Laut UNDP 

(ebd.: Table 3) verfügen die reichsten 10 % der guatemaltekischen Gesellschaft über 38 % der 

erwirtschafteten Summen und die ärmsten 40 % über 13,1 % des Einkommens. Daraus leitet 

sich der GINI-Koeffizient von 48,3 ab (ebd.).  

 

In Guatemala stellt die ungleiche Landverteilung nach wie vor ein zentrales Problem dar: 2,5 

% der Bevölkerung verfügen über 65 % des Landes, einschließlich der ertragreichsten Flächen 

und Rohstoffvorkommen. Die Mehrheit der indigenen Landbevölkerung, d. h. die 

Kleinbäuer*innen (ca. 68 % der Gesamtbevölkerung), betreibt Subsistenzwirtschaft in Form 

von Milpawirtschaft auf kleinen Parzellen in häufig ungünstigen Hanglagen mit schlechten 

Böden (Batz 2017). 78 % der Kleinbäuer*innen müssen ihren Lebensunterhalt mit nur 16 % 

der überhaupt für Landwirtschaft geeigneten Flächen sichern. In der Ixil-Region waren 15 % 

der Ländereien in Privatbesitz ungenutzt, während 40 % dieser Brachflächen zu den 

landwirtschaftlich günstigen Flächen gehörten (Gonzales 2005: 19–20). Die ungleiche 

Verteilung des knappen fruchtbaren Landes der Region führt bis in die Gegenwart zu 

 
51 Human Development Report 2019, Tables 3 and 5.  

55



56 
 

Konflikten52  (Brett 2007, de León Ceto 2018, Durocher 2002). Abgesehen von saisonaler 

Arbeitsmigration auf Plantagen, zum Teil an der Pazifikküste, betrieben die Ixil in der 

Vergangenheit hauptsächlich Milpawirtschaft (Colby / van den Berghe 1969, Lincoln 1942). 

 

Die Milpa ist als Lebensgrundlage von wesentlicher Bedeutung für die Subsistenzbäuer*innen. 

Der Bürgerkrieg zerstörte die letzten traditionellen Streusiedlungen, in denen die Häuser 

unmittelbar von den Milpas umgeben waren53. Die Lage und Größe der Parzellen sind variabel. 

Ungleiche Landverteilung (siehe oben) und Bevölkerungswachstum (siehe Kapitel 6.6) führten 

in jüngerer Vergangenheit im Hochland und insbesondere in der Ixil-Region zu Schwierigkeiten 

bei der Subsistenzversorgung. Die Arbeit auf der Milpa ist traditionell eine Aufgabe der 

Männer. Dies veränderte sich jedoch stark im Zuge der Migration von vorwiegend männlichen 

Familienmitgliedern in die USA zu Beginn der 2000er Jahre. Die Milpa besteht aus Mais, 

Bohnen und Kürbis, wobei die kräftigen Stängel der Maispflanzen den Bohnen als Rankhilfe 

dienen. Die Bohnen geben ihrerseits Stickstoff in den Boden ab. Es werden verschiedene 

Kürbissorten (chilicayote, ayote) angebaut. Die großen Blätter der Kürbisse schützen den 

Boden in Hanglagen vor Erosion. Daneben werden Chili, Miltomate (tomatillo) und güisqil 

(chayote) sowie bledo (westamerikanischer Amaranth, Amaranthus blitoides) kultiviert. Der 

Anbau von Mais stellt einerseits die Ernährungsgrundlage dar und rhythmisiert andererseits das 

Leben in den Gemeinschaften: Ernte von September bis November, Vorbereitung des Bodens 

von Januar bis März, April bis Anfang Mai die Aussaat und von Juli bis September die Pflege 

der Milpa. Rituelle Praktiken begleiten den landwirtschaftlichen Zyklus.  

 

Neben der Milpawirtschaft stellt das Webhandwerk eine wichtige ökonomische Säule dar und 

die regionalen Markttage bestimmen ebenfalls den Rhythmus des alltäglichen Lebens. In den 

Jahren 2007 bis 2010 wurde die Möglichkeit der Arbeitsmigration auf die Plantagen des Vértice 

Norte von einer Vielzahl von Ixil ohne formale Ausbildung in Anspruch genommen. Als 

Alternative boten sich bescheidene Optionen in Agrarkollektiven und im Tourismus an. Trotz 

strenger Einwanderungsgesetze stellten (und stellen, vgl. Kapitel 7.1) die USA für viele 

Guatemaltek*innen (und auch gerade für viele Indigene) einen Sehnsuchtsort dar. Die Zahl 

derer, die sich entschließen, zu migrieren, bleibt hoch. Diese Migration trägt zu einer 

 
52 Seit der frühen Kolonialzeit gab es unzählige Auseinandersetzungen über Landrechte. Es bleibt abzuwarten, 
welchen Einfluss die auf dem Papier bestehende Deklaration der Rechte der Indigenen Völker der Vereinten 
Nationen von 2007 in einer neoliberalen Weltwirtschaft tatsächlich haben kann. Kapitel 5.2 beschreibt einen von 
dieser Deklaration motivierten Versuch der lokalen Mayabewegung, eine jahrhundertealte Auseinandersetzung 
über das Land der Finca La Perla anzugehen. 
53 Vgl. Kapitel 3.2.2 zu Zwangsumsiedlung im 16. Jahrhundert.  

56



57 

Veränderung und einer fortschreitenden Hybridisierung der Gesellschaft bei und beeinflusst 

nachhaltig die kulturelle Identität. Der Erfolg und relative Wohlstand, den einige 

Familienmitglieder aus den USA mitbringen, stehen jedoch im Kontrast zu einer zunehmenden 

kulturellen Verunsicherung. Dies führt dazu, dass sie sich oftmals weder der einen noch der 

anderen Kultur zugehörig fühlen. Dieses Phänomen ist nicht neu und wurde in vielen regionalen 

Kontexten untersucht. Zudem existieren zahlreiche Autobiografien sowie literarische und 

cineastische Werke zu diesem Thema. 

 

Des Weiteren können derartige Erfolgsgeschichten bei Heranwachsenden der Impulsgeber sein, 

von einem vermeintlich „besseren und einfacheren“ Leben zu träumen und den Schritt in die 

illegale Migration zu wagen (UNICEF und ICEFI 2016, Stefoni 2012: html, sowie Kapitel 6 

dieser Arbeit). Als „Migrant*in“ ergibt sich demnach eine neue kulturelle Identität, die sich aus 

der Begegnung mit der Mehrheitsgesellschaft heraus entwickelt und von dieser abweicht. Diese 

neue kulturelle Identität ist mitunter von einer Sehnsucht nach „Reinheit“ oder „Authentizität“ 

geprägt, gleichzeitig jedoch als hybrid zu betrachten (Bhabha 2004).  

 

Die verbesserte Infrastruktur in der Ixil-Region schuf gerade in den Bereichen Transport und 

Logistik neue Erwerbs- und Beschäftigungsmöglichkeiten54 . Seit Beginn der 2000er Jahre 

vergeben verschiedene Organisationen und Institutionen Mikrokredite, die in erster Linie in den 

Provinzhauptstädten Nebaj, Chajul und Cotzal zu einer Vielzahl kleiner Geschäfte 

(Gemischtwarenläden) geführt haben. Das Geschäft mit Mikrokrediten ist jedoch nicht frei von 

Widersprüchen und Problemen. Laut David Stoll (2013) kam es zu negativen 

Wechselwirkungen zwischen (gescheiterter) Migration und Kleinkrediten zu schlechten 

Konditionen, welche abermals Konflikte generierten, die den Zusammenhalt der Gemeinden 

schwächten und störten. Dabei handelte es sich bei Mikrokrediten um ein Geschäft, bei dem 

einige wenige auf Kosten vieler profitierten. Ohne adäquate Information und Beratung wurden 

Menschen ohne entsprechende Bildung mit Kleinkrediten zu ungünstigen Konditionen und 

exorbitanten Zinssätzen in die lebenslange Verschuldung getrieben (ebd.: 109 ff.).   

 

Im urbanen Zentrum Nebajs, ähnlich wie beispielsweise in Chimaltenango oder Sacatepéquez 

(Dary 2007: 73), ließ sich um 2010 wirtschaftlicher Aufschwung beobachten. Viele kleine 

Unternehmen, wie z. B. Eisenwarenhandel, Buslinien nach Santa Cruz del Quiché oder 

 
54Z. B. bot der Erwerb eines (Klein-) busses oder eines Lastwagens ganzen Familien eine Einnahmequelle. 
Oftmals beteiligten sich mehrere Familienmitglieder am Geschäft. 

57



58 
 

Guatemala-Stadt, Taxis (in Form von Tuk-Tuks), Apotheken, kleine Gemischtwarenläden u. a., 

wurden von Ixil-Familien geführt. Außerdem entstand eine zunehmend selbstbewusste 

Mittelschicht in Nebaj. Viele Ixil nahmen klassische Berufe des sozialen Aufstiegs an, z. B. als 

Lehrer*in, Anwalt*in, Bankmitarbeiter*in oder Krankenpfleger*in. Der Anbau von cash crops, 

wie beispielsweise Brokkoli, wurde zunächst vom Militär während der Einrichtung der 

Modelldörfer und Entwicklungspole eingeführt und später von diversen Organisationen der 

Entwicklungszusammenarbeit in der Region ausgeweitet (Fischer 2001: 235). Fischer äußerte 

Kritik an diesem Wandel, da er eine Erosion der materiellen Grundlage kultureller Tradierung 

für indigene Gemeinden befürchtete (ebd.: 237). Claudia Dary hingegen vertritt die Ansicht, 

dass ökonomische Alternativen einen persönlichen und gemeinschaftlichen wirtschaftlichen 

Fortschritt gestatten, der mit einer besseren Kontrolle über Land einhergeht und letztendlich 

eine bessere Ausgangssituation für lokalen kulturellen Widerstand schafft (2007: 71). In den 

letzten 15 Jahren haben die Geldrücksendungen, auch als remesas populares oder remesas 

familiares bezeichnet, eine enorme Bedeutung erlangt. Sie stellen für Millionen 

Guatemaltek*innen die Haupt- oder oft auch einzige Einnahmequelle dar. Während im Jahr 

2007 die Summe bei 12,6 % des guatemaltekischen BIP lag, stieg dieser Wert bis 2022 auf 19,2 

% (Weltbank 2023: html). Um 2018 setzte in Nebaj auch auf der Grundlage der 

Geldrücksendungen ein regelrechter „Bauboom“ ein. 

 

Im Jahr 2008 befanden sich schätzungsweise 1,2 Millionen Guatemaltek*innen in den USA, 

von denen 60 % einen illegalen Status hatten. Schätzungen des US Census Bureau aus dem Jahr 

2022 beziffern die Zahl auf 1.878.599 Personen (2023: html). Währenddessen ging das Red 

Consular Guatemalteca im Mai 2023 von 2.842.258 Personen aus (Ministerio de Relaciones 

Exteriores 2023: html). In der Ixil-Region war die internationale Migration im municipio Nebaj 

besonders ausgeprägt (Stoll 2013: 51ff.). Im Jahr 2022 erhielten die Rücksendungen Personen 

aus den departamentos Guatemala (18,7 %), San Marcos (10,2 %), Huehuetenango (9,0 %), 

Quetzaltenango (7,7 %) sowie El Quiché und Escuintla (jeweils 5,4 %). Hinsichtlich der 

ethnischen Zugehörigkeit der Empfänger*innen der Rücksendungen identifizierten sich 57,0 % 

als Ladino/-a und 40,0 % als Maya. Die Maya-Bevölkerung stammt mehrheitlich aus den 

ruralen Gebieten und die Ladino/-a-Bevölkerung aus urbanen (USAID und OIM 2023: html). 

 

 

58



59 

3.2 Historischer Kontext 
 

Zur besseren Einordnung vieler gegenwärtiger Probleme in der Ixil-Region erfolgt an dieser 

Stelle ein kurzer historischer Überblick, von der vorkolonialen Zeit bis in die Gegenwart. Der 

Bürgerkrieg scheint alle anderen historischen Ereignisse zu überschatten, doch ist er selbst im 

„historischen Zusammenhang der tiefgreifenden sozialen, ökonomischen und kulturellen 

Konflikte des Landes“ zu verorten (CEH 1999: 23).  

3.2.1 Vorkoloniale Zeit 
 

Die Ixil-Region birgt noch viele unerforschte Strukturen und historische Geheimnisse der 

vorkolonialen Zeit. An zahlreichen Orten, wie z. B. in der Umgebung Nebajs oder auch Iloms 

und Chels, sind vorspanische Gebäude mit ihrer typischen Pyramidenstruktur zu erkennen 

(Banach 2017: 16). Sie wurden den oralen Traditionen nach errichtet, indem den Ahnen die 

Fähigkeit gegeben wurde, „die Steine“ zu werfen (Colby und Colby 1981: 28). Die Gebäude 

sind zwar nicht so „zahlreich und beeindruckend“ wie z. B. in Tikal, der Usumacinta-Region 

oder Yukatan, jedoch geben sie deutlich darüber Aufschluss, dass die Ixil-Region zum 

Einflussgebiet der klassischen Maya-Kultur gehörte (ebd.: 29). Archäologische Forschung in 

der Region wurde in Nebaj und Ju’il (Smith und Kidder 1951), Acul (Becquelin 1969, Adams 

1972) und Xak’b’al (Velasquéz 2010, 2012) durchgeführt. Außerdem wurde die Forschung 

begrenzt im Rahmen eines Surveys im oberen Becken des Flusses Xacbal (Becquelin et al. 

2001) durchgeführt. 

 

„Xak’b’al55“ und der vértice Norte 

Xak’b’al bzw. B’ayal I’ war seit der Präklassik (500 v. Chr.) weitestgehend ohne Unterbrechung 

bis in die späte Postklassik (1530 n. Chr.) besiedelt (Velásquez 2010). Keramikfunde konnten 

auf 500–200 vor Chr. datiert werden (Hermes und Velásquez 2014: 112). Die freigelegten 

Strukturen deuten auf religiöse Nutzung (Tempel sowie Altare), Verwaltungs- und 

Wohngebäude hin (Velásquez 2012: 520). Bis in die Gegenwart erzählen orale Traditionen von 

Ilom als Ursprungsort der Ixil und sprechen von den Lakandonen56 als Vorfahren (siehe Kapitel 

 
55 Die Stätte ist unter „Xacbal“ registriert und wird von den Archäologen so benannt. Franz Termer benannte ihn 
1927 nach dem Fluss Xak’b’al und er dokumentierte 1931 in den Gräbern aus Tempel 2 und 3 Keramikfunde 
(Termer 1958, ALMG 2008: 18). Die Menschen aus Ilom nennen die Stätte hingegen B’ayal I’ (wildes Rohr) 
oder Xe’ Kuxhab’ (Ort der Achiote) und sehen sie als heiligen Ort (consejo de los principales Ilom, 07.05.2008). 
56 Hier ist es wichtig die Ch’ol sprachigen Lakandonen von jenen zu unterscheiden, die nach der spanischen 
Eroberung aus den Gebieten östlich und westlich des Usumacinta kamen (de Vos 1988: 121). Die Ixil beziehen 
sich auf die Ch’ol sprachigen Lakandonen (Banach 2017: 15).  

59



60 
 

3.2.5, Banach 2017, González Galeotti et al. 2013). Die Lage der Stätte am Zusammenfluss der 

beiden Flüsse Xacbal und Xamala hat möglicherweise dazu beigetragen, den Zugang zur tierra 

caliente im Norden des municipio Chajul vom weiter südlich gelegenen Hochland aus zu 

kontrollieren (Velásquez 2012: 521). Velásquez stellt zudem die Theorie auf, dass B’ayal I’ 

gemeinsam mit weiteren Orten im nördlichen Teil Chajuls, wie etwa Verdún, Ilom, Saqsivan 

Maravilla, Mapalpa, Sotzil, Potrero Grande, Potrerito, Finca La Perla, Finca Estrella Polar, 

Covadonga und Chel, eine „politische und kulturelle Einheit“ bildete. Diese Einheit unterschied 

sich von den Stätten und ihren Bewohner*innen*innen in der weiter südlich und höher 

gelegenen Region Nebaj-Chajul-Cotzal (ebd.: 516). 

 

Ju’il  

Nahe des Dorfes Ju’il, Chajul, liegen einzelne Reste archäologischer Strukturen. Des Weiteren 

sind Anhäufungen von Keramikscherben auf dem Gelände vorhanden (Smith / Kidder 1951). 

Auf einer Struktur wurde eine Kapelle zur Durchführung traditioneller religiöser Rituale 

errichtet, die jedoch nach Zerstörung während der violencia an einer anderen Stelle wieder 

aufgebaut wurde und nun als Xe Ju’il bekannt ist. Ebenso wie der Berg Vi’ Ju’il wird sie von 

religiösen Spezialisten nicht nur aus der Ixil-Region aufgesucht (ALMG 2008: 19, Burkitt 

1930: 57, Lincoln 1945).  

 

Xe’vak und Acul 

Im cantón Xe’vak des heutigen urbanen Zentrums von Nebaj liegt jene archäologische Stätte 

namens Xe’vak, die Ledyard Smith und Alfred Kidder in den 1940er Jahren freilegten, 

dokumentierten und analysierten (1951). Von ungefähr 200 – 1000 n. Chr. konnte Besiedlung 

nachgewiesen werden (Becquelin 1969, Smith und Kidder 1951). Die Funde umfassen unter 

anderem Jade- und Granitskulpturen, Keramiken mit Inschriften und den Titel eines Codex. 

Zudem konnten Gräber mehrerer Herrscherdynastien und Ballspielplätze freigelegt werden. 

Keramikfunde aus Nebaj tragen hieroglyphische Inschriften (Becquelin 1969, Termer 1958). 

Smith und Kidder äußerten die Hypothese, dass die Ixil zumindest während der Blütezeit der 

großen klassischen Tieflandstädte als Händler zwischen dem Tiefland und dem von den K’iche’ 

bevölkerten Hochland weiter südlich tätig waren. Grund hierfür waren die archäologischen 

Funde. Darüber hinaus wurde von Smith und Kidder die These aufgestellt, dass die Ixil-Eliten 

nicht nur unter dem kulturellen, sondern auch dem politischen Einfluss der Stadtstaaten des 

Petén standen (ebd.: 5). Pierre Becquelin, der in den 1960er Jahren weitere archäologische 

Feldforschung in Nebaj und benachbarten Orten durchführte, bestätigte den kulturellen Einfluss 

60



61 

des Tieflandes auf die Ixil. Allerdings kam er zu dem Schluss, dass der Handel zwischen Tief- 

und Hochland eine untergeordnete Rolle spielte (2001: 217). Mit dem Niedergang der Städte 

im Tiefland kam der Handel zum Stillstand und die Ixil waren geographisch isoliert. Daher 

blieben sie von Umwälzungen der Post-Klassik, wie Säkularisierung und Militarisierung, 

weitestgehend ausgeschlossen (Colby 1976). Aus dem Rabinal Achi geht hervor, dass die Ixil 

für eine gewisse Zeit von einem K'iche'-Herrscher unterworfen wurden oder zumindest zu 

Tributabgaben verpflichtet waren57 (Colby und Colby 1981: 29).  

3.2.2 Kolonialzeit 
 

Nachdem eine kriegerische Allianz aus Spaniern und Kriegern aus Zentralmexiko58 und Oaxaca 

im Jahr 1524 in der Nähe der heutigen Stadt Retalhuleu in Guatemala eintraf (Lovell 1992: 58, 

Lovell et al. 2020, Matthew 2012, Matthew / Oudijk 2007), gelangte sie im Jahr 1530 nach 

Nebaj. Francisco Antonio de Fuentes y Guzmán (1932) [1690] beschreibt in Recordación de 

Florida, wie die Spanier unter Francisco Castellanos im Dezember 1529 aus dem Tal von 

Sacapulas in die Berge von Nebaj gelangten. Dabei kam es zu einer kriegerischen 

Auseinandersetzung zwischen den Verbündeten und den Ixil aus Nebaj auf dem südlichsten 

Bergkamm, der das Tal von Nebaj umgibt (Gall 1976: 727–728). Gemäß Fuentes y Guzmán 

(1932 [1690]: 62–64) fielen die Ixil aus Nebaj entweder in der Schlacht oder sie wurden als 

Kriegsgefangene versklavt. Chajul umging eine kriegerische Auseinandersetzung, indem es 

sich in Reaktion auf die Nachricht der Niederlage Nebajs den Spaniern unterwarf. Cotzal hatte 

mit den K’iche’ aus Uspantán eine Allianz gebildet und widersetzte sich den Spaniern (unter 

Francisco de Orduña) in einer ersten Schlacht im Jahr 1529. Die Ixil aus Cotzal mussten sich 

jedoch in der zweiten Schlacht 1530 ebenfalls geschlagen geben (Gall 1976: 356, Lovell et al. 

2020). Anders als in vielen Regionen der Kolonie beeinflussten die Spanier das Leben in der 

Ixil-Region zunächst nicht tiefgreifend (Colby und Colby 1981: 30). Im Jahr 1540 begannen 

die dominikanischen Missionare, ihre Bestrebungen, die Maya zum Christentum zu bekehren, 

 
57 Dafür gibt es laut den Colbys auch linguistische Hinweise: es gibt viele Lehnwörter aus dem K’iche’, darunter 
auch die Tagesnamen des Kalenders, davon einige aus der Kolonialzeit stammend (1981: 302). Zu den 
Kalendernamen vgl. Kapitel 3.2.1 dieser Arbeit.  
58 Laura Matthew weist darauf hin, dass die Eroberung Zentralamerikas im 16. Jahrhundert nur vor dem 
Hintergrund mesoamerikanischer Muster der Kriegsführung und Bildung von Allianzen zu verstehen ist. Der 
Imperialismus der Tenochca brachte verfeindete Nahua in Zentralmexiko dazu, eine Allianz mit den Spaniern zu 
bilden, was letztlich zum Fall Tenochtitláns führte. Die dortigen Eliten stellten sich als Beratende in den Dienst 
der Spanier, und die gut ausgebildeten Krieger kämpften als Hilfstruppen mit den Spaniern 1524. Es zogen 
tausende Nahua aus Cholula, Tlaxcala und weiteren, von den Tenochca unterworfenen Städten gemeinsam mit 
Mixteca-Kriegern aus Oaxaca Richtung Guatemala. Hunderte blieben in Ciudad Vieja als Kolonist*innen und 
Nachbarn (Matthew 2012: 40f.). Aufgrund der Allianz mit den Kaqchikel konnten 1524 die K’iche’ besiegt 
werden (Carmack 2001: 144, Lovell et al. 2020).  

61



62 
 

zu systematisieren. Durch die Aufteilung der nordwestlichen Landesteile in congregaciónes59 

und die Einrichtung regionaler administrativer kirchlicher Zentren – cabeceras de doctrina – 

waren nun auch die Ixil wieder im Bewusstsein der Missionare (Lovell 1992: 149-154). und die 

Einrichtung regionaler administrativer kirchlicher Zentren – cabeceras de doctrina – waren nun 

auch die Ixil wieder im Bewusstsein der Missionare (Lovell 1992: 149–154). Dies führte zu 

einer erheblichen räumlichen und soziopolitischen Umstrukturierung – dazu gehörten 

Zwangsumsiedlungen zur effizienteren politischen und religiösen Kontrolle und illegitime 

Inbesitznahme des Landes (Lovell et al. 2013: 96). Der Dominikaner Andrés de Remesal 

dokumentierte die Ansiedlung der Bevölkerung aus kleineren Dörfern in die cabeceras de 

doctrina Nebaj, Chajul und Cotzal: 
En la sierra de Zacapulas, Chaul, allí se juntaron a petición de los padres fundadores del 
convento, por orden y diligencia del licenciado Pedro Ramíres de Quiñones, los pueblos de 
Ylom, Honcab, Chaxa, Aquazap, Huiz y otros cuatro, y cada uno destos tenía otros puebleuelos 
conjuntos como sufragáneos. Al pueblo de Aguacatlán, Nebá se juntaron Vacá, Chel, Zalchil, 
Cuchil, y otros muchos más de doce. Al pueblo de Cotzal se juntaron Namá, Chicui, Temal, 
Caquilax, y otros muchos. […] (1966 [11619]: 178-179).  

 

Viele Ixil konnten jedoch im Zuge der relativ schwachen Kontrolle in den congregaciones von 

dort fliehen und in die ursprünglichen Streusiedlungen zurückkehren oder neue gründen (Lovell 

1992: 83, Remesal 1966 [11619]: 148ff., Termer 1958: 342). Zudem widersetzten sich die Ixil 

den von den Spaniern eingesetzten caciques. Deren Aufgabe war die Kontrolle der indigenen 

Gemeinschaften, aber sie kontrollierten diese Gemeinschaften nur unvollständig oder gar nicht 

(Lovell 1992: 80). Darüber hinaus stützte sich das von den Spaniern erdachte 

Verwaltungssystem der caciques auf die traditionellen, indigenen Formen soziopolitischer 

Organisation60. Dadurch konnten traditionelle Strukturen aufrechterhalten werden (ebd.: 126–

128), auf die sich notwendigerweise die neuen, an spanische Formen angelehnten 

Verwaltungseinheiten stützten. Damit einher ging die Einführung von encomiendas, von 

Tributzahlungen und Zwangsarbeit, die in der Ixil-Region zu zahlreichen Aufständen führte 

(ebd.: 121). Gleichzeitig gehörten die congregaciónes der Ixil dem corregimiento von 

Totonicapán und Huehuetenango an (Fuentes y Guzmán 1932 [1690]: 44–45). Die 

corregimientos waren die kolonialen administrativen Einheiten der eroberten Territorien unter 

Herrschaft der Audiencia de Guatemala61.  

 
59 Dazu gehörte der Bau einer Kirche, einer Behausung für den Priester und einer plaza (Lovell 1992: 77).  
60 Dies war in der Regel in den indigenen Gemeinden zur Kolonialzeit der Fall, da die Spanier durch mangelnde 
Präsenz in den Gemeinden und die großen Entfernungen der Gemeinden zu den kolonialen soziopolitischen 
Verwaltungszentren, auf die bestehenden Strukturen angewiesen waren (Schüren 2019: 149).  
61 Dazu zählten die heutigen Territorien von Chiapas, Belize, Guatemala, El Salvador, Honduras, Nicaragua und 
Costa Rica.  

62



63 

Die Missionierungsbestrebungen führten zu Veränderungen im kulturellen und religiösen 

Leben. Wie an vielen anderen Orten Mesoamerikas, gingen die Bevölkerungszahlen durch 

eingeschleppte Krankheiten signifikant zurück (Colby und Colby 1981: 31). Colby und Colby 

geben den niedrigsten Stand der Bevölkerung für das zweite Quartal des 18. Jahrhunderts an 

(ebd.: 30). Der Bevölkerungsverlust resultierte in dem fortschreitenden Rückgang der Zahl der 

Träger des traditionellen Wissens und führte zu einer Bedrohung des immateriellen kulturellen 

Erbes. Es kam zu einem Bruch, der jedoch ein längerer Prozess war, der dennoch lokale 

kulturelle Kontinuität zuließ (Gabbert 2019: 147–148). Die Ixil-Region war folglich über einen 

erheblichen Zeitraum hinweg von den Entwicklungen unter kolonialer Herrschaft sowie der 

katholischen Missionierung isoliert, wobei sich in der Region katholische Bruderschaften, 

cofradías, herausbildeten, die auf die Rekrutierung indigener Führungspersönlichkeiten 

zurückzuführen sind (Lovell 1992: 91). Die Ixil entwickelten eine Religion, die Elemente des 

Katholizismus neben traditionellen Vorstellungen und Konzepten integrierte, die als überlegen 

betrachtet wurden (Colby / Colby 1981: 31). In einem Eintrag im Archiv der parroquia von 

Chajul beklagte der Priester, dass die Bevölkerung ungeachtet der langen Zeit der 

Christianisierung die Anordnungen der Kirche missachte und sich immer mehr den 

traditionellen religiösen Praktiken zuwende (Lincoln 1945: 49). Das Interesse an den Ixil ging 

bei Lincoln, Stoll und weiteren von der Annahme einer erheblichen kulturellen Kontinuität 

sowie einer Vielzahl erhaltener traditioneller ritueller Praktiken aus (Steward Lincoln 1942, 

Horst Nachtigall 1978, Benjamin Colby / Van den Berghe 1969, David Stoll 1993). Die 

Kombination dieser beiden Faktoren, kulturelle Kontinuität einerseits und ökonomische 

Isolation andererseits, prägte demnach die Situation in der Ixil-Region über einen längeren 

Zeitraum hinweg maßgeblich. 

3.2.3 Nationalstaat 
 

Die Unabhängigkeit Guatemalas im Jahr 1821 hatte zunächst kaum Einfluss auf die relative 

Isolation der Ixil vom nationalen Leben Guatemalas (Colby / Colby 1981: 31). Erst in den 

1890er Jahren übten Ladinos und ihre wirtschaftlichen Interessen Einfluss auf die Ixil-Region 

aus. Der neue, liberale guatemaltekische Staat vertrat nicht die Interessen der ruralen, indigenen 

Bevölkerung und wurde folglich auch nicht von ihnen unterstützt (Colby / Colby 1981: 31; 

Colby / van den Berghe 1969: 92; Grandin 2000: 13). 

 

63



64 
 

Wie Eric Hobsbawm (1983) darlegte, konstituiert sich eine Nation nicht primär durch eine 

gemeinsame Ethnizität 62  und Sprache, sondern vielmehr durch das Zusammenspiel von 

Organisation industriellen Kapitals und der Herausbildung ökonomischer Eliten. Die Frage 

nach Macht steht in engem Zusammenhang mit der komplexen politischen Entwicklung in 

Guatemala im 19. Jahrhundert. Historisch betrachtet lässt sich diese Entwicklung auf die 

Bestrebungen der Liberalen zurückführen, einen kohäsiven Staat zu etablieren, der sich durch 

politische, militärische und kulturelle Hegemonie auszeichnete (Grandin 2000: 11). Die Macht 

des katholischen Klerus und der Schutz der indigenen Gemeinschaften wurden in den Jahren 

nach der Unabhängigkeit sukzessive eingeschränkt. Dies führte zu einer Rebellion der 

Bevölkerung sowie zur Abspaltung von Teilen der Elite und bedeutete somit das Ende der 

liberalen Bewegung. Im Jahr 1839 übernahm Rafael Carrera, ein konservativer Politiker, die 

Führung des guatemaltekischen Staates und übte für die Dauer von zwanzig Jahren einen 

bedeutenden Einfluss auf die Politik in ganz Zentralamerika aus (ebd.: 12). 

 

Unter dem „Kaffeebaron“ Justo Rufino Barrios (1873–1885) kam der seit 1871 unter liberaler 

Führung stehende Staat zu einer Legislation, welche indigenes Land und indigene Arbeitskraft 

der neu aufstrebenden Kaffeewirtschaft uneingeschränkt zur Verfügung stellte. Dies bedeutete 

eine radikale Verschlechterung der Landbevölkerung, und zwar sowohl in rechtlicher, als auch 

in ökonomischer Hinsicht (Kalny 2017: 76). Obwohl die indigenen municipios schwer von den 

Reformen der ersten liberalen Regierung betroffen waren, kam es zu keinem flächendeckenden 

offenen Widerstand seitens der Bevölkerung (Grandin 2000:11). Vielerorts kam es jedoch sehr 

wohl zu Handlungen und Verhaltensweisen, die als Widerstand gegen die liberalen Reformen 

einzuordnen sind. In zahlreichen Fällen missachteten die Bewohner*innen staatliche 

Anordnungen und Vorschriften oder verweigerten die Registrierung von Landbesitz, 

Eheschließungen, Todesfällen etc. (Kalny 2017: 77). Einzig Ende der 1870er Jahre sind 

Aufstände aus indigenen Hochlandregionen dokumentiert (insbesondere Momostenango), die 

 
62 Ethnizität stellt einen dynamischen „Prozess der kulturellen Differenzierung von Bevölkerungsgruppen in Form 
von Selbst- und Fremdzuschreibungen“ dar. Gruppen- bzw. identitätskonstituierende Merkmale können 
verschiedene Traditionen (Sprache, Religion, Geschichte etc.) in beliebiger Anzahl und Kombination sein. Es 
entstehen „Wir-Gruppen“ durch In- bzw. Exklusion von Bevölkerungsteilen, jedoch stehen diese auch gerade 
durch die dynamischen Eigenschaften dieses kognitiven Prinzips nicht unbedingt in Opposition zur nationalen 
Identität. Sie kann jedoch zum Gegenstand von Konflikten in kulturpluralistischen Staaten werden und im Kampf 
um Einfluss und Macht als symbolische Ressource genutzt werden (wie im Fall des nationbuilding) (Orywal 1999: 
100-101). Besonders in kolonialen und postkolonialen Gesellschaften ist Ethnizität ein Aspekt von Ungleichheit, 
da die Verteilung von Macht und Status, die Machtverhältnisse und die Möglichkeiten sozialer Mobilität eine 
zentrale Rolle in der Verwendung ethnischer Kategorien im alltäglichen Diskurs und der Konstitution ethnischer 
Gemeinschaften spielen. Dabei sind gerade auch die divergierenden Interessen innerhalb einer Gruppe wichtig zu 
beachten (Gabbert 2004: xiii). Nach Foucault zieht Macht ihren Ursprung aus vielerlei Quellen und beinhaltet die 
Macht, die Bildung und Veränderung von Identitäten zu beeinflussen (1980: 79).   

64



65 

sich gegen die kirchenfeindliche Politik richteten und die mit Waffen aus der Hauptstadt 

versorgt wurden (Carmack 2001: 290f.) Verschiedene Land- und Arbeitsreformen zielten 

hauptsächlich auf die Erschließung geeigneter Ländereien für den Kaffeeanbau und die 

Gewinnoptimierung durch verstärkten Export.  

 

Für die Kaffeeökonomie stellte Nebaj eine zentrale Ressource dar, nämlich die saisonale 

Arbeitskraft. Dies hatte eine höhere Relevanz als die Nutzung des Landes als solches. In der 

Region spielte Alkoholkonsum eine tragische Rolle: Viele Ixil arbeiteten auf den Kaffeefincas 

und erhielten im Gegenzug von den finqueros Alkohol. Die langfristigen Auswirkungen dieser 

Praktik waren destruktiv (Lovell 2010: 125–127). Der Archäologe Robert Burkitt beschreibt 

1913 in Nebaj, wie „Rumindustrie und Kaffeeindustrie in Guatemala Hand in Hand arbeiten“. 

Nebaj war von Alkohol „getränkt“. Er schildert, wie seine Ausgrabungen kaum durchzuführen 

waren, da alle Arbeiter, die er mitnehmen wollte, nie nüchtern waren. Insbesondere im Vértice 

Norte, in Sotzil und Ilom, häuften sich unrechtmäßige Aneignungen von Landtiteln. Der 

Konsum von Alkohol zog bei den Subsistenzbäuer*innen eine erhebliche Verschuldung nach 

sich, die dazu führte, dass sie zunächst ihr Land und schließlich ihre Arbeitskraft auf der Finca 

zur Verfügung stellen mussten. Unregelmäßigkeiten bei der Vergabe von Landtiteln sind bis 

mindestens Mitte des 20. Jahrhunderts dokumentiert (Durocher 2002, siehe Kapitel 6.6 dieser 

Arbeit). 

 

Mit den Landreformen gingen Veränderungen hinsichtlich einer stärkeren sozialen Kontrolle 

und einer zunehmenden Militarisierung des Staates einher (Grandin 2000: 110–111). Die 

Strukturen und Organe in den Gemeinden und die nötigen Voraussetzungen, um die 

Subsistenzversorgung zu gewährleisten, wurden mit Hilfe politischer, aber auch militärischer 

Macht aufgeweicht, verändert und gestört. Insgesamt war die wirtschaftliche Situation und 

Entwicklung Guatemalas von Anfang an in rassistischen Dimensionen zu sehen (ebd.: 128) und 

hatte „die Zerstörung indigener Kultur zum Ziel“ (Kalny 2017: 76). Der nationale Zensus von 

1894 definiert Ladinos und Indigene als zwei unterschiedliche Klassen, wobei die Ladinos mit 

„Hoffnung und Energie den Pfad des Fortschritts beschreiten“, während die Indigenen 

„unbeweglich und gelähmt“ keinen Anteil am politischen und intellektuellen Leben haben, und 

sich stattdessen „an ihren alten Gewohnheiten und Bräuchen festklammern“63 (Grandin 2000: 

134).  

 

 
63 Diese Vorstellung ist auch unter den herrschenden Eliten heute verbreitet.  

65



66 
 

Im Zuge der „liberalen Revolution“ von 1871 wurden alle Ländereien, inklusive der 

kommunalen Ländereien64, konfisziert und die großen Kaffeefincas (wie auch die Finca La 

Perla im municipio Chajul, El Quiché) sowie Zuckerrohrplantagen gegründet. In Guatemala 

(und in geringerem Ausmaß in El Salvador und Nicaragua) wurden in den 160 Jahren seit der 

Unabhängigkeit oligarchische Wirtschaftsstrukturen durch Ausschluss und unerbittliche 

Repression bis heute aufrechterhalten. Die Gesellschaft Ende des 19. Jahrhunderts war stark 

gespalten und von Armut und Exklusion gekennzeichnet. Während der langen Zeitspannen 

unter militärischer Herrschaft65  wurde die Ungleichheit weiter verschärft (Kruijt 2008: 14). 

Zwischen Zugang zu Land, Arbeit und der Veränderung der Gemeinschaftsstrukturen besteht 

ein unübersehbarer Zusammenhang: Es entstand ein oligarchisch organisierter Staat, der auf 

der Grundlage der Großgrundfarmen als estado oligárquico-finquero bezeichnet wird. Dieser 

Staat basierte auf Rassismus, dem Einsatz von Repression und militärischer Gewalt gegenüber 

der indigenen Bevölkerung und jeder Form von Widerstand (de León Ceto 2018: 103, Tischler 

Visquerra 1997: 112).    

 

Mit der Herbeiführung einer stärker hierarchisierten Gesellschaft ging immer auch 

unausweichlich der Verlust von Gemeindeland einher66. Hinzu kam, dass die liberale Politik 

auch Einfluss der katholischen Missionare durch antiklerikale Gesetze zwischen 1872 und 1882 

immer weiter schwächte (de León Ceto 2018: 101). Dies wiederum modifizierte die 

Machtstrukturen auf Gemeindeebene (durch Veränderungen in den cofradías) (Kalny 2017: 

76). Bereits zu diesem Zeitpunkt wurde das Streben nach einem kapitalistischen ökonomischen 

System nach US-amerikanischem Vorbild von ersten protestantischen bzw. evangelikalen 

Missionaren begleitet. Dieser Umstand markiert zudem den Ursprung der engen Verflechtung 

von evangelikalem Glauben und Machtpositionen in Guatemala insgesamt sowie in der Ixil-

Region im Einzelnen67 (de León Ceto 2006). Andererseits ermöglichte die fehlende physische 

Präsenz des Klerus in zahlreichen indigenen Gemeinden die Entstehung einer eigenständigen, 

 
64 Nachdem die spanische Krone im Zuge der Eroberung und Unterwerfung sämtliche Ländereien in Besitz 
genommen hatte und zwischen der katholischen Kirche und den Konquistadoren aufgeteilt hatte, blieben die 
indigenen Gemeinden mit kleinen Parzellen zurück, die als kommunales Eigentum deklariert wurden (Colby und 
van den Berghe 1969; Durocher 2002). 
65Zwischen den 1920er Jahren und der Mitte der 1980er, war Guatemala mit nur zwei Ausnahmen von 
militärischen Putschisten bzw. Präsidenten regiert (Kruijt 2008: 19). 
66 Im Jahr 1883 wurde z. B. laut eines Berichts aus dem municipio Quetzaltenango das Wort ejido aus dem 
Wortschatz der Verwaltung gestrichen (Grandin 2000: 110). 
67 In seiner Abschlussarbeit Las fuentes del poder del movimiento evángelico en Nebaj, El Quiché von 2006 zur 
Erlangung der maestría in Politikwissenschaften an der Universidad Rafael Landívar analysiert und 
problematisiert Miguel de León Ceto Präsenz, Macht und Verflechtung ökonomischer, politischer sowie 
ideologischer Bereiche des Lebens in Nebaj mit den unterschiedlichen evangelikalen Einrichtungen in Nebaj aus 
diachroner und synchroner Perspektive.  

66



67 

synkretistischen Religion (Brennwald 2001: 141). Dabei vollzog sich die Ausübung dieser 

Religionen zunehmend von kollektiven Ritualen im öffentlichen Raum hin zu individuellen 

Praktiken im privaten Raum, welcher Schutz bot (Falla 1992: 112-113). Carmack beschreibt 

eine indigene Bourgeoisie, eine kaufmännische Mittelschicht in Momostenango, die eine 

ambivalente Einstellung gegenüber der indigenen Landbevölkerung aufwies, die durchaus der 

Haltung der Ladinos ähnelte. Gleichzeitig kam dieser Bourgeoisie eine intermediäre Position 

zu, indem sie erfolgreich zwischen dem armen, ruralen Sektor und wohlhabenderen Ladinos 

von außerhalb vermittelten. Zudem konkurrierten sie direkt mit den lokalen Ladinos (2001: 

360ff.). 

 

Die Kommission CEH führt den Ursprung der politischen Repressionen während des 

Bürgerkriegs ebenfalls auf das ungerechte soziale System zurück, welches auf Rassismus, 

ökonomischer Ausbeutung und politischer Exklusion basierte: 
Due to its exclusionary nature, the State was incapable of achieving social consensus around a 
national project able to unite the whole population. Concomitantly, it abandoned its role as 
mediator between divergent social and economic interests, thus creating a gulf which made 
direct confrontation between them more likely. […] Faced with movements proposing 
economic, political, social or cultural change, the State increasingly resorted to violence and 
terror in order to maintain social control. Political violence was thus a direct expression of 
structural violence. (CEH 1999: 18) 

 

Landenteignungen, Arbeitsausbeutungen sowie als Ethnozid einzuordnende Repressionen 

gegenüber der indigenen Bevölkerung 68  begleiteten den Prozess des guatemaltekischen 

nationbuilding. Die Auswirkungen dieser historischen Entwicklung sind bis in die Gegenwart 

zu beobachten und maßgeblich für die gesamte Sozialproblematik. Der historische Hintergrund 

für die politisch-sozialen Entwicklungen in Guatemala reicht von der Kolonialzeit über den 

Kapitalismus bis zur Herausbildung des Nationalstaates. Diese Entwicklung hat eine Reihe von 

Resultaten hervorgebracht, darunter die sogenannte „Ladino-Identität“, Widerstand, 

Repression, Rassismus, ethnische Revitalisierung, Nationalismus und politische 

Unrechtmäßigkeit (Grandin 2000: 15; Kruijt 2008). Neben den ersten Ladinos zogen auch 

zahlreiche Landarbeiter*innen auf der Suche nach Arbeit und Land aus anderen Landesteilen, 

wie z. B. aus Totonicapán und Uspantán, im 19. Jahrhundert in die Ixil-Region (Brett 2007: 16).  

In den 1920er Jahren wurde die indigene Hochlandbevölkerung zur Zwangsarbeit auf den 

Bananenplantagen an der Pazifikküste herangezogen (Brett 2007: 17, Kalny 2017: 80). Im Jahr 

1921 lebte ein Viertel der Bevölkerung Guatemalas auf Fincas und leistete Zwangsarbeit, etwa 

 
68 Dazu gehören Zwangsarbeit und Dokumentationspflicht derselben für Indigene sowie das Verbot der 
Verwendung der indigenen Sprachen in den Schulen (Kalny 2017: 78f). 

67



68 
 

die Hälfte waren Kaffeefincas (Tischler Visquerra 2001: 187). In der Ixil-Region gab es auch 

indigene Großgrundbesitzer, die im Zuge der Privatisierung des Gemeindelandes profitieren 

konnten. Zudem waren sie für schwerwiegende Menschenrechtsverletzungen der Armee 

gegenüber ärmeren Bevölkerungsteilen verantwortlich (Frühsorge 2010: 116, Lincoln 1945: 61, 

Stoll 1993: 36–38). Im Zuge des Straßenbaus migrierten während des Gewaltregimes Jorge 

Ubico Castañedas (1931–1944) viele Menschen in das nordwestliche Hochland und in die Ixil-

Region (Brett 2007: 16). Hintergrund für den Einsatz Indigener im Straßenbau war das Ley de 

Vagancia, im Zuge dessen abhängig vom Landbesitz Arbeitsdienst auf den Fincas verrichtet 

werden musste 69  (Tischler Visquerra 2001: 189). Restriktive Gesetze und harte Strafen 

kennzeichneten seine Amtszeit. Unter Ubico Castañeda erlangte die katholische Kirche mehr 

politische Anerkennung, die sie nach seinem Sturz weiter ausweiten konnte (Brennwald 2001: 

142-147). 

 

Mit Ausnahme der als „politischen Frühling“ bezeichneten Amtszeiten von Arévalo und Arbenz 

(1944–1954) lag die Führung des guatemaltekischen Staates seit Ende des 19. Jahrhunderts in 

den Händen von Großgrundbesitzer*innen und Militärs (Stoll 1993: 14). Arévalo und Arbenz 

wurden mehrheitlich von einem urbanen, studentischen Umfeld sowie der Arbeiterschaft 

unterstützt, sie thematisierten jedoch nicht explizit die Marginalisierung und Repression der 

indigenen Bevölkerung. Im Gegenteil, auch die neuen politischen Eliten misstrauten der 

indigenen Bevölkerung aus Angst vor möglichen Revolten (Kalny 2017: 85). Arévalo und 

später Arbenz konnten durch ihre sozial orientierte Politik sowohl im Bildungsbereich als auch 

auf dem Gebiet der Sozialpolitik Veränderungen vorantreiben, die insbesondere für die 

Landarbeiter eine Verbesserung darstellten. Eine Landreform70 aus dem Jahr 1952 unter Jacobo 

Arbenz stellte jedoch eine Bedrohung der etablierten Agraroligarchie dar, was 1954 zu einem 

US-gestützten Staatsstreich führte. Die Elite des Landes setzte den Reformen ein jähes Ende. 

In diesem Zusammenhang kommt der United Fruit Company71 (heute Chiquita72) und ihren 

Verbindungen zur Eisenhower-Administration eine besondere Bedeutung zu (Gonzales 2005: 

 
69 Der Nachweis über den geleisteten Arbeitsdienst erfolgte über die berüchtigte libreta (viele finqueros 
verweigerten den Nachweis) (Kalny 2017: 82).  
70 Im Zuge der Reform wurden die ungenutzten Ländereien der Großgrundbesitzer, unter ihnen die UFCo, in 
staatliches Eigentum überführt.  
71Die UFCO (United Fruit Company), ein US-amerikanisches Unternehmen, welches 1899 begonnen hatte, in 
Guatemala aktiv zu werden, und hatte zu jener Zeit das Monopol über das lukrative Geschäft des 
Bananenexports, sie besaß die Mehrheit des Schienennetzes, der Kommunikationseinrichtungen und 
kontrollierte den Atlantikhafen. Die Agrarreform von 1952 hatte immerhin 162.000 Hektar (von einer 
Gesamtfläche von 230.000 Hektar) der UFCO enteignet (Schlesinger und Kinzer 1982, Gonzales 2005: 18). 
72http://www.chiquitabrands.com/CompanyInfo/History.aspx  (Zugriff 24.04.2011). 

68



69 

18-19). Als Folge des Geschehenen sind eine Vielzahl von Militärdiktaturen sowie der 

Bürgerkrieg zu verzeichnen (siehe auch Brett 2007: 17, Goldman 2004: 93, Grandin 2000: 7, 

Schlesinger / Kinzer 2005: 65f.). 

 

Während der Amtszeiten von Arbenz und Arévalo wurde der indigenen Bevölkerung nur un-

zureichend angemessene Aufmerksamkeit und Unterstützung zuteil. Vernachlässigung und 

Ausbeutung wurden nicht thematisiert, ebenso wenig wie die sich formierende Maya-Bewe-

gung (Álvarez Aragón 2013: 23). 

Der Militärputsch im Jahr 1954 setzte der Zeit der demokratischen Reformen ein Ende. Im Juni 

marschierte die „Nationale Befreiungsbewegung“ (Movimiento de Liberación Nacional, MLN) 

von Nicaragua aus in Guatemala ein und zwang Arbenz und viele seiner Regierungsmitglieder 

ins mexikanische Exil. Am 2. Juli 1954 traf General Armas mit Unterstützung der CIA in Gu-

atemala-Stadt ein. Unter dem Vorwand, das Land „vor der Bedrohung des international erstar-

kenden Kommunismus zu beschützen“, setzte Armas die Unterstützer*innen Arbenz auf eine 

Todesliste: Dabei handelte es sich sowohl um Studierende, Universitätsprofessor*innen und 

Lehrkräfte als auch um Gewerkschafts- und Genossenschaftsführer*innen, rurale lokale Agrar-

kommittees und Gemeindevorsteher*innen (CEH, tomo 1, 1999: 106ff., Schlesinger / Kinzer 

2005: 94–95).  

3.2.4 La violencia – der Bürgerkrieg 
 

Der 36 Jahre andauernde guatemaltekische Bürgerkrieg (1960–1996) zog sowohl urbane als 

auch rurale Gemeinschaften in seine Gewaltspirale. Der Konflikt basierte auf komplexen 

Konfliktlinien sowohl innerhalb politisch-ökonomischer als auch ethnisch-sozialer 

Zusammenhänge. Viele Guatemaltek*innen bezeichnen diese Zeit als la violencia, während die 

Regierung die Bezeichnung conflicto armado interno – „bewaffneter interner Konflikt“ 

vorzieht und diese in offiziellen Diskursen und konservativen Medien sowie in Schulbüchern 

und Lehrwerken Anwendung findet.  

 

Offizielle Regierungsvertreter*innen und das Militär erkannten nicht an, einen „Krieg“ geführt 

zu haben; daher waren sie nie dem Genfer Abkommen verpflichtet und übernahmen keine 

Verantwortung für die Menschenrechtsverletzungen während des Bürgerkriegs (Duyos 2020: 

41). Die CEH schlussfolgerte, dass die rebellischen Gruppen zu keiner Zeit eine unmittelbare 

Gefahr für den Staat darstellten (1999: 237f., CEH, conclusions, § 24). 

69



70 
 

Aufklärung und Dokumentation der während des Bürgerkriegs verübten 

Menschenrechtsverletzungen und Verbrechen gegen die Menschlichkeit leisteten zwei 

Wahrheitskommissionen. Im Rahmen des Osloer Abkommens von 1994 wurde die 

Kommission zur Historischen Aufklärung (CEH, Comisión del Esclarecimiento Historico73) ins 

Amt berufen. Die Aufgabe dieser Kommission war es, die historischen Ereignisse zu 

untersuchen und zu dokumentieren. Dabei sollte jedoch explizit darauf geachtet werden, dass 

keine individuellen Verantwortlichkeiten dokumentiert wurden. Zudem wurde seitens des 

Militärs keine vollständige Kooperation mit der Kommission erzielt, da die Machthaber 

essentielle, belastende Dokumente zurückhielten (Duyos 2020: 30). Menschenrechts- und 

Indigenenorganisationen hielten das Abkommen daher für unzureichend und gründeten 

gemeinsam mit dem Menschenrechtsbüro des Erzbistums Guatemalas das „Projekt zur 

Wiederaneignung der Historischen Erinnerung“, REMHI (Recuperación de la Memoria 

Histórica) 74 . Ergebnis war der Bericht „Guatemala, nunca más””, basierend auf 5000 

Augenzeugenaussagen (testimonios) 75 . Der CEH-Bericht wurde als politisches Instrument 

eingesetzt, während der REMHI-Bericht als Instrument der Erinnerungsarbeit diente. Beide 

widmeten sich unter anderem der Fragestellung, welche Aspekte nicht vergessen werden dürfen 

(Oettler 2004: 23). Der moralische Anspruch, eine Antwort auf Verbrechen gegen die 

Menschlichkeit zu geben, beruht auf der Tatsache, dass Augenzeugen moralische Zeugen sind. 

Der REMHI-Bericht verschriftlicht Zeugenaussagen (testimonios) und macht somit ein 

kommunikatives Gedächtnis zum kulturellen Gedächtnis, da die Aussagen der Augenzeugen 

auch für zukünftige Generationen lesbar bleiben (ebd.: 24). 

 

Ein Dilemma der beiden Berichte ist, dass sie (oder wenigstens ihre Existenz) zwar bekannt 

sind, jedoch nicht alle Bevölkerungsteile gleichermaßen Zugang haben. Darüber hinaus sind 

Tendenzen erkennbar, in denen bestimmte Interessengruppen versuchen, die Existenz der 

Berichte zu verschleiern oder deren Inhalt zu diskreditieren.  

 

 

 

 
73 Auch „offizielle Kommission“ oder „Wahrheitskommission“ genannt. 
74 Vgl. insbesondere Oettler (2004) für eine detaillierte Beschreibung und Analyse der Grundlagen und 
Ergebnisse der Berichte. 
75 Nur zwei Tage nach der Veröffentlichung, am 28.04.1998, wurde der Koordinator des Berichts und der 
Direktor des Menschenrechtsbüros, Monseñor Juan Gerardi Conedera auf brutale Weise ermordet.  

70



71 

3.2.4.1 Die Spirale der Gewalt: die Anfänge  
 

Aus dem Exil zurückgekehrte, radikalisierte militares insurrectos nahmen 1961 ihren Kampf 

gegen die Regierung Ydígoras Fuentes auf (CEH, tomo 1, 1999: 124). Sie organisierten sich in 

der Gruppe MR-13 (Movimiento Revolucionario – 13 de Noviembre, Revolutionäre Bewegung 

– 13. November, auch Frente Rebelde Alejandro de León Aragón 13 de Noviembre). In dem 

Dokument Quiénes somos, qué queremos y por qué luchamos, „Wer wir sind, was wir wollen 

und warum wir kämpfen” definierte sich die Gruppe als Offizielle des guatemaltekischen 

Militärs, die seit dem 13. November 1960 für die Einsetzung einer Regierung kämpfte, die nach 

demokratischen Gesetzen und den Interessen des Volkes handelte. Das Wirken der MR-13 

motivierte indes weitere Guerillagruppen zu Aktionen. Als explizit im ruralen Raum 

operierende Guerillaeinheit trat die Gruppe Frente 20 de Octubre, Front – 20. Oktober, auf 

(CEH, tomo 1, 1999: 124f.).  

 

In der Hauptstadt bildeten aus dem Exil zurückgekehrte Personen gemeinsam mit neuen 

revolutionären Gruppierungen, die sich hauptsächlich aus einer urbanen, studentischen 

Opposition rekrutierten, den Kern folgender Guerillaorganisationen76: FAR (Fuerzas Armadas 

Rebeldes, Aufständische Streitkräfte) und PGT (Partido Guatemalteco del Trabajo, 

Guatemaltekische Partei der Arbeit). Die indigene Bevölkerung war nicht an diesem 

Entstehungsprozess beteiligt. Es handelte sich um eine rein soziale Opposition, nicht jedoch um 

eine ethnische (Kruijt 2008: 18–19, Kalny 2017: 91).  

 

Das Militär setzte die Zivilbevölkerung in seiner Strategie der Aufstandsbekämpfung ein, 

indem es ihr einige militärische Aufgaben und Spionageaufträge übertrug, deren primäres Ziel 

die Kontrolle der Bevölkerung und der inneren Ordnung war. So war die Zivilbevölkerung 

angehalten, verdächtige Handlungen oder Verhaltensweisen von Familienangehörigen oder 

Nachbar*innen anzuzeigen. Diese Anzeigen dienten als Grundlage zur Verfolgung und 

Festnahme, wobei häufig Methoden des Terrors zum Einsatz kamen. Dazu zählten Folter, 

Verschwindenlassen und außergerichtliche Exekutionen. Seit 1966 agierten hauptsächlich 

 
76 Laut CEH hatten die Ereignisse und erfolglosen friedlichen Proteste von zivilen Handelnden und Studierenden 
im März und April 1962 direkten und vielfältigen Einfluss auf die Entstehung des bewaffneten 
Aufeinandertreffens.  Die Opposition wurde durch die friedlichen Proteste in ihrer Ansicht bestärkt, dass es nicht 
möglich war, eine unbeliebte Regierung durch friedlichen Protest zu stürzen. In der Folge gründeten 
Schüler*innen und Studierende die Gruppe Movimiento 12 de abril, welche jedoch keinen Erfolg verzeichnen 
konnte. Viele ehemalige Mitglieder schlossen sich später den Fuerzas Armadas Rebeldes (FAR) an (tomo 1, 
1999: 127).  
 

71



72 
 

Bevollmächtigte des Militärs, Angestellte einiger Großgrund-/Fincabesitzer*innen und 

militante Personen aus dem ultrarechten politischen Spektrum innerhalb von 

„Todesschwadronen“ als paramilitärische Kräfte (CEH, tomo 1, 1999: 142–143). In den 

1960ern und zu Beginn der 1970er Jahre agierten die Guerillagruppen hauptsächlich in der 

Hauptstadt bzw. im Osten des Landes. Sie konzentrierten sich auf Entführungen und 

Ermordungen einflussreicher und prominenter Persönlichkeiten, wie z. B. die US-Amerikaner 

John D. Weber und Ernest A. Munro und den Geschäftsmann Alfonso Alejos am 17. Januar 

1968. Zwischen 1970 und 1971 vollzogen FAR und MR-13 mindestens sechs ökonomisch 

motivierte Entführungen (secuestros económicos). Prominente Opfer waren der Minister 

Alberto Fuentes Mohr, der deutsche Botschafter Karl von Spreti77 und der US-Diplomat S. M. 

Holy (CEH, tomo 1, 1999: 146f.).  

3.2.4.2 Die Militärregierungen Arana Osorio und Laugerud García  
 

In den 1970er Jahren war Guatemala ein fragiler Staat, der keine Aussicht auf die Entwicklung 

eines demokratischen Rechtsstaats besaß. Militärische Macht war in diesem Fall 

institutionalisiert und eng mit den ökonomischen Interessen eines Teils des privaten Sektors 

verwoben 78 . Der schwache Staat ebnete den Weg zur zweiten Etappe der bewaffneten 

Auseinandersetzungen (CEH, tomo 1, 1999: 149). Die Militärregierungen unter Carlos Manuel 

Arana Osorio (1970–1974) und Kjell Eugenio Laugerud García (1974–1978) verfolgten eine 

doppelte politische Strategie: Einerseits entwickelten sie gegen die Opposition systematische 

Pläne zur Aufstandsbekämpfung, die mit dem Kampf gegen die „Gefahr des Kommunismus“ 

gerechtfertigt wurden und andererseits veranlassten sie ökonomische und soziale 

Entwicklungsprojekte, in denen der Staat eine wichtige Rolle spielte (CEH, tomo I, 1999: 150).  

In den Jahren 1974 bis 1977 wurde ein ökonomischer Aufschwung verzeichnet, insbesondere 

der Kaffeemarkt entwickelte sich aufgrund ausländischer Investitionen stark, und die Preise 

stiegen um 400 %. Allerdings konnte lediglich der Geschäftssektor von diesem Aufschwung 

profitieren. Gleichzeitig wurde der Staat unter Druck gesetzt, seine Finanzpolitik und 

Arbeitsgesetze den Interessen der Wirtschaft anzupassen. Diesbezüglich wurden finanzielle 

Anreize und Steuervergünstigungen erzwungen. Trotz eingeschränkter Möglichkeiten der 

gewerkschaftlichen Aktion schlossen sich Arbeiter*innen und Kleinbäuer*innen zu 

 
77 Von Spreti wurde aufgrund der nichterfüllten Bedingung (Freilassung einer Gruppe inhaftierter Guerillerxs) 
getötet (CEH, tomo 1, 1999: 146f.) 
78 Ökonomische und politische Macht konzentrierte sich in den Händen einer sich selbst als „weiß“ 
definierenden Elite, ihr Reichtum basierte auf der systematischen Ausbeutung der indigenen Bevölkerung 
(Duyos 2020: 80).  

72



73 

Kooperativen, Verbänden, Komitees, Gewerkschaften und Maya-Organisationen zusammen. In 

einigen Fällen wurden sie von Seiten der katholischen Kirche oder der Democracia Cristiana 

unterstützt (CEH, tomo 1, 1999: 149f.).  

 

Zu jener Zeit gründeten sich zudem die Guerillaorganisationen Organización del Pueblo en 

Armas (ORPA, Organisation des Bewaffneten Volkes) und die Nueva Organización 

Revolucionaria de Combate (NORC, Neue revolutionäre Organisation des Kampfes). Aus 

letzterer ging später die Guerillaarmee der Armen (Ejército Guerrillero de los Pobres, EGP) 

hervor. Die neu gegründeten Guerillaorganisationen verfolgten im Gegensatz zu den 

Gruppierungen der 1960er Jahre eine andere Zielsetzung. Sie operierten in abweichenden 

Territorien und unternahmen bewusste Bemühungen, ihre soziale Basis zu erweitern. Ein 

wesentlicher Aspekt dabei war der Versuch, die Maya in den revolutionären Kampf 

einzubeziehen (CEH, tomo 1, 1999: 150). Vazquéz Olivera und Campos Hernández sprechen 

von einem „Guerilla-Boom“ Mitte der 1970er Jahre79, der mit der Abspaltung der radikaleren 

Ixim von der ORPA einsetzte (Movimiento Revolucionario del Pueblo—Ixim, MRP-Ixim, 

Revolutionäre Bewegung des Volkes – Ixim) (2019: 154). 

 

Die ORPA operierte zunächst in der südwestlichen Küstenebene und die neuorganisierte 

Gruppe der FAR agierte im Tiefland des Petén (Oettler 2006: 7). Sie erfuhren sowohl Zuspruch 

aus einem urbanen (Intellektuelle, junge Katholik*innen und Studierende) als auch aus einem 

indigenen Umfeld. Rodrigo Asturias (Gaspar Ilóm) war an der Gründung beteiligt und trug mit 

seinen nationalen und internationalen Kontakten zur Etablierung der Gruppe bei. Zudem 

kritisierte er Rassismus als strukturelle Komponente der kapitalistischen Vorherrschaft und 

argumentierte, dass eben aus diesem Grund die ursprünglichen Völker/Urvölker (pueblos 

originarios) die treibende Kraft in der guatemaltekischen Revolution sein müssten. Darüber 

hinaus vertraten Asturias und die ORPA die These der Einheit eines „Urvolkes“ und betonten 

gemeinsame Geschichte, Unterdrückung und gemeinsame kulturelle Merkmale. Unterschiede 

zwischen den zahlreichen indigenen Völkern spielten eine untergeordnete Rolle (Thomas 2013: 

134, Vazquéz Olivera / Campos Hernández 2019: 153).  

 

 
79 Weitere kleinere Gruppierungen mit radikal ethnischen Ausrichtungen waren der guatemaltekische Zweig der 
PRTC (aus El Salvador, Partido Revolucionario de los Trabajadores Centroamericanos, Revolutionäre Partei 
der Zentralamerikanischen Arbeiter) und die Bewegung Indio Tojil (Movimiento Indio Tojil). Diese bestand 
hauptsächlich aus K’iche’ und Kaqchikel (Macleod 2008: 229, Morales 1998). 

73



74 
 

Der Guerillaarmee der Armen (EGP) kommt in Bezug auf die Ixil-Region eine besondere 

Relevanz zu. Sie begann 1972 in den Urwäldern und Gebirgen im Norden des departamento El 

Quiché zu agieren und festigte dort ihre Präsenz (Vazquéz Olivera / Campos Hernández 2019: 

154). Dies geschah mittels zahlreicher Erkundungsreisen in der Ixil-Region und im Ixcán80 

1972 und 1974. Diese Reisen dienten vorrangig der Vertrauensbildung unter der lokalen 

Bevölkerung und des Aufbaus eines Unterstützungsnetzwerks als Basis für ihren Volkskrieg. 

Außerdem etablierten sie um Guatemala-Stadt und an der Pazifikküste Netzwerke (ebd. 2007: 

33–36, Vazquéz Olivera / Campos Hernández 2019: 152f.). In Xolchiche‘, Cotzal, errichteten 

sie 1973 ein Feldlager (Duyos 2020: 136). Mit der Gründung der Fuerzas Irregulares Locales 

(Irreguläre Lokale Kräfte) rief die EGP eigene Hilfsmilizen und Unterstützungspunkte ins 

Leben. Diese sollten ein Versorgungsnetzwerk in hauptsächlich von Maya-Bevölkerung 

besiedelten Gebieten in Nord- und Zentralguatemala etablieren. Die selektive Hinrichtung von 

Informant*innen und Agent*innen der Regierung diente als Fundament für die territoriale 

Expansion (ebd.: 155). Dazu gehörte auch die exemplarische Hinrichtung des „Tigers des 

Ixcán“ am 7. Juni 1975. Im Zuge des „Kampfes gegen Ausbeutung“ ermordete die EGP den für 

die Ausbeutung seiner Arbeiterschaft bekannten Großgrundbesitzer Luis Arenas auf der Finca 

La Perla, Chajul. Die Ermordung hatte „symbolischen Charakter“ und zog eine unmittelbare 

Reaktion des Militärs nach sich. Dieser Fall veranschaulicht die Verbindung zwischen Politik, 

Oligarchie und Militär und markiert zudem den Beginn der bewaffneten Auseinandersetzungen 

in der Ixil-Region (Brett 2007: 39, Duyos 2020: 136f., CEH, tomo II, 1999: 333; Caso 

Ilustrativo 59. Ejecución de José Luis Arenas Barrera por el Ejército Guerrillero de los Pobres 

(EGP), CEH, tomo VII, 1999: 199ff.). 

 

Später stellte die EGP hauptsächlich indigene politische Führungsköpfe und Kämpfer*innen 

auf (Brett 2007: 36). Die Entscheidung, die indigene Bevölkerung als solche in den 

revolutionären Kampf einzubeziehen, anstatt sie als seine Art „Semiproletariat” innerhalb einer 

ausschließlich sozial motivierten Auseinandersetzung anzusehen, hatte verheerende Folgen 

(Garrard-Burnett 2010: 38, Stoll 1993). Befreiungstheologie81 spielte bei der Einbeziehung der 

indigenen Bevölkerung im Hochland eine bedeutende Rolle. Die Priester bildeten 

 
80 Am 19. Januar 1972 reiste die EGP (unter anderem Ricardo Raírez – nome de guerre Rolando Moran und 
Mario Payeras – Benedicto) von Mexiko aus in den Ixcán (Brett 2007: 30). Die Ländereien der Kooperative von 
Ixcán Grande dienten ihnen als Basis während der ersten Phase der Organisation und Vorbereitung ihres 
„Langwierigen Volkskriegs“ (Guerra Popular Prolongada, nach Mao Tse-tung) (ebd.: 39). 
81Bereits seit 1943 waren vor allem Geistliche des Maryknoll-Ordens in Huehuetenango präsent, später kamen 
Mitglieder des belgischen Herz-Jesu-Ordens, Salesianer, Mitglieder des Ordens vom Unbefleckten Herzen 
Mariens und Jesuiten dazu. (Brennwald 2001: 199, Murga Armas 2006: 120).  

74



75 

Diskussionsrunden mit lokalen Studentenanführer*innen. Auch in den seminarios indígenas 

der Acción Católica kamen landesweit Maya-líderes, Studierende und Lehrkräfte zusammen 

(vgl. Kapitel 3.2.3). Darüber hinaus waren spanische und guatemaltekische Jesuiten in 

Guatemala-Stadt, Chimaltenango und El Quiché tätig (Kruijt 2008: 52, Le Bot 1997: 146–152). 

In den besagten Diskussionsrunden und seminarios indígenas lag der thematische Schwerpunkt 

fortan nicht mehr auf Religion, sondern auf Themen wie Ausbeutung, dem Kampf um 

Gleichheit, der Freiheit der Arbeiter*innen und höheren Löhnen. Gleichzeitig vollzogen viele 

Maya-líderes durch ihr Wirken im Komitee Einheit der Landarbeiter (Comité de Unidad 

Campesina, fortan CUC) einen Schritt vom „passiven Opfer“ zu handelnden Personen. Die 

Aktivist*innen des CUC sprachen von „neuen Wegen, indio zu sein“ (Garrard-Burnett 2010: 

38). Viele Dorfgemeinschaften gelangten als Kollektive von der Acción Católica zum CUC. 

Aus Nebaj liegen guerillakritische Berichte einer „indigenen Bourgeoisie“ vor. Sie baten im 

Januar 1976 das Militär um Unterstützung und übergaben eine Todesliste. Daraufhin wurden 

im März Mitglieder der Acción Católica, Führungsköpfe von Kooperativen, Komitees und 

anderen gemeinnützigen Organisationen Opfer von Mord und Entführung (Arias 1990: 248). 

 

Exkurs: Acción Católica 

Die Acción Católica (fortan AC) in Guatemala geht zurück auf das Jahr 1934. In der 

Anfangszeit war sie eine Jugend- und Arbeiterorganisation in der Hauptstadt. Bei der 

Ausweitung ihrer Tätigkeiten in ländliche Gebiete stießen die Aktivist*innen der AC auf 

Widerstand der Maya-Bevölkerung, da sie die traditionellen religiösen Rituale durch 

„orthodox-katholische“ ersetzen wollten (Murga Armas 2006: 34). Die Ausbildung von 

catequistas auf Gemeindeebene stand im Vordergrund der Aktivitäten. Dabei handelte es sich 

hauptsächlich um Alphabetisierung und Spanischunterricht. Ideologisch inspiriert war das 

Wirken von dem Gedanken, die indigene Bevölkerung entsprechend auszubilden und so zu 

mündigen Agierenden zu machen (durch Fortbildungen, capacitaciónes) (ebd.: 120). Die 

Rechte der Indigenen sollten vor staatlichen Autoritäten und ladinos geschützt werden (Kalny 

2017: 92).  

 

Zwischen 1954 und 1960 versuchte die AC, entwicklungspolitisch orientierte Reformen 

voranzutreiben. Sie förderte Kooperativen mit Hilfe von sozialen sowie ökonomischen 

grassroots-Entwicklungsprogrammen. Ein weiterer Schwerpunkt ihrer Arbeit lag auf der 

Verbreitung und Umsetzung von Arbeitsrechten. Mit dem zweiten Vatikanischen Konzil sowie 

den Tagungen von Medellín (1968) und Puebla (1973) bekam die Arbeit der katholischen 

75



76 
 

Aktivist*innen institutionelle Unterstützung. Der Schwerpunkt des kirchlichen Engagements 

sollte nun offiziell auf der Arbeit in den Gemeinden liegen und zugunsten der Armen erfolgen 

(Bastos und Camus 2006: 35, Duyos 2020: 49).  

 

Die Geistlichen erlernten schnell die indigenen Sprachen und fanden zum Beispiel mit der 

Einführung neuer Technologien in den Gemeinden (wie z. B. Radio) oder Einrichtungen wie 

Kliniken, Grund- und weiterführenden Schulen schnell breiten Zugang zu der Bevölkerung. 

Mit der Initiative pastoral indígena führte die Leitung der AC eine Maßnahme zur Förderung 

des Respekts gegenüber der indigenen Kultur seitens der Kirche ein (Garrard-Burnett 2010: 

121, Duyos 2020: 49). Ab 1972 führte die AC landesweit Schulungen für Maya-líderes, 

Studierende und Lehrkräfte in sogenannten seminarios indígenas durch. Das Wirken der AC 

stellte jedoch zunächst eine potenzielle Bedrohung für das traditionelle Wissen dar, da die 

Mitglieder der AC insbesondere traditionellen indigenen Praktiken und den cofradías 

ablehnend gegenüberstanden und zur Optimierung der Kontrolle des religiösen Lebens 

Katechet*innen in den Dörfern einsetzten. Erst mit dem Nachlassen der Missionstätigkeit war 

eine Koexistenz der Anhänger*innen der AC und der costumbristas ohne permanente 

Spannungen möglich (Frühsorge 2010: 143, 146, Brennwald 2001).  

 

 

Das Erdbeben vom 4. Februar 1976, mit Nachbeben am 6. Februar, zog verheerende Folgen für 

die bereits hunger- und notleidende Bevölkerung nach sich. Die Schätzungen bezüglich der 

Anzahl der Betroffenen, der Todesfälle und der Verletzten beliefen sich auf eine Million, die ihr 

Zuhause verloren, 27.000 Todesfälle und 70.000 Verletzte (CEH, tomo I, 1999: 155; 160, Le 

Bot 1997: 132). 1976 begann zudem die Militarisierung der Ixil-Region: Insgesamt elf 

Erkundungstrupps der Armee hielten sich in der Region auf82 und an den vier Zugängen zum 

departamento El Quiché wurden Kontrollpunkte errichtet. Eine Welle von Entführungen und 

Vertreibungen indigener Kleinbäuer*innen von ihren Ländereien83  sowie Ermordungen von 

Aktivist*innen der AC erschütterte die Ixil-Region im Zuge der Militarisierung. Zudem 

verdrängten Armee und Paramilitärs zahlreiche Autoritäten und Führungspersonen (Duyos 

2020: 137). Zeitgleich ermordeten Staatskräfte 64 Mitglieder einer Kooperative im Ixcán 

 
82 In Chajul fünf, in Cotzal zwei und in Nebaj vier. 
83 Amnesty International beschrieb 1980, wie neue Landbesitzer*innen mit Hilfe von Militär und Politik in den 
Besitz von Landtiteln kamen, auf deren Grundlage sie die indigenen Landbesitzer*innen (trotz bereits 
bestehender, eigener Landtitel) von ihren Ländereien vertrieben (in Duyos 2020: 164).  

76



77 

(Garrard-Burnett 2010: 44–45). Laut journalistischer Berichte jener Zeit wurden ungefähr 

70.000 Guatemaltek*innen ermordet oder verschleppt (CEH, tomo 1, 1999: 151).  

Gegen Ende der 1970er Jahre schlossen sich große Teile der armen indigenen Landbevölkerung 

der EGP an, die zuvor in der Bauernorganisation CUC organisiert waren (Kruijt 2008: 30–32). 

Im CUC organisierten sich sowohl indigene als auch mestizische Kleinbäuer*innen und 

formulierten Forderungen, die sich an den spezifischen Bedürfnissen dieser bäuerlichen 

Bevölkerungsschicht orientierten. Die Forderungen umfassten das Ende von Diskriminierung 

und Ausbeutung der Landbevölkerung (Kalny 2017: 98). Darüber hinaus bemühten sich die 

Vertreter*innen des CUC um Lösungen für (Land-)Konflikte. Auf nationaler sowie auf lokaler 

Ebene gelang es indigenen Politiker*innen, sich durchzusetzen und sich damit den Belangen 

der indigenen Bevölkerung zu widmen (Falla 1978: 440–451, Frühsorge 2010: 155, Kalny 

2017: 99). Im Rahmen des Massakers von Panzós, Alta Verapaz, tötete das Militär Q’eqchi’-

campesinos, die einen vergeblichen Versuch unternommen hatten, ihre Landrechte gegenüber 

den lokalen finqueros durchzusetzen (Caso ilustrativo 09, CEH tomo VI, 1999: 13ff.). In der 

Konsequenz einer Vielzahl von Massakern, die sich gegen die indigene Landbevölkerung 

richteten, positionierte sich das CUC schließlich auch offen als deren Vertretung (Arias 1990: 

250). Da das CUC nun auch indigene Belange berücksichtigte, erklärte die Militärdiktatur 

pauschal alle Indigenen zu Unterstützenden der Guerilla. Die indigene Hochlandbevölkerung 

war größtenteils weder an der Unterstützung der Guerilla noch an der der Armee beteiligt oder 

interessiert. Sie mussten jedoch feststellen, dass Neutralität unter der brutalen Vorgehensweise 

des Militärs gar nicht möglich war (Duyos 2020: 67). 

 

Die Ixil-Region wies im Jahr 1976 ein Minimalniveau sozioökonomischer Entwicklung auf. 

Das Wirken des CUC und der AC in der Region trug sowohl zu politischer Mobilisierung als 

auch sozialer Hoffnung bei. Laut Brett (2007: 21) fand der marxistisch-leninistische und 

zunehmend ethnische Diskurs der EGP durchaus Anklang in Teilen der Ixil-Bevölkerung. Aus 

der historischen Erfahrung von rassistischer und ethnischer Diskriminierung entstand bei 

Aktiven des CUC ein ethnisches Selbstbewusstsein als „Ixil“.  

3.2.4.3 Die Ixil und die extreme Gewalt: 1978 –1986 
 

In der Zeit zwischen 1978 und 1986 nahmen Gewalt und Menschenrechtsverletzungen 

unvorstellbare Ausmaße an. In dieser Epoche kam es nicht nur zu zahlreichen Massakern, 

sondern auch zu einem Genozid an den Ixil und weiteren Maya (Brett 2007: 128ff., 2008, 2016, 

77



78 
 

Carmack 1988, CEH, tomo VI, VII, Casos Ilustrativos, 1999, Duyos 2020, REMHI 1998b: 

212). 

 

Die Amtszeit von Fernando Romeo Lucas García (01.07.1978 – 23.03.1982) war von selektiver 

Repression geprägt. Soziale Bewegungen und die politische Opposition verloren ihre 

Führungsköpfe, in den indigenen Gemeinden waren insbesondere die Älteren und die 

Träger*innen des lokalen traditionellen Wissens (ohne weitere Differenzierung alle kacholpom) 

Ziel der Kampagnen. Dies sollte unter anderem dazu dienen, eine*n „neue*n indígena“ zu 

schaffen. Diese*r sollte assimiliert und ladinisiert und dem Staat, dem Militär und den 

nationalen Symbolen gegenüber loyal sein und nicht den lokalen Traditionen oder der Guerilla 

anhängen (Brett 2007: 78; 126–128; CEH, tomo I, 1999: 239, Gonzales 2005: 22, Schirmer 

1998: 59).  

 

Aus internen Militärdokumenten aus dem Jahr 1979 geht hervor, dass die Ixil-Bevölkerung zu 

60 % pauschal als „mit der Guerilla“ (con la guerrilla) eingestuft wurde. Es wurde jedoch nicht 

genauer differenziert, ob es sich um passive, indifferente oder aktive Unterstützung handelte 

(Jonas 1991: 133). Neben Aktivist*innen des CUC waren zunehmend katholische Priester, 

Katechist*innnen und Katholik*innen Opfer von Verfolgung, Verschleppung und Mord (CEH, 

tomo I, 1999: 239). „Katholisch sein“ setzte das Militär mit der Zugehörigkeit zu einer 

Guerillaorganisation gleich, besetzte Kirchen und verwendete Kapellen als Folterkammern 

(Duyos 2020: 49f.).  

 

1980 nahmen die Aktivitäten der Guerilla in der Hauptstadt und in den ländlichen Gebieten zu. 

Es kam vermehrt zu Hinrichtungen, wie die des Großgrundbesitzers Enrique Brol in der Ixil-

Region. Am 31. Januar 1980 ermordete das Militär 37 Personen bei dem Massaker in der 

spanischen Botschaft (Caso Ilustrativo 79, CEH, tomo I, 1999: 190). Nach diesem Vorfall 

kamen Guerillavertreter*innen und Mitglieder des CUC sowie der Acción Católica zusammen 

und formulierten in der Deklaration von Iximche‘ unter anderem diese Kernforderungen:  
[...] lucha contra la explotación; una sociedad de igualdad y respeto; porque el indio desarrolla 
su cultura; por una economía justa donde el indio no explota al indio; porque la tierra sea 
comunal; porque cese la discriminación...termine toda la represión, tortura, secuestro, asesinato 
y matanza; porque haya igualdad en material de derecho del trabajo y porque no se utilice a los 
indios como atracción turística; por una justa distribución y aprovechamiento de sus riquezas 
[...]84. 
 

 
84Declaración de Iximche’, Guatemala, febrero de 1980, abrufbar unter 
http://www.albedrio.org/htm/otrosdocs/comunicados/DeclaraciondeIximche1980.pdf (Zugriff 23.03.2021) 

78



79 

[…] Kampf gegen die Ausbeutung; eine Gesellschaft der Gleichheit und des Respekts; dafür, 
dass der indio seine Kultur entwickeln kann; für eine gerechte Wirtschaft, in der der indio den 
indio nicht ausbeutet; dafür, dass das Land gemeinschaftlich genutzt wird; für die Beendigung 
der Diskriminierung ... ein Ende aller Unterdrückung, Folter, Entführung, Mord und Totschlag; 
für Gleichheit im Arbeitsrecht und dafür, dass die indios nicht als Touristenattraktion benutzt 
werden; für eine gerechte Verteilung und Nutzung ihres Reichtums. […]  
 

Die Declaración de Iximche’ antizipierte Anliegen der in den späten 1980er Jahren aktiv 

werdenden Maya-Bewegung sowie Vereinbarungen aus den Friedensverträgen von 1996. 

 

Im Jahr 1981 war die Guerilla in weiten Teilen des Landes aktiv. Unter anderem besetzte sie 

Provinzhauptstädte und verübte Sabotage, Straßenblockaden sowie Hinrichtungen. Die 

Guerillaorganisationen schlossen sich im Februar 1982 zur URNG (Unidad Revolucionaria 

Nacional Guatemalteca) zusammen85  (CEH, tomo I, 1999: 237f., Oettler 2006: 7). Lucas 

García begann 1981 mit offensiver Aufstandsbekämpfung, um „aufständische Strukturen in der 

Hauptstadt aufzulösen und die soziale Basis in der Guerilla auf dem Land mit Hilfe massiver 

Repression der Zivilbevölkerung zu zerstören“. Dabei kam die Kriegstaktik der „verbrannten 

Erde“ (tierra arrasada) im November 1981 in Chimaltenango zum Einsatz (Garrard-Burnett 

2010: 49–50). 1981 organisierte das Militär auch die ersten Zivilpatrouillen (Patrullas de 

Autodefensa Civil, PAC, siehe weiter unten).  

 

Im Jahr 1982 kam General Ríos Montt86  durch einen Militärputsch an die Macht. Das Ziel 

bestand darin, das politische und soziale Leben unter vollständiger militärischer Kontrolle zu 

 
85 Die URNG übernahm auf nationaler Ebene die Opposition und wurde 1999 politische Partei (Kruijt 2008: 181). 
Sie stellte bei den Präsidentschaftswahlen von 2007 mit Rigoberta Menchú Tum eine international bekannte 
Kandidatin auf, jedoch erreichte sie nur 3 % der Stimmen. Starkes politisches Gewicht kam der URNG auch bei 
den Präsidentschaftswahlen im Juni 2019 nicht zu: Die Doppelspitze der URNG, Pablo Ceto (Ixil, 
Gründungsmitglied der CUC) und Blanca Estela Colop (K’iche’), erreichte lediglich 2,16 % der Stimmen. Thelma 
Cabreras (Mam, jedoch an der Pazifikküste aufgewachsen), Vertreterin der neu formierten politischen Kraft MLP 
(Movimiento de la Liberación del Pueblo), erhielt 10,37 % der Stimmen (TSE 2019).  
86 Ríos Montts Amtszeit ist von grausamen Militäraktionen und Repressionen geprägt. Im Jahr 2013 sollte er sich 
vor dem internationalen Menschenrechtstribunal wegen Genozid verantworten. Während des Prozesses haben 
hunderte Augenzeugen, auch und insbesondere aus der Ixil-Region, gegen den ehemaligen Diktator ausgesagt. 
Er wurde schließlich am 10. Mai 2013 wegen Verbrechen gegen die Menschlichkeit und Genozid zu 80 Jahren 
Haft verurteilt (Brodzinsky, Sibylla; Watts, Jonathan (10 May 2013). „Former Guatemalan dictator convicted of 
genocide and jailed for 80 years“. The Guardian. Zugriff: 12.03.2017). Aufgrund angeblicher Verfahrensfehler 
wurde das Urteil zehn Tage später außer Kraft gesetzt. Es kam in ganz Mittelamerika zu Protesten. Ende 2017 
wurde das Verfahren wieder aufgenommen, Ríos Montt stand unter Hausarrest. Aufgrund seines schlechten 
gesundheitlichen Zustandes hatte das Gericht eine Haftstrafe ausgeschlossen. Ríos Montt verstarb am 1. April 
2018, bevor das Verfahren abgeschlossen werden konnte. Grillo, Christine (4 March 2018). „HRDAG Testimony 
In Guatemala Retrials“. Zugriff: 5.5.2021). Tiefgreifende Widersprüche manifestieren sich in der Ixil-Region 
hinsichtlich der andauernden Unterstützung seiner Partei, der FRG (Frente Revolucionario Guatemala). So hatte 
beispielsweise in Nebaj, dem wirtschaftlichen Zentrum der Ixil-Region, das Amt des alcaldes über zwei 
Legislaturperioden (2004-2012) hinweg „Pap Xel“, Virgilio Jerónimo Bernal Guzmán, inne. Er repräsentierte die 
rechtskonservative FRG, die 1989 von Efraín Ríos Montt gegründet wurde. Pap Xel ist Ixil, er trägt bei 
öffentlichen Auftritten und auch außerhalb dieser stets die traditionelle rote Jacke der Ixil, den coton, und er 
betonte auch in seiner politischen Rhetorik sehr stark seine Identität als Ixil und gleichzeitig als gläubiges 

79



80 
 

bringen. Zu diesem Zweck wurden die Streitkräfte umstrukturiert, Schlüsselpositionen mit 

Unterstützern, Anhängern und Vertrauten des Generals besetzt und rund 300 Offiziere, 170 

Beamte des Verteidigungsministeriums sowie 100 weitere entlassen. An ihre Stelle traten 

Verwandte, Vertraute sowie Mitglieder der evangelikalen Kirche „El Verbo“ (Duyos 2020: 66). 

Armee und Polizei erfuhren eine vertikale Ausrichtung, bedingungsloser Gehorsam spielte eine 

entscheidende Rolle (Schirmer 1998: 56). 20 % der Jugendlichen in den ländlichen Gebieten 

wurden zu einem zweijährigen Militärdienst gezwungen (Duyos 2020: 67). Ríos Montt 

handelte außerhalb des rechtlichen Rahmens und kontrollierte die Justiztribunale (Gerichte), 

die Medien sowie die Informationsvermittlung an die Öffentlichkeit. Er „manipulierte das 

Gesetz im Dienst des Genozids“ (Duyos 2020: 71).  

 

Mit dem Ziel, „den Fischen das Wasser zu entziehen“ (quitar el agua al pez), setzte sich in der 

Ixil-Region militärischer Terror fort. Diese Strategie hatte bereits unter Lucas García mit der 

Strategie der „verbrannten Erde“ begonnen und verwüstete und vernichtete seither die 

Lebensgrundlagen der Ixil. Im Rahmen der Operation „Sieg 82“ (Victoria 82) wurden die 

beiden aufeinanderfolgenden Kampagnen „Gewehre und Bohnen“ (fusiles y frijoles) sowie 

„Dach, Arbeit und Tortilla“ (techo, trabajo y tortilla) durchgeführt. Die Auswirkungen dieser 

Kampagnen auf die Bevölkerung der Ixil-Region waren von besonders zerstörerischem 

Ausmaß (Brett 2007: 133, CEH, tomo I, 1999: 240, Schirmer 1998: 100).  

 

Im Zuge der Massaker und der Zerstörung ganzer Dörfer und Regionen fanden mindestens 

200.000 Menschen den gewaltsamen Tod und mindestens 45.000 Menschen gelten als 

Verschwundene. Mindestens 100.000 Menschen, die aus ihren Heimatgemeinden vertrieben 

wurden, begaben sich auf die Flucht und gingen als desplazados in die Statistik ein (CEH 1999 

und REMHI 1998). Viele warteten jahrelang jenseits der mexikanischen Grenze unter prekären 

Bedingungen in Lagern auf das Ende des Bürgerkriegs. Die Armee verfolgte die Flüchtlinge 

systematisch, sowohl in Guatemala als auch über die mexikanische Grenze87  hinaus (CEH, 

tomo III, 1999: 297, Duyos 2020: 120, Garbers 2002, Oettler 2004: 174). Aus der Ixil-Region 

dokumentierte die CEH zahlreiche Massaker als Casos ilustrativos, darunter Xeputul (58), Chel 

 
Mitglied einer evangelikalen Glaubensgemeinschaft. Obwohl Pap Xel eine Partei repräsentiert, die man gerade 
in der Ixil-Region der post-violencia als außenstehende Person nicht erwartet hätte, wählten ihn über viele Jahre 
hinweg eine große Mehrheit der Bevölkerung Nebajs (Stoll 2009: 174, 177-178). Die Partei ist eng mit der 
evangelikalen Glaubensgemeinschaft El Verbo verbunden, vermutlich kommt ein Großteil der Stimmen von 
Mitgliedern der vielen in der Region ansässigen Glaubensgemeinschaften. Eine ausführliche Analyse der 
evangelikalen Glaubensgemeinschaften in Nebaj legte Miguel de León Ceto im Jahr 2006 vor.  
87Die Armee verübte mindestens fünf Massaker auf mexikanischem Territorium (Duyos 2020: 120).  

80



81 

(60), Ilom (61), Chisís (92), Acul (107) und Chacalte (110) (CEH, Tomo VII, Anexo I). In der 

Ixil-Region wurden zwischen 1960 und 1977 seitens der CEH 14 dokumentierte Ermordungen 

erfasst, während das REMHI im gleichen Zeitraum neun dokumentierte Ermordungen 

verzeichnete. Zwischen 1978 und 1996 wurden von CEH 4609 und von REMHI 5423 

dokumentierte Morde registriert (CEH, Tomo XI, 1999: 238). 

 

Die mehrteilige Operation Sofía88 fand zwischen dem 15. Juli und dem 19. August 1982 statt. 

Der Zeitpunkt, kurz vor der Erntezeit, war durchaus strategisch: Ziel der Operation war es, „alle 

subversiven Elemente in der Region zu vernichten“. Gleichzeitig wurden alle 

Bewohner*innen*innen (und zwar auch explizit Frauen und Kinder) der Region als 

Unterstützer*innen der Guerilla angesehen. Die extreme Armut der Ixil („fruchtbarer Boden für 

die kommunistische Doktrin“) sowie die Tatsache, dass zahlreiche Dörfer verlassen worden 

waren, wurden seitens der verantwortlichen Militärs als Begründung für ihre fatalen 

Verurteilungen herangezogen (Duyos 2020: 200f.).  

 

1982 hatten zahlreiche Ixil ihre Dörfer bereits verlassen und waren in die Berge geflüchtet. Die 

Armee verfolgte sie und bombardierte die Unterschlüpfe und Verstecke wiederholt aus der Luft. 

Plan Sofía erstreckte sich mit insgesamt vier Operationen über mehrere Jahre. Erst 1986 wurde 

er eingestellt. Diejenigen, die dieser Tortur nicht über Jahre standhalten konnten bzw. 

überlebten, wurden zunächst in Militärbasen überführt (Duyos 2020: 145; 206).  

 

In der Ixil-Region wurden ungefähr 90 comunidades völlig zerstört, davon 54 im municipio 

Nebaj, 10 in Cotzal und 26 in Chajul89. In Salquil Grande und Acul entstanden sogenannte 

„Modelldörfer“ (aldeas modelos) bzw. „Entwicklungspole“ (polos de desarrollo) (Duyos 2020, 

Oettler 2004: 6–7). In den Modelldörfern siedelte das Militär auch die Menschen an, die im 

Rahmen von Plan Sofía aus den Bergen in die Militärbasen überführt worden waren. Das 

zentralisierte Siedlungsmuster und die Zivilpatrouillen (PAC, Patrullas de Autodefensa Civil) 

ermöglichten totale Kontrolle und Indoktrination. Ergebnisse dieser Art der Zwangsansiedlung 

waren die Zerstörung des sozialen Gefüges, der Verlust von kulturellen Werten und Traditionen 

 
88Sofia Duyos (2020) analysiert in ihrer Monographie „Los Papeles Secretos del Genocidio en Guatemala“ den 
gleichnamigen militärischen Operationsplan, der erst im Jahr 2006 an die Öffentlichkeit kam. Er bestätigt die in 
den Berichten der Wahrheitskommissionen formulierten Schlussfolgerungen eines Genozids an den Ixil. Das 
Verteidigungsministerium händigte auf Verlangen des CALDH (Centro para Acción Legal en Derechos 
Humanos) zwar vollständigere Versionen der Pläne Victoria 82 und Firmeza 83 als zuvor der CEH aus, negierte 
jedoch die Existenz der Operationen Sofía und Ixil. Operation Sofía spielte eine entscheidende Rolle bei der 
ersten Verurteilung Ríos Montts aufgrund von Genozid am 10. Mai 2013 (ebd.: 32ff).  
89Auflistung hier: CEH, tomo III, 1999: 345f. 

81



82 
 

sowie der Religion (CEH, tomo III, 1999: 172ff.). Die dokumentierte gezielte Ermordung von 

Wissensträgern kann als Ethnozid eingestuft werden (Oettler 2006).  

 

Die zwischen 1980 und 1985 aufgestellten Zivilpatrouillen (PAC) stellten eine enorme 

paramilitärische Streitkraft – 1,2 Millionen meist indigener Hilfstruppen – dar (CEH, Tomo 1, 

1999: 200). Die Patrouillen hatten „eine Lizenz zum Töten, Vergewaltigen, Verbrennen und 

Zerstören“ und unterlagen der Kontrolle des Militärs (Kruijt 2008: 31). Im Vorfeld hatte das 

Verteidigungsministerium Spekulationen über mehr als 70.000 Anhänger der Guerilla unter der 

Maya-Bevölkerung (die sogenannten Fuerzas Irregulares Locales, FIL) angestellt (Brett 2007: 

50–52, Kruijt 2008: 29). 

 

Alle männlichen Dorfbewohner*innen, unter ihnen auch Kinder, wurden gezwungen, Dienst in 

den Zivilpatrouillen (PAC) zu leisten. Offiziell bestand ihre Aufgabe darin, die Sicherheit ihrer 

Gemeinden und der umliegenden Gegend zu gewährleisten und Guerilleros und ihre 

Unterstützer*innen aufzuspüren und anzuzeigen. Das System zielte darauf ab, die Kontrolle 

über die indigene Landbevölkerung „von innen“ zu garantieren (Brett 2007: 133, CEH, Tomo 

1, 1999: 201f., Garrad-Burnett 2010: 99, Remijnse 2002). Evangelikale Priester spielten eine 

zentrale Rolle bei der Einrichtung der Patrouillen (Duyos 2020: 147, Stoll 1993: 109).  Die 

Schädigung des sozialen Gefüges der Gemeinschaften durch eine Kultur des gegenseitigen 

Misstrauens und der Angst stellte eine militärische Strategie dar. Dies bestätigte eine 

Pressemitteilung des Militärs von 1984. Die PAC wurden als eine „neue Form der 

Sozialisation” präsentiert, wobei hierbei das gefestigte, tiefsitzende Vorurteil der Maya-

Bevölkerung als „unzivilisiert, passiv und rückständig“ sichtbar wurde. Jenes Stereotyp wurde 

als schwerwiegender Grund für die Militärmaßnahmen angeführt, wenn es weiter heißt, dass 

„die indianische Bevölkerung ohne Aufsicht und auf sich alleine gestellt nicht in der Lage sei, 

diese neuen Formen der sozialen, politischen und ökonomischen Organisation umzusetzen“90 

(Guatemalan Army Public Relations Office, 1984: 2, zitiert nach Garrard-Burnett 2010: 100). 

Die PAC standen unter der ständigen Kontrolle des Militärs und waren bei Gewaltverbrechen 

anwesend oder führten sie aus. Dazu gehörten Einschüchterungen, Bedrohungen, aber auch 

 
90Original: „[…] the PAC were a new form of socialization …without supervision or any kind of control, 
specially taking into consideration that the indian [sic] population were not in capacity of managing themselves 
those new forms of social, political, and economic organization.” (Guatemalan Public Relations Office, „Las 
Patrullas de autodefensa civil: la respuesta popular al proceso de integración socio-económico-político en la 
Guatemala actual,” Guatemalan Army Public Relations Office, 1984: 2, zitiert nach Garrard-Burnett 2010: 100). 

82



83 

Folter von Gefangenen, Ermordungen, Vergewaltigungen und willkürliche Hinrichtungen vor 

der gesamten Gemeinde (CEH, Tomo 1, 1999: 219f.).  

 

Einige Gruppen hielten stand und führten ein Leben auf der Flucht, bis sie sich sicher genug 

fühlten, um an abgelegenen Orten des Hochlands sesshaft zu werden und Dörfer zu gründen, 

die sich selbst als Widerstandsdörfer (CPR, Comunidades de Población en Resistencia) 

bezeichneten (Ball et al. 1999, Brett 2007, 2008, Carmack et al. 1988, Stoll 1993 und Kapitel 5 

dieser Arbeit). 

3.2.5 Frieden und Nachkriegsentwicklungen 

 

1985 läuteten die Präsidentschaftswahlen erste Schritte Richtung Frieden ein. Zunächst ging 

Guatemala zu zivilen Regierungen über (wobei das Militär nur unter Druck der internationalen 

Gemeinschaft seine Vormachtstellung reduzierte). 

 

1991 wurden die Friedensverhandlungen aufgenommen. Dies geschah zunächst unter Aufsicht 

des Erzbischofs von Guatemala, später übernahm ein Delegierter der Vereinten Nationen diese 

Aufgabe. Im Dezember 1996 konnte schließlich unter Präsidentschaft von Álvaro Arzú 

Irigoyen ein Friedensabkommen geschlossen werden (Kruijt 2008: 33). 

 

In die Friedensverträge von 1996 wurden viele wichtige Forderungen der indigenen 

Bevölkerung aufgenommen, unter anderem sowohl rechtlicher Schutz der indigenen 

Ländereien als auch die Rückgabe kommunalen Landes91. Die Umsetzung der Vereinbarung 

aus den Friedensverträgen von 1996 verläuft insgesamt schleppend (Kapitel 6 analysiert die 

Arbeit der Maya-Bewegung auch im Hinblick auf diese Frage). Verschiedene Organisationen 

und Parteien veröffentlichen jährlich Berichte, in denen sie auf die jeweiligen Versäumnisse, 

Problematiken und Ungleichheiten in den verschiedenen municipios aufmerksam machen. 

Nach Ansicht der politischen Linken strebten die Regierungen eine Umsetzung der 

Vereinbarungen gar nicht an, sie akzeptierten die Inhalte der Friedensverträge lediglich in 

„rhetorischer Form“. Maßnahmen zur Verbesserung der Lebenssituation der guatemaltekischen 

Bevölkerung setzten sie nicht zielgerichtet um, stattdessen implementierten sie eine 

 
91 Bis Juli 2019 hatte keine Regierung diese Punkte umgesetzt und vielerorts das Schutzgebot schlicht ignoriert, 
indem beispielsweise große Staudammprojekte in von indigenen Völkern besiedelten Regionen realisiert wurden 
(z. B. die Hidroxacbal in Ju’a’, municipio Chajul, El Quiché). 
(http://www.redlar.org/noticias/2010/9/2/Comunicados/Hidroelectrica-Hidroxacbal-en-Chajul-Quiche-Una-
traicion-mas-del-gobierno-contra-los-pueblos-Mayas-de-Guatemala/ Zugriff 24.04.2011). 

83



84 
 

„neoliberale und privatisierende“ Agenda (Programa de gobierno del Movimiento Amplio de 

Izquierdas – MAIZ 2008–2012). Die Situation der Frauen, insbesondere der indigenen Frauen 

im ländlichen Raum, verschlechterte sich. In vielen Landesteilen blieben neben einer 

Ernährungskrise unangemessene, qualitativ minderwertige Bildung, Analphabetismus, 

Unsicherheit, Einfluss und Macht der organisierten Kriminalität, Mangel an Glaubwürdigkeit 

der Politik und Nichtregierbarkeit die Regel. Als weitere Faktoren sind die wirtschaftliche 

Abhängigkeit von Geldrücksendungen aus den USA sowie Privatisierungen und der Ausschluss 

des kleinbetrieblichen Sektors zu nennen (Morales López 2007: 86–87). Zudem fehlten lange 

Zeit politisch Agierende, die die indigene Bevölkerung angemessen repräsentieren konnten. 

Kommissionen wie z. B. DEMI (Defensoría de la Mujer Indígena) oder CODISRA (Comisión 

Presidencial contra la Discriminación y el Racismo) konnten lange Zeit aufgrund fehlender 

Ressourcen nicht angemessen arbeiten (ebd.: 112).  

 

Rassismus, Marginalisierung, Ungleichheit, Gewalt und Straffreiheit (impunidad) waren zur 

Zeit der Feldforschung 2007–2010 nach wie vor Realität für indigene Bevölkerungsgruppen in 

Guatemala (Carmack 2009: 186). Der Staat behandelte sie als Bürger zweiter Klasse und 

verstärkte ihre Bevormundung durch den folkloristischen Einsatz von Maya-Assistent*innen in 

verschiedenen offiziellen Kontexten sowie paternalistische Programme (AI 2007). 

 

Das Justizsystem ist nach wie vor fragil92 und Maßnahmen zur Traumabewältigung finden nur 

im geringen Maße statt93, die psychologischen Programme sind von ausländischer Finanzierung 

abhängig. Iván Velásquez Gómez bestätigte 2019 diesen Trend und stellte einen 

Zusammenhang zwischen systemischer Korruption, Straflosigkeit der Machthabenden und dem 

Staat als Vermittler partikulärer Interessen her. Die Korruption schränkt die Menschenrechte 

historisch diskriminierter Bevölkerungsteile zusätzlich ein. Ein defizitäres Justizsystem wie das 

guatemaltekische führt dazu, dass die Voraussetzungen für ein Leben in Würde nicht gegeben 

sind, und verhindert die aktive Partizipation diskriminierter Teile der Bevölkerung. Der Staat 

schwächt die demokratischen Institutionen u. a. durch unkontrollierte Finanzierung von 

 
92 Laut einer repräsentativen Umfrage von Latinobarómetro hatten 2010 nur 13 % der Guatemalteken Vertrauen 
in die Polizei und übrige Staatsorgane. 
93Z. B. das Programm „Programa de Resarcimiento“, das jedoch in erster Linie (minimale) finanzielle 
Entschädigungszahlungen an Hinterbliebene vorsieht.   

84



85 

Wahlkampfkampagnen. Laut Velásquez Gómez fehlt es zudem an entsprechenden Reformen, 

die eine Partizipation der Zivilgesellschaft durchsetzen könnten94.  

 

Ein Teil der Feldforschungen zu dieser Arbeit (in den Jahren 2007 bis 2010) fällt in die 

Legislaturperiode Álvaro Coloms. Der offizielle Diskurs proklamiert seit dieser Zeit einen 

multikulturellen Staat, Vielfalt und Einheit sowie „interkulturelle Bildung“. Realität und 

Proklamation gehen jedoch im guatemaltekischen Fall, wie in vielen Ländern Lateinamerikas, 

weit auseinander. 

 

In Guatemala, so Grandin (2000: 15), liegt eine besondere Situation vor: die Maya leben 

Geschichte und Kultur unabhängig von den Kräften, die den guatemaltekischen Staat 

hervorgebracht haben. Zudem findet die Maya-Kultur oftmals außerhalb des nationalen Lebens 

statt, in der Peripherie. Die unterschiedlichen Maya-Identitäten sind nicht mit anderen ruralen 

Identitäten zu einer homogeneren verschmolzen, auch wenn sozialistische Reformbewegungen 

wie das CUC dies anstreben. Diese Situation ist unter anderem auf die Einführung des 

Kaffeeanbaus unter der frühen republikanischen Wirtschaftspolitik zurückzuführen. Die 

ökonomische Macht wurde dabei von einer kleinen, oligarchischen Elite ausgeübt, die durch 

verwandtschaftliche Verbindungen oder Heiratsallianzen miteinander verknüpft war und über 

umfangreiche Ländereien, großflächigen Kaffee- und Zuckeranbau, Bankgeschäfte und 

Bauunternehmen verfügte (Kruijt 2008: 17). Die Elite grenzt sich zudem über ihre ethnische 

Selbstdefinition als blancos sowohl von der indigenen als auch von der mestizischen 

Bevölkerung ab. Weder im republikanischen Rassismus des frühen 19. Jahrhunderts noch zu 

einem späteren Zeitpunkt war die politische Partizipation der verarmten Landbevölkerung 

erwünscht. Jegliche Form der indigenen politischen Partizipation wurde entweder unterdrückt 

oder als rückschrittlich und ahistorisch abgestempelt. Die Ereignisse in den 1970er und 1980er 

Jahren verstärkten dies. Auch nach Abschluss der Friedensverträge arbeiten 

Oppositionsbewegungen, die mehrheitlich aus indigenen Mitgliedern bestehen, gegen mächtige 

Kräfte, denen daran gelegen ist, diese Partizipation zu unterbinden.  

 

Das primäre Ziel der Friedensverhandlungen bestand in der Verhinderung weiterer 

Massenmorde. In diesem Zusammenhang waren die Formulierung indigener Rechte sowie die 

zunehmende internationale Aufmerksamkeit von entscheidender Bedeutung (Grandin 2000: 

 
94 Iván Velásquez Gómez, 2019, La lucha contra la corrupción y estructuras criminales – condición sine qua 
non para realizar derechos humanos para todos, Vortrag im Rahmen der Tagung The Americas 2019 – Visions of 
the future(s) in the Americas, 12.–14.06.2019, Universität Bonn.  

85



86 
 

16). Das Bild der Maya-Gemeinschaften „zwischen zwei Fronten“ (Stoll 199395 ) ist zwar 

teilweise zutreffend, aber nicht ausreichend, um zu erklären, welche Prozesse und Kräfte hinter 

dem unermesslichen Gewaltausbruch standen (Grandin 2000: 18). Die Berichte der beiden 

Wahrheitskommissionen CEH und REMHI aus den Jahren 1999 und 1998 könnten theoretisch 

die Grundlage für die (Wieder-)Herstellung der Zivilgesellschaft bilden (Garrard-Burnett 2010: 

xiii). Die Nation sucht nach einer „brauchbaren Vergangenheit“96, und versucht Bedeutung aus 

dem nationalen Trauma zu gewinnen und damit in eine bessere und gerechtere Zukunft zu 

starten ebd.: 4). 
The imperative to build forgiveness and reconciliation translated individual modes of working 
through trauma to the national social and political sphere in the name of building social and 
political consensus. In the end, the focus on specific cases, individual victims, and individual 
perpetrators abets the slippery move from individual experiences of trauma and healing to social 
structure and political process. (Grandin / Klubock 2007: 24) 

 

Fazit 

Der dargestellte historische Hintergrund ist ein wesentlicher Schlüssel zur Annäherung an das 

Verständnis der zahlreichen Konfliktlinien innerhalb der Gemeinschaften in der Ixil-Region. 

Die angesprochenen Ambiguitäten und Widersprüche sind vor diesem Hintergrund besser 

einzuordnen. Ebenso werden die Herausforderungen für Initiativen aus den Bereichen des 

kulturellen Aktivismus und der Bildung deutlich. Die über Jahrhunderte andauernde Gewalt 

und Diskriminierung, darunter Verbrechen gegen die Menschlichkeit, aber auch Globalisierung 

und Digitalisierung haben die Ixil-Identität und Ixil-Kultur, Traditionen und Religion geprägt. 

Sie lassen auch deren enorme Anpassungs- und Widerstandsfähigkeit deutlich werden. 

Widerstand und Handlungsmacht äußern sich in den Wirkungsbereichen der kulturellen 

Aktivist*innen und der Ixil-Universität als Gegenentwurf zum staatlichen Bildungsapparat. 

 

  

 
95Stolls Arbeiten sind jeweils kontrovers diskutiert worden. Between two Armies wurde insbesondere kritisiert, 
da Stoll hier die These aufstellte, der Krieg sei in erster Linie von der Guerilla in der Region geschürt worden, 
und da er den Ixil eine passive Opferrolle zuschrieb. Diese Darstellung ermöglicht eine relativierende Sicht auf 
die Verantwortung des Militärs für die Verbrechen gegen die Menschlichkeit in der Ixil-Region und ist daher 
gefährlich (Le Bot 2003, Löfving 2005).  
96Ursprünglich von Robert Moeller 2001 in Anlehnung an Deutschland formuliert. 

86



87 

4. Das immaterielle kulturellen Erbe der Ixil 
 

Dieses Kapitel geht der Frage nach, wie und wo kulturelle Resilienz und Selektion 

angestammten Wissens zum Ausdruck kommen. Zu diesem Zweck erfolgt unter Einbeziehung 

ritualtheoretischer Schlüsselkonzepte eine Analyse der während der Feldforschung 

gesammelten ethnographischen Daten. Von besonderem Interesse ist dabei die Dynamik des 

immateriellen kulturellen Erbes und dessen Beitrag in der Konstruktion von kollektiven 

Identitäten. Im Fokus der Analyse stehen dabei Akteure und Akteurinnen, Aspekte und 

Handlungen, die sowohl von kultureller Resilienz als auch von Selektion zeugen. Im Einzelnen 

werden das Kalenderwissen und Divinationspraktiken, verschiedene Rituale, Mensch-Umwelt-

Beziehungen und orale Traditionen besprochen. 

 

Die traditionellen, eigenen kulturellen und sozialen Handlungen, Regeln, Werte und 

Glaubensvorstellungen sowie die Kosmogonie sind dem Ixil-Konzept costumbre inhärent. 

Costumbre beinhaltet ebenfalls über die Jahrhunderte mit dem katholischen Glauben 

ausgehandelte Elemente. Der Bereich des immateriellen kulturellen Erbes ist dynamisch, die 

einzelnen Komponenten unterliegen Selektion und (Re-)konstruktion. Die symbolischen 

Konzepte sind teilweise umkämpft.  

 

Historische Brüche, die auf die Zeit der violencia zurückgehen (zwischen Ex-PAC und Ex-

Guerilla), sowie Konfliktlinien zwischen Praktizierendenden der traditionellen Religion 

(kacholpom) und Mitgliedern neo-protestantischer evangelikaler Glaubensgemeinschaften 

tragen zu Division bei. Dabei entstehen teilweise widersprüchliche Zusammenhänge. 

Gleichzeitig kämpfen die Gemeinden in der Ixil-Region mit erheblichen sozioökonomischen 

Herausforderungen. Ziel der Untersuchung ist die Analyse der Prozesse, die die Konstruktion 

von kollektiven Identitäten, Gemeinschaft und Zusammenhalt im Kontext von 

sozioökonomischen Problemen und historischen Brüchen prägen. 

4.1 Ordnende Systeme  
 

Im Rahmen meiner Feldforschung in verschiedenen Dörfern konnte ich Rituale und 

Divinationen beobachten, die zu unterschiedlichen Anlässen durchgeführt wurden. Neben 

agrarphänomenologischen Anlässen wurden Rituale, sogenannte sajb'ichil, durchgeführt, um 

offene Konflikte und ungelöste Probleme zu lösen. Mit dem Begriff sajb'ichil oder dem 

spanischen Terminus ceremonia bezeichneten die Ixil die übergeordnete Kategorie „rituelle 

87



88 
 

Handlung“. Rituale dienen jeglichen Belangen, sei es der landwirtschaftliche Zyklus, die 

Gesundheit oder private Angelegenheiten (Rodríguez 2018: 62).  

 

Die rituellen Handlungen, sajb’ichil, unterschieden sich in Bezug auf die Teilnehmer*innen, 

die Dauer, den Hintergrund und den Wirkungskreis. Neben kollektiven, öffentlichen Ritualen 

(komon sajb’ichil), die möglichst viele Mitglieder einer Gemeinschaft involvierten und 

erreichten, wurden individuelle, private Rituale durchgeführt, die an persönliche Wünsche oder 

Probleme geknüpft waren (z. B. Heilrituale oder persönliche Divination bei Krankheit, sozialen 

oder ökonomischen Problemen). Dabei konnte sowohl physische als auch psychologische 

Heilung angestrebt werden oder beides zugleich. Außerdem fanden Rituale statt, die zwar dem 

Allgemeinwohl oder einer größeren Gruppe dienten, Jedoch nur bestimmte, ausgewählte 

Personen an der eigentlichen Durchführung beteiligt waren (Spanisch ceremonias para la vida, 

Zeremonien für das Leben) 97 . Zwei b’aalvatxtiixh 98  aus der aldea Sotzil gaben an, dass 

sajb’ichil die Ixil-Bezeichnung für ein Ritual „für die Erde“ ist, und es in einem Jahr 16 Rituale 

(die jeweils zwei Tage andauern) für die Erde gibt. Außerdem werden sajb’ichil für das Leben, 

die Aussaat und den Mais abgehalten. Diese hatten entweder die Aufgabe, Krankheiten von 

einer Familie fernzuhalten oder die erforderliche Vergebung und Erlaubnis für eine Aktivität im 

Zusammenhang mit dem landwirtschaftlichen Zyklus (z. B. die Aussaat des Maises) von tx’utx’ 

tz’ava’ (Mutter Erde) und von Gott einzuholen:  
[…] Hay que pedir permiso a la naturaleza y al Dios, que dio la vida. Hay que pedir permiso, 
pedir perdón, porque estamos destruyendo la tierra, la madre tierra que da comida al hombre y 
al animal […].99 (Pedro Kaba Laynes, Chel, Chajul, 06.04.2008) 

 

Diese Rituale (z. B. zur Aussaat) wurden in der Regel kollektiv vorbereitet, sie dienten dem 

Wohl aller Mitglieder der Gemeinschaft. Die religiösen Spezialist*innen betonten wiederholt, 

dass jedes Ritual und jede rituelle Handlung als Ausdruck von Respekt gegenüber der Natur, 

Gott und den Heiligen bzw. sakralen Elementen (aanhel) sowie den Ahnen zu verstehen ist. 

Jeder Eingriff in die Natur galt als „Sünde“, für die um Vergebung gebeten werden musste. Dies 

geschah durch ein entsprechendes Gebet, einen adäquaten rituellen Diskurs mit der Natur, Gott, 

den Heiligen und den Ahnen. „Hay que pedir perdón por el hecho del mal que estamos haciendo 

frente a la tierra. Hay que orarlo.“ (Interview Pap Me’k Bernal, Chel, Chajul 16.04.2008).  

 
97  Zum Beispiel ein Ritual auf dem Friedhof zu Ehren der Verstorbenen an deren Geburtstagen (teilnehmende 
Beobachtung Geburtstag des verstorbenen Vaters meines Ixillehrers Gerardo in Nebaj, 11. März 2008). 
98 Bartolomé Ramirez und Pablo Asicona, interviewt am 21.04.2008 in Sotzil.  
99 „[…] Wir müssen die Natur und Gott, der das Leben gab, um Erlaubnis bitten. Wir müssen um Erlaubnis 
bitten, um Vergebung bitten, da wir die Erde zerstören, die Mutter Erde, die Menschen und Tiere ernährt […]“. 

88



89 

Auszug aus dem Feldtagebuch, Aussaatritual 

 

Am 21. April 2009 begannen die Vorbereitungen für das Ritual in Vorbereitung auf die Aussaat am 
nächsten Tag. Dazu fanden sich zwischen 16 und 18h im Haus von Maxh (Tomas) die Väter derjenigen 
Familien aus Las Violetas ein, die das Ritual zum Wohle ihrer Familien und zum Gelingen ihrer milpa 
in Auftrag gegeben hatten. Las Violetas ist ein relativ neuer cantón in Nebaj, es handelt sich um Land 
das den freiwillig aus den Comunidades de Población en Resistencia de la Sierra zurückgekehrten 
Familien zur Wiederansiedlung zur Verfügung gestellt wurde. Die Familien haben kleine Landparzellen, 
gerade groß genug für ein kleines, einfaches Haus mit einem Wohnraum und einer Küche, Wellblechdach 
und Wänden aus Brettern. 
 

Insgesamt hatten sieben Familien zwei b’aalvatztiixh beauftragt: Don Gaspar und Pap Me’k (aus 
Turansa, der aber gar nicht erschienen ist). Um bestmögliche Bedingungen für die Aussaat der Milpa 
zu haben, müssen sowohl txutx txava’ als auch Jesus und verschiedene Heilige gleichzeitig um Erlaubnis 
und um Verzeihung gebeten werden. Zur Beschaffung aller notwendigen Materialien für das Ritual, der 
Bezahlung der b’aalvatztiixh und der Durchführung der abschließenden Feier haben alle teilnehmenden 
Familien und auch die municipalidad und einige NROs, sowie ich als teilnehmender Gast einen kleinen 
Betrag gespendet. 
 

Die Materialien, die an diesem Nachmittag für das Hauptritual vorbereitet wurden, bestanden aus 
Kerzen in verschiedenen Längen (ca. 15 cm, 25 cm, 35 cm und eine 50 cm, alle weiß, sowie drei Kerzen 
in Gläsern, davon zwei bunte und eine weiße), pom, ocote und kuxa (selbstgebrannter hochprozentiger 
Schnaps) und bombas (faustgroße Sprengstoffkörper aus Eigenproduktion, die in einem ca. 35 cm hohen 
standfähigen Eisenrohr gezündet werden, und sehr laut sind, wenn sie explodieren). 
 

Die Materialien mussten auf acht Pakete gleichmäßig verteilt werden, davon eins für denselben 
Nachmittag und sieben für die Familien für den nächsten Morgen, bestehend aus jeweils zehn Kerzen, 
einer halben libra ocote, 0,1 l kuxa und zwei Handvoll pom. Das Baumharz, pom, wurde mit meiner 
Unterstützung in kleine Tüten verpackt. Die Materialvorbereitung war eigentlich Männersache. Die 
Frauen, darunter Maxhs Frau, Petrona, und zwei weitere Frauen, bereiteten in der Küche das Essen zu.  
 

Nach dem Schnüren der Pakete begann Don Gaspar mit der Durchführung des Rituals. An einer Wand 
war der Hausschrein der Familie, mit Kerzen und Blumen, und einem Kreuz. Don Gaspar kniete sich 
vor den Schrein und entfachte ein Feuer, um das er Kerzen kreisförmig aufstellte. Gleichzeitig sprach er 
sein Gebet. Dann ging ein Glas mit Bier herum, das alle schnell leerten. Bei dem Gebet kamen nicht die 
Kalendertage vor, jedoch „aanhel Jesus, aanhel Maria“, und außerdem wurden die Namen der 
Familienmitglieder von Maxh genannt, da wir uns in seinem Haus befanden. Nach der Zeremonie gab 
es caldo de res mit tamalitos. Dies ist ein typisches Essen für Feierlichkeiten aller Art, z. B. bei 
Familienfeiern oder der Einweihung von Handwaschstationen in Schulen.  
 

Das Ritual am nächsten Morgen führte Dan Gaspar in einer Felsspalte auf dem Berg Vi’ Jamal durch 
(siehe Abbildung 8), dieser befindet sich ca. 8 km südlich der Ortsmitte von Nebaj, ganz in der Nähe der 
Straße nach Sacapulas 100 . Nebaj liegt in einer Hochebene, die in alle Himmelsrichtungen von 
höherliegenden Bergen umgeben ist. Auf der Spitze gibt es einen großen Felsen, mit einer Spalte, die 
groß genug ist, dass Don Gaspar hineingehen kann, um dort das Ritual durchzuführen. Von der 
Umgebung sind der Felsen und die ca. 3x4 m große Fläche davor durch einen natürlichen Graben 
getrennt (in dem Spuren vorausgegangener Rituale liegen, unter anderem auch leere Flaschen aus 
Plastik). 
 

Bevor Don Gaspar mit dem Ritual begann, hat er zusammen mit dem anderen Familienvater, der uns 
begleitete, mit einem Zweig den Vorplatz und den Felsspalt gefegt, und Müll in den Graben geworfen. 

 
100 Obwohl ich Pedro für seine Familie offiziell bei diesem Ritual vertreten sollte, war vor allem Don Gaspar 
nicht sonderlich davon begeistert. Erfolglos versuchte er, mich mit der Argumentation, dass man schon sehr, sehr 
früh am Morgen aufbrechen würde, von meinem Vorhaben abzubringen. 

89



90 
 

Dann hat er vor dem Felsspalt ein Feuer gemacht, Kerzen aufgestellt, pom angezündet und gebetet. 
Anschließend wiederholte er dies in der Felsspalte noch einmal. Nach seiner Aufforderung nannte ich 
die Namen von Pedros Familienmitgliedern, und so tat es auch der andere Familienvertreter. Ungefähr 
eine halbe Stunde vor Ende der Veranstaltung kam noch eine weitere Gruppe an den Ort, bestehend aus 
einem b’aalvatztiixh und zwei Begleitern. Sie hatten die gleichen Utensilien dabei und führten die 
rituellen Handlungen in derselben Reihenfolge durch. 
 

Der Rückweg wurde am Ortseingang von Nebaj von einer Straßenblockade und Demonstration der 
Busfahrer gestoppt. Da haben wir uns auch getrennt und erst am Abend zur großen Feier 
wiedergetroffen. Die Feier fand im Haus von Maxh in Las Violetas statt, es gab eine Marimba und es 
wurde viel getrunken (Bier und kuxa), sowohl von den Männern als auch von den Frauen. Don Gaspar 
hat über den gesamten Abend hinweg in unregelmäßigen Abständen vor einem Hausaltar Gebete 
gesprochen (mit Unterbrechungen, um zu trinken und zu tanzen). Es gab auch wieder caldo de res und 
rote tamalitos. Teilweise waren die Teilnehmer so stark alkoholisiert, dass sie sich nicht mehr 
selbstständig auf den Beinen halten konnten. Das Fest endete gegen 6 Uhr morgens. 
 

Auch Colby / Colby (1981: 40ff.) verzeichneten sajb’ichil (dawn ceremony) als ein Ritual, das 

in der Regel vom frühen Abend bis zum frühen Morgen des folgenden Tages andauerte. Dabei 

musizierten und beteten die Teilnehmer*innen nicht nur, sondern feierten ebenfalls mit Speisen, 

Getränken und Tanz. Währenddessen führten ein oder mehrere b‘aalvatxtiixh mehrere Rituale 

durch. Grundlegend für die Durchführung eines Rituals bei den Ixil ist das Verständnis von 

jeder menschlichen Aktion als einen Eingriff in die natürliche Umwelt, der einen Wandel und 

unter bestimmten Umständen Zerstörung herbeiführt. Es ist daher essenziell, im Vorfeld 

Erlaubnis und Vergebung vonseiten der Natur sowie göttlicher Instanzen zu erwirken. Ein 

Versäumnis kann schwerwiegende Konsequenzen nach sich ziehen, die sich in Form von 

Krankheiten, Hunger, Naturkatastrophen oder gar Tod äußern können. Aus kulturhistorischer 

Perspektive lässt sich eine Parallele zu einem Kapitel des Codex Dresden herstellen, welches 

augurios (Vorzeichen/Omen) zum Thema hat.101.  

4.1.1 Akteure und Akteurinnen  
 
Das Wissen über die Durchführung der Rituale besitzen in der Regel Spezialist*innen, „die über 

einen privilegierten Zugang zu höheren Mächten verfügen“ (Eriksen 2010: 227). Sie wirken in 

unterschiedlichen Bereichen und befassen sich mit diversen Aufgaben. Im Folgenden stelle ich 

die Spezialist*innen, namentlich b’aalvatztiixh (auch häufig auf Spanisch als sacerdote Maya, 

guía espiritual oder verallgemeinernd als adivino bezeichnet), aaq’ii (Kalenderpriester*in oder 

adivino), aatz’ak (Heiler*in) und aakun (Schaden anrichtender religiöse*r Spezialist*in) sowie 

kuy’intxa (Hebamme, Heilerin) auf Grundlage der geführten Gespräche und Interviews vor.  

 

 
101 Grube 2009, Notas del taller de epigrafía, Antigua Guatemala, publiziert 2012. 

90



91 

B’aalvatztiixh 

Eine*n b’aalvatztiixh (auch häufig auf Spanisch als sacerdote Maya, guía espiritual oder 

verallgemeinernd als adivino bezeichnet, siehe auch aaq’ii), sahen die kacholpom in der Ixil-

Region Ende der 2000er Jahre als die höchste Autorität an. Oftmals bekleidete er oder sie auch 

mindestens ein weiteres politisches Amt, z. B. als principal („Mitglied des Ältestenrates“), 

alcalde indígena („indigene*r Bürgermeister*in“) oder Mitglied des COCODE (Consejo 

Comunitario de Desarrollo, „Rat für Gemeindeentwicklung“), regelte z. B. Infrastruktur, 

Bildung und rechtliche Angelegenheiten).  

 

Diese Ämter hatten mehrheitlich Männer inne. Die Ehefrauen erwiesen sich jedoch ebenfalls 

als kompetent, sie blieben mit ihrem Wissen jedoch im Hintergrund und nahmen durch die 

Beratung ihrer Ehemänner auf Entscheidungen Einfluss. Frauen waren keines Falls von 

Diagnosen und Entscheidungen ausgeschlossen, sie agierten indirekt 102 . Ein Klient eines 

b’aalvatztiixh trat jedoch nie an die Ehefrau direkt heran. Die einzige in der Öffentlichkeit 

auftretende weibliche b’aalvatztiixh war zu jener Zeit Nan Aan (Ana Laynez). Sie agierte bei 

öffentlichen Ritualen wie z. B. dem Neujahrsritual (Abbildung 17) und baute sich in den Jahren 

vor ihrem Versterben 2023 eine Präsenz in den sozialen Medien auf. Als Mitglied der 

Ixilbewegung in Nebaj engagierte sie sich auch in Kontexten der politischen Teilhabe von 

Frauen. 

 

Bei der Berufung in das Amt des b’aalvatztiixh bzw. aaq’ii spielten Träume eine wichtige Rolle, 

woraufhin „der Weg zu einem Lehrer gefunden wurde“103  und die Fertigkeiten von einer 

Generation zur nächsten weitergegeben wurden. Pap Me’k aus Nebaj erzählte mir, dass er sich 

durch einen Traum mit Anfang 20 dazu berufen fühlte, bei einem älteren aaq’ii in die Lehre zu 

gehen und die Kunst der Divination zu erlernen. Dabei hospitierte er zunächst bei Sitzungen 

seines Lehrers und begann dann schrittweise, einzelne Konsultationen und letztendlich auch die 

Klient*innen zu übernehmen104. Die Anliegen der Klient*innen betrafen in der überwiegenden 

Zahl von Fällen gesundheitliche Probleme sowie persönliche Entscheidungsfindungen. 

 

 
102 Bereits Colby und Colby hielten fest, dass Frauen durchaus über rituelles Wissen verfügten, jedoch in der 
Regel nur selten in der Öffentlichkeit praktizierten (1981: 312). 
103 In der ethnographischen Literatur dokumentieren unter anderem Tedlock 1982, Colby und Colby 1981, 
Bunzel 1952 und LaFarge und Byers 1997 [1931] ebenfalls die Berufung in das Amt eines religiösen 
Spezialisten durch einen Traum. Tedlock vermerkt zudem, dass die „Berufenen“ zunächst ein oder mehrere 
Probleme meistern müssen, oftmals müssen sie eine Krankheit überstehen (Tedlock 1982: 54). 
104Ähnlich äußerte sich Gabriel Asicona Sánchez aus Ilom, Chajul (07.05.2008). Sein Lehrer war sein Vater. 

91



92 
 

Im Gegensatz dazu äußerte Nim Lu´, b’aalvatztiixh aus Jal a’ las Flores, im April 2008 in einem 

Interview, dass er ohne Anleitung eines Älteren und allein aufgrund wiederkehrender Träume 

über die Ausübung von Divination und Ritualen die Tätigkeit als b'aalvatztiixh aufgenommen 

hatte.: „[…] empecé a soñar, nadie me enseñó, tal vez es mi don, así practico.“ („Ich begann zu 

träumen, niemand brachte es mir bei, vielleicht ist es meine Gabe, also praktiziere ich es“). 

 

Die Aufgabe des b’aalvatztiixh besteht in der Benennung der Tage, an denen Rituale für die 

Gemeinschaft (z. B. Aussaat) oder Rituale der cofradía105 abgehalten werden. Darüber hinaus 

führt ein b’aalvatztiixh auch Rituale zur Heilung eines Kranken oder zur Abwendung bzw. 

Auflösung einer brujería durch (lokale Definition siehe unten). „Dinge in Ordnung bringen und 

Zeit organisieren“ war zur Zeit meiner Feldforschung Aufgabe der aaq’ii, sp. adivino, der 

„Wahrsage-/ Kalenderpriester“106 und der b’aalvatztiixh. Eine genaue Abgrenzung der beiden 

Titel nahmen meine Gesprächspartner*innen nicht vor, sie verwendeten sie synonym.  

 

Während dieser Rituale führen b’aalvatztiixh bzw. aaq’ii einen rituellen Diskurs in mantischer 

Sprache, der sich deutlich von der Alltagssprache unterscheidet107. Colby und Colby trennen 

zudem diese beiden Aufgabenbereiche der prayersayer, Gebetssprecher: 
[…] (1) the elected Ixil priest (b’ooq’ol b’aalwactiiš), who determines the days on which both 
communal religious ceremonies and cofradía ceremonies are to be held; (2) prayersayers 
(b’aalwactiiš), who request good providence or assist in effecting cures of sick clients and who 
function in dawn ceremonies of various kinds; […] (1981: 46) 

 

In den Jahren 2007–2010 trat die Fundamaya oftmals mit ihren talleres und capacitaciones an 

die Stelle des unter (1) von Colby / Colby genannten „gewählten Ixil Priesters“, sie lehnte die 

individuelle Bestimmung der Tage durch einzelne Spezialist*innen ab und legte zentral die Tage 

für Rituale von gemeinschaftlichem Interesse fest. Dabei orientierten sie sich an der Praxis der 

K’iche’. Eine mögliche Erklärung könnte ein Bedürfnis nach einheitlichem Auftreten der Maya 

im nationalen Kontext sein. Sowohl gesellschaftspolitische als auch bildungspolitische Themen 

werden offiziell mit der Kategorie „Maya“ verhandelt, zu viele unterschiedliche Positionen und 

Handlungsversionen auch im religiös-rituellen Leben könnten diese neugewonnene Einigkeit 

stören. Diese demonstrative Einheit als „Maya“ ist ein äußerst fragiles Konstrukt einer 

 
105 Eine cofradía bezeichnet eine religiöse, soziale und kulturelle Bruderschaft, die seit der Kolonialzeit in den 
lateinamerikanischen Gesellschaften präsent ist. Sie verbindet die sakralen mit den profanen Sphären der 
Gesellschaft (Hidalgo Torres 2013). Es existiert umfangreiche Literatur zu dem Thema, z. B. Koechert (2007). 
106 In der Literatur als daykeeper (Tedlock) und diviner (Colby / Colby) bezeichnet.  
107 Meine Übersetzerin Ana gab an, den b’aalvatztiixh nicht ausreichend zu verstehen, da er viele archaische 
Vokabeln und Formen gebraucht, die nicht mehr Teil der Alltagssprache sind. 

92



93 

mehrheitlich urbanen Bildungselite, die ihrerseits nach Lösungen sucht, die historisch und nicht 

ethnisch begründeten Spaltungen auf Mikroebene der Gemeinschaften zu überwinden.  

 

Aatz’ak 

Als aatz’ak wird ein Heiler oder eine Heilerin bezeichnet. Das Verb tz’aka’m bedeutet heilen, 

Abhilfe schaffen108. Die Aufgaben des oder der aatz’ak betreffen hauptsächlich die Anwendung 

traditioneller Medizin, wie z. B. der Besuch des Schwitzbades, oder die sachkundige 

Anwendung von Heilpflanzen. Heilung von Krankheiten, die auf mal espiritu („schlechter 

Geist“) zurückzuführen sind, werden in der Regel durch einen rituellen Diskurs geheilt, tz’aka 

aq‘ – curar (con) palabras; „mit Worten heilen“ oder durch „pusten/wehen heilen“ (soplar), 

xuli‘m aanima - soplar (como polvo con) la persona, „die Person anblasen (wie Staub)“109. Dies 

gilt in ähnlicher Weise für die Behandlung von Verbrennungen (quemadura)110. Eine Krankheit 

ist Ausdruck von der durch übernatürliche Wesen oder durch das Wirken religiöser 

Spezialist*innen gefangenen eigenen Seele. Das übernatürliche Wesen oder ein anderes 

Mitglied der Gemeinschaft wurden durch Fehlverhalten verärgert111.  

 

K’uyintxa’  

Die einzige Rolle, die ausschließlich Frauen vorbehalten ist, ist die der k’uyintxa’ (comadrona), 

der Hebamme. Die Hebammen sind wichtige Beraterinnen in ihren Gemeinden, die neben dem 

spezifischen Wissen zur Geburtshilfe auch Kenntnisse zu anderen Bereichen der traditionellen 

Medizin haben. In den Dörfern der Ixil-Region sind Hebammen nach wie vor von 

unschätzbarem Wert. Die Bevölkerung hat keine ausreichende Zugangsmöglichkeit zu 

medizinischer Versorgung und begegnet der Schulmedizin mit Skepsis112 . Eine k’uyintxa’ 

bewahrt das traditionelle medizinische Wissen und gibt es an ihre Töchter weiter, eine formale 

Ausbildung durchlaufen die Frauen nicht. Anlässlich einer im puesto de salud von Chel im 

April/Mai 2008 organisierten Weiterbildung für Hebammen bot sich mir die Gelegenheit mit 

 
108Verb tz’ak bedeutet im klassischen Maya „Dinge in Ordnung bringen, Zeit organisieren“. Hierbei handelt es 
sich um eine linguistische Übereinstimmung, die in den Hochlandmayasprachen des K’iche’-Sprachzweigs 
beispielsweise nicht vorkommt. In der Debatte um den möglichen Kontakt, den die Ixil während der Klassik mit 
den Tieflandmaya im Petén gehabt haben sollen (und ihre Position als Händler, die die Handelsroute zwischen 
Hoch- und Tiefland kontrolliert haben) ist dies ein interessantes Detail. 
109 Interview Diego Brito Brito, Amaq’chel, Chajul, 07.04.2008.  
110 Interview Marcos Codían, Ilom, Chajul, 05.05.2008.  
111 Diesen Sachverhalt dokumentierten ebenfalls Colby 2004: 84, Gossen 1998 und Tedlock 1992. 
112 Eine Ausnahme stellt das Dorf Chel dar: hier gibt es eine Gesundheitsstation, in der regelmäßig (2-3mal im 
Jahr) Fortbildungen für Hebammen durchgeführt werden. Diese werden auch von den Hebammen der 
umliegenden caserios, Weiler, besucht. In der Geburtshilfe scheint also die Schulmedizin die traditionelle 
Medizin zu ergänzen. Auch nach Ilom kommen regelmäßig Ärzte, die Seminare für die örtlichen Hebammen 
anbieten. 

93



94 
 

Hebammen aus den Dörfern Chel, Ilom, Cajchixla, Xaxmoxan, Jal a’ las Flores, Amaq’chel und 

Santa Clara ins Gespräch zu kommen. Träume spielten bei den individuellen Werdegängen der 

Frauen eine Rolle. Dies ähnelt der „Berufung“ zum b’aalvatztiixh. Ein oder mehrere Träume, 

die die Ausführung der Arbeit als Hebamme darstellten, motivierten die Frauen dazu, als 

Hebamme tätig zu werden. Einige der älteren Frauen gaben an, dass sie in Notsituationen zum 

Handeln gezwungen waren und nicht bei einer bereits praktizierenden Hebamme gelernt hatten. 

Die richtigen Maßnahmen zur Vorbereitung, Betreuung, Durchführung und Nachbetreuung bei 

einer Geburt lernten sie dennoch in der Regel durch Hospitation und Assistenz bei einer 

praktizierenden Hebamme. Die Religionszugehörigkeit war nicht von Bedeutung.   

 

Darüber hinaus verfügen kuy’intxa über ein breites Wissen im Bereich der traditionellen 

Medizin und der Heilkräuter. Einige der Frauen, die während des Bürgerkriegs eine gewisse 

Zeit auf der Flucht in den Bergen lebten, erzählten mir, dass sie den hierbas eine besondere 

Wertschätzung entgegenbringen. Der Begriff umfasst alle grünen Wildpflanzen und 

Wildkräuter, die in der montaña zu finden sind, und entweder essbar sind oder sogar eine 

heilende Wirkung haben. Sie gelten als „heilig“, da sie das Überleben in den Bergen 

ermöglichten: „Vivimos gracias a las hierbas. Dank der Kräuter leben wir.“ (Kuxh, April 2009). 

In Zeiten der Not, wie z. B. bei Ernteausfällen, nach Dürren oder Erdrutschen, machen hierbas 

noch stets einen wichtigen Teil der Grundversorgung aus. In den von mir besuchten Dörfern 

und Weilern im municipio Chajul standen hierbas häufig auf dem Speiseplan. Die Malanga 

(Tannia) – Wurzel (auch Tannia, lat. Xanthosoma sagittifolium) findet als Substitut für Mais 

Anwendung. Die Zubereitung der etwas bitter schmeckenden Knolle erfolgt durch Kochen und 

anschließendes Vermahlen zu einem dem Maisteig ähnlichen Teig. Aus diesem Teig werden 

Tortillas geformt und gebacken.    

 

Aakun 

Der Begriff aakun bezeichnet ursprünglich einen religiösen Spezialisten, dessen Aufgabe in der 

Herbeiführung von Rache oder der Durchsetzung von Gerechtigkeit jenseits des 

Gewohnheitsrechts bestand. Bei den Ixil verwenden die an Ritualen selbst beteiligten Personen 

den Begriff aakun selten. Wird er doch verwendet, dann als Synonym zu b'aalvatztiixh oder 

sacerdote Maya.  

 

 

94



95 

4.1.2 Kalenderwissen 

 

Der Rhythmus des täglichen Lebens vieler Ixil folgt auch Ende der 2000er Jahre primär dem 

von Regen- und Trockenzeit abhängigen landwirtschaftlichen Zyklus. Ebenso wie der 

Agrarzyklus, der sich vor allem an phänomenologischen Beobachtungen orientiert, bestimmen 

verschiedene Zyklen den Alltag. Dazu gehören sowohl katholische als auch evangelikale 

Elemente sowie rituelle Praktiken der Maya-Religion wie insbesondere das traditionelle 

mesoamerikanische Kalendersystem. Darüber hinaus erlangen auch wiederkehrende, wichtige 

zivile und politische, ritualisierte Ereignisse zunehmend Bedeutung.  

 

Bereits in vorkolonialer Zeit organisierten, maßen und dokumentierten die mesoamerikanischen 

Kulturen die Zeit mittels zweier miteinander verzahnter Zyklen. Der eine Zyklus, der cholq‘ii 

besteht aus 260 Tagen, wobei diese in 13 Zeitabschnitte von jeweils 20 Tagen unterteilt sind. 

Zum Beispiel: 1 No‘j, 2 Tiaxh, 3 Kaoq, 4 Junapu, 5 Imox, 6 Iq‘, 7 Aq’b’al, 8 Kach‘, 9 Kan, 10 

Kamel, 11 Chee, 12 Q’anil, 13 Choj, 1 Tx’i‘, 2 B’aatz, 3 E, 4 Aa, 5 Ix, 6 Tz’ikin, 7 Amaq, 8 

No’j, 9 Tiaxh, 10 Kaoq, 11 Junapu, 12 Imox, 13 Iq‘, 1 Aq’b’al usw. Jeder Tag trägt eine 

Kombination aus einer Ziffer von eins bis 13 und einer Schutzgottheit bzw. Tagesgottheit, die 

in einer festen Reihenfolge stehen. Die Maya der Klassik nannten den 260-tägigen Kalender 

tzolk’in und porträtierten jene Tagesgottheiten in entsprechenden Glyphen. Der tzolk’in diente 

nicht nur der Zeitmessung, sondern auch als Grundlage zur Divination. Der zweite Zyklus, mit 

einer Dauer von 365 Tagen, misst das Sonnenjahr, welches wiederum in 18 Einheiten von 20 

Tagen und einer Einheit aus fünf besonderen Tagen (wayeb) besteht. Im klassischen Maya trägt 

der 365-tägige Zyklus den Namen haab (Ixil yaab). Gemeinsam bilden tzolk’in und haab einen 

weiteren, 52-jährigen Zyklus, die Kalenderrunde. Erst nach 52 haab bzw. 18980 Tagen 

wiederholen sich die Kombinationen aus Ziffer und Tagesgottheit des tzolk’in und die 

Kombination aus Ziffer und Monatsname des haab (Coe und Stone 2005).  

 

Der 260-tägige Kalender dient der Bestimmung geeigneter Zeitpunkte zur Durchführung von 

Ritualen und stellt die Grundlage zur Divination dar. Während die frühen Ethnographen wie z. 

B. Lincoln ausschließlich die Bezeichnung cholq’ii in Ixil dokumentierten (K’iche’ cholq‘ij), 

sprachen während meiner Feldforschung einige wenige Spezialisten von amaq‘113. Wer diesen 

 
113 Aus ethnohistorischen Arbeiten ist amaq‘ als soziopolitische Organisationseinheit dokumentiert, damit sind 
Allianzen zwischen zwei oder mehr chinamitales (chinamit: endogame Gruppe, Zugehörigkeit Abhängig von 
Geburt) gemeint (Lovell et al. 2013: 106). Auch Carmack (2001: 32) verzeichnet als amaq‘ kleine Weiler, in 
denen die einfachen Bauern zusammenlebten. Dabei mutmaßt Carmack, dass jeweils eine patrilineare Linage 

95



96 
 

Kalender wie häufig oder intensiv verwendet und wer ihn überhaupt kennt, ist nicht eindeutig 

zu klären. Flächendeckend ist er nicht bekannt, und bei einigen Evangelikalen zeichnet sich 

auch eine gewisse Ablehnung ab (de León Ceto 2018: 152). Der Jahres- bzw. Sonnenkalender 

trägt in Ixil den Namen yaab. 

 

Sowohl für Tagesnamen als auch für die Jahresträger gibt es Übereinstimmungen mit den 

Namen im kolonialen K’iche’ sowie dem modernen K’iche’ aus Santa María Chiquimula und 

Momostenango114. Eine kalendarische Übereinstimmung ist z. B. die Festlegung des Tages 8 

Batz im 260-tägigen Zyklus als den „ersten Tag“ des Zyklus und als Hauptfeierlichkeit in Bezug 

auf den Kalender. Bereits Lincoln nannte religiöse Spezialisten, die diese Praxis in 

Momostenango von dortigen K’iche’-Kalenderspezialisten gelernt hatten. Ein Austausch 

zwischen religiösen Spezialisten aus verschiedenen linguistischen Gemeinschaften und den 

K’iche’ aus Momostenango besteht demnach bereits deutlich länger als die Pan-Maya-

Bewegung der Zeit nach Unterzeichnung der Friedensverträge (Lincoln 1942: 112, van den 

Akker 2018: 18). Die von mir konsultierten Kalenderspezialist*innen nannten jedoch keinen 

einheitlichen „ersten Tag“, vielmehr verfügte jede*r über einen eigenen „besonderen Tag“, 

welcher bei der Wiederholung nach 260 Tagen gefeiert wurde. Lincoln dokumentierte dies 

ebenfalls für Nebaj und Santa Maria Chiquimula, Totonicapán. Dort wurde der jeweilige Tag 

mit Hilfe von Divination mit den heiligen roten tz’ite‘-Samen 115 , mixh genannt, mittels 

Traumdeutung oder anhand des Geburtstags des Spezialisten bestimmt (1942: 116f.). Während 

meiner Feldforschung in Nebaj und Chajul war der Neujahrstag von besonderer Bedeutung und 

wurde bei seiner Wiederholung nach 260 Jahren gefeiert. Jedes Jahr fällt dieser auf einen der 

vier Jahresträger in Kombination mit einer Ziffer von eins bis 13 (vgl. Kapitel 6.3.2). 

 

Lincoln wies auf distinktive Merkmale des 260-tägigen Kalenders der Ixil in Nebaj und Chajul 

hin, deren Existenz ich während meiner Feldforschung nicht mehr vollständig verifizieren 

konnte. Durch die unterschiedlichen Religionszugehörigkeiten innerhalb der Gemeinden sind 

nicht alle Ereignisse für alle Gemeindemitglieder von gleicher Bedeutung. Und selbst unter den 

Angehörigen derselben Religion gibt es unterschiedliche Ausführungs- und 

Umgangsmöglichkeiten mit dem traditionellen Wissen. So kann ein*e rituelle*r Spezialist*in 

 
einen Weiler bewohnte. Carmack bezieht sich auf Las Casas, der zudem auf die Bedeutung der Heiratsallianzen 
zwischen Linages hinweist.  
De León Ceto verwendet in seiner Arbeit die Begriffe Tachb’al Amaq’, Tachb’al Q’ii und Cholq’ii synonym 
(2018: 180-181). 
114 Colby / Colby sprechen von Lehnwörtern (1981: 302). 
115 Auch frijoles de pito, Samen des Echten Korallenbaums, Erythrina corallodendron. 

96



97 

eine völlig andere Auffassung von der Durchführung oder Wichtigkeit eines Rituals haben als 

sein*e Kolleg*in.  

 

Im Folgenden stelle ich zunächst die kalendarischen Systeme der Ixil, yaab und cholq’ii, vor 

und biete dann Einblick in die Divinationspraxis bei den Ixil in den Jahren 2007 bis 2010116.  

4.1.2.1 Yaab und Cholq’ii  
 

Yaab 

Das 365-tägige Jahr setzt sich nach dem Sonnenkalender yaab aus 18 Einheiten von jeweils 20 

Tagen und 5 „zusätzlichen“ Tagen zusammen. Die 20-tägigen Einheiten werden auf Ixil ka‘lq’ii 

genannt. In der Literatur werden sie auch als veintena bzw. uinal bezeichnet (La Farge 1947: 

167, Lincoln 1942: 115, Tedlock 1992: 103, van den Akker 2018: 63). Die Einheit aus den fünf 

„zusätzlichen“ Tagen am Ende des Sonnenjahres trägt die Bezeichnung o’q’ii.  
Ixil day names and numbers keep repeating in regular order throughout the whole solar year, 
and the mark of the beginning and ending of a year is the entry of a new Yearbearer after the 5 
day supernumerary end of the year period. The year strictly speaking ends with the 360 day 
period which among the Old Mayas originally represents the end of 18 uinals or months of 20 
days each. With the Ixil after the 360 days come 5 supernumerary days called O’ki (O, abbrev. 
Of owal (5) and ki (day))[…] (Lincoln 1942: 117) 

 

Die beiden kalendarischen Zyklen greifen ineinander, und so gibt es vier cargadores del año – 

„Jahresträger“, bzw. ijyaab (Ixil), (mam – K’iche’), die von Jahr zu Jahr rotieren: Ee, Chee, 

No’j, Iq‘. Nur an diesen Tagen kann das neue Sonnenjahr beginnen. Lincoln verzeichnete sie 

als alcaldes mayores del mundo (1942: 114). Parallel zum Wechsel des ijyaab erfolgt zu Beginn 

des neuen Maya-Jahres der Wechsel der alcaldes indígenas. Diese treten mit der symbolischen 

Überreichung der Amtsstäbe, varas de oficio, oder auch palos de autoridad, ihre Ämter an. Der 

Amtsantritt des neuen Jahresträgers und der alcaldes indígenas117 wird bereits während der fünf 

Tage des o’q’ii vorbereitet und zur Übergabe am Neujahrstag findet ein Ritual zur Segnung der 

Stäbe statt, um die Zukunft vor potentiellen Problemen zu schützen. Bevor die Amtsstäbe den 

neuen Amtsinhabern übergeben werden, schwenkt der b‘aalvatztiixh die Stäbe durch den Rauch 

des Copal (pom). Die vier ijyaab stehen zudem in Relation zu den vier ka’xhob’ 

(„Kardinalrichtungen“): Chee/Ost, Iq‘/Süd, Ee/West, No’j/Nord118.  

 

 
116 Eine ausführliche Studie zum Kalenderwissen bei den K’iche’ in Momostenango legte Paul van den Akker im 
Jahr 2018 vor. 
117 Siehe Kapitel 6.3.2 und 6.4. 
118 Ebenfalls dokumentiert von Lincoln (1942: 110; 117) und de León Ceto (2018: 192), und bei den K’iche‘ in 
Momostenango (Tedlock 1992: 101, van den Akker 2018: 61ff.).  

97



98 
 

Das Wissen um den Gebrauch des Systems der 18 Monate ka’lq’ii (Ixil de Nebaj) bzw. toj amaq 

(Ixil de Chajul) scheint in der Maya-Region weitestgehend verloren zu sein (van den Akker 

2018: 63). De León Ceto dokumentiert jedoch eine Aufstellung der Monate mit ihnen 

zugeschriebenen Eigenschaften/Bedeutungen sowie einer Verbindung mit den Tagen des yaab 

und des gregorianischen Kalenders, basierend auf den Informationen eines einzelnen 

Kalenderspezialisten aus dem Jahr 2013 (2018: 189ff.). Manning Nash unterschied in den 

1950er Jahren zwischen Maya-comunidades, die beide Kalender verwendeten, und solchen, die 

das Wissen über den yaab bereits verloren hatten. Nördlich jener kulturellen „Grenze“, und so 

in Nebaj, war der yaab noch in Gebrauch. Die imaginäre Linie verortete Nash in west-östlicher 

Richtung durch das Hochland. Aus Nebaj, ebenso wie aus San Cristobál Verapaz, und Santa 

Cruz Verapaz war yaab – Gebrauch dokumentiert, aus Cunén und Uspantán, wenige Kilometer 

weiter südlich, hingegen nicht (1957: 150-151).  

 

Cholq’ii  

Im cholq’ii wiederholen sich die 20 Tagesnamen in Kombination mit den sich ebenfalls 

wiederholenden Ziffern von eins bis 13. Des Weiteren kontrollieren die Tage des cholq‘ii mit 

günstigen und ungünstigen Eigenschaften das Schicksal eines Menschen. Auch die Ziffern 

haben Einfluss auf die Ausprägung der jeweiligen Eigenschaft. Dabei zeigt sich, dass eine 

höhere Ziffer mit einer stärkeren Ausprägung der Eigenschaft verbunden ist. In einer Vielzahl 

von Gemeinden des Hochlands ist eine ähnliche Konnotation der Tagesziffern wie im 

vorliegenden K’iche’-Beispiel festzustellen. Es erfolgt eine Unterscheidung in alaj q'ij (K'iche': 

kleiner Tag, Ziffern 1–5), nik'aj q'ij (mittlerer Tag, Ziffern 6–8) sowie nim q'ij (großer Tag, 

Ziffern 9–13). Die Durchführung von Ritualen erfolgt bevorzugt an Tagen mit ausgeglichenen 

Eigenschaften, also an Tagen mit den Tagesziffern 6–8.119.  

 

Jeder Tag hat einen Namen, „wie eine Person“ 120 . Der Geburtstag eines Menschen ist 

gleichzeitig sein tiixhil, sein nahual121. Das Konzept des nahualismo ist in Mesoamerika weit 

verbreitet, unterscheidet sich jedoch unterschiedlich stark von comunidad zu comunidad (auch 

wenn die comunidades nur wenige Kilometer auseinanderliegen). Als Grundlage aller Varianten 

des Konzepts kann festgehalten werden, dass der nahual ein Tier oder ein übernatürliches 

Wesen ist, das fest mit einem Tag (und damit dem Geburtstag eines Menschen) in Verbindung 

 
119 Ebenfalls bei van den Akker 2018: 36 für Momostenango. 
120 Interview Sebastián de León Sanchez, guía espiritual, Finca La Perla, 19.04.2008.  
121 Zum nahualismo in Mesoamerika existiert umfassende Dokumentation in der Forschungsliteratur. Vgl. 
Bartolomé und Barabas (2013). 

98



99 

steht. Er ist so etwas wie der Schutzgeist bzw. Alter Ego der Person. Wird die Person krank oder 

wird sie verletzt, gilt dieselbe Krankheit oder Verletzung für den nahual. Er muss gefunden und 

geheilt werden, damit der Mensch gesund wird. Darüber hinaus hat der Geburtstag Einfluss auf 

den Charakter und das Schicksal einer Person und er überträgt seinen Charakter auf den 

Menschen.  

 

Beispiele dafür nannten mir im Jahr 2008 Bartolomé Ramirez und Pablo Asicona:  
[…]los días de nacimiento del niño son importantes, as veces son malos, el niño puede ser 
ladrón, o buenos, sonrientes, o mujeriegos o gente que no son capaces de hacer dinero o al revés, 
siempre tiene dinero, o puede ser que muere rápido o brujería. Es su día, su nawal. […] Ix es el 
nawal de la persona que se queda alcalde o autoridad. Tz’ikin tiene bastante dinero, maneja 
fondos. Aama es los que siempre tienen cosecha de milpa, nunca pasan hambre. Tx’i es un 
hombre que no tiene dinero, es cazador. Kan y Kamel son días de muerte con menores de edad. 
[…]122 (Interview Bartolomé Ramirez und Pablo Asicona, Sotzil, Chajul, 21.04.2008)  

 

Jeder Tag des Kalenders besitzt bestimmte Eigenschaften und ist dementsprechend günstig für 

mit ihm in Verbindung gebrachte Aktivitäten. In den Gebeten werden die Tage direkt 

angesprochen bzw. gerufen, sie gelten als Gottheiten. So sind No’j, Amaq’, Chee und Q’anil 

etwa Tage, die geeignet sind, um Vergebung für die Aussaat zu erbeten (días para pedir perdón 

a la siembra)123.  

 

Gemäß den Angaben verschiedener Experten und Expertinnen, die ich in verschiedenen 

comunidades befragte, werden die Tage Amaq’, No’j und Tz’ikin als geeignet identifiziert, um 

Erlaubnis für die Aussaat der Milpa zu erbitten. Darüber hinaus werden No’j und Tiaxh als Tage 

betrachtet, an denen Regen erbeten werden kann. Die Tage Imox und Iq’ sind demgegenüber 

dafür vorgesehen, eine generelle Erlaubnis sowie die Absolution von tx’utx tza’va zu erbitten. 

Die Tage Kann und Kamel hingegen sind mit den Verstorbenen und den Ahnen assoziiert, 

während I’x, Tz’ikin und Aa für Arbeit und finanziellen Wohlstand stehen. Exemplarisch zeigt 

Marcos Codían mit seiner Kategorisierung, welche Handlungen bzw. Eingriffe in die Natur an 

welchen Tagen gut mit den spezifischen Eigenschaften und Wertigkeiten der Tage zu vereinen 

sind: 

 

 
122 „[…] die Tage der Geburt des Kindes sind wichtig, manchmal sind sie schlecht, das Kind kann ein Dieb sein; 
oder gut, lächelnd, oder Frauenhelden oder Personen, die nicht in der Lage sind, Geld zu verdienen oder 
andersherum, immer Geld haben, oder vielleicht schnell sterben oder Hexerei. Es ist ihr Tag, ihr nawal. [...] I’x 
ist der nawal der Person, die Bürgermeister oder Autoritätsperson wird. Tz'ikin hat eine Menge Geld, er 
verwaltet Gelder. Amaq’ ist derjenige, der immer eine Ernte der Milpa hat, er muss nie hungern. Tx’i ist ein 
Mensch, der kein Geld hat, er ist ein Jäger. Kan und Kamel sind die Tage des Todes von Minderjährigen. […]“. 
123 Interview Nim Lu’, Chel, Chajul, 08.04.2008.  

99



100 
 

sembrar milpa: Amaq‘, No’j, Tz’ikin; cosecha milpa: Chee, Q’anil; pedir permiso a la tierra: 
Imox, Iq‘; pedir lluvia: No’j, Tiaxh; día de los muertos: Kan, Kamel; pedir dinero: I’x; pedir 
trabajo para conseguir dinero: Tz’ikin, Aa.124  

 

Jeder Tag „regiert” von der Morgendämmerung bis nach Mitternacht. Die Zeremonien für einen 

bestimmten Tag beginnen meist den vorangehenden Tag und dauern bis zu der darauffolgenden 

Morgendämmerung. Dadurch werden die Tage als Paare wahrgenommen, und besondere 

Zeremonien begleiten den Tageswechsel. 

 

In der folgenden Tabelle sind die Tagesnamen in Ixil und, soweit bekannt, ihre Bedeutung, die 

dazugehörigen Aktivitäten und die Wertigkeit, basierend auf meiner Feldforschung (2007 bis 

2010), zusammengefasst und ergänzt durch Daten aus den ethnographischen Studien von 

Steward Lincoln (1942) und Benjamin und Lore Colby (1981) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
124 „Aussaat der Milpa: Amaq’, No’j, Tz’ikin; Ernte der Milpa: Chee, Q’anil; die Erde um Erlaubnis bitten: 
Imox, Iq‘; um Regen bitten: No’j, Tiaxh; Tage der Toten: Kan, Kamel; um Geld bitten: I’x; um Arbeit bitten (um 
Geld zu verdienen): Tz’ikin, Aa.“ 

100



ei
ge

ne
 Fe

ld
fo

rs
ch

un
g 

(2
00

7-
20

10
) 

Lin
co

ln
 (1

94
2)

 
Co

lb
y 

un
d 

Co
lb

y 
(1

98
1)

 

Ta
ge

sn
am

e 
in

 Ix
il 

Be
de

ut
un

g/
 

gü
ns

tig
 fü

r/
  

W
er

tig
ke

it 
(+

/-
) 

Ta
ge

s-
na

m
e 

 

in
 Ix

il 

Be
de

ut
un

g/
 

gü
ns

tig
 fü

r/
  

W
er

tig
ke

it 
(+

/-
) 

Ta
ge

s-
na

m
e 

 

in
 Ix

il 

Ke
rn

el
 m

ea
ni

ng
/ 

pa
rt

ici
pa

nt
 cl

as
s/

 

ev
en

t o
r s

ta
te

1
2

5
 

B’
at

z 
sa

ra
gu

at
e 

(B
rü

lla
ffe

)/
 

?/
 

+ 

Ba
tz

 
m

on
ke

y/
 

a 
da

y 
of

 c
el

eb
ra

tio
n,

 fa
vo

ra
bl

e 
fo

r i
nc

re
as

e 
in

 a
ll 

th
in

gs
 / 

 
+ 

(in
flu

en
ce

 g
oe

s w
ith

 E
) 

B’
aa

c’
 

W
ea

lth
/ 

pe
rs

on
,fe

m
al

e/
 

ec
on

om
ic 

su
cc

es
s 

Ee
 

Za
hn

/ 
?/

 

+ 

E 
to

ot
h/

 
ju

st
ice

 a
nd

 p
ra

ye
r /

  
+ 

 

Ee
 

Al
ka

al
te

/ 
en

em
y, 

m
al

e/
 

? 

Aa
 

?/
 

Er
be

te
n 

vo
n 

Ge
ld

 u
nd

 A
rb

ei
t /

 

?  

Aj
 

Ca
ne

/ 
as

ki
ng

 G
od

 t
o 

fa
vo

r 
ch

ild
re

n 
an

d 
pr

ot
ec

tiv
e 

to
 

an
im

al
s i

n 
ge

ne
ra

l 

Aa
 

Yo
ut

h/
 

yo
un

g 
pe

rs
on

, o
bj

ec
t/

 
yo

ut
h 

I’x
 

M
ai

s/
 

Er
be

te
n 

vo
n 

Ge
ld

 u
nd

 A
rb

ei
t/

 

+ 

I'x
 

to
 re

m
ov

e 
gr

ai
n 

fro
m

 co
rn

/ 
da

y 
of

 th
e 

m
ou

nt
ai

n,
 o

f s
he

ep
; L

or
d 

of
 th

e 
go

at
; 

da
y 

fo
r i

nc
re

as
e 

of
 a

ni
m

al
s/

 
+ 

I’š
 

Sc
rib

e/
 

pe
rs

on
/ 

? 

Tz
’ik

in
 

Vo
ge

l a
uc

h 
ág

ui
la

 (A
dl

er
)/

 

Au
ss

aa
t m

ilp
a;

 

Er
be

te
n 

vo
n 

Ge
ld

 u
nd

 A
rb

ei
t/

 

+ 

Tz
ik

in
 

bi
rd

/ 
fa

vo
rin

g 
ch

ick
en

, f
or

 p
ra

yi
ng

 fo
r m

on
ey

 o
r o

th
er

 
be

ne
fit

s/
  

+ 

C’
ik

in
 

M
on

ey
/ 

m
on

ey
,li

ve
st

oc
k,

 fe
m

al
e/

 
? 

Am
aq

’ 
au

ch
 a

m
aq

; Z
ei

t/
 

 A
us

sa
at

 m
ilp

a/
 

+ 

A'
m

ak
 

?/
 

da
y 

fa
vo

rib
le

 fo
r c

or
nf

ie
ld

s, 
m

ilp
a 

bl
an

ca
/ 

+ 

Aa
m

a 
So

ul
, m

ai
ze

, f
em

al
e/

 
ha

rv
es

t/
 

+ 

 
12

5  M
it 

H
au

pt
be

de
ut

un
g 

ke
rn

el
 m

ea
ni

ng
 b

en
en

ne
n 

Co
lb

y 
un

d 
Co

lb
y 

di
e 

do
m

in
ie

re
nd

e 
Ei

ge
ns

ch
af

t d
es

 T
ag

es
go

tte
s. 

Pa
rti

ci
pa

nt
 c

la
ss

 v
er

ei
nt

 so
w

oh
l d

ie
 O

bj
ek

te
 a

ls 
au

ch
 d

ie
 

m
en

sc
hl

ic
he

n 
Te

iln
eh

m
er

 (l
eb

en
di

g 
un

d 
to

t) 
in

 d
er

 D
iv

in
at

io
n 

un
d 

sta
te

 u
nd

 e
ve

nt
 b

en
en

ne
n 

di
e 

Sc
hw

er
e 

de
r S

ün
de

 b
zw

. e
in

e 
ve

rä
rg

er
te

 R
ea

kt
io

n 
au

f d
ie

se
 o

de
r e

in
 p

os
iti

ve
r 

Zu
sta

nd
 (z

. B
. ö

ko
no

m
isc

he
r E

rfo
lg

) (
19

81
: 2

32
). 

  

101



10
2 

 No
’j 

?/
 

Au
ss

aa
t m

ilp
a;

 R
eg

en
 e

rb
et

en
; E

rn
te

/ 
+ 

No
j 

Al
ca

ld
e 

de
l m

un
do

, Y
ea

rb
ea

re
r/

 
da

y 
of

 p
ra

ye
r f

or
 li

tt
le

 d
om

es
tic

 a
ni

m
al

s/
 

+ 

No
’q

 
Al

ka
al

te
, E

ar
th

 G
od

/ 
 fa

th
er

, g
ra

nd
fa

th
er

 (a
ni

m
al

)/
 

? 

Ti
ax

h 
So

nn
e 

üb
er

 d
em

 B
er

g/
 

Re
ge

n 
er

be
te

n/
 

+ 

Ti
ja

x 
au

ch
 

ki
vi

tz
 

da
y 

of
 sa

cr
ifi

ce
/  

fa
vo

ra
bl

e 
fo

r 
pi

gs
 

an
d 

co
w

s, 
da

y 
of

 P
as

to
r 

Co
rp

or
al

 V
aq

ue
ro

 (
de

ity
 m

en
tio

ne
d 

in
 p

ra
ye

rs
, 

pr
ob

ab
ly

 C
hr

ist
)/

 
? 

Ti
aš

 
Ea

rt
h 

Go
d/

 
sin

ne
r, 

en
em

y, 
m

al
e 

en
vy

/ 
? 

Ka
oq

 
au

ch
 K

ao
 ?

/ 
w

ild
e 

Ti
er

e,
 d

ie
 k

ei
ne

n 
Sc

ha
de

n 
an

 d
er

 
m

ilp
a 

an
ric

ht
en

/ 
? 

Ka
vo

k 
gu

ar
di

an
 o

f t
he

 w
or

ld
/ 

da
y 

to
 p

ra
y 

fo
r a

ll 
in

ju
rie

s d
on

e 
by

 a
ni

m
al

s/
 

+ 

Ka
oo

 
Ea

rt
h 

Go
d/

 
tr

an
sg

re
ss

io
n,

 e
nv

y/
 

- 

Ju
na

pu
 

Go
tth

ei
t (

So
nn

e,
 Ta

ge
sli

ch
t)/

 

?/
 

? 

Hu
na

hp
u 

au
ch

 
'k

iti
sh

, 

na
m

e 
of

 a
 g

od
 (o

f t
he

 su
n/

th
e 

da
y)

; a
 sa

in
t’s

 d
ay

, 
an

d 
a 

da
y 

of
 th

e 
Ho

ly
 V

irg
in

/  
da

y 
fo

r b
ur

ni
ng

 ca
nd

le
s/

 
? 

Hu
na

ap
u 

Ti
iš 

(S
ky

 G
od

)/
 

m
al

e/
 

? 

Im
ox

 

au
ch

 ik
ab

al
 

od
er

 im
ux

 

?/
 

Er
la

ub
ni

s, 
Ve

rz
ei

hu
ng

 
vo

r 
ei

ne
r 

m
en

sc
hl

ich
en

 A
kt

io
n 

er
be

te
n/

 

? 

Im
ux

, 
au

ch
 

ik
ab

al
 

th
e 

w
or

ld
, t

he
 e

ar
th

/ 
da

y 
to

 p
ra

y 
fo

r t
he

 h
ou

se
 a

nd
 th

e 
fa

m
ily

, t
ha

t t
he

 
w

or
ld

 w
ill

 n
ot

 p
un

ish
 th

em
/ 

+ 

Im
uš

 
Ho

us
e 

Go
d/

 
ho

us
es

,fe
m

al
es

, c
lo

th
es

, 
pe

na
ce

/ 
? 

Iq
’ 

W
in

d/
  

Er
la

ub
ni

s, 
 

Ve
rz

ei
hu

ng
 vo

r e
in

er
 m

en
sc

hl
ich

en
 A

kt
io

n 
er

be
te

n/
 

? 

I'q
 

ai
r/

 
al

ca
ld

e 
de

l m
un

do
, y

ea
rb

ea
re

r/
da

y 
of

 th
e 

w
in

d/
 

+ 
(fo

r s
ow

in
g 

co
rn

) 

Iiq
’ 

Al
ka

al
te

, E
ar

th
 G

od
, f

at
he

r/
 

qu
ar

re
l/ 

? 

Aq
’b

’al
 

Na
ch

t/
 

?/
 

?  

Ak
ba

l 
ni

gh
t/

da
y 

fo
r d

oi
ng

 h
ar

m
 to

 o
th

er
s, 

 
da

y 
of

 w
itc

he
s o

r b
ru

jo
s/

 
- 

Aq
’b

’al
 

Ni
gh

t g
od

, w
om

an
/ 

?/
 

? 

102



10
3 

Ka
ch

‘ 
Au

ch
 

k’a
ch

 
m

gl
. 

Ne
tz

; 
Bi

nd
un

g;
 

Ve
ra

nt
w

or
tu

ng
/ 

w
ie

de
rk

eh
re

nd
e 

Un
gl

üc
ke

 
un

d 
ch

ro
ni

sc
he

 K
ra

nk
he

ite
n 

he
ile

n/
 

w
ed

er
 +

 n
oc

h 
-  

Ka
tc

h 
ne

t/
 

da
y 

fo
r d

oi
ng

 h
ar

m
 to

 o
th

er
s, 

to
 p

ra
y 

fo
r h

ar
m

 to
 

ot
he

rs
/ 

-  

K’
ač

 
Tr

an
sg

re
ss

io
n/

th
e 

(m
ea

su
re

d)
 

tr
an

sg
re

ss
io

n,
 e

ne
m

y/
 

?/
 

? 

Ka
n 

Sc
hl

an
ge

/  
Er

la
ub

ni
s/

Ve
rz

ei
hu

ng
 

vo
n 

de
n 

To
te

n 
er

be
te

n/
 

+ 

Ka
n 

sn
ak

e/
 

fa
vo

ra
bl

e 
fo

r a
sk

in
g 

fo
r m

at
er

ia
l p

ro
fit

/ 
+ 

Ka
n 

Fo
rt

un
e/

 
m

al
e/

 
? 

Ka
m

el
 

To
d/

 

Au
ss

aa
t d

er
 m

ilp
a/

 

+ 

Ka
m

el
 

de
at

h/
 

fa
vo

ra
bl

e 
fo

r m
ilp

a 
am

ar
ill

a/
 

+ 

Ka
m

el
 

De
at

h,
de

pa
rt

ed
 re

la
tiv

e/
 

?/
 

? 

Ch
ee

 
Hi

rs
ch

/ 
ge

ei
gn

et
 fü

r A
us

sa
at

/ 
? 

Tc
he

 
Ho

rs
e,

 d
ee

r/
 

 a
lca

ld
e 

de
l m

un
do

, y
ea

rb
ea

re
r/

 
++

 

Če
e 

Al
ka

al
te

/f
at

he
r/

 
?/

 
? 

Q
’an

il 
In

 Z
us

am
m

en
ha

ng
 m

it 
M

ai
s/

 

 g
ee

ig
ne

t f
ür

 A
us

sa
at

/ 
+ 

Ka
ni

l 
co

rn
/ 

da
y o

f t
he

 h
ol

y m
ilp

a,
 fa

vo
ra

bl
e 

fo
r a

ll o
th

er
 se

ed
s 

an
d 

pl
an

tin
g/

 
+ 

Q
’an

il 
M

ai
ze

fie
ld

,fe
m

al
e,

 m
ai

ze
/ 

?/
 

? 

Ch
oj

 
au

ch
 ch

oo
, ?

/ 
?/

 

? 
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
   

   
 

Tc
ho

 
?/

 
da

y 
fo

r c
al

lin
g 

do
w

n 
ev

ils
 a

nd
 tr

ou
bl

es
 o

n 
ot

he
rs

, 
es

pe
cia

lly
 b

y 
w

itc
he

s;
 d

ay
 to

 p
ay

 a
nd

 r
ec

ko
n 

fo
r 

sin
s a

nd
 fa

ul
ts

/ 
+ 

Čo
o 

Fi
ne

/ 
th

e 
fin

e,
 e

ne
m

y,a
ng

er
/ 

? 

Tx
’i 

au
ch

 tx
’i’

 H
un

d/
 

?/
 

? 

Tc
hi

i 
do

g/
 

ba
d 

da
y 

en
jo

ye
d 

by
 w

itc
he

s/
 

- 

Č’
i’ 

An
ge

r/
 

ev
il 

de
ed

, e
ne

m
y, 

an
ge

r/
 

? 
 

Ta
be

lle
 1

 

K
om

pa
ra

tiv
e 

D
ar

ste
llu

ng
 d

er
 B

ed
eu

tu
ng

en
 u

nd
 W

er
tig

ke
ite

n 
de

r 2
0 

Ta
ge

sn
am

en
 

103



Weitere, eher ungewöhnliche Interpretationen der Tage und ihrer Eigenschaften, benannte 

Francisco Ramírez, aus Ilom: Imox, an diesem Tag wurde Alkohol geschaffen und daher ist 

Alkohol auch die Bedeutung dieses Tages. Tz‘ikin ist der Tag, an dem der temascal geschaffen 

wurde, früher wurde auch noch respektiert, dass man den temascal auch nur an diesem Tag 

benutzen durfte, heute ist das jedoch anders. Kerzen und pom, können nur an folgenden Tagen 

verwendet werden: Iq’, Aq’b’al, Kamel, Chee, Tx’i, und nur an diesen Tagen kann eine 

ceremonia durchgeführt werden.  

 

Während meiner Feldforschung stellte Amaq’ für die befragten Kalenderspezialisten aus den 

Dörfern Chel und Ilom den wichtigsten Tag des Ritualkalenders dar. Einzelnen anderen zufolge 

handelte es sich bei amaq’ jedoch um den „ersten“ oder „alten“ Kalender der Ixil, „der 

Kalender, den die Ahnen zu lesen verstanden“126 . Meinen Gesprächspartnern nach verfügte 

jedoch niemand mehr über dieses Wissen. Allein das Wort amaq‘ laut auszusprechen stellte eine 

Sünde, pecado, einen Verstoß gegen die Regeln dar: „Es darf nicht benannt werden, was man 

nicht zu verstehen und zu verwenden weiß“127. Pap Me’k aus Chel sagte: Amaq’ es el día más 

grande, también el calendario, lo más grande. „Amaq’ ist der größte Tag, auch der Kalender, 

der größte.“ Weiter führte er aus, dass es sich um einen Tag des Respekts handele, an dem es 

unter anderem verboten ist, zu scherzen. An diesem Tag kann man um eine Ehefrau bitten, oder 

um einen Sohn. Pap Me‘k kannte niemanden, der den amaq’ [Kalender] gegenwärtig kannte. 

Sein verstorbener Vater kannte ihn, aber er könne sich nicht an Details erinnern. Nicolás in Chel 

erklärte, dass amaq’ der Tag des Ritualkalenders ist, an dem der Seelen der Verstorbenen 

gedacht wird (Chel, 02.04.2008, día de adorar a los espiritus de los muertos; „Tag der 

Verehrung der Geister der Verstorbenen“). Für Pap Sit (Finca La Perla) ist amaq’: un día 

poderoso para llamar, puede lastimar y hacer daño. „Ein mächtiger Tag, um ihn zu rufen, er 

kann verletzen und Schaden anrichten”. Wenn man einen Tag ruft, so Pap Sit, muss man ein 

Opfer erbringen, während man spricht. Eventuell ist mit amaq’ das Wissen um den 

Sonnenkalender gemeint. In der Ixilvariante aus Chajul werden die Monate des yaab als toj 

amaq bezeichnet. Zudem trägt der Ort, an dem die Finca La Perla sich noch heute befindet, den 

Namen Xe Amaq’ – „am Fuße des Amaq’“. Der angrenzende Berg trägt den Namen Amaq’, auf 

seinem Gipfel befindet sich der heilige Ort Vi’ Amaq’.128  

 

 

 
126 Interview Pap Sit, Finca La Perla, 19.04.2008. 
127 Interview Pablo Ceto, 31.03.2008 und Pap Sit , Finca La Perla, 19.04.2008. 
128 Interview Pap Sit, Finca La Perla, 19.04.2008. 

104



105 

4.1.2.2 Divination  
 

Divination auf Grundlage des cholq’ii, des 260-tägigen Kalenders, ist eine mantische Technik 

vorkolonialen Ursprungs (Tedlock 2010: 165f.) und eine Komponente des immateriellen 

kulturellen Erbes im mesoamerikanischen Kulturraum. Bei den Ixil führt ein b’aalvatztiixh bzw. 

aaq’ii eine Divination in der Regel in seinem Haus an seinem Hausschrein durch. Wenn das 

Anliegen keine unmittelbare Dringlichkeit hat, dann wartet man auf einen für die Lösung des 

Anliegens geeigneten Tag. Bei der Divination verwendet ein b’aalvatztiixh oder aaq’ii oft mixh, 

die roten Samen (tz’ite’) des Korallenbaums, (palo pito, b'aq' mixh, Erythrina corallodendron), 

zur Auszählung der Tage 129 . Kleine Keramik(-scherben), Knochen oder Kristalle können 

ebenfalls zur Divination verwendet werden. Diese Gegenstände, kamawiil, sind eng mit den 

Ahnen verbunden, daher sind sie von großer Bedeutung und besitzen besondere Kräfte (Rosa 

Hernández, Ilom, Chajul, 03.05.2008, siehe 4.1.2.2). Die Gegenstände sind Bestandteil des 

sakralen Bündels des aaq'ii, welches bei den Ixil mit dem spanischen Lehnwort vara bezeichnet 

wird. Dieser Begriff findet ebenfalls in Verbindung mit den Amtsstäben der alcaldía indígena 

und der cofradía Anwendung. Diese werden als vara de oficio bzw. palo de oficio bezeichnet 

(vgl. Kapitel 6.3.2). Es besteht die Möglichkeit, dass der Begriff aus dem Spanischen entlehnt 

wurde, da das Bündel als Instrument zur Aufrechterhaltung der sozialen und spirituellen 

Ordnung dient und somit dem Amtsstab ähnelt. Es besteht ein möglicher Zusammenhang mit 

dem Verb wat „schlafen“, da das Bündel im Hausaltar der religiösen Spezialist*innen „ruht“. 

Durch die Rezitation von Gebeten wird das Bündel „geweckt“ und dessen Wirkmächte werden 

aktiviert. Darüber hinaus sind Träume sowohl bei der Berufung in das rituelle Amt als auch bei 

der Kommunikation mit den Wirkmächten von großer Bedeutung (vgl. Kapitel 4.1.1).  

 

Während einer divinatorischen Lesung zählen b’aalvatztiixh oder aaq’ii die Tage d. h. sie 

sprechen sie im rituellen Diskurs an und interpretieren sie. Jeder Tag ist eng verbunden mit 

einer bestimmten Menge und Art von Eigenschaften, welche die Ereignisse an diesem Tag 

beeinflussen. Daher werden die Tage auch als Tagesgottheit (day lord oder deity) bezeichnet. 

Die begleitende Ziffer stellt jeweils unterschiedliche Eigenschaften des Tages in den 

Vordergrund und verstärkt sie oder schwächt sie ab (siehe 4.1.2.1). Die Tage offenbaren dem 

 
129 Die in der ethnographischen Literatur (Colby & Colby 1981: 222f., LaFarge 1947: 182, Lincoln 1942: 121f., 
Tedlock 1991: 155f.) beschriebene Vorgehensweise weist eine starke Ähnlichkeit zu der von mir beobachteten 
auf. Zwischen einzelnen Mitgliedern der comunidades gibt es immer unterschiedliche Varianten, außerdem 
unterscheiden sich einzelne comunidades untereinander. Auch in anderen Regionen Mesoamerikas, wie z. B. bei 
den Ayöök (Mixe) in Chichicaxtepec, Oaxaca kommt Divination auf Grundlage des 260-tägigen Kalenders zur 
Anwendung. Dort geschieht dies unter Verwendung von Maiskörnen (Rojas Martínez Gracida 2012). 

105



106 
 

b’aalvatztiixh und dem aaq’ii die eigentlichen Gründe einer Krankheit oder eines Unglücks. 

Die rituellen Spezialist*innen geben die Informationen an die Klient*innen weiter. Divination 

kommt zur Anwendung, um Grund und Heilung von Krankheit zu bestimmen, um Träume zu 

interpretieren, um verlorene oder gestohlene Gegenstände aufzufinden und zurückzuerlangen, 

um Konflikte zu lösen, Streit zu schlichten, Pläne abzugleichen und um Zeit und Ort für die 

Durchführung eines Rituals zu bestimmen. Grundsätzlich kann ein aaq’ii bei jedem beliebigen 

Anliegen konsultiert werden.  

 

Bei der Zählung der Kalendertage legte der b’aalvatztiixh die mixh-Samen paarweise auf ein 

Tuch auf einen Tisch. Waren alle Samen ausgelegt, ergab sich ein Muster aus Spalten und 

Reihen. Nach Abschluss des Auslegens zählte er die Tage, wobei jedes Paar einen Tag 

repräsentierte. Dabei ging er von links nach rechts und anschließend von oben nach unten vor. 

So verband er jedes Paar mit einer der 20 Tagesgottheiten (day lords) und einer der 13 Zahlen. 

Dabei repräsentierte das letzte Samenpaar in der äußersten rechten Spalte der einzelnen Reihen 

die „sprechenden“ Tage – die Bedeutung und die Wertigkeit dieser Tage bestimmten das 

Ergebnis der Divination.  

 

Ich erfuhr von weiteren Ausführungsvarianten der Divination: Nim Xu’ aus Ilom zählte die 

Sterne und gab ihnen die Namen der heiligen Berge in der näheren Umgebung des Dorfes 

(02.05.2008). Bei einem Ritual in Chajul, welches jeweils am zweiten Freitag im Februar auf 

dem Gipfel des Cerro San Andrés stattfindet, verwenden die Kalenderpriester Kieselsteine und 

Quarzkristalle zum Zählen der Tage (Ana, Xolcuay, Chajul, 04.04.2010) 130. Am 5. März 2010 

war ich selbst Klientin in einer Divination, allerdings setzte Pap Me’k keine mixh-Samen 

sondern Kerzen und pom ein. Er sprach einen längeren rituellen Diskurs, während dessen er die 

Kerzen nacheinander anzündete und paarweise vor dem Kreuz auf seinem Altar platzierte. Er 

bat um die Hilfe verschiedener Gottheiten, katholischer Heiliger und verstorbener Ahnen. 

Anschließend zählte er die Kalendertage aus dem Gedächtnis.  

 

Auszug aus dem Feldtagebuch, Besuch bei Pap Me’k, aaq’ii 
Gemeinsam mit meinem Ixillehrer und Übersetzer Gerardo besuchte ich Pap Me’k in seinem Haus in 
Nebaj, cantón Simocol. Es bestand aus einem Raum, der aus Adobe gemauert war. Darin befanden sich 
die vier Betten der Familie, ein Schrank für die persönlichen Gegenstände und ein Hausaltar. Auf dem 

 
130 Ähnlich dokumentiert von Banach 2017: 23. Colby und Colby weisen in einer Fußnote auf eine weitere Art 
von Divination hin, bei der Quarzkristalle verwendet werden. Shas beschrieb, dass der Kalenderpriester in den 
Kristall schaute. Licht und möglicherweise Figuren böten dann die Grundlage zur Lösung des Problems des 
Klienten. Shas selbst wendete diese Art der Divination nicht an (1981: 311-312). 

106



107 

Altar standen drei Kerzen in einer Reihe auf einem Stein vor einem Bild von Jesus am Kreuz und in 
einem kleinen Glaskasten standen drei Maya-Tonfigurinen aus moderner Herstellung. Zusätzlich gab es 
einen Anbau aus Holzbrettern sowie eine Küche mit einer estufa mejorada, einer modernisierten 
Feuerstelle mit Rauchabzug nach außen. 
 
Pap Me’k bat uns, auf zwei kleinen Holzstühlen Platz zu nehmen, und nahm unsere Anliegen entgegen 
– jeweils eine persönliche Entscheidungsfindung. Pap Me’k kniete sich vor seinen Hausaltar, zündete 
die Kerzen an (einzeln) und stellte sie paarweise vor das Kreuz auf dem Altar. Gleichzeitig begann er 
das Gebet, in welchem er Jesus und verschiedene Heilige nannte und die Tagesnamen des cholq’ii in 
Kombination mit den Zahlen von 1-13 zählte. Anschließend fragte er nach unseren Namen, nach unseren 
Wohnorten und nach den Namen unserer Eltern. Um den genauen Gründen unserer persönlichen 
Probleme auf die Spur zu kommen, erteilte er uns die Aufgabe, an drei aufeinanderfolgenden Abenden 
unmittelbar vor dem Zubettgehen vor drei brennenden Kerzen niederzuknien und zu Gott zu beten und 
ihn darum zu bitten, dass unsere Probleme gelöst werden würden. Nach drei Tagen besuchten wir Pap 
Me‘k erneut und berichteten von unseren Träumen. Pap Me’k stellte weitere Fragen zu den Träumen 
und den Problemen und wir antworteten. Anschließend begann Pap Me‘k abermals ein Gebet, das dem 
drei Tage zuvor vorangegangenen ähnelte. Schließlich stellte er daraufhin für beide die Diagnose, dass 
wir die richtige Entscheidung fällen werden, wenn wir an Gott glauben.   
Gerardo und ich zahlten für die Konsultation und die dazugehörige Diagnosesitzung beide je 150 
Quetzales. 
 

Kranke oder ihre Verwandten können den Kalenderpriester um eine Divination und Prognose 

bitten. Entsprechend der Tagesnamen ordnet der Kalenderpriester die Divinationsobjekte (mixh 

– Samen, Steine, Kerzen) paarweise in Reihen an und bittet den Kranken, ein Objekt zu 

ergreifen. Je nachdem, welches Objekt und somit welcher Tagesname gewählt wurde, kann der 

Kalenderpriester sowohl Ursache als auch Behandlung der Krankheit benennen131. De León 

Ceto nimmt folgende Kategorisierung von Krankheiten vor: txoo (Krankheiten bei Kindern, die 

während der Schwangerschaft verursacht wurden), aatxa (Krankheiten, die durch die 

Nichteinhaltung von Regeln während der Schwangerschaft entstanden) und kukel (verursacht 

durch das Aufeinandertreffen mit einer schlechten Energie oder einem schlechten Geist) (2018: 

187). 

4.1.3 Sakrale Landschaft 
 

In der Kosmovision der Ixil nimmt die Landschaft eine signifikante Rolle ein. Das folgende 

Unterkapitel befasst sich mit der Bedeutung der Umgebung für das menschliche Leben. Es wird 

angenommen, dass diese in Gleichgewicht und Einheit miteinander verbunden sind. Die 

Interdependenz zwischen Mensch und Umwelt manifestiert sich in einer wechselseitigen 

Beziehung, in der beide Elemente aufeinander angewiesen sind und sich gegenseitig bereichern.  

 

 
131 Interview Ana, Xolcuay, Chajul, 04.04.2010. 

107



108 
 

Sakrale Orte, die zur Ausübung von Ritualen aufgesucht werden, befinden sich an besonderen 

Orten in der Gebirgslandschaft der Ixil-Region. Die comunidades sind von besonderen Orten 

umgeben. Dabei handelt es sich oftmals um Gipfel, Wasserfälle, Höhlen und Felsspalten sowie 

ungewöhnliche Felsformationen. Aber auch bestimmte Punkte in den Dörfern oder Städten 

können sakrale Orte sein. Die Orte sind von den Ahnen bestimmt worden, oder die Orte 

personifizieren die Ahnen (k’uykumam – wörtlich „Großväter“)132. Es sind Orte, an denen der 

Mensch und das Universum in Kontakt treten können, der Mensch die Gegenwart des 

Universums spüren kann. Die Orte sind daher ebenfalls dazu in der Lage, die Menschen eine 

„Zeit außerhalb der Zeit“ erfahren zu lassen, womit die rituelle Zeit – in Abgrenzung zur 

alltäglichen Zeit – gemeint ist (Rappaport 1999: 262). Des Weiteren haben die Orte trotz 

historischer und moderner Einflüsse und Herausforderungen ihre traditionelle Bedeutung 

beibehalten und spielen weiterhin eine große Rolle für die kulturelle Identität der Gemeinschaft.  

 

Die Jahresträger (ijyaab) sind jeweils einer Kardinalrichtung (ka’xhob’) und somit einem 

sakralen Ort zugeordnet. Zeit und Raum sind keine unabhängigen Konzepte, sondern bilden 

eine Einheit (Rappaport 1999: 303). In Santa Clara und Ilom, Chajul sowie Nebaj sind sakrale 

Punkte in der Umgebung den Kardinalrichtungen und somit den ijyaab eindeutig zugeordnet 

(siehe Abbildung 6 und Kapitel 5.4.3 dieser Arbeit zu Santa Clara und Lincoln 1942: 110 sowie 

de León Ceto 2018: 192 zu Nebaj).  

 

Auch die Farben Rot, Weiß, Schwarz und Gelb sind jeweils den Jahresträgern und einer 

Kardinalrichtung zugeordnet. Dabei ist No’j der Farbe Rot und der Richtung Ost zugeordnet, 

Iq‘ der Farbe Weiß und Nord, Chee Schwarz und West sowie Ee Gelb und Süd133. Moderne 

Darstellungen sowohl des cholq’ii als auch des yaab verwenden die Glyphen aus der Klassik, 

so auch die Darstellung aus Nebaj in Abbildung 6. Diese Darstellung zeigt die ijyaab in Relation 

zu den Kardinalrichtungen und den Farben, der Pfeil indiziert die Rotation der ijyaab zu Beginn 

eines neuen Jahres. Auch in Ilom sind vier Berggipfel den ijyaab, den Jahresträgern, 

zugeordnet: No’j im Osten/Vi’ kooma, Chee im Westen/Vi’ saqsivan (siehe weiter unten), Iq’ 

im Norden/Vi’ kanoja und Ee im Süden/Vi’ hon134.  

 

 
132 Auch Banach 2017.  
133 Lincoln 1942: 110, ebenfalls bei den K’iche‘ in Momostenango Tedlock 1992: 101, van den Akker 2018: 
61ff. 
134 Auch bei Banach 2017: 3. 

108



109 

Cerro Sumal ist mit 3275 m der höchste Berg der Ixil-Region (Abbildung 7), 30 km nördlich 

des Zentrums von Nebaj in den Ausläufern der Cuchumatanes gelegen. Becquelin 

dokumentierte dort u. a. zwei Tempelstrukturen und einen Ballspielplatz in Hanglage und 

Keramikfunde aus der Klassik und der Postklassik. Die Stätte interpretierte er als potentiellen 

Verteidigungsposten (Becquelin 1969: 79). Sowohl Gerardo als auch Pap Me’k aus Nebaj gaben 

2010 an, dass religiöse Spezialisten ihn vor der violencia zur Durchführung von Ritualen 

aufgesucht hätten. Nach der violencia besuchten die b’aalvatztiixh diesen Ort nicht mehr. 

Stattdessen erlangte Vi’ Paxil in Xolcuay, Chajul, größere Bedeutung. Vi’ Paxil ist traditionell 

ein Ort, der insbesondere für Rituale, die der Aussaat und der Vorbereitung der Milpa gewidmet 

sind, aufgesucht wird.135 Nach einer oralen Tradition entdeckten hier vier Tiere die vier Sorten 

Mais in den Farben Schwarz, Rot, Weiß und Gelb, es ist der Ursprungsort des Maises. Die vier 

Tiere waren yak (gato de monte, „Bergkatze“), sanich (hormiga, „Ameise“), joo (cuervo, 

„Rabe“) und tch’uj (zanate, Quiscalus mexicanus, „Dohlengrackel“).  

 

Der Gipfel des Bergs Vi’ Jamal, ca. 8 km südlich der Ortsmitte von Nebaj136, ganz in der Nähe 

der Straße nach Sacapulas, ist ein sakraler Ort, der ebenfalls zu Ritualen, die der Milpa 

gewidmet sind, aufgesucht wird. Dort befindet sich eine Felsspalte, die groß genug ist, um 

hinein zu klettern (siehe Abbildung 8 und Kapitel 4.1). Von der Umgebung sind der Felsen und 

die ca. 3x4 m große Fläche davor durch einen natürlichen Graben getrennt (in dem Reste der 

Paraphernalien vorausgegangener Rituale liegen). 

 

Sakrale Punkte existieren ebenfalls innerhalb der Ortschaften. An einigen befinden sich Altäre, 

die mit einem Kreuz markiert sind (Beispiele in Abbildungen 9 und 10). Sowohl religiöse 

Spezialist*innen als auch die kacholpom suchen sie zu bestimmten Anlässen auf oder sprechen 

sie während des rituellen Diskurses am Hausaltar an. 

 

Ju’il (oder auch Huil oder Huyl) ist ein weiterer sakraler Ort, an dem archäologische Funde 

gemacht wurden (siehe Kapitel 3.2.1). Er ist bis in die Gegenwart ein überregional bedeutsamer 

sakraler Ort (nicht nur für die Durchführung von Neujahrsritualen). Bereits Lincoln beschrieb, 

dass religiöse Spezialisten, ausschließlich angeleitet von ihrem Kalenderwissen, aus dem 

gesamten Hochland (Huehuetenango, Quatzaltenango, Momostenango, Totonicapán, Santa 

 
135 Da sich das Land seit 2015 in Privatbesitz befindet, entstanden zahlreiche Konflikte zwischen kacholpom und 
den neuen Eigentümer*innen.  
136 Nebaj liegt in einer Hochebene, die in alle Himmelsrichtungen von höherliegenden Bergen umgeben ist. Die 
Berge sind alle von ritueller Bedeutung. 

109



110 
 

María Chiquimula, Chichicastenango, Nahualá, Cobán, Tactic, Rabinal und Sololá) dort 

zusammenkamen (1942: 113).  

 

Im Dorf Chel, Chajul und dessen Umgebung liegen zahlreiche heilige Orte. Diese befinden sich 

entweder auf Anhöhen bzw. Bergen (Vi’), die das Dorf umgeben, oder es handelt sich um 

Höhlen oder Felsspalten am Fuße der Berge (Xe’): Vi’jomistan, Xe’navatz, Xo’l a‘, Vi’ qootz, 

Vi’ kaman, Xolobala’, Vi’kaba’, Vi’q’alqoob, Vi’ kujeb, Xaxmoxan, Xe’tehakalte’ und die letzte 

Anhöhe im municipio Chajul von dem Ixcán, Vi’ San Antonio137 . Dort werden zu vielen 

Anlässen Rituale durchgeführt, die von einzelnen Familien oder der Gemeinschaft der 

kacholpom in Auftrag gegeben werden. Die Familien begleiten sie und sie dauern in der Regel 

zwei bis drei Tage an. Am Abend des zweiten Tages wird mit Musik (Marimba), bombas, und 

reichlich kuxa138 gefeiert.  

 

Jedem Ort, jedem Berg, jedem Hügel, jedem Felsen, jedem Bach, jedem Fluss und jeder 

Wasserquelle wohnt eine Seele inne 139 . Ebenso besitzt jedes Tier einen tiixhil („Schutzgeist“), 

genauso wie jeder Mensch einen tiixhil besitzt. Daher werden bei Ritualen die entsprechenden 

Besitzer oder Schutzgeister ebenso wie der Schöpfer (tiixh – „Gott“) angerufen140. Pap Me’k 

zufolge ist es nicht gestattet, die Namen sakraler Berge (cerros) ohne triftigen Grund 

auszusprechen, da dies einer Sünde gleichkäme. Es ist vergleichbar damit, eine Person ohne 

ersichtlichen Grund zu rufen, und daher verärgert es die „Besitzer des Bergs“. Die Besitzer der 

Berge, dueños de los cerros, werden als Kräfte betrachtet, die eine Verbindung zwischen 

Menschen und der Schöpfung darstellen. Ihre ambivalenten Eigenschaften können sie als 

schützende Wesen auftreten lassen, die Menschen beispielsweise vor Naturkatastrophen 

bewahren, aber auch als potenzielle Bestrafer der Menschheit, die ihnen Schaden zufügen 

können. Dies impliziert, dass ihnen ein angemessener Respekt entgegengebracht werden muss. 

Das laute Aussprechen oder Rufen festigt zudem die Verbindung und den „Besitzern der Berge“ 

bzw. der spirituellen Energie. Bei Eingriffen in die Landschaft ist eine Anrufung in Form eines 

Rituals erforderlich. Es empfiehlt sich, so Pap Me’k, wenigstens eine Kerze anzuzünden, wenn 

der Name eines cerros ausgesprochen wird (Chel, April 2008)141.  

 
137 Interview Diego Tek Mo‘, Chel, Chajul, 14.04.2008.  
138 Kuxa ist selbstgebrannter Schnaps, der bei rituellen Handlungen sowohl eine Rolle im Diskurs spielt (etwa als 
Opfergabe) als auch von den Teilnehmer*innen konsumiert wird.  
139 Ähnlich Oakes 2001: 41. 
140 Pap Me’k, Chel, April 2008. 
141 „Besitzer der Berge“ sind in der Kosmovision aller Maya-Völker und auch bei anderen mesoamerikanischen 
Völkern weit verbreitet. Meist gehen die Menschen einen Pakt mit ihm ein, geben ihre Seele für einen Vorteil. 

110



111 

In Ilom berichtete Francisco Ramírez, dass er keine heiligen Orte zur Durchführung der Rituale 

aufsucht. Er führt sie zu Hause an seinem Hausaltar durch und nimmt in seinem rituellen 

Diskurs auf die Orte bzw. cerros Bezug. Wiederkehrende astronomische Phänomene, wie 

Sternenbilder und -formationen sind neben wiederkehrenden Naturphänomenen zur 

Bestimmung einzelner Arbeitsschritte im landwirtschaftlichen Zyklus wegweisend. Die 

Beobachtung des nächtlichen Sternenhimmels als Teil eines rituellen Diskurses und die 

Benennung der Formationen und Sternenbilder nach den cerros142 helfen Francisco Ramírez 

bei dieser Aufgabe.  

 

Cerros sagrados in/bei Ilom mit Erklärung der Namen  
(Ältestenrat, 03.05.2008, Ilom)  
Xe’ kooma  al pie del cerro kooma „am Fuß des Bergs Kooma“ 

Xe’naalo  al pie del cerro naalo, es una cueva „am Fuß des Bergs Naalo, es ist eine Höhle“ 

Vatz mam 
tchaq ala 

delante de una planicie grande „gegenüber einer weiläufigen Ebene“ 

Vatz kooma delante del cerro kooma, „gegenüber des Bergs Kooma“ 

Xe’ vatb’al 
sivan 

al pie de la piedra donde dormían (las personas) „am Fuß des Felsen wo die 
Menschen schliefen“ – Bezug orale Tradition 

Vatz qootz  adelante del barranco, „vor der Schlucht“ 

Vi’ txinak’i’ a la punta del cerro txinak’i’ „auf dem Gipfel des Bergs Txinak’i’“ 

Xe’ kaqtze’  al pie del árbol rojo, „am Fuß des roten Baums“ 

Cocpan  nombre del mojon que divide las montañas de Chajul y Nebaj „Cocpan ist die 
Bezeichnung des Wegweisers, der die Berge Chajuls von denen Nebajs trennt“ 

Pe’ vaakaxh  pasto de vacas, „Viehweide“ 

Vi’ hon  a la punta del cerro Hon (cerca de Cajchixla) „auf dem Gipfel des Bergs Hon (nahe 
Cajchixla)“ 

Xe’ yolon 
sivan  

al pie de la piedra que contesta (allí estaba el lacandon) „am Fuß des Felsens, der 
antwortete (und wo der Lacandone sich aufhielt)“ – Bezug orale Tradition 

Xe’ kutvi’ 
tchulul 

al pie de los zapotes (sin cabeza, no tiene ramas) „am Fuß der Zapotebäume (ohne 
Krone, ohne Zweige)“ 

Vi’ al tz’unun 
a’  

encima de la fuente de la catarata (literalmente: encima – poquito cuando empieza 
– agua) „über der Quelle des Wasserfalls (wörtlich: ein bisschen darüber, wo das 
Wasser beginnt)“ 

Tabelle 2 

Namen und ihre Bedeutung der sakralen Orte in der Landschaft bei Ilom, einige weisen klaren Bezug zu oralen Traditionen 
auf  

 

Im Mai 2008 war ich mit den Vertreter*innen des Ältestenrats aus Ilom im Gespräch. Unter 

anderem teilte der Rat einige Informationen über die Bedeutung der Namen der heiligen Berge 

in der Umgebung des Dorfes mit mir (siehe Auflistung, Tabelle 2). Der bedeutendste Berg für 

 
Zu diesem Zweck werden rituelle Handlungen durchgeführt, mit entsprechenden Gebeten und Opfergaben. 
(Garay Herrera 2013: 12–14).  
142 Dies ist möglicherweise mit astronomischen Beobachtungen in der Vergangenheit verknüpft. Tedlock 
dokumentierte die Verbindung zwischen Astronomie und 260-tägigem Kalender (1982: 173–180).  

111



112 
 

das Dorf Ilom trägt den Namen Vi’ Saqsivan (1330 m) und liegt westlich des Dorfes. Dort sind 

sechs archäologische Strukturen zu erkennen, darunter auch ein Ballspielplatz143.  

 

Zum Cerro Saqsivan erzählte Gabriel Asicona Sánchez folgende Überlieferung: 
Cerro Saqsivan: el rey de esta aldea, rey primogénito, el mayor, el más grande. Este cerro se 
convirtió en una persona en las fiestas del municipio. Cuando salió, él ofreció: “Tengo una casa 
grande, pero miro que la montaña se me está cayendo encima. ¿No pueden ayudarme a quitar la 
montaña? Porque la piedra está cayendo encima de mi casa.” La gente preguntó: ¿Y dónde vive 
Usted?” “Yo vivo en una aldea parte de Chajul. Esta aldea se llama Ilom, si quieren ayudar, 
vayan preguntando por esta aldea, y me van a encontrar encima, mi casa queda encima.” El 
señor regresó otra vez: “Solamente estoy viendo la fiesta y quiero pedirles ayuda.” Iba en caballo 
y usaba el sombrero de Chajul. Pasó algo de tiempo para que las personas se recordaban de él y 
vinieron a buscarle. Primero preguntaron por la aldea en Chajul, unas personas les señalaron el 
camino. Una vez en la aldea, preguntaron a las personas por la casa de un señor que dice que la 
montaña se está cayendo encima de su casa, que el señor no dijo su nombre. Fueron al Cerro 
Saqsivan, que era parte de la Finca La Perla, y donde vivía el patrón de la finca. Pero no era el 
hombre que les pidió ayuda en Chajul, entonces se preguntaron: ¿Quién será? En el Cerro 
Saqsivan hay piedras con dibujos y aquí la montaña se estaba cayendo. Entonces se dieron 
cuenta que fue el cerro que les pidió ayuda, y limpiaron las piedras.144 (Gabriel Asicona Sánchez, 
Ilom, Chajul, 07.05.2008) 

 

Vi’ Saqsivan (der Gipfel des Saqsivan) wird auch heute noch für Kalenderrituale benutzt und 

ist dem Jahresträger Chee zugeordnet. Allerdings beklagt Gabriel Asicona Sánchez, dass heute 

nicht mehr viele die Überlieferung des Cerro Saqsivan kennen, und dass sie nicht mehr wissen, 

wozu die Cerros wichtig sind. Er beklagt, dass viele keine Rituale vor der Aussaat oder Ernte 

durchführen lassen und dass ihnen deswegen Schaden widerfährt.  
El cerro fue el hermano mayor de los mayas. Dios hizo primero los cerros, nosotros somos los 
hermanos menores. Por esto debemos respetar a los cerros, porque son más poderosos que 
nosotros y que son mayores. Hoy dicen que los cerros solamente existen así, pero no, son 
personas.145 

 

 
143 Dort fanden in der Vergangenheit Raubgrabungen statt (ALMG ohne Jahr: 19).  
144 „Der Berg Saqsivan: der König dieses Dorfes, der erstgeborene König, der älteste, der größte. Dieser Berg 
wurde zu einer Person bei den Festen des municipios. Als die Person erschien, bot sie an: „Ich habe ein großes 
Haus, aber ich sehe, dass der Berg auf mich fällt. Könnt ihr mir nicht helfen, den Berg zu entfernen? Denn der 
Stein fällt auf mein Haus“. Die Leute fragten: „Und wo wohnst du?“ „Ich wohne in einem Dorf in der Nähe von 
Chajul. Dieses Dorf heißt Ilom, wenn ihr helfen wollt, geht hin und fragt nach diesem Dorf, und ihr werdet mich 
auf dem Gipfel finden, mein Haus liegt auf dem Gipfel. Der Mann kam wieder zurück: „Ich beobachte gerade 
das Fest und möchte euch um Unterstützung bitten.“ Er saß auf einem Pferd und trug den Hut von Chajul. Es 
dauerte einige Zeit, bis sich die Leute an ihn erinnerten und nach ihm suchten. Zuerst fragten sie nach dem Dorf 
in Chajul, einige Leute wiesen den Weg. Im Dorf angekommen, fragten sie die Leute nach dem Haus eines 
Mannes, der sagte, dass der Berg auf sein Haus falle, der Mann nannte seinen Namen nicht. Sie gingen zum 
Saqsivan, der zur Finca La Perla gehörte und wo der Besitzer der Finca wohnte. Aber es war nicht der Mann, der 
in Chajul um Hilfe gebeten hatte, und so fragten sie sich: Wer könnte das sein? Auf dem Saqsivan gibt es Steine 
mit Zeichnungen darauf, und hier stürzte der Berg gerade ein. Da wurde ihnen klar, dass es der Berg war, der um 
Hilfe gebeten hatte, und sie reinigten die Steine.“ 
145 „Der Berg war der ältere Bruder der Maya. Gott hat die Berge zuerst erschaffen, wir sind die jüngeren Brüder. 
Deshalb müssen wir die Berge respektieren, denn sie sind mächtiger als wir und sie sind größer. Heute sagt man, 
dass die Berge nur so existieren, aber nein, sie sind Menschen.“ 

112



113 

Die Überlieferung mit dem in Menschengestalt um Hilfe bittenden Berg zeugt von der 

Vorstellung einer animierten Welt, die fester Teil der Kosmogonie ist146. Außerdem verdeutlicht 

sie das reziproke Verhältnis von Menschen und Umwelt. Der Landschaft kommt eine göttliche 

Identität zu, die den rituellen Spezialisten bekannt ist, und auf die sie sich sowohl im rituellen 

Diskurs als auch bei den rituellen Handlungen beziehen. In den mesoamerikanischen 

Bilderhandschriften finden sich zahlreiche Hinweise auf animierte Bestandteile der Umwelt 

(Jansen und Pérez Jiménez 2010: 283).  

 

Eingriffe in die Landschaft und somit in den sakralen Raum, wie sie beispielsweise beim Bau 

der HidroXacbal oder beim Abbau von Kies und Sand für die Herstellung von Baumaterial 

gemacht werden, bedeuten gleichzeitig einen Eingriff in das Gleichgewicht der natürlichen 

Umgebung. „[…] sacan cosas del cerro, la máquina saca la raíz de la tierra […], […] sie holen 

Dinge aus dem Berg, die Maschinen holen die Wurzel der Erde heraus […] (Hervorhebung 

von Rosa Hernández, Ilom, Chajul, 03.05.2008). Die Bevölkerung Iloms sorgte sich während 

meines Feldforschungsaufenthalts um die Folgen dieser Eingriffe, die den Bergen tiefen 

Schaden zufügten. Mit raíz de la tierra meint Rosa Hernández das „Herz“ der Erde, des Bergs. 

Sie erwarteten „Strafen“ wie z. B. Erdbeben, die ihnen von den dueños de los cerros auferlegt 

werden würden. Des Weiteren beklagten sie, dass bei den Bauarbeiten kamawiiles gefunden 

und gestohlen werden. Unter der Bezeichnung kamawiil verstehen die Ixil aus Ilom 

beispielsweise alte Artefakte wie Keramik (-scherben), Knochen oder Kristalle. Diese 

Gegenstände sind eng mit den Ahnen verbunden, daher sind sie von großer Bedeutung und 

besitzen besondere Kräfte. Sie können außerdem Teil des sakralen Bündels der religiösen 

Divinationsspezialisten sein (Rosa Hernández, Ilom, Chajul, 03.05.2008, siehe 4.1.2.2).  

4.1.4 Ursprungsgeschichte(n)  
 

In Chajul und Ilom existieren orale Traditionen, die besagen, dass Ilom der Ursprungsort der 

Ixil sei und die Lakandonen diesen Ort gründeten. Zu den Zeiten der Ahnen kamen Lakandonen 

in die Region und an dem Nachnamen Xinic seien ihre Nachfahren zu erkennen. Zudem 

schrieben die oralen Traditionen den Lakandonen positive Eigenschaften zu, dazu gehörten 

Zuverlässigkeit, Ehrlichkeit sowie Mut und Stärke147.  

 

 
146 Animismus ausführlich z. B. bei Pitarch Ramón 2010 (Tzeltal), Ingold 2000 (allgemein).  
147 Ana Laynez Xinic, Chajul, 23.04.2008. 

113



114 
 

An dieser Stelle werden Beispiele angeführt, die die Gründung von Ilom erklären. Diese oralen 

Traditionen leiten eine Verbindung bzw. Abstammung der Ixil von den Lakandonen bzw. von 

Menschen, die aus dem nördlichen Tiefland einwanderten, her: Die Gründung des Dorfes Ilom 

wird einem Lakandonen namens Juan Ilom zugeschrieben. Vor der Gründung von Ilom 

residierte Juan Ilom auf dem Berg Vi' Kooma. Nach Gabriel Asicona Sánchez ist es bis heute 

ein Tabu, den Berg zu betreten. Wer es dennoch tut, verschwindet. Laut Gaspar Gallego, 74 

Jahre, aus Ilom (03.05.2008) befand sich das Dorf Ilom im Ixcán. Vor 110 Jahren gründeten 

von dort stammende Personen das gleichnamige Dorf im municipio Chajul. Der Namensgeber 

in dieser Version war Pedro Ilom 148 . Gaspar Gallego leitet das Toponym Ilom 

volksetymologisch von „ilamb’al“, lugar donde uno se descansa „Ort, an dem ausgeruht 

werden kann“, ab.  

 

In zahlreichen Maya-Sprachen, darunter auch in Ixil, ist der Wortstamm il- mit der Bedeutung 

„sehen“ oder „beobachten“ belegt. Die Wörterbücher des Proyecto Lingüistico Francisco 

Marroquín der Varianten Nebajs und Chajuls verzeichnen jeweils Ilo’m mit der Bedeutung 

Visitar. Ver, mirar. Das Suffix -om (auch -on) fungiert als nominalisierende und beschreibende 

Endung, die einen Zustand oder eine handelnde Person bezeichnet (Ayres 1991: 134). Die 

linguistische Analyse stützt die Interpretation „Ort des Wächters“, wobei die Lage des Ortes 

mit einem weiten Blick über das Tal des Xacbal in Verbindung gebracht wird. 

 

Etwas ausführlicher und in Bezug auf die mnemonische Narrative aussagekräftig sind zwei 

Versionen der Ursprungsgeschichte von Ilom, in denen eine Person namens tx’ol (bzw. tschol 

oder xol) auftritt. 

 

Luis Lainez (Nim Xu‘), 66 Jahre, erzählte folgende Ursprungsgeschichte am 02.05.2008 in 

Ilom149: 
Früher war das Land nicht bewohnt, und die Leute aus Chajul wollten hier leben, sie kamen und 
säten Chili und Baumwolle. Es waren drei Menschen, sie teilten sich auf, sie waren weit 
verstreut, sie konnten nicht miteinander sprechen, sie hörten nur das Echo. Sie gaben sich 
gegenseitig Zeichen, die sie mit ihren Macheten anfertigten. So sprachen sie miteinander. Sie 
hatten einen Unterschlupf zum Schlafen. Wenn sie von der Feldarbeit zurückkamen, war das 
Essen bereits fertig, aber niemand wusste, wer es zubereitet hatte. Sie hofften, beim Wasserholen 
die Person zu finden. Sie sahen im Wasser das Spiegelbild einer Person, die auf einem Ast saß. 
Diese Person war der tx‘ol. Die Menschen fragten die Person, „Wie heißt du? Woher kommst 
du?“, aber der tx‘ol gab keine Antwort, er sagte lediglich das Wort tx‘ol. Nach zehn Tagen sprach 

 
148 „Personas salieron de la mera aldea Ilom en Ixcán, poblaron aquí. Un señor se llamaba Pedro Ilom, llegó hace 
110 años.”. 
149 Zusammenfassung des protokollierten Gesprächs.  

114



115 

er doch und sagte: „Tengo oración a me convierto en cualquier cosa que se dice.” Der tx‘ol war 
lacandón, jedoch aus dem pueblo de Chajul. Er hatte sich in der montaña verlaufen, als seine 
Eltern Chili und Baumwolle säten. Er wuchs mit den Lakandonen auf, die ihm die oraciones 
(ritueller Diskurs, mantische Sprache, besonders mächtig) beibrachten. Als er die Menschen in 
der montaña traf, bereitete er ihnen das Essen zu. Auch trug der tx‘ol die schwere Last der 
Menschen, immer wenn sie etwas Schweres nach Chajul tragen wollten. Er musste nur wenige 
Schritte machen, da er mit seinen oraciones die Berge zusammenführen konnte. Er gab den 
Menschen eine oración, damit sie verhindern könnten, dass die Ladinos sie ausnutzten („para 
que los ladinos no se aprovechen de ellos.” Der tx‘ol befahl zwölf Kindern, von ihm die 
oraciones zu lernen, die Eltern waren jedoch nicht einverstanden. Der tx‘ol versuchte die Eltern 
zu überzeugen, und er prophezeite ihnen, dass die Ladinos sie ausrauben würden. „Maldición 
dejó él a los antepasados… porque está pasando ahorita.” Er sagte zudem, dass die Eltern sich 
so zu Komplizen der Ladinos machen würden („Así Ustedes serán compadres de los ladinos.”). 
Der tx‘ol verfluchte schließlich die Eltern, da er über ihre Ablehnung und ihr Unverständnis 
erzürnt war. Der Fluch des tx‘ol ist auch an der Konquista schuld. Chajul wäre heute anders, 
wenn die Vorfahren die oración des tx‘ol akzeptiert hätten, und „dann gäbe es keine Ladinos“.  

 

Von der Person des tx‘ol existierten verschiedene Versionen. Laut Nim Lu‘ Anay trägt die Figur 

den Namen Pedro Xol. Diese Person ist jemand, der ein indígena de Ilom ist und wie ein 

„dummer campesino“ wirkt. In Wirklichkeit ist er jedoch weise und besitzt außergewöhnliche, 

teils übernatürliche Kräfte. Er ist in der Lage, alle Gefahren zu überwinden, ungeachtet ob, sie 

von Menschen, Tieren oder der Armee ausgehen. Er hat alles erlebt: die „Zeit der Großeltern“, 

die „Zeit der Arbeit auf der Finca“ und die „Zeit des Krieges“.  Wenn er es will, „rücken für ihn 

die Berge zusammen und er muss nur einen Schritt machen“. Er besitzt die Fähigkeit, Zeiten 

des Leidens (sufrimiento) vorauszusehen. Er lebt an einem Ort namens Xola, zwischen zwei 

Flüssen. 

 

Im Kern vereinen die verschiedenen Versionen des tx’ol das Zusammenbringen 

unterschiedlicher historischer Ereignisse, die größtenteils traumatischer Natur sind, 

insbesondere die Kolonialzeit, den Bürgerkrieg und die Zeit der Ankunft der ersten Ladinos. 

 

Velásquez weist mithilfe der Funde in Xak’b’al, (unweit Iloms und des Flusses Xacbal) 

Handelsbeziehungen der Ixil mit dem Mayatiefland zwischen 600 und 900 n. Chr. und mit 

Zentralmexiko sowie der Usumacinta-Region zwischen 900 und 1200 n. Chr. nach (2008). Die 

Ausgrabungen fanden im Zuge des Staudammbaus in Jua statt. Zufällig wurden die 

Siedlungsreste bei den Bauarbeiten entdeckt und auch teilweise unwiederbringlich zerstört 

(persönliche Kommunikation, Juan Luis Velásquez, April 2009). Bereits 1927 dokumentierte 

Franz Termer die Stätte, er gab ihr auch den Namen Xak’b’al (nach dem Fluss). Er 

dokumentierte den Fund zahlreicher polychromer Keramiken in Gräbern und datierte sie auf 

350–900 n. Chr. (Termer 1958).  

 

115



116 
 

In der frühen Kolonialzeit nutzten die Ixil (und auch die Q’anjob’al und die Q’eqchi’) ihre 

geographische Nähe zur „Tieflandperipherie“ nördlich der Cuchumatanes, und besiedelten und 

bewirtschafteten zeitweise Ländereien weit entfernt von jedem spanischen Einfluss. Es bestand 

jedoch die Gefahr, von potentiell kriegerischen oder feindlich gesonnenen Gruppen der 

Lakandonen angegriffen zu werden (Lovell et al. 2013: 85). Aus dem Jahr 1664 ist ein „Einfall 

der Lakandonen in die Maisfelder des Dorfes Chajúl“ dokumentiert 150 . Die Lakandonen 

bewegten sich laut Termer von Nord nach Süd entlang des Río Xacbál und stammten aus dem 

Bereich des Zuflusses des Lacantun in den Xacbál (Termer 1958: 311). Über das Leben in dieser 

Region ist wenig bekannt. Da bedeutende orale Traditionen der Ixil auch heute noch eine 

Verbindung sowohl zu Lakandonen als auch zu Ch’ol herstellen, ist Kontakt vor der 

Kolonialzeit und in deren früher Phase wahrscheinlich. Die Lakandonen widersetzen sich 

spanischem Einfluss und dies mag ebenfalls ein Grund für die Verehrung der Lakandonen 

seitens der Ixil sein. 

 

4.2 Kacholpom, Katholiken und Evangelikale  
 

Während der Kolonialzeit führte die Missionierung durch die katholische Kirche bei den Ixil 

zu einer hybriden Form der indigenen Religiosität, bei der viele traditionelle Elemente über 

Jahrhunderte hinweg erhalten und fortgeführt werden konnten. Diese sind in Ritualen und 

Festen erkennbar (Nachtigall 1978, Brennwald 2001). Aus der frühen Kolonialzeit ist bekannt, 

dass die spanischen Kolonialist*innen die Träger*innen des traditionellen Wissens gezielt 

unterdrückten, verfolgten, diffamierten und ermordeten. Die indigenen Rituale wurden in der 

Folge schnell gegen die Feiertage der Heiligen und andere rituelle Anlässe aus dem 

Katholizismus getauscht (Colby und Colby 1981: 46). Einige Autor*innen vertraten die 

Position, dass das Interesse der spanischen Kolonialist*innen und Missionar*innen an der Ixil-

Region bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts im Vergleich zu anderen Regionen der spanischen 

Kolonie relativ schwach ausgeprägt war. Daher wurden in dieser Region besonders viele 

Elemente fortgeführt (Colby / Colby 1981, Lincoln 1945).  

 

Wie bereits erläutert gerieten während der violencia sowohl die religiösen Spezialist*innen als 

auch die Katholik*innen in das Visier des Militärs151 (CEH, tomo I, 1999: 239), da „katholisch 

 
150 Termer zitiert eine Passage aus Ximenez, a. a. O., lib. IV, fol. 149 recto et verso, die wiederum eine Abschrift 
von Gavarette ist. 
151 Siehe Kapitel 3.2.4. 

116



117 

sein“ mit der Zugehörigkeit zu einer Guerillaorganisation gleichgesetzt wurde (Duyos 2020: 

49f.). Die systematische Verfolgung und Tötung der Mitglieder der „Bildungselite“ in den 

Gemeinschaften, d. h. der Ältestenräte und Lehrkräfte, ist dokumentiert (CEH, tomo I, 1999: 

239, Cojtí Cuxil 1997: 138). Angesichts der extremen Gewalt, der Massaker und des 

zerstörerischen Wirkens der PAC sahen sich viele Menschen gezwungen, ihre 

Glaubensgemeinschaft zu wechseln, um ihr Leben und das ihrer Familien zu schützen. Viele 

konvertierten daraufhin zu einer evangelikalen Kirche (de León Ceto 2006: 33f.). 

 

Auch seit der Unterzeichnung der Friedensverträge stieg die Zahl konservativer, gemäßigter 

oder auch fundamentalistischer evangelikaler Kirchen in der Ixil-Region stetig an (de León 

Ceto 2006: 42f., Garrard-Burnett 1998). Der soziale Zusammenhalt war starken Spannungen 

innerhalb der Gemeinschaften ausgesetzt, unterschiedliche Interessen generierten Konflikte.  

In der Zeit nach Ende des Bürgerkriegs war (und ist) das Verhältnis zwischen Evangelikalen 

und kacholpom nicht in allen Dörfern friedlich. Das Leben in den Gemeinschaften ist von einem 

„hybriden Verständnis der Welt“ geprägt 152 , welches sich aus Elementen der Maya-

Kosmovision, westlichen Analogien sowie Aspekten des theozentrischen evangelikalen 

Systems zusammensetzt (Hermesse 2011: 176). Die Konversion zu einer evangelikalen 

Glaubensgemeinschaft geht nicht zwangsläufig mit dem Verlust traditioneller kultureller 

Muster sowie einer vollständigen Abwendung sozial bedeutsamer Rituale einher (ebd.: 179).  

 

Die Konversionen zu den evangelikalen Kirchen beschränken sich in der Ixil-Region nicht auf 

den Zeitraum der violencia. Das Trauma des Bürgerkriegs wiegt nach wie vor schwer, aber ein 

Zwang, zu konvertieren, ist nun nicht mehr gegeben. Die Mitglieder der Pfingstkirchen wählen 

ihre neuen Mitglieder nicht aus, sondern es erfolgt eine offene Aufnahme. Sie betrachten es als 

ihre Aufgabe, „zwischen den Individuen zu vermitteln, die Heilung zu bewirken oder Erlösung 

zu stiften“. Es wird eine Möglichkeit aufgezeigt, durch die Zugehörigkeit zu einer Kirche eine 

kollektive Identität und ein Gemeinschaftsgefühl zu entwickeln (Philpot-Munson 2009: 44). 

Die Pfingstkirchen hörten gemäß dem Grundsatz „Vergeben und Vergessen“ die teilweise 

traumatischen persönlichen Bürgerkriegs-Erfahrungen ihrer Mitglieder an und boten ihnen 

somit einen Orientierungsrahmen (ebd.: 50).  

 

 
152 Hybridität beschreibt Synthesen aus kulturellen Formen oder Fragmenten unterschiedlichen Ursprungs, es 
sind offensichtlich (und wissentlich/absichtlich) Elemente verschiedener Kulturen vermischt (Eriksen 2010: 
261). 

117



118 
 

Zwischen den evangelikalen Glaubensstrukturen und der „zu bekehrenden Kultur“ ist es 

zumindest in Teilen zu einer „Akzeptanz“ gekommen. Um Erfolg und Relevanz zu erlangen, 

musste der pentecostismo die lokalen kulturellen Vorstellungen, Repräsentationen und Riten 

inoffiziell dulden (Bastian 1990: 235 –236, Meslin 1988: 239). Diese Annahme wird zudem 

durch die hohe Anzahl an Konversionen von einer Kirche zur anderen sowie zurück zum 

Katholizismus untermauert 153 . Grundwissen über die kulturellen Traditionen, über die 

costumbres, wie z. B. sajb’ichil, Divination oder Kenntnisse über die sakralen Orte, ist weit 

verbreitet und nach wie vor lebendiger Teil des kulturellen Gedächtnisses der Ixil. Religiöse 

Identität und kultureller Wissensvorrat haben eine Schnittmenge. So lange unterschiedliche 

Wissenskonzepte in unterschiedlichen Situationen zum Einsatz kommen, und nicht mit 

widersprüchlichen Aspekten zur gleichen Zeit konfrontiert werden, können sie auch in ein und 

derselben Person bestehen. Daher kann in sehr schwierigen oder sogar lebensbedrohlichen 

Situationen Rat und Hilfe von verschiedenen Stellen eingeholt werden, auch wenn deren 

Vorstellungen von Krankheit und Heilung unterschiedlich sind. Dies können sowohl 

Schulmediziner*innen im Provinzkrankenhaus von Nebaj, Pflegekräfte in den puestos de salud 

auf dem Land, katholische Priester oder Ordensleute, evangelikale Prediger*innen als auch 

b’aalvatztiixh, aaq’ii oder aakun sein. Religiöses und jedes andere Wissen erlangt erst 

Bedeutung für Menschen, wenn es Nutzen in sich birgt. Also muss es für etwas verwendet 

werden können und mit den jeweiligen Erfahrungen eines Menschen verbunden werden können 

(Eriksen 2010: 238). Die rituelle Praxis beinhaltet semiotische Systeme und kulturelle Werte, 

die eng mit dem alltäglichen Leben in den Gemeinschaften verknüpft sind. Sie geht über 

„katholisch” oder „evangelikal” hinaus. Die evangelikalen Kirchen in der Region betonten die 

Zugehörigkeit zu der Ixil-Gesellschaft. Viele Kirchen machten schon äußerlich darauf 

aufmerksam, indem sie die Bezeichnung „Ixil“ in ihrem Namen aufnahmen. Die Sprache der 

cultos, der Gebete und der allgemeinen täglichen Kommunikation war Ixil. Seit 2009 liegt die 

Übersetzung des Neuen Testaments von einer Missionarin des Summer Institute of Linguistics 

in Nebaj vor. Seitdem wurden die Psalmen auch nicht mehr auf Spanisch zitiert, sondern auf 

Ixil. Auch in den dialektalen Varianten des Ixils aus Chajul und Cotzal liegen nun 

Übersetzungen vor. Unterricht findet – sofern er stattfindet – in den Grundschulen mit Ixil als 

L1 und Spanisch als L2 statt. Trotzdem ereigneten sich während meiner Feldforschung immer 

wieder Aggressionen und Gewaltvorfälle. Dazu gehörten beispielsweise gezielte Zerstörungen 

 
153 Gerardo Terraza Cedillo, Nebaj, 22.04.2009. 

118



119 

heiliger Orte, indem aufgestellte Kreuze zerstört oder entfernt wurden154. Vandalismus, offene 

Anfeindungen und Belehrungen konnten die Nutzung der heiligen Orte oder die Durchführung 

ritueller Handlungen nicht dauerhaft stören. Trotzdem waren diese Umstände Ende der 2000er 

Jahre der Grund, warum die Teilnahme an costumbres nicht von allen meiner 

Gesprächspartner*innen öffentlich angegeben wurde.  

 

Pap Me’k aus Chel berichtete in diesem Zusammenhang, dass Vertreter*innen einer 

evangelikalen Glaubensgemeinschaft aus der Hauptstadt nach Chel gekommen waren, und die 

traditionelle Religion als „Teufelswerk“ und die rituellen Handlungen als „Hexerei“ (brujería) 

bezeichnet hatten. Darüber hinaus verurteilten sie den Konsum von kuxa das Spielen der 

Marimba, die Feiern und das Abbrennen von pom und Kerzen als „Sünde“ (pecado). Auch in 

Ilom berichtete Marcos Codían, b’aalvatztiixh, von einem Vorfall, bei dem die Mitglieder einer 

evangelikalen Kirche ihn beschimpften und als brujo verleumdeten 155 . Seit Beginn der 

Christianisierung, jedoch verstärkt seit dem Wirken der orthodoxen und teils militanten 

Aktivist*innen der Acción Católica, sind religiöse Spezialist*innen sowie die traditionelle 

Mayareligion von Stigmatisierung, Diffamierung und Verfolgung betroffen (Konefal 2010, 

Wilson 1995). Bis in die Gegenwart (Jahr 2020) liegen die Berichte aus Guatemala vor, denen 

zufolge rituelle Spezialist*innen von Evangelikalen diffamiert und bedroht wurden oder sogar 

wie im Fall Domingo Choc Che ermordet wurden156.  

 

Die Verwendung der Begriffe brujo und brujería durch die Ixil und andere indigene Völker 

selbst manifestiert ein internalisiertes koloniales Weltbild (Barabas 2019 [11979]). Die 

Verwendung von Begriffen, die aus der Kolonialzeit stammen und diskriminierende 

Konnotationen aufweisen, wie beispielsweise brujería, brujo, witchcraft, sorcery und ähnliche, 

sollte in akademischen Publikationen mit Vorsicht erfolgen. Die unreflektierte Verwendung 

solcher Termini zur Bezeichnung indigener religiöser Konzepte kann zu weiterer 

Diskriminierung und Gewalt führen. Anders, Jansen und Pérez Jiménez (1994) untersuchten 

kritisch die in älteren wissenschaftlichen Publikationen und kolonialzeitlichen Quellen 

verbreitete Verwendung von unzutreffenden, diffamierenden, diskriminierenden und Gewalt 

generierenden Bezeichnungen für Traditionen und religiösen Spezialist*innen der indigenen 

Völker. Der Begriff Hexerei und alle zugehörigen Kategorien sind als Phänomen der 

 
154 Sowohl in Situationen in denen ich an informellen Gesprächen teilnahm, als auch in folgenden Interviews: 
Nim Lu’ Anay, Chel, Chajul, 15.04.2008 und Gerardo Brito, Las Violetas, Nebaj, 23.03.2010. 
155 Interview Marcos Cordían, 05.05.2008, Ilom, Chajul.  
156 Domingo Choc Che wurde am 06.06.2020 in Chimay/Petén ermordet. Videos des Lynchmordes kursieren auf 
verschiedenen digitalen Kanälen.  

119



120 
 

Fremdmachung (auch Othering) zu betrachten. Anliegen fremder Gruppen werden in der 

eigenen Darstellung nicht angemessen berücksichtigt. Die „machtlosen“ Anderen werden 

gemäß den Eigeninteressen der Mächtigen so dargestellt, dass ihnen misstraut wird, sie 

diffamiert und beleidigt werden (Said 1978, Spivak 1999). In diesem Fall ist der Kontext eine 

streng hierarchische, von christlichem Dogma legitimierte Struktur, die auf Ausbeutung 

ausgerichtet war und die „Anderen“ kulturell geringschätzte. Auch im Hinblick auf die 

Deklaration der Rechte der Indigenen Völker und den Schutz des immateriellen kulturellen 

Erbes ist an dieser Stelle explizit auf die diesen Begriffen inhärenten Gefahren hinzuweisen 

(Jansen, persönliche Kommunikation, 2021). 

 

Auf Anweisung des Verwalters der Finca La Perla wurden sämtliche nächtlichen Rituale auf 

dem Gelände untersagt, mit der Begründung, „die brujería zu verhindern“. Es ist jedoch auch 

denkbar, dass die Anweisung präventiven Charakter hatte und dem Zweck diente, die 

Diffamierung nächtlicher Rituale als brujería zu unterbinden:  
En este caso hay quejas sobre los guías espirituales. Dicen que trabajan, pero [están] haciendo 
brujerías. La finca La Perla no permite que los señores trabajan así. Él que trabaja realmente en 
hacer las ceremonias pide permiso a mí, como encargado de la finca, antes de realizar una 
ceremonia. Y ya no pueden hacer las ceremonias en la noche, solo se permiten las ceremonias 
en el día, para que la gente se da cuenta de que ellos no trabajan de brujería157 (Mario Alba, 
Verwalter der Finca, 18.04.2008). 
 

Eventuell strebt Mario Alba mit dieser Maßnahme eine Veränderung der sozialen Interaktionen 

auf der Finca an, mit dem Ziel, ein harmonischeres Miteinander zu fördern. Möglicherweise 

reagiert er auf die aus der violencia tradierten Spaltungen der Gemeinschaft.  

 

Der Begriff brujería findet auch bei den Ixil selbst Anwendung. Aus den geführten Interviews 

geht hervor, dass dieser im Zusammenhang mit scheinbar willkürlichen oder unerklärlichen 

Ereignissen verwendet wird. Insbesondere Todesfälle, schwere Krankheiten und Unglücke 

werden auf diese Weise versucht, zu erklären. In erster Linie werden so valide Erkenntnisse und 

Verständnis für unerklärliche Vorfälle und Phänomene geschaffen. Unglück, welches auch 

mitunter als ungerecht empfunden wird, und Fragen nach dem „Warum jetzt?“ oder „Warum 

ich?“, „Warum mein Kind?“ erhalten so eine Antwort. Dabei wird mitunter den Durchführenden 

der rituellen Handlung auch eine böse bzw. schädigende Absicht unterstellt. Laut meiner 

 
157 „In diesem Fall gibt es Beschwerden über die spirituellen Führer. Sie sagen, sie arbeiten, aber [sie] vollführen 
Hexerei. Die Finca La Perla erlaubt den Herren nicht, so zu arbeiten. Derjenige, der die eigentlichen Zeremonien 
durchführt, muss mich, den Verantwortlichen der Finca, um Erlaubnis bitten, bevor er eine Zeremonie 
durchführt. Und sie dürfen nachts keine Zeremonien mehr durchführen, sondern nur noch tagsüber, damit die 
Leute sehen, dass sie keine Hexerei betreiben.“ 

120



121 

Gesprächspartner*innen ist es besonders schwierig, eine Krankheit zu heilen, die durch eine 

rituelle Handlung mit böser Absicht, eine brujería, entstanden ist. In Chel erbat mein Begleiter 

Kuxh im April 2008 ein solches Heilritual von Pap Tek. Laut Pap Tek stellte ein solches 

Heilritual eine heikle Aufgabe dar, die unter Umständen auch selbst den Tod verursachen kann. 

 

Auszug aus dem Feldtagebuch: Ein Heilritual für Kuxh 

Kuxh“, Augustín Solis Cedillo, 32 Jahre158, begleitet mich als Begleiter und Übersetzer in die Dörfer 
des vértice norte. Er ist verheiratet und hat drei Kinder, mit denen er in einer sehr kleinen, abgelegenen 
Ortschaft im municipio von Chajul lebt, in Vipech. Der Ort ist nur auf dem Fußweg von Chajul aus zu 
erreichen, es leben nur fünf Familien dort, dabei handelt es sich um Familien, die sich nach Ende des 
Bürgerkrieges dort auf der Suche nach einer neuen Heimat und Land niedergelassen haben. Kuxh ist in 
Nebaj geboren, und hat seine gesamte Kindheit auf der Flucht vor der guatemaltekischen Armee in den 
Bergen verbracht, und später in der CPR-Gemeinde Kaba’ im äußersten Nordosten der Ixil Region, kurz 
bevor die Berge in das Tiefland des Ixcán abfallen. Kuxh ist Subsistenzbauer und hat ein Problem mit 
seinem rechten Handgelenk, was ihm so große Schmerzen bereitet, dass die Arbeit auf dem Feld beinahe 
unmöglich ist und die Existenz seiner Familie ernsthaft bedroht ist. Er hat aus diesem Grund unter 
anderem bereits in Erwägung gezogen, Marihuana als cash crop anzubauen und es an Touristen zu 
verkaufen. Nach einem erfolglosen Besuch im Krankenhaus von Nebaj (wo man ihm seinen Angaben 
nach nur eine Amputation der Hand vorschlug) hat Kuxh beschlossen, einen b’alvatztiixh zu 
beauftragen, ein entsprechendes Heilritual durchzuführen. Da wir zu diesem Zeitpunkt im Haus von 
b’alvatztiixh Tek in der Gemeinde Chel wohnten, wurde auch Pap Tek damit beauftragt eine ceremonia 
para defender la vida (eine Zeremonie zur Verteidigung des Lebens) durchzuführen. Dieses Ritual 
besteht aus einer Serie von sieben mal zwei Zeremonien an verschiedenen Tagen des Ritualkalenders. 
Laut Pap Tek sind die folgenden Tage für diese Aktivitäten geeignet: Kamel – um Verzeihung bitten; 
Chee – als alcalde sprechen; B’atz – pedir perdón por la mujer (um Verzeihung bitten für die Frauen); 
Ee – pedir fuerza, que le dan fuerza para combatir la enfermedad (um Stärke bitten, geeignet um gegen 
die Krankheit anzukämpfen); No’j – pide perdón el enfermo que tiene dolor (der Kranke mit Schmerzen 
bittet um Verzeihung); Tiaxh – um Verzeihung für die Kranken bitten. No’j und Tiaxh sind komplementär 
zu einander. Die Zeremonien an den komplementären Tagen bilden Paare – sie gehören zusammen. Das 
Heilritual für Kuxh besteht aus sieben mal zwei, also insgesamt 14 Ritualen.  
 

Für jeden Tag gibt es einen korrespondierenden heiligen Ort, z. B. für den Tag Kamel ist der 
korrespondierende Ort der Friedhof. Der Tag ist dazu geeignet, die Toten und die Heiligen um 
Verzeihung zu bitten (pedir perdón a los muertos y a los santos).  
 

Der Tag Chee – habla como alcalde y corresponde al cerro Vi’ jomistan. Chee ist einer der vier 
Jahresträger, die oft als alcalde bezeichnet werden.  
 

Kamel war der 12.04.2008 und Chee der 13.04.2008. An diesen beiden Tagen fanden die ersten beiden 
Rituale statt, diese beiden Rituale stellten das erste Paar innerhalb des gesamten Heilrituals dar. Sie 
fanden auf dem Friedhof in Chel und auf dem Berg Vi‘ jomistan statt.  
 

Die während des Rituals wurden Kerzen mit unterschiedlichen Farben verwendet. Laut Pap Tek 
symbolisieren die Farben unterschiedliche Objekte, die mit dem Leben in direktem Zusammenhang 
stehen: weiß – Knochen, schwarz – Erde, blau – Himmel, grün – die Wildnis (montaña), gelb – Fleisch, 
rot – Blut.  
 

Pap Tek stellte Kuxh für jede Zeremonie Q25 in Rechnung. Die Schmerzen gehen laut Kuxh auf eine 
brujería (Hexerei) zurück, Kuxh hatte in der Vergangenheit eine Auseinandersetzung mit einer Frau aus 

 
158 Im Jahr 2008.  

121



122 
 

seinem Dorf um ein Stück Land, er nimmt also an, dass diese Frau die brujería  bei einem brujo (aakun; 
Hexer) in Auftrag gegeben hat. 
 

Laut Pap Tek wird ein solches Ritual – para defender la vida – immer dann durchgeführt, wenn eine 
Krankheit keine erkennbare und erklärbare Ursache hat, oder wenn sich eine Krankheit nicht durch 
traditionelle – und Schulmedizin heilen lässt. In solchen Fällen wird in der Regel brujería als Ursache 
angenommen und wie in Kuxhs Fall finden sich im Leben der Patienten Zwischenfälle oder 
Auseinandersetzungen, die hierfür verantwortlich sein können.  

4.3 Diskussion  
 

Ungeachtet der religiösen Identität, d. h. der formalen Zugehörigkeit zu einer der vielen 

evangelikalen Glaubensgemeinschaften oder der katholischen Kirche, teilen viele Ixil den 

Wissensvorrat des immateriellen kulturellen Erbes und nehmen bei Bedarf die rituelle bzw. 

divinatorische Komponente in Anspruch. Eine kollektive Identität auf Basis des impliziten 

Wissens (tacit knowledge) besteht, jedoch lässt die Division entlang der Konfliktlinien mit 

Ursprung in der Zeit der violencia in den Gemeinschaften nur langsam eine sichtbare kollektive 

Identität als Ixil zu. Stattdessen leben sie kollektive Identitäten als kacholpom, Katholik*innen 

oder Mitglieder einer evangelikalen Glaubensgemeinschaft. Unbewusste und bewusste Anteile 

ergänzen sich. Religion in ihrer sozial-politischen Dimension schafft in der Regel einen 

Rahmen der Solidarität und des Gemeinschaftsgefühls. Sie legitimiert immer auch eine 

politische Ordnung und stellt ihren Anhängern eine bedeutungsvolle Weltsicht zur Verfügung 

(z. B. die Versöhnung mit dem eigenen, unvermeidlichen Tod). In Krisenzeiten und im 

Angesicht unerklärlicher und als ungerecht empfundener Ereignisse kann der Glaube an 

ancestral spirits (die Geister der Ahnen) die Auswirkungen der entstandenen Brüche mildern, 

jedoch unter Umständen ungleiche Machtverhältnisse legitimieren (Eriksen 2010: 81; 226).  

 

Rituale, sajb’ichil, geben der Gemeinschaft der kacholpom Struktur und Bedeutung (Bell 

1997). Das beschriebene Ritual in Vorbereitung der Aussaat erfüllt den sozialen Aspekt der 

traditionellen Religion (Eriksen 2010: 227). Die Rituale fanden innerhalb eines symbolischen 

Universums statt, sie waren die praktischen und personifizierten Manifestationen der 

Kosmogonie und bildeten die Grundlage zur Konstruktion des kollektiven Gedächtnisses. Ein 

weiterer Aspekt der Kosmogonie ist die Auffassung, dass jegliche Form der menschlichen 

Aktivität als Eingriff in die natürliche Umwelt betrachtet wird. Demzufolge ist stets eine rituelle 

Handlung erforderlich, bevor eine Handlung ausgeführt wird. Die Rituale handeln Beziehungen 

innerhalb der Gemeinschaft aus, zwischen Menschen und auch zwischen Mensch und Umwelt.  

Zudem können rituelle Praktiken gesellschaftliche Ambiguitäten zur Sprache bringen und 

Lösungen auf symbolischer Ebene anbieten (Eriksen 2010: 228): Demzufolge wird Divination 

122



123 

in der Ixil-Region unabhängig von der formalen Religionszugehörigkeit in Anspruch 

genommen. Sie entfaltet im Kontext lokal bedeutsamer und erstrebenswerter Ergebnisse des 

täglichen Lebens Wirkkraft. Als mantische Technik vorkolonialen Ursprungs ist sie von einem 

ethischen, religiösen und moralischen System gestützt, dessen Bedeutung ausschließlich im 

Kontext der Ixil-Kultur zu erfassen ist. Ebenso wie sajb’ichil besitzt Divination eine ordnende 

Funktion der sozialen und moralischen Bereiche innerhalb der Gemeinschaft. Die Tatsache, 

dass auch Mitglieder evangelikaler Religionsgemeinschaften Divination in Anspruch nehmen, 

veranschaulicht die hohe Anpassungsfähigkeit und Resilienz des divinatorischen Systems – und 

des immateriellen kulturellen Erbes der Ixil im Allgemeinen. 

 

Das divinatorische System der Ixil basiert zudem auf folgender Metapher: die Krankheit als 

Ausdruck der Gefangenschaft der eigenen Seele. Dies kann einerseits durch das Wirken 

übernatürlicher Wesen geschehen, auch unter der Bezeichnung mal espiritu „schlechter Geist“ 

geläufig, oder andererseits durch das Wirken religiöser Spezialist*innen und ihre „schlechte 

Energie“. Die Metapher bietet einen kohärenten Rahmen und Erklärungen für die Umstände 

des Lebens der Mitglieder einer sozialen Gruppe (v. a. unerklärliche Schicksalsschläge, wie 

plötzliche schwere Krankheit oder der Verlust eines Angehörigen). Dies funktioniert sowohl 

auf individueller als auch auf zwischenmenschlicher Ebene. Mit Hilfe des divinatorischen 

Systems, das einen kohärenten Rahmen für das individuelle Wohlbefinden und die Erhaltung 

traditioneller Vorstellungen bildet, kann das soziale Gefüge erhalten werden (Colby 2004: 84). 

Die in diesem Kapitel vorgestellten Akteure und Akteurinnen agieren kompetent im rituellen 

Kontext und reagieren kreativ auf Eventualitäten und Veränderungen. Sie besitzen als rituelle 

Spezialist*innen „privilegierten Zugang zu höheren Mächten“ (Eriksen 2010: 227). Träumen 

kommt bereits bei der Berufung in das Amt des b’aalvatztiixh sowie der k’uyintxa‘ eine 

wichtige Rolle zu. Ein Traum ist definiert als der Moment, in dem ein Mensch das Gewöhnliche 

und das Außergewöhnliche der Erlebnisse erneut durchlebt. Die Ereignisse geschehen in 

besonderen Räumen und repräsentieren Unendlichkeit. Der Raum, in dem diese Erlebnisse 

innerhalb des Selbst stattfinden, befindet sich außerhalb der Zeit. Der Traum an sich ist folglich 

eine andere Art und Weise, Landschaft/Raum zu erleben, und keine externe Realität (Ingold 

2000: 52–58). 

 

Das Beispiel des Aussaatrituals zeigt, wie der Ritualkalender cholq’ii auch Ende der 2000er 

Jahre den Rhythmus des Alltags in den kleinbäuerlichen Gemeinschaften bestimmte. Die Tage 

wurden im rituellen Diskurs direkt angesprochen und galten als Gottheiten. Zudem besitzen sie 

123



124 
 

Eigenschaften, die jeweils mit bestimmten Aktivitäten in Verbindung stehen, und besitzen 

positive, neutrale oder negative Wertigkeit. Der Sonnenkalender Yaab spielte während meiner 

Feldforschung keine Rolle, bzw. wurde nicht mehr beachtet. Der Ritualkalender erfüllt neben 

seiner synchronen, psychologischen Funktion ebenfalls die Aufgabe, eine Gruppenidentität zu 

festigen. Zudem wahrt er das kulturelle Gedächtnis und tradiert Werte und Wissen über 

Kosmogonie und Kosmologie von Generation zu Generation. Auf dieser Säule basiert eine 

Gemeinschaft, die einerseits aus unterschiedlichen Interessens- und Glaubensgemeinschaften 

besteht und andererseits dennoch grundlegende kulturelle Werte und ein gemeinsames 

kulturelles Erbe teilt. Das kulturelle Erbe zeichnet sich durch eine hohe Dynamik aus, indem es 

kontinuierlich Elemente abgibt und neue integriert, während es seine grundlegende Struktur 

beibehält. 

 

In der Interpretation der Landschaft als sakraler Raum spielen sowohl Kalenderwissen als auch 

Divination eine Rolle. Ein wesentlicher Aspekt ist dabei die wechselseitige Durchdringung von 

Umwelt und Individuum auf physischer und spiritueller Ebene. Die Bedeutung heiliger Stätten 

manifestiert sich in ihrer Betrachtung als Erbe, als Sitz der Geschichte sowie als Orte der 

Resonanz, an denen das Materielle, das Symbolische und das Funktionale simultan in 

Erscheinung treten. Sie dienen als Brücken zwischen materiellem und immateriellem Erbe 

sowie zwischen Vergangenheit und Gegenwart. Die Bewohner*innen stehen in direktem 

Kontakt mit den heiligen Stätten und bewahren so die Verbindung zwischen sich und der 

Vergangenheit. Es besteht eine Verbindung zwischen Leben und Tod sowie zwischen Zeit und 

Ewigkeit (Ingold 2000: 16–19). 

 

Orale Traditionen, wie beispielsweise die Ursprungsgeschichte der Ixil, sind von Bedeutung für 

das kollektive Gedächtnis sowie den intergenerationalen Dialog. Die Rolle des tx’ol in den 

Ursprungsgeschichte(n) trägt zur Übersetzung der historischen Brüche bei und zeugt von 

Handlungskompetenz (Burke 2009: 55ff.). Neben der Einbeziehung der traumatischen 

Ereignisse aus der Vergangenheit tragen die Ursprungsgeschichten zur Abgrenzung gegenüber 

der Gruppe der „Ladinos“ bei. Die Fähigkeit der oralen Tradition zur Veränderung und 

Anpassung an die jeweiligen Gegebenheiten ist eine wesentliche Eigenschaft, die es ihr erlaubt, 

auf dynamische Weise zu reagieren und ihre Form gemäß den aktuellen Herausforderungen und 

Fragestellungen zu gestalten.  

124



125 

  

125



126 
 

  

126



127 

5. El tejido social – das soziale Gefüge 

 

In der Ixil-Region war das soziale Gefüge innerhalb der Gemeinden erheblich beeinträchtigt. 

Dies war begründet in der während des Bürgerkriegs verübten Gewalt, den teils radikal 

agierenden Anhänger*innen evangelikaler Glaubensgemeinschaften und dem 

Staudammprojekt Hidroxacbal. Auch das tiefsitzende Misstrauen mir gegenüber als 

Außenseiterin war dem zerrütteten sozialen Gefüge geschuldet. Insbesondere das Wirken der 

Zivilpatrouillen (Patrullas de Autodefensa Civil, PAC; vgl. Kapitel 3.2.4.3) stellte zu jenem 

Zeitraum ein alltagsbestimmendes Thema dar 159 . Dieses Kapitel geht der untergeordneten 

Forschungsfrage nach, welche Strategien lokal angewendet werden, um der Spaltung der 

Gesellschaft zu begegnen und kollektive Identitäten zu konstruieren. 

 

Wie bereits dargelegt, war die Ixil-Region in erheblichem Maße von den gewaltsamen 

Handlungen des Bürgerkriegs betroffen. Während der Diktaturen von Lucas García und Ríos 

Montt wurden in dieser Region Massaker und weitere Verbrechen gegen die Menschlichkeit 

verübt. Das Militär zerstörte nahezu alle Dörfer und strukturierte sie anschließend als 

Modelldörfer (aldeas modelo) oder Entwicklungspole (polos de desarrollo) um. Die 

Umstrukturierung der Siedlungen implizierte eine Unterordnung oder Anpassung der 

Bevölkerung (Brysk 2000: 45). Die Erinnerung an den Bürgerkrieg ist umkämpft – auch auf 

der Mikroebene der Gemeinden. Letztendlich geht es hier um Handlungskompetenz, nach 

welcher entschieden wird, welche Vergangenheitsversion aufgezeichnet, konserviert und 

tradiert wird (Burke 2009). Die von der CEH formulierten Empfehlungen für Handlungen, die 

zu der Implementierung von Frieden und Gerechtigkeit im Land führen sollten, blieben 

größtenteils ignoriert oder ihre Umsetzung wurde verzögert. 

 

Erst im Zuge des Prozesses gegen General Ríos Montt im Jahr 2013 erfuhren die 

Menschenrechtsverletzungen und Verbrechen gegen die Menschlichkeit an den Ixil wieder 

mediale Aufmerksamkeit in der nationalen und internationalen Öffentlichkeit. 

Verantwortlichkeiten und die Rechenschaftspflicht für diese Verbrechen wurden auch auf 

lokaler Ebene diskutiert. Weiterhin manifestierten sich in den Ixil-comunidades Konfliktlinien 

zwischen Betroffenen und Täter*innen. Die comunidades traten nicht einheitlich auf, weder in 

Bezug auf soziale noch auf ideologische Strukturen. Nicht nur in den sozialen Medien teilten 

 
159 Dies entsprach der Darstellung des Berichts der CEH (Comisión del Esclarecimiento Historico, 1999): 
Massaker, blinde Gewalt, Vertreibung und vor allem die PAC (Patrullas de Autodefensa Civil) hatten 
verheerende Auswirkungen auf die Gemeindestrukturen. 

127



128 
 

sich die Lager in jene, die im Hinblick auf die Ereignisse der violencia den Genozid weiterhin 

leugneten und von einem „internen bewaffneten Konflikt“ sprachen (#no hubo genocidio), und 

jene, die Gerechtigkeit für die während des Bürgerkriegs verübten Verbrechen gegen die 

Menschlichkeit und des Genozids einforderten (Kalny 2017: 122). Auf Dorfebene verbargen 

sich hinter den beiden Lagern die Brüche aus der Zeit des Bürgerkriegs und dem Wirken der 

PAC. Die Wahlergebnisse allein im municipio Nebaj waren zur Zeit der Feldforschung sowohl 

für mich als Forscherin von außerhalb als auch für die kulturellen Aktivist*innen der 

FUNDAMYA irritierend: Wieso stimmte eine Mehrheit für die FRG, die Partei der ehemaligen 

Peiniger? Handelte es sich tatsächlich um Wahlmanipulation und Betrug? Des Weiteren nahmen 

viele Ixil, die zu einer evangelikalen Kirche konvertiert waren, dennoch an traditionellen 

Ritualen teil oder konsultierten regelmäßig Kalenderspezialist*innen, obwohl ihre Kirche 

mitunter genau jene religiösen Spezialist*innen diffamierte.  

 

Vor dem Hintergrund dieser Informationen erschien die Spaltung der comunidades ambivalent 

und für Außenstehende nur schwer greifbar. Interne und externe soziokulturelle Einflüsse 

formten das soziale Gefüge (Carmack 2009: 188). Bei diesen Auseinandersetzungen ging es 

mitunter nicht nur um Fragen der Kosmovision oder des Glaubens, sondern um Macht- bzw. 

Landkonflikte sowie zwischenmenschliche Auseinandersetzungen. Außerdem verbargen sich 

hinter der Religionszugehörigkeit bei der Generation mittleren Alters (der im Jahr 2010 25-50-

Jährigen), auch die Zugehörigkeiten während des Konflikts. Ex-PAC, Ex-Guerillero, Ex-CPR 

– die Taten und das Verhalten en aquellos tiempos, zu jenen Zeiten, wurden beschwiegen und 

waren weitestgehend tabuisiert, aber nicht vergessen oder vergeben (Taylor 2011: 178, Cojtí 

Ren 2019). Tatsächliche Versöhnung hatte noch nicht stattgefunden. Täter- und Opferrollen 

waren nicht eindeutig zuzuweisen, konnten von einem Individuum auf ein anderes übertragen 

werden. Von außen entstand der Eindruck, dass entlang sehr alter Konfliktlinien (insbesondere 

ungeklärter Landrechtsfragen) diese Reizpunkte verstärkt wurden.  

 

Hinzu kommt die von der rumänischen Literaturwissenschaftlerin Marianne Hirsch in Bezug 

auf den Holocaust als post-memory benannte Entwicklung. Dieser Begriff beschreibt den 

Prozess, in dem die nachfolgende Generation die als individuelle Erinnerungen tradierten 

Traumata der älteren Generationen in das kommunikative Gedächtnis aufnimmt (Hirsch 2012). 

Täter- und Opferrollen werden von einer Generation zur nächsten tradiert und sind Teil der 

Identitätsbildung der neuen Generation. Die Schulbildung vermag diese Rollen nicht 

aufzubrechen (siehe hierzu Kapitel 7).  

128



129 

Es ist dokumentiert, dass eine Vielzahl an Menschen sowohl vor der Armee als auch vor der 

Guerilla in möglichst unzugängliche Regionen der Sierra de los Cuchumatanes flohen, um sich 

und ihre Angehörigen zu schützen und zu retten. Der folgende Bericht160 von Fabian Gallego 

aus der aldea Xaxmoxan, Chajul, zeugt davon, wie er sich mit seiner Familie in den Bergen 

versteckte und schließlich in sein Heimatdorf zurückkehrte:  
Mit anderen Familien harrten wir insgesamt acht Jahre in der Nähe des Flusses Cotzal aus, 
ungefähr 35 km östlich von Xaxmoxan an der Grenze zu den municipios Cotzal und Uspantán. 
Dabei flohen wir zuerst vor der Guerilla und mussten uns anschließend auch vor der Armee 
verstecken. Nachdem wir von der Armee entdeckt wurden, kamen wir mit weiteren Familien 
aus anderen Verstecken in den Bergen nach Xemamatze´, in Nebaj. Nach einiger Zeit durften 
wir und die anderen Familien – unter Begleitung von Soldaten – in unsere ursprünglichen Dörfer 
zurückkehren. Dort hatten jedoch bereits andere Familien die verlassenen Häuser entweder 
vollständig zerstört oder selbst bezogen. Wir Rückkehrer waren gezwungen, auch durch die 
Präsenz der Soldaten, auf unsere alten Häuser und milpas zu verzichten. Wir mussten uns mit 
einer zugewiesenen Parzelle zufriedengeben.  
 

Die Parzellen waren nicht nur deutlich kleiner, sondern lagen auch nah beianeinander. Dadurch 

veränderte die comunidad ihre Siedlungsstruktur.  

 

Die von Fabian Gallego geschilderten äußeren Veränderungen des Dorfes hatten 

schwerwiegende Folgen für das soziale Gefüge: Vertrauen und Zusammenhalt wichen 

Misstrauen und Abgrenzung gegenüber den „Anderen“. Weitere Brüche des sozialen Gefüges 

innerhalb der Gemeinschaften entstanden entlang politischer Lager, aufgrund des Wirkens der 

PAC und durch extraktive Großprojekte. Uneinigkeit aufgrund politischer Zugehörigkeit 

obstruierte beispielsweise im April 2008 in der aldea Cajchixla, Chajul (etwa 30 Häuser) 

sämtliche Entscheidungsprozesse auf Gemeindeebene. Grund dafür war, dass die Anhänger der 

bei den Wahlen unterlegenen Partei ihre Partizipation verweigerten.  

 

Auch die k’uyintxa’ María Rivera aus Ilom erzählte aus der Zeit der violencia: Nach dem 

Eintreffen der Armee in Ilom, sollten alle Männer zum Einsatz in den PAC gezwungen werden. 

Da sich die Mehrheit jedoch weigerte, entstand der Verdacht, sie gehörten der Guerilla an. Ein 

Teil der Bevölkerung begann infolgedessen, Sympathien für die Guerilla zu hegen, während ein 

anderer Teil in die Berge flüchtete. Die verbliebenen männlichen Personen wurden vom Militär 

aus den Wohnhäusern weggebracht und anschließend in der katholischen Kirche exekutiert. Im 

Anschluss entzündeten sie zunächst die Kirche und anschließend die Wohnhäuser. „[…] 

sacaron los hombres de las casas, les pusieron en la iglesia católica y mataron uno por uno y 

luego quemaron la iglesia, quemaron las casas. […]“ (03.05.2008, Marías Schilderung 

 
160 Interview am 04.04.2008 in Xaxmoxan.  

129



130 
 

entspricht Caso Ilustrativo 61, CEH, Tomo VII, Anexo I). María entkam dem Massaker und 

floh zunächst mit ihrer Familie in die montaña, bevor sie später in Sotzil Unterkunft fand. Dort 

akzeptierten die Dorfbewohner*innen sowohl die Präsenz als auch den „Schutz“ der Armee: 

„Sotzil aceptó la protección del ejército, solamente tres hombres se fueron con la guerilla.” 

María verlor eine Tochter und ihren Mann im Zuge der Gewalt. 

 

María schildert nicht nur eines der von der Armee in der Ixil-Region verübten Massaker, 

sondern berichtet auch, dass Teile der indigenen Landbevölkerung den „Schutz der Armee“ im 

Angesicht von Gewalt und Alternativlosigkeit notgedrungen annahmen. Der Bürgerkrieg 

zerstörte bereits auf der Ebene der individuellen persönlichen Beziehungen den sozialen 

Zusammenhalt.  

 

Zwischen 2007 und 2010 sorgte noch eine weitere Entwicklung für Uneinigkeit und Konflikte 

im municipio Chajul: die Konstruktion des Wasserkraftwerks HidroXacbal. Dazu wurde der 

Fluss Xacbal auf der Höhe des Dorfes Jua aufgestaut, es entstanden ein Staudamm und ein 

Stausee. Dieses Projekt ist kein Einzelfall geblieben, so gibt es ähnliche konfliktive Projekte 

zur Gewinnung erneuerbarer Energie im municipio Cotzal161 und Alta Verapaz. Alle Projekte 

wurden in Kooperation mit multinationalen Unternehmen durchgeführt. Zwar existierten 

offizielle Protokolle der sozialen Verträglichkeit, die vorschreiben, die lokale Bevölkerung zu 

„informieren“ und Zustimmung der betroffenen Gemeinden einzuholen. Die Verantwortlichen 

ignorierten jedoch, dass viele betroffene Gemeinden die Projekte ablehnten162. In den von dem 

Bau des Staudammes und der Versorgungsstraße betroffenen Gemeinden Chel, Ilom und J’ua 

fühlten sich meine Gesprächspartner*innen den Entscheidungen des Unternehmens 163 

ohnmächtig ausgeliefert und kritisierten, dass die Bauarbeiten ihren Dörfern keinen Nutzen 

(beneficio) brächten. Dem Straßenbau fielen laut Pedro Kaba Laynes (Chel, Interview 

29.04.2008) mindestens zwei heilige Orte zum Opfer. Zudem wurden Objekte aus der 

archäologischen Grabung entfernt und nicht an die Ixil zurückgegeben.  

 

 

 
161 Siehe ausführlich Batz 2017. 
162 Bis heute beklagt die alcaldía indígena Nebajs regelmäßig in offiziellen Schreiben an die Regierung den 
Missstand der unzureichenden Konsultation der indigenen Gemeinschaften in Bezug auf Energieprojekte. 
163 Die Dorfbewohner sprechen in diesem Zusammenhang von la empresa. 

130



131 

5.1 Versöhnung und Wertschätzung des kulturellen Erbes 

 

Das Friedensabkommen von 1996 zwischen Regierung, Militär und URNG erfasste bereits 

zahlreiche Punkte in Bezug auf die Identität und die Rechte der indigenen Völker Guatemalas, 

die einer grundlegenden Veränderung oder Anerkennung bedurften. Darunter war die offizielle 

Anerkennung der gegenwärtigen Maya-Bevölkerung Guatemalas als Nachfahren der 

vorspanischen Maya-Kultur (die jeweils verschiedene, historisch verwandte Sprachen sprechen 

und besondere kulturelle Merkmale und Kosmologie gemeinsam haben). Den Xinka und den 

Garífuna wird ein äquivalenter Status zugesprochen (Sieder 1997: 68). Es erfolgte zudem die 

Anerkennung des Gebrauchs indigener Sprachen für soziale Dienste, offizielle Mitteilungen 

und juristische Anliegen. Die Umsetzung des Abkommens variiert bis zum heutigen Tag stark 

in Abhängigkeit von der Region und der Erreichbarkeit der Gemeinden. Urbane Zentren sind 

besser erfasst als Dörfer in der ruralen Peripherie. Ein Beispiel ist die Bildungsreform, die neben 

Bilingualität auch die Einbeziehung von speziellen Maya-Inhalten und die Partizipation aller 

Kinder in einem „interkulturellen Programm“ vorsieht (siehe Kapitel 7). Zu den positiven 

Entwicklungen der Legislaturperioden Portillo, Berger und Colom fallen die offizielle 

Anerkennung und der Schutz der Maya-Spiritualität, der religiösen Spezialisten und die 

Erhaltung der Ritualorte und der archäologischen Stätten als „indigenes Kulturerbe“ (herencia 

indígena; häufiger patrimonio cultural). Zur Verwaltung des Kulturerbes sollten exklusiv 

„Maya“ bestimmt sein. Die Einrichtung der Unidad de Lugares Sagrados, Einheit der Heiligen 

Orte, mittels des Acuerdo Ministerial 510-2003 vom 11. September 2003164 erfolgte mit dem 

Ziel, die Ausübung der Maya-Spiritualität zu stärken und Intoleranz sowie Diskriminierung 

basierend auf Religion oder Kosmovision einzudämmen.  

 

Anerkennung und Schutz von indigenem Kulturerbe sind entscheidende Schritte im Prozess der 

Dekolonisierung. Allerdings müsste der guatemaltekische Staat gemeinsam mit indigenen 

Organisationen und Akteuren das geltende Recht dahingehend prüfen, ob es dem Anspruch 

nach besonderem Schutz des Kulturerbes der indigenen Bevölkerung tatsächlich gerecht wird. 

Dabei umfasst das „Kulturerbe“ (engl. heritage) sowohl die spirituelle als auch die kulturelle 

und die historische Ebene. Problematisch hierbei ist bereits, dass die existierende juristische 

Terminologie westlichen Ursprungs ist und hauptsächlich westliche Konstrukte beschreibt, z. 

 
164Auf der Internetpräsenz des Ministeriums für Kultur und Sport kann man auch einen Antrag auf einen Ausweis 
als spiritueller Führer stellen (Solicitud carné Guía Espiritual Maya) http://www.mcd.gob.gt/2009/03/24/lugares-
sagrados/ (Zugriff 14.09.2009).  
 

131



132 
 

B. Kultur, Besitz, Eigentum. Häufig existieren für diese Konstrukte keine wörtlichen 

Entsprechungen in den indigenen Sprachen und Konzepten. Bereits 1995 wurde eine Definition 

für indigenes Kulturerbe von Erica-Irene Daes, damals Sonderberichterstatterin der UN, 

vorgeschlagen, um auf ihrer Grundlage internationale Prinzipien und Richtlinien zu ihrem 

Schutz zu entwerfen. Der Definition liegt die Erkenntnis zugrunde, dass kulturelles Wissen, 

Ausdrucksformen, materielle Kultur und traditionelle Ländereien miteinander verbunden sind. 

Der Terminus „Kulturerbe“ ist nicht auf historische Manifestationen beschränkt. Vielmehr 

umfasst Kulturerbe alles, was integraler Bestandteil der distinkten Identität eines Volkes ist. 

(Bell / McCuaig 2008: 313). 

 

Die Versöhnung (reconcilación), die für ein friedliches und würdevolles Zusammenleben in den 

Gemeinden in der Zukunft unabdingbar ist, kann nur erreicht werden, wenn entsprechende 

Kriterien erfüllt und bestimmte Ziele erreicht werden. Als Grundlage zur Versöhnung sind 

Wahrheit (truth – beinhaltet und bedarf Anerkennung, Transparenz, Enthüllung und 

Ehrlichkeit), Barmherzigkeit (mercy – beinhaltet und bedarf Vergebung, Akzeptanz, 

Unterstützung, Mitfühlen und Heilung), Frieden (peace – beinhaltet und bedarf Harmonie, 

Einheit, Wohlbefinden, Sicherheit und Respekt) sowie Gerechtigkeit (justice – Gleichheit 

innerhalb von Beziehungen und die Abschaffung von Ungerechtigkeit) unabdingbar (Lederach 

1997: 76). Des Weiteren ist für eine Gesellschaft eine gemeinsame Vorstellung bzw. Vision 

einer friedlichen Zukunft erforderlich, um aus einer festgefahrenen Konfliktsituation zu einer 

echten Versöhnung zu gelangen: moral imagination (ebd.: 77). Diese Ziele und Konditionen 

sind in der Ixil-Region jedoch noch nicht erreicht. Dennoch zeichnen sich positive 

Entwicklungen innerhalb der vergangenen 20 Jahre ab, und inzwischen ist eine neue Generation 

erwachsen geworden, die den Genozid nicht mehr selbst erlebt hat. Um die tiefen Spaltungen 

in den comunidades zu überwinden, müssten tiefgreifende Maßnahmen zur Versöhnung 

ergriffen und über einen längeren Zeitraum stattfinden – Versöhnung kann nur 

generationenübergreifend erreicht werden. 

 

Ein Beispiel für eine nicht konsequent durchgeführte Maßnahme der Regierungen aus dem 

Friedensabkommen ist das Gedenken an die Opfer des Bürgerkriegs. Die 

Gedenkveranstaltungen anlässlich des Día de la Dignificación de las Victimas del Conflicto 

Armado Interno konnte ich am 25. Februar 2008, 2009 und 2010 in Nebaj beobachten. Die 

Beteiligung der Bevölkerung und die internationale Aufmerksamkeit nahmen von Jahr zu Jahr 

ab. Anlässlich des Gedenktages im Jahr 2008 wurden Exhumierungen in Salquil Grande 

132



133 

durchgeführt. Die Särge mit den Leichen wurden nach Nebaj transportiert, um feierlich und mit 

einer Demonstration von den verlorenen Angehörigen Abschied zu nehmen. Im Jahr 2010 fand 

hingegen eine Kundgebung des amtierenden Bürgermeisters Nebajs statt, die an eine 

Wahlkampfrede erinnerte.  

 

5.2 Zwischen post-memory und Globalisierung 

 

Insbesondere mündliche Überlieferungen von Gewalterfahrungen und durchlebten Traumata 

riefen Ende der 2000er Jahre bei Heranwachsenden in der Ixil-Region von postmemories 

geprägte Augenzeugenberichte oder Erzählungen hervor. Obwohl ihnen konkrete historische 

Details fehlten, trugen diese Jugendlichen Nachlässe des Krieges auf unterschiedliche Art und 

Weise mit sich. Diese äußerten sich z. B. in einer tiefsitzenden Angst vor (den Geräuschen von) 

Hubschraubern, (Militär-)lastwagen oder uniformierten Personen165. Auch wenn die Kinder und 

Jugendlichen selbst Anstrengungen unternehmen, die Erinnerungen ihrer Eltern und Großeltern 

von ihren eigenen zu trennen, so „erben“ sie doch auch immer das Trauma des Konflikts.  

 

Dieses indirekte Wissen über die Ereignisse wirkt zunächst paradox, jedoch gibt es kaum 

Biographien, die nicht von ihnen beeinflusst sind (dies ist auf globaler Ebene gültig). Denn 

obwohl die Ereignisse in der Vergangenheit stattfanden, sind ihre Auswirkungen in der 

Gegenwart sichtbar und prägen Biographien (Hoffman 2004: 25). Die Kinder und Jugendlichen 

sind darüber hinaus von Globalisierung beeinflusst und reagieren ihrerseits auf die 

verschiedenen Auswirkungen.  

 

Die kulturelle Transition der Ixil beinhaltet den Erhalt zahlreicher Aspekte ihrer Traditionen 

und gleichzeitig die Etablierung „moderner Annehmlichkeiten“ in ihrem Leben. Ein aus 

Medien, Werbung und den Erfahrungen und Erzählungen der zahlreichen Migrant*innen 

geschaffenes Bild von einem westlichen Mittelklasseleben ist der Wunsch vieler Ixil166. Unter 

Jugendlichen hält zunehmend Frustration Einzug, sie nehmen ihre eigenen Lebensumstände im 

Vergleich mit eventuell erreichbarem Reichtum als Armut wahr. Dies ist selbst dann der Fall, 

wenn sich die Lebensumstände bereits im Vergleich zu der Generation ihrer Eltern oder 

Großeltern verändert haben und „moderne Annehmlichkeiten“ in gewissem Ausmaß vorhanden 

sind. Sie erleiden einen relativen Mangel im Vergleich zum Möglichen (Eriksen 2010: 265).  

 
165Z. B. Tomás, 13 Jahre, Sohn des verwaltenden Ehepaars der Posada Vetz Q’aol, Chajul, im Februar 2008. 
166 Z. B. Juana, 12 Jahre, Schülerin in Xepiun, Nebaj, April 2009.  

133



134 
 

Traditionelle Formen zur Sicherung des Lebensunterhalts, Subsistenzlandbau und Tausch, 

verlieren für immer mehr Menschen an Bedeutung, da sie alleine nicht mehr ausreichen. Die 

Relevanz von Lohnarbeit und kapitalistischen Strukturen nimmt kontinuierlich zu. Indikatoren 

hierfür sind die zunehmende Bedeutung der Verteilung von Mikrokrediten zur Realisierung 

unternehmerischer Initiativen (Stoll 2013). Weitere Indikatoren sind der Anbau von cash crops 

als Ergänzung der traditionellen milpa sowie das Angebot von importierten Waren auf den 

Märkten Nebajs, Chajuls und Cotzals. Zudem sichern, wie bereits dargelegt, zunehmend 

Rücksendungen von Familienmitgliedern in den USA den Lebensunterhalt.  

 

Die voranschreitende Globalisierung tritt in Erscheinung als Urbanisierung, Migration, 

mikroökonomische Entwicklungen, verbesserte Infrastruktur, Bauprojekte sowie 

Digitalisierung. Diese Entwicklung konfrontiert das soziale Gefüge der Gemeinden mit neuen 

Herausforderungen, da die damit einhergehenden Veränderungen mit hoher Geschwindigkeit 

und ohne ausreichende Zeit und Raum zur Adaption erfolgen. In Nebaj lässt sich der soziale 

und kulturelle Wandel deutlich anhand der Urbanisierung sowie der Verfügbarkeit industriell 

gefertigter Produkte beobachten. Ein deutliches Zeichen für diesen Wandel zeigt sich darin, 

dass Frauen immer öfter Polyesterblusen den traditionellen huipiles vorziehen. Die 

Standardisierung im kulturellen Bereich nimmt kontinuierlich zu und kann als eine potenzielle 

Gefährdung der Diversität betrachtet werden. 

 

5.3 Die Rolle der PAC 
 
Die intensive Gewaltphase in den Jahren 1981 bis 1983 trug maßgeblich zur Entwicklung der 

gegenwärtigen Alltagsgewalt bei (Garrard-Burnett 2010: 85). Die Gewalt schwächte den 

sozialen Zusammenhalt in den Gemeinden so sehr, dass viele Konflikte entstanden. Diese 

Konflikte waren beispielsweise alltägliche, banale Rivalitäten oder Differenzen, aber auch 

schwerwiegendere Konflikte, wie Landstreitigkeiten oder religiöse Zugehörigkeit. All diese 

Konflikte schlugen ihrerseits in Gewalt um. Die traditionellen Autoritätsstrukturen (in der Regel 

der Ältestenrat) zur Lösung von Konflikten fielen plötzlich aus (Brett 2007: 92–95; CEH 1999: 

Nr. 64; Garrard-Burnett 2010: 102; Gonzales 2005: 22; Sanford 2003: 65, 70; Stoll 1993: 258). 

Hinzu kam die mitunter problematische Diversität der unterschiedlichen ethnischen Gruppen 

in den Modelldörfern und Entwicklungspolen. Auch die unterschiedlichen Sprachen führten 

zumindest anfänglich zu Kommunikationsproblemen (Ramírez Cordón 1998: 54). Die 

Anthropologin Linda Green (1999: 168) dokumentierte erschütternde Berichte von Frauen, 

134



135 

deren Ehemänner von den Nachbar*innen denunziert worden waren. Die Frauen und ihre 

Kinder mussten als Nachbar*innen der Menschen weiterleben, von denen sie wussten, dass 

diese für den Tod ihrer Angehörigen mitverantwortlich waren. Jeder und jede standen plötzlich 

unter Verdacht, orejas, Spion*innen und Verräter*innen, zu sein. Misstrauen und Angst 

entwickelten sich durch das Wirken der Zivilpatrouillen zu bestimmenden Emotionen, die nur 

sehr schwer und langsam abzulegen sind (Ramírez Cordón 1998: 55). Die Patrouillen waren 

ein Zwangssystem, sie ermöglichten jedoch auch die Ausübung von Macht über andere 

Mitglieder der Gemeinde, über Familienmitglieder, Freund*innen und Nachbar*innen. Aus 

dem Gründungsjahr der PAC, 1982, liegen Berichte vor, die belegen, dass die Bevölkerung 

plötzlich Angst entwickelte, selbst im vertrauten Kreis der nächsten Angehörigen oder 

langjährigen Nachbar*innen zu kommunizieren, die Kirche aufzusuchen oder ihre 

landwirtschaftlichen Tätigkeiten auf den Feldern auszuüben (Garrard-Burnett 2010: 103 –104). 

Die zusätzliche Arbeitsbelastung der männlichen Bevölkerung führte ebenfalls zu einer 

Beeinträchtigung der sozialen Strukturen der Gemeinden. Der Dienst in der PAC war allgemein 

als Last angesehen, da der Dienst Zeit in Anspruch nahm, die nicht für den Landbau zur 

Verfügung stand und somit die Ernährungssouveränität gefährdete. Zudem stand weniger Zeit 

für die unterschiedlichen Aufgaben in den Gemeinden zur Verfügung. Darunter litten 

insbesondere die religiösen Aufgaben, wie die Durchführung von Ritualen und der Dienst in 

den cofradias (ebd.: 103, Americas Watch 1986: 68, 70, 71). 

 

Aus psychologischer Sicht besteht kein Zweifel daran, dass anhaltende und unausweichliche 

Gewalt das soziale Gefüge einer Gesellschaft beeinträchtigt (Solomon 2003: 9). Während des 

Fragmentierungsprozesses verliert eine Gemeinschaft ihre kulturellen Abwehrmechanismen, 

wie z. B. Rollenverteilung und Status. Die älteren Menschen, nicht-gewaltausübende Männer 

und Frauen, haben nicht mehr länger macht- und einflussreiche Positionen inne. Stattdessen 

wenden sich viele Individuen verstärkt Ethnizität, Nationalismus oder Fundamentalismus zu, 

um zu überleben. Ein Kreis ansteigender Gewalt kann vertraute soziale Strukturen zersetzen 

und zuvor sichere Beziehungen auslöschen. In diesem Kontext entstehen Jugendbanden, 

verstärkte Gewalt gegen Frauen und intragenerationale Weitergabe mentaler und physischer 

Gesundheitsprobleme. Die Zerstörung von Kultur durch Krieg, Kolonialismus und politische 

Unterdrückung kann die Ursache für Traumatisierung in einer Gesellschaft sein (Green 2003: 

20 –21). 

 

135



136 
 

Die Dichotomie des Soldaten als „Täter“ und der Dorfbewohner*in als „Opfer“ ist nicht 

stimmig, da sie den komplexen konfliktiven Hintergrund vereinfacht. Weder die Kategorie des 

„Opfers“ noch die des „Täters“ beinhaltet klar definierte Rollen, es handelt sich vielmehr um 

ein „Kontinuum mit Grauschattierungen“, in dem einzelne Individuen sowohl als „Opfer“ als 

auch als „Täter“ in Erscheinung treten können (Druilolle / Brett 2018: 6). Alle teilen eine 

gemeinsame Ethnizität, Sprache und in gewisser Weise eine persönliche Geschichte. 90 % der 

Soldaten, die auch für die Massaker verantwortlich waren, waren ebenfalls Maya, in der 

Mehrheit sehr junge Männer. Die Rekrutierung von jungen Maya als Soldaten erfolgte in den 

meisten Fällen zwangsweise, und bei Minderjährigen auch ohne Zustimmung der Eltern. Diese 

Praxis hatte bereits eine lange Tradition in Guatemala und diente auch Ladinisierungs- und 

Assimilationsstrategien (Garrard-Burnett 2010: 107). In der „Psychologie des Krieges” kreieren 

emotionaler Aufruhr, Spannung und gemeinsam ausgestandene Angst vor einem verborgenen, 

aber gemeinschaftlich empfundenen Feind (hier: die Guerilla) einen starken Zusammenhalt 

innerhalb der Gruppe. Die Argumente der Selbstverteidigung und des eigenen 

Überlebenskampfes rechtfertigen die eigenen brutalen Handlungen (Keegan 1993: 12).   

 

Die Brüche im sozialen Zusammenhalt gehen in Teilen auf die Akte extremer Gewalt der PAC 

zurück: 
[...] members of the Army of Civil Patrols systematically committed acts of extreme cruelty, 
including torture and other cruel, inhuman and degrading actions, the effect of which was to 
terrorize the population and destroy foundations of social cohesion, particularly when people 
were forced to witness or execute these acts themselves […] (CEH 1999) 

 

Außerdem tragen die politische oder die religiöse Gesinnung, oder Konflikte, die länger als der 

Bürgerkrieg zurückreichen, zu Brüchen im sozialen Zusammenhalt bei. Das Zusammenleben 

schien zur Zeit der Feldforschung regelrecht überschattet von ungeklärten Verbrechen. Die 

Zwangsteilnahme an den PAC stellte eine Grauzone dar: „Täter“ und „Opfer“ waren nicht 

eindeutig identifizierbar und die Rollen wurden innerhalb der Gemeinden meist willkürlich 

zugeschrieben. Viele Mitglieder der Gemeinden hatten verschiedene Rollen inne, die, je nach 

Perspektive, sowohl als Täter- als auch als Opferrollen interpretiert werden konnten. Dies gilt 

gleichermaßen für Ex-Mitglieder der Guerilla. 

 

In der Forschung zu Post-Konflikt-Gesellschaften und zum Prozess der Friedenskonsolidierung 

(peacebuilding) werden politics of victimhood, d. h. Politiken des Opferstatus bzw. der 

Opferrolle, benannt, die sich damit beschäftigen, wie der Opferstatus definiert, verhandelt und 

umkämpft wird. Die Opferrolle beinhaltet sowohl die Betroffenen, ihre individuellen und 

136



137 

kollektiven Identitäten als auch ihre Rolle in und ihren Einfluss auf die jeweilige Post-Konflikt-

Gesellschaft (Druliolle / Brett 2018: 2). Zwischen Opferrolle und betroffener Person besteht ein 

deutlicher Unterschied, und diese Unterscheidung ist für die Analyse der Situation bei den Ixil 

notwendig. Die Tatsache, dass ein Individuum physischer, psychologischer und ökonomischer 

Gewalt ausgesetzt war, macht es nicht zu einem „Opfer“. Soziale Normen und Bräuche, die von 

der Politik, Gesetzen oder der Kultur festgelegt wurden, legen fest, wer einen Status als „Opfer“ 

zugeschrieben bekommt (Bloomfield / Barnes / Huyse 2003: 57–58). Die Opferrolle ist ein 

soziales Konstrukt, welches von unterschiedlichen Personen, Kriterien und Handlungen 

geschaffen wird. Um eine erfolgreiche Friedensarbeit zur Aussöhnung auf lokaler Ebene 

durchzuführen, ist ein Raum zum Dialog zwischen „Opfern“ und „Tätern“ neben einer 

gewissen Versöhnungsbereitschaft erforderlich. Erschwerend erweist sich zudem die der 

Opferrolle immanente Passivität, die den „Opfern“ Handlungskompetenz (agency) abspricht. 

Nur wenn sogenannte „Opfer“ selbst als politisch Handelnde auftreten, können sie auch ihre 

Interessen vertreten und ihre Rechte sowie Entschädigung einfordern. In Kolumbien wurden 

Friedensgesprächsrunden etabliert (peace talks167) und auch in Südafrika und Ruanda konnten 

die Friedenstribunale dazu beitragen, Aussöhnung in Teilen der Bevölkerung herbeizuführen.  

 

Während der Feldforschung zeigten sich in der Ixil-Region innere Zerrissenheit sowie ein hohes 

Ausmaß an Misstrauen und Angst. Am Ende der 2000er Jahre und in den darauffolgenden 

Jahren besetzten zahlreiche ehemalige Aggressor*innen, die zuvor als Mitglieder der PAC oder 

der Guerilla erhebliche Unrechtshandlungen begangen hatten, Machtpositionen innerhalb der 

Gemeinden. Diese Positionen umfassten unter anderem die politische Hierarchie der alcaldía 

auxiliar, der alcaldía indígena sowie Strukturen religiöser Organisationen wie einer 

Pfingstkirche (Goldman 2004: 132). 

  

 
167 Roddy Brett (2018: 295) argumentiert, dass die Teilnahme der „Opfer-Delegationen“ und den 
Friedensgesprächen die formalen Schritte des peacemaking irreversibel und maßgeblich beeinflusst hat.  

137



138 
 

5.4 Die Widerstandsdörfer der Sierra (CPR de la Sierra) 
 

Während meines Aufenthalts im Norden des municipio Chajul im Jahr 2008 besuchte ich 

gemeinsam mit Kuxh (in Kaba‘, einem weiteren Widerstandsdorf, aufgewachsen) und Ana 

einige der Widerstandsdörfer der Sierra (Comunidades de Población en Resistencia de la 

Sierra, CPR). Aufgrund ihrer isolierten Lage in der nördlichen Peripherie der Ixil-Region 

gestaltete sich die Anreise im Jahr 2008 etwas langwieriger. Schlechte Verhältnisse der 

unausgebauten Pisten ließen den Transport auf der Ladefläche des Pick-ups nur bis Amaq’chel 

zu, die verbleibende Strecke nach Santa Clara mussten wir zu Fuß zurücklegen. Kaba‘ war zu 

jener Zeit ausschließlich zu Fuß zu erreichen.  

 

Im Vergleich zu anderen Gemeinden in der Ixil-Region schienen die Widerstandsdörfer weniger 

von inneren Konflikten gespalten zu sein. Dadurch entstand der Eindruck eines engeren 

Zusammenhalts und eines intakteren sozialen Gefüges. Die Menschen, die sich in den 

Widerstandsdörfern zusammengefunden hatten, waren in der Mehrheit Geflüchtete aus 

verschiedenen Ixil-Gemeinden168 . Die Bewohner*innen der Widerstandsdörfer entschieden 

sich aktiv und bewusst gegen eine Rückkehr in die Heimatgemeinden, die von der Armee 

kontrolliert und in Modelldörfer sowie Entwicklungspole umgewandelt worden waren (Falla 

2004: 57). Gemeinsam gründeten sie ihre neuen Gemeinden, beruhend auf dem kulturellen 

Selbstverständnis als Maya und campesino. Die Flagge (siehe Abbildung 11) symbolisiert 

außerdem Gemeinschaftssinn, Frieden, Sicherheit und Selbstverwaltung. Aufgrund der 

langjährigen, engen Kooperation mit politisch links orientierten internationalen 

Menschenrechts- und Entwicklungsorganisationen verfügen die Widerstandsdörfer über ein 

ausgedehntes Netzwerk und sind über die relevanten Gesetze und Optionen zu deren 

Verteidigung informiert 169 . Einmal jährlich findet eine Generalversammlung in der 

 
168 Hinzu kamen Geflüchtete aus benachbarten linguistischen Gemeinschaften, v. a. Q’anjob’al, K’iche’, 
Awateko. 
169Dazu gehört auch Wissen über die Möglichkeiten, Exhumierungen von ermordeten Familienmitgliedern 
anzufordern, finanzielle Entschädigung für verschwundene oder ermordete Angehörige beim staatlichen 
„Programm für Entschädigung” zu beantragen und Wissen über Landrechte und Zuwendungen zur staatlichen 
Bildung. Das „Programm für Entschädigung“ Programa Nacional de Resarcimiento, PNR, 2008: html) definiert 
folgende allgemeine Zielsetzungen:  
1. Contribuir a la institucionalización del contenido de los Acuerdos de Paz, como compromisos de Estado, en 
por lo menos el 50 % de las dependencias del Organismo Ejecutivo y a su conocimiento y comprensión por parte 
de la sociedad en general. „Beitrag zur Institutionalisierung des Inhalts der Friedensabkommen als staatliche 
Verpflichtungen in mindestens 50 % der Exekutive und zu deren Kenntnis und Verständnis in der Gesellschaft im 
Allgemeinen“. 
2. Poner a disposición de la sociedad guatemalteca la información existente de cinco archivos de dependencias 
del Estado, prioritariamente del período 1954–1996, relacionada con el conflicto armado interno, para 
contribuir a la reconstrucción de la memoria histórica. „Der guatemaltekischen Gesellschaft die vorhandenen 

138



139 

Provinzhauptstadt Nebaj statt, zu der die gewählten Vertreter entsandt werden, um dort die 

sozialen und politischen Belange zu diskutieren und Entscheidungen zu treffen. 

5.4.1 Gründung, Lage und Leben in den Widerstandsdörfern 

 

Die Gründung der sogenannten Widerstandsdörfer erfolgte zu Beginn der 1980er Jahre. 

Schätzungen zufolge waren daran zwischen 15.000 und 20.000 Menschen beteiligt. Neben 

schwer zugänglichen Bergregionen im Hochland (CPR de la Sierra) existieren ebenfalls CPR 

in den Tieflandregionen von Ixcán und Petén. Im Hochland schlossen sich Familien aus den 

municipios Chicamán, Uspantán, Cunén, Sacapulas, Nebaj, Playa Grande, Cotzal, Chajul, 

Aguacatán und Chiantla zusammen170 (Gonzales 2005: 19). Dabei handelt es sich um Sprecher 

der drei Mayasprachen Ixil, Q’anjob’al und K’iche’. Das besiedelte Land war Gemeindeland 

der bereits bestehenden Gemeinden Xecoyeu, Santa Clara, Amaq’chel, Kaba’, Pal, Los 

Cimientos, Xeputul, Xaxboj, Santa Rosa und Chaxa im Norden und Nordosten des municipios 

Chajul. Diese Dörfer waren zuvor von der Armee vollständig zerstört worden (Sanford 2003: 

11). Von 1982 bis ungefähr 1996 war das Leben der Menschen in den „Dörfern im Widerstand 

in der Sierra“ in den abgelegenen Bergregionen des municipios Chajul täglich von Angst und 

Verfolgung gekennzeichnet (Gonzales 2005: 7).  

 

Santa Clara (Abbildung 12) befindet sich im äußersten Nordosten des municipios Chajul, in den 

Ausläufern der Cuchumatanes, die in die Sierra de Chamá weiter östlich in Alta Verapaz 

 
Informationen aus fünf Archiven staatlicher Stellen, vor allem aus dem Zeitraum 1954–1996, im Zusammenhang 
mit dem internen bewaffneten Konflikt zugänglich zu machen, um zur Rekonstruktion der historischen 
Erinnerung beizutragen.“ 
3. Contribuir a alcanzar una auténtica Cultura de Paz que se exprese en la participación ciudadana de una 
manera organizada, con principios y valores, para coadyuvar al cumplimiento de la agenda y compromisos de 
paz en los niveles municipal, departamental y nacional, en 20 municipios del país. „Beitrag zu einer 
authentischen Friedenskultur, die sich in einer organisierten Bürgerbeteiligung mit Prinzipien und Werten 
ausdrückt, um zur Erfüllung der Friedensagenda und der Verpflichtungen auf kommunaler, departementaler und 
nationaler Ebene in 20 Gemeinden des Landes beizutragen.“ 
4. Apoyar y fortalecer la institucionalidad de las comisiones derivadas de los Acuerdos de Paz: Foro Nacional 
de la Mujer, Comisión para la definición de Lugares Sagrados y del Consejo Nacional para el Cumplimiento de 
los Acuerdos de Paz, para que en el año 2013, tengan su propia organización. „Unterstützung und Stärkung der 
Institutionalität der aus den Friedensabkommen hervorgegangenen Kommissionen: Nationales Frauenforum, 
Kommission für die Definition heiliger Stätten und Nationaler Rat für die Erfüllung der Friedensabkommen, 
damit sie bis 2013 über eine eigene Organisation verfügen.“ 
5. Coordinar e impulsar la efectiva participación ciudadana en la prevención del riesgo ante desastres y 
conservación del ambiente, organizada en grupos sociales de asentamientos humanos. „Koordinierung und 
Förderung einer wirksamen Beteiligung der Bürger an der Prävention von Katastrophen und der Erhaltung der 
Umwelt, organisiert in sozialen Gruppen in Siedlungsgebieten.“ (www.pnr.gob.gt, letzter Zugriff 22.08.2008). 
170 Die Bevölkerung der Widerstandsdörfer bestand mehrheitlich aus Geflüchteten, und einer Minderheit 
ehemaliger EGP-Kämpfer*innen (Löfving 2009: 149).  

139



140 
 

übergehen. Wenige Kilometer nördlich von Santa Clara fällt das Land steil in die Ebene des 

Ixcán herab.  

 

Amaq’chel (alternative Schreibweisen auch Amacchel und Amajchel, Abbildung 36) ist eine 

Streusiedlung ca. 10 km südöstlich von Santa Clara, die seit Beginn der 1970er Jahre an dieser 

Position existiert171. Das Dorf gliedert sich in den älteren Teil, Antiguo Amaq’chel, nördlich des 

Flusses, und den neueren im Süden, Nuevo Amaq’chel. Die Bevölkerung ist jung. Im Jahr 2008 

lag das Höchstalter bei knapp 60 Jahren. Die Gründer*innen der Gemeinde nahmen auch im 

Jahr 2008 noch an den Verwaltungs- und Entscheidungsprozessen teil und gehören teilweise 

noch dem consejo de los principales an.  

 

Spätestens seit 1982 gehörte die Verfolgung der Geflüchteten ebenfalls zu einer 

Hauptzielsetzung der Militärkampagnen (Brett 2007: 201). Die Militärführung setzte die Flucht 

mit einem Eingeständnis der Zugehörigkeit oder Unterstützung der Guerilla gleich. Alle Dörfer, 

die nicht unter militärischer Kontrolle standen, wurden als „illegale Dörfer” verstanden, und 

somit zur uneingeschränkten Repression bis hin zur völligen Zerstörung freigegeben (Sanford 

2003: 111, Duyos 2020). Die Menschen auf der Flucht mussten sich gut organisieren und die 

Aufgaben verteilen, um ein Überleben ihrer Familien zu sichern. Gemäß der bis heute in der 

Organisation der Widerstandsdörfer gültigen Verfahrensweise erfolgt die Wahl der comites und 

líderes im Dezember eines jeden Jahres im Rahmen einer Vollversammlung. Während des 

Lebens im Widerstand musste der Maisanbau an gut versteckten und getarnten Orten organisiert 

werden. Zudem stellten Bau und Instandhaltung mobiler Schutzhütten weitere wichtige 

Aufgabenbereiche dar. Auch wurden Personen zur Überwachung der Umgebung und 

Spezialisten für Medizin und Geburtshilfe benannt. Zudem organisierten die Gemeinschaften 

Unterricht für die Kinder, wobei den Frauen eine tragende Rolle zukam (Brett 2007: 132, 203; 

Gonzales 2005: 22, Löfving 2009: 149).   

 

Die höchste Schätzung der involvierten Personen aus dem Jahr 1992 geht von 30 000 aus, die 

sich auf über 100 Gruppen in den Bergen des municipios Chajul verteilten. In einer Gruppe 

schlossen sich jeweils 20–30 Familien zusammen. Diese waren ständig auf der Flucht, um 

Konfrontationen mit der Armee und den Zivilpatrouillen zu vermeiden (Gonzales 2005: 23). 

 
171 Q’anjob’ales aus Huehuetenango gründeten es auf der Suche nach Land und Alternativen zu der 
Saisonmigration zu den Plantagen im pazifischen Tiefland und der zwangsrekrutierten Hilfe im Straßenbau 
(Gespräch mit Mitgliedern des Ältestenrats, Consejo de los Principales, im April 2008). 

140



141 

Ständige Angst, extreme Unsicherheit, permanente Angst und Alarmbereitschaft, 

Mangelernährung, Krankheit und Tod gehörten zum Alltag. Mindestens einmal pro Woche 

musste der Standort der Lager gewechselt werden, in besonders unsicheren Zeiten auch alle 

zwei bis drei Tage (Ball et al. 1999: 108). Um sich nicht durch Geräusche zu verraten, wurden 

beispielsweise die Kinder am Weinen gehindert, und den Hähnen die Stimmbänder durchtrennt. 

Außerdem konnte nur nachts gekocht werden, da der Rauch ihre Position verraten hätte (Ball 

et al. 1999: 108; Brett 2007: 202–203). Die Bevölkerung der Widerstandsdörfer musste lernen, 

sich so gut eben möglich von dem zu ernähren, was die montaña, die Wildnis, hergab (Brett 

2007: 205 –206; Gonzales 2005). Äste dienten zur Konstruktion der mobilen Unterkünfte, und 

hierbas sowie Wurzeln waren häufig die einzigen erreichbaren Nahrungsquellen. Mais war 

selten, die Armee zerstörte unmittelbar alle Maisfelder, die sie auf ihrer Suche nach Guerilla 

und Flüchtlingen fand. Dennoch gelang es ihnen, einige wenige Felder ertragreich zu bestellen 

(Ball et al. 1999: 108). Im Kontext des gesamten Konflikts hat unter anderem Sanford (2003: 

117) argumentiert, dass die Zerstörung der Maisfelder nicht nur zum Ziel hatte, die 

Subsistenzgrundlage zu vernichten, sondern auch die kulturelle Identität zu zerstören, da Mais 

als „sakral“ gilt. 

 

Ricardo Falla, Jesuit und Anthropologe, lebte mehrere Jahre mit der CPR Ixcán, und er 

beschreibt, dass das Leben im Widerstand immer von der Hoffnung geleitet wurde, eines Tages 

in der Lage zu sein, den Urwald verlassen zu können (2004: 58 –59). Durch die systematisch 

vorangetriebene Zerstörung von Heim und Lebensgrundlage durch die Armee in der Ixil-

Region, wurde die Eigenschaft „im Widerstand sein“ gleichbedeutend mit „lebendig sein“ 

(Löfving 2009: 151). Die Comunidades de Población en Resistencia Ixcán mussten sich auch 

in jüngerer Vergangenheit gegen Repressalien des Militärs und eindringender multinationaler 

Energieunternehmen auf der Suche nach Ressourcen172 wehren.  

 

Die Verfolgung der Guerilla, der Geflüchteten, und der CPR wurde nach und nach in die Hände 

paramilitärischer Gruppen unter dem Namen Comités Voluntarios de la Defensa Civil, gelegt. 

Diese waren aus den Zivilpatrouillen hervorgegangen. Diese Einheiten erreichten bis zu 

500.000 involvierte Personen. Die von ihnen ausgehende Gewalt erreichte die höchsten 

Ausmaße in den Jahren 1987 und 1988. Es kam zu einem Anstieg der Bombardierungen, 

Niederbrennungen von Häusern, zerstörten Feldern, vergifteten Brunnen und Wasserstellen 

sowie Entführungen. Ungefähr 8000 Personen wurden im Militärstützpunkt Xemamatze’ bei 

 
172 Insbesondere auf der Suche nach Erdölvorkommen. 

141



142 
 

Nebaj „umerzogen“ und dann dazu gezwungen, in einem Modelldorf zu leben. Personen, die 

von dort flohen, kehrten oft aus Verzweiflung zurück, da Hunger und Krankheit ihnen keine 

Alternative ließen (Ball et al. 1999: 108; Gonzales 2005: 23). 

 

Die Bewohner*innen der Dörfer im Widerstand äußerten sich im Jahr 2008 sehr distanziert zur 

Guerilla173. Logistisch unterstützen sie die Guerrilla lediglich, wenn diese es erzwang. Da sich 

die Guerilla in direkter räumlicher Nähe in denselben Gebirgszügen versteckte, gab es kaum 

Alternativen zur Unterstützung, weil die Guerilla diese notfalls mit Gewalt erzwang (Ball et al. 

1999: 108; Torres-Rivas 2007: XIX). Allerdings waren die Dörfer im Widerstand (weder die 

der Sierra noch die des Ixcán) zu keiner Zeit an kämpferischen Auseinandersetzungen aktiv 

beteiligt. Sie waren weder bewaffnet, noch repräsentierten sie eine der Konfliktparteien (Brett 

2007: 222, 204 –205). Die Guerilla war zu keiner Zeit im Stande, die CPR ausreichend vor den 

Aggressionen des Paramilitärs und der Armee zu beschützen. Zwischen 1983 und 1993 führte 

die Armee gezielte Offensiven gegen die Widerstandsdörfer durch, wobei deren vollständige 

Zerstörung jedoch nicht erreicht wurde (Ball et al. 1999: 109). Die Widerstandsdörfer besaßen 

ihre eigene zivile Organisation und waren weit von der Militärstruktur der Guerilla entfernt 

(REMHI 1998: 165). 

5.4.2 Frieden und der Weg in die Zukunft 
 

Im Jahr 1990 trat die Vollversammlung der Widerstandsdörfer an die internationale 

Öffentlichkeit, um auf diese Weise Schutz und Anerkennung ihrer Rechte als nicht am Konflikt 

beteiligte und nicht kämpfende, friedliche Gruppe zu erhalten. Zu diesem Zweck 

veröffentlichten sie am 7. September 1990 eine Deklaration zur Bekanntmachung ihrer Existenz 

sowohl auf nationaler als auch auf internationaler Ebene. Die Regierung veröffentlichte 

ihrerseits postwendend ein Dokument, das der Deklaration in allen Punkten widersprach. In der 

Folge widmeten sich sowohl die katholische Kirche als auch Menschenrechtsorganisationen 

den Dörfern im Widerstand und etablierten eine Kommission, die Beobachter*innen in die CPR 

entsandte. Über einen Zeitraum von drei Jahren förderte diese Kommission die im Widerstand 

agierenden Dörfer in ihrem Bestreben, offizielle Anerkennung und Legitimation zu erlangen 

(Gonzales 2005: 23). Im April 1991 besuchte schließlich UN-Menschenrechtsexperte Christian 

Tomuschat die CPR de la Sierra und wurde Augenzeuge einer Bombardierung. Daraufhin 

zwang 1992 die internationale Gemeinschaft durch ihre Verurteilung der Maßnahmen gegen 

 
173 Gespräche consejo de los principales Amaq’chel, 07.04.2008, und Santa Clara, 10.04.2008.  

142



143 

die Widerstandsdörfer die Armee, ihre Offensive im Hochland einzuschränken (ebd.: 23). Dies 

ermöglichte der Bevölkerung der Widerstandsdörfer, sich niederzulassen und mit dem Anbau 

von Subsistenzprodukten zu beginnen. 1994, unter der Präsidentschaft von León Carpio (1993–

1995), wurden die Widerstandsdörfer letztendlich offiziell als legitime Organisation friedlicher 

Zivilist*innen anerkannt und die Armee zog sich aus ihrem Siedlungsgebiet ganz zurück. Dies 

galt jedoch nicht für die paramilitärischen Gruppen, die noch bis zur Unterzeichnung der 

Friedensverträge im Dezember 1996 in der Region blieben (Gonzales 2005: 23). Das Bild der 

internationalen Gemeinschaft von den Widerstandsdörfern zelebriert sie als Sieg der 

Menschlichkeit über brutalste Unmenschlichkeit (Mord, Vergewaltigung, Folter) und als 

Symbol für das Leben, den Kampf um ein Dasein in Würde, Frieden und Gerechtigkeit. Noch 

lange hielt sich das Bild, das die Armee von den Widerstandsdörfern zeichnete: Sie galten als 

Verbündete der Guerilla und bewaffneter Kommunist*innen (Stoll 1995: 5). 

 

Nach der Unterzeichnung der Friedensverträge hatte die Bevölkerung in den 

Widerstandsdörfern die Möglichkeit, unterschiedliche Wege in die Zukunft einzuschlagen. Nur 

eine geringe Anzahl der Mitglieder der CPR entschied sich für eine Rückkehr in ihre 

eigentlichen Heimatdörfer. Die genannten Dörfer wurden zwischenzeitlich vollständig zerstört 

und im Anschluss als Modelldörfer beziehungsweise Entwicklungspole neu errichtet. In den 

betreffenden Dörfern erfolgte anschließend die zwangsweise Ansiedlung von Personen, die 

teilweise aus geografisch entfernten Dörfern stammten (Sanford 2003: 115). Schätzungen 

zufolge wurden zwischen 1997 und 2000 ungefähr 25.000 Personen unter Zwang 

umgesiedelt 174  (Stoll 1995: 3–4). Einige Familien migrierten an die Pazifikküste, wo die 

Regierung ihnen neues Land zur Verfügung stellte und sie in Teilen ihre politische Organisation 

beibehielten und auf den Plantagen arbeiten konnten. Andere migrierten zu neuen Ländereien 

im Hochland innerhalb der Ixil-Region, wo sie ihre Organisationsstrukturen weitestgehend 

beibehielten. Im municipio Nebaj sind Turaanza und Las Violetas als neue cantones der 

cabecera Nebaj, oder La Libertad nahe Salquil Grande Beispiele für Dörfer, die auf von der 

Regierung als Entschädigung zur Verfügung gestelltem Land entstanden. Hier siedelten 

hauptsächlich CPR-Mitglieder, die auch vor der Flucht in Nebaj gelebt hatten (Löfving 2009: 

160, Abbildung 13 zeigt Turaanza im März 2009). Die Errichtung der Wohnhäuser erfolgte 

unter Verwendung von Holzbrettern, die von staatlicher Seite zur Verfügung gestellt wurden. 

 
174 Diejenigen aus den CPR, die sich dennoch dafür entschieden, in ihre Heimatgemeinden zurückzukehren, 
konnten in einigen Fällen erfolgreich ihre Landrechte zurückfordern. In anderen, wie beispielsweise in den 
Gemeinden Los Cimientos 1 und 2, führte dies zu gewaltsamen Auseinandersetzungen zwischen CPR-
Rückkehrern und Neusiedlern (Stoll 1995: 4). 

143



144 
 

Die vorhandenen Parzellen waren nicht hinreichend bemessen, um eine Milpa anzulegen, die 

der Subsistenzversorgung genügt. Die Versorgung mit Elektrizität war gegeben, wohingegen 

eine Wasserversorgung an den einzelnen Wohnhäusern nicht zur Verfügung stand. Die Schule 

war mit einem Regenwassertank ausgestattet, während die Dorfbewohner*innen ihr Wasser aus 

einem Bach in der Nähe entnehmen mussten. 

 

Eine andere Gruppe blieb jedoch an den Siedlungsorten in den Bergen und arrangierte sich mit 

Familien, die später aus Chajul auf der Suche nach Siedlungsland in das Hochland kamen. 

Während der Aushandlung der Friedensverträge konnten Familien aus Chajul Ansprüche auf 

eine Bergregion geltend machen. Diese ursprünglich bewaldete Region war zu jenem Zeitpunkt 

bereits von den Widerstandsdörfern abgeholzt, urbar gemacht und besiedelt worden. 

 

Sowohl im municipio Nebaj als auch in Chajul führten diese unterschiedlichen Ansprüche auf 

Landbesiedlung zu einer Verschärfung der bereits bestehenden Konflikte. Auf juristischer 

Ebene ist das Landtitelsystem in Guatemala weitestgehend Auslegungssache, da nationale und 

kommunale Rechtsprechung nicht einheitlich sind (Löfving 2009: 167). In dem konkreten Fall 

im municipio Chajul standen sich die Widerstandsdörfer, die sich auf traditionelles Recht der 

Besiedlung von Land ohne Titel beriefen, und der Bürgermeister von Chajul gegenüber. Der 

Bürgermeister argumentierte, dass die Gemeinde Chajul über das offiziell unbesiedelte Land zu 

entscheiden habe (ebd.: 168). 

 

Das municipio Chajul kämpfte Ende der 2000er Jahre mit Landknappheit, da hier mehrere 

Interessengruppen ihren Anspruch geltend machten. Dazu gehörten die Plantagen im 

Großgrundbesitz, mit weitläufigen Kaffee- und Kardamonkulturen in den fruchtbarsten 

Gebieten und das Naturreservat Visis-Caba175. Außerdem entstanden Energiegroßprojekte wie 

z. B. das der HidroXacbal bei Jua auf weitläufigen Arealen. Die Bevölkerung wächst seit Ende 

des Bürgerkriegs stetig, so dass das zum Subsistenzanbau zur Verfügung stehende Land in der 

Erbfolge in immer kleinere Parzellen geteilt werden muss. Teilweise sind diese Parzellen so 

klein, dass die Ernährungssouveränität nicht mehr gesichert werden kann176. 

 

 
175 Ein großes Areal in der Mitte des municipios, wo landwirtschaftliche Nutzung nicht zugelassen ist.  
176 Siehe auch Kapitel 6.6. 

144



145 

Seit 2012 erwirtschaften sich die Familien der CPR mit dem Anbau von Kardamom eine 

finanzielle Ergänzung zur Subsistenzversorgung. Die Organisation Chaabil Tzi Rubel Mu177 

unterstützt Kleinbäuer*innen in Chajul sowie auch in Ixcán, Cobán und Uspantán mit 

agrartechnischen Fortbildungen und bei der Organisation als kleinbäuerliche Kollektive, die 

selbstständig ihre Produkte vermarkten und eigenverantwortlich wirtschaften. Damit sind die 

Bauern in Amaq’chel unabhängig von Tagelohn- bzw. Saisonarbeit auf den großen Kardamom- 

oder Kaffeeplantagen auf den Fincas der Region (die drei größten sind La Perla, Estrella Polar 

und Santa Delfina).   

5.4.3 Nuestra cultura es nuestra resistencia 

 

Der Widerstand bestand nicht nur im physischen Überleben, sondern auch in der Einrichtung 

einer eigenständigen politischen Organisation 178  und einem bewussten Umgang mit der 

kulturellen Identität (CEH 1999: Nr. 71). Unter Beteiligung von internationalen 

Beobachter*innen und Aktivist*innen der Friedensbewegung stießen die Mitglieder der 

Widerstandsdörfer einen kreativen Prozess an, der das kollektive Gedächtnis formte und noch 

stets formt. Der offizielle Diskurs der CPR bezieht sich explizit auf das Kulturerbe: „Nuestra 

cultura es nuestra resistencia“ (Jonas 2004: 200). Die psychologischen Narben des Bürgerkriegs 

sind noch nicht geheilt und die Generationen, die den Konflikt selbst erlebt haben, hegen starkes 

Misstrauen und Angst gegenüber dem guatemaltekischen Staat und dessen Einrichtungen, 

sowie gegenüber Personen von außerhalb. Die Nachkriegsgeneration ist hiervon aufgrund 

intergenerationaler Traumata ebenfalls betroffen und ihre Mitglieder haben zudem mit 

Perspektivlosigkeit zu kämpfen. Während der Gespräche mit Mitgliedern der CPR erfuhr ich, 

dass die Menschen trotz der stetigen Veränderungen des alltäglichen Lebens mit kulturellen 

Traditionen bewusst und reflektiert umgehen und ihnen Erhalt und Weitergabe an jüngere 

Generationen sehr wichtig sind. 

 

Die folgenden Informationen sammelte ich während einer kollektiven Gesprächsrunde, an der 

viele Mitglieder des Ältestenrats teilnahmen. In erster Linie befragten die Mitglieder des Rats 

jedoch mich im Detail über meine Person, meine Absichten, meine Auftraggeber und mein 

Forschungsvorhaben. Nachdem ich nach bestem Wissen und Gewissen Auskunft gegeben hatte, 

 
177 Eine Initiative der Asociación de Exportadores de Cardamomo, ADECAR und des Comite de Cardamomo de 
la Asociación Guatemalteca de Exportadores, AGEXPORT. 
178Das Kernkonzept beinhaltet nach Löfving (2009: 161) „revolution, resistance, negotiation, development, 
democracy”. 

145



146 
 

waren die Anwesenden bereit, meine Fragen zu beantworten. Sie zeigten sich schließlich erfreut 

über mein Interesse an ihrem Leben und den Traditionen in ihrer comunidad.  

 

María, eine K’iche’-sprachige Hebamme aus Santa Clara, betonte, dass sie das Überleben ihrer 

Kinder nur dank der hierbas, der Wildkräuter und Wildpflanzen, die sie in der Wildnis 

sammelte, sichern konnte. Zum einen dienten sie als Nahrungsquelle, zum anderen konnte 

María auf ihr Wissen über die medizinische Heilkraft der Pflanzen zurückgreifen. Dieses 

Wissen übernahm sie von ihrer Mutter, die es wiederum von ihrer Mutter gelernt hatte. Während 

der Zeit im Widerstand in den Bergen waren die Frauen für die medizinische Versorgung mittels 

der traditionellen, auf Heilpflanzen und dem Gebrauch des Schwitzbades (chuj bzw. temascal) 

beruhenden, Medizin verantwortlich. María sagte, dass sie das traditionelle medizinische 

Wissen sehr schätze, dass „es ihr heilig ist, weil sie so ihre Familie vor dem Tod bewahren 

konnte”. Als gläubige Katholikin wie auch Anhängerin der traditionellen Religion (kacholpom), 

richtet sie auch die Durchführung ihrer Arbeit als Hebamme nach ihrem Glauben aus. Für die 

Gesundheit von Kind und Mutter ist es gleichermaßen wichtig, zur Heiligen Jungfrau María zu 

beten, „die allen Frauen Kraft spendet”, und eine Reihe entsprechender Rituale („para defender 

la vida de la mujer y del niño”) von einem Kalenderpriester, ajq’ii, durchführen zu lassen. 

Sollten während der Entbindung Komplikationen auftreten, werden Gebete an die jeweiligen 

Heiligen gerichtet. Sie arbeitete im Jahr 2008 zudem seit kurzem mit den Ärzten des Puesto de 

Salud in Chajul zusammen, die in unregelmäßigen Abständen nach Santa Clara kommen, um 

ärztliche Versorgung anzubieten (z. B. Impfungen, Zahnbehandlungen, offene allgemeine 

Sprechstunden).  

 

In Santa Clara traf der Ältestenrat, consejo de los principales, alle Entscheidungen, im Hinblick 

auf die comunidad. Im April 2008 waren 27 Personen Mitglied im Rat, unter ihnen waren fünf 

Frauen, die anderen waren Männer höheren Alters. Unter ihnen waren religiöse und 

medizinische Spezialisten (sacerdotes mayas und curanderos). Der Rat hatte seinerzeit auch 

beschlossen, die drei in der comunidad gesprochenen Mayasprachen Ixil, Q’anjob’al und 

K’iche’ gleichermaßen zu fördern. Spanisch diente als lingua franca, jedoch legte der Rat 

großen Wert auf den Unterricht und die Erhaltung der Maya-Sprachen. Der Spracherhalt sei 

notwendig, um auch die eigene Kultur und Identität zu erhalten, so ein Ratsmitglied in Santa 

146



147 

Clara179. Die Grundschule war selbstverwaltet und viele Familien versuchten, zumindest einem 

ihrer Kinder den Besuch einer weiterführenden Schule in Nebaj zu ermöglichen. 

 

Einige der Familien verließen nach Ende der violencia Aguacatán und zogen in die Berge, da 

Armut und Landknappheit für sie Gründe waren, ihre Heimat aufzugeben. Diese Familien 

fragten sich in den Dörfern Chel, Xix und Xajxub durch und erfuhren dort von den CPR. Santa 

Clara wurde ihnen als Ort benannt, an dem es möglich ist, ein neues Leben aufzubauen. Da die 

Erträge ihres Feldbaus unzureichend waren, migrierten die Familien für mehrere Jahre an die 

Küstenregionen, um dort saisonale Arbeit auf den Zuckerrohrplantagen aufzunehmen. 

 

Beziehungen zur Landschaft 

Ein K’iche’-sprachiger aj q’ij legte dar, dass die Topographie in der Umgebung Santa Claras 

von großer Bedeutung für die Durchführung religiöser Praktiken ist. Die heiligen Berge im 

Umland Santa Claras liegen in den vier Kardinalsrichtungen und sind eng mit den vier 

Jahresträgern des cholq’ij’, des K’iche’-Ritualkalenders, verknüpft. Die vier Berge, die den Ort 

umgeben, tragen die Namen der Jahresträger des Ritualkalenders: No’j, Kej, Iq’ und E’. 

In Santa Clara kam es zudem zu einer Projektion der sakralen Topographie, wie sie in den 

Ursprungsgemeinden des K’iche’-Teils der Bevölkerung möglicherweise gehandhabt wurde. 

Im Zuge der Neuansiedlung wurde die vorhandene Topographie mit den Namen und 

Funktionen der Umgebung des Ursprungsortes (oder eventuell auch von mehr als einem Ort) 

versehen. Während des (andauernden) Prozesses der sozialen und politischen Organisation der 

Gemeinde übernahmen die Sprecher*innen der anderen Mayasprachen und deren rituelle 

Spezialist*innen (Ixil und Q’anjob’al) diesen Teil des Kulturerbes. 

 

In Amaq’chel existierte ebenfalls ein Zusammenhang zwischen Topographie, den vier 

Kardinalpunkten und heiligen Orten. So war der Jahresträger No’j dem heiligen Ort im Westen 

Amaq’chels zugeordnet, wo die ceremonia para la siembra y las lluvias stattfand. Dieses Ritual 

wurde vor der Aussaat durchgeführt und fand im Jahr 2008 am 19. April statt. In Santa Clara 

sind zahlreiche rituelle Praktiken mit Bezug auf Wasser und Regen dokumentiert, die als 

essentielle Elemente für die Aufrechterhaltung menschlichen Lebens angesehen werden. Das 

Wasser stellte in Amaq’chel eine kostbare Ressource dar, die aus Quellen in zwei Stunden 

Entfernung geholt werden musste. Darüber hinaus existierte ein System zur Sammlung von 

Regenwasser.  

 
179 In Santa Clara existierte im Jahr 2008 eine Pfingstkirche mit geringem Zulauf. 

147



148 
 

Die Mitglieder der consejos de los principales sowohl in Amaq’chel als auch in Santa Clara 

äußerten wiederholt öffentlich den Wunsch nach rigorosem Schutz der heiligen Orte (hier: 

Berge und die jeweiligen für Rituale bedeutsamen Orte). Dieser Schutz soll vor Eingriffen von 

multinationalen Konzernen oder Großgrundbesitzern gewährleistet werden. Bislang konnten 

die Gemeinden nicht in Entscheidungsprozessen mitwirken. Dies lag hauptsächlich an 

mangelhafter Kommunikation und fehlender Information der Gemeinden. Beim Thema 

Nachhaltigkeit steht die ökonomische Komponente im Vordergrund, die ökologische und die 

soziale Komponente (vor allem auf lokaler Ebene) werden hingegen vernachlässigt. 

 

Im Hinblick auf die Lösung von Alltagskonflikten in Santa Clara spielte im Jahr 2008 die 

Autorität des consejo de los principales eine tragende Rolle. Die Mitglieder der Gemeinde 

erkannten ihn geschlossen als höchste Instanz an und respektierten seine Entscheidungen. Die 

principales wiesen auf die Bestrafung bzw. Regelung von Alltagskonflikten mit Schlägen 

hin180.  

 

Die kollektive Erfahrung von Traumata während des Zeitraums der violencia resultierte in der 

Herausbildung einer distinktiven Erinnerungssubkultur. Sowohl María, die Mitglieder des 

Ältestenrats in Santa Clara, mein Übersetzer und Guide Kuxh als auch mein Freund und 

Kollege bei Agua Para La Salud, Lu’, wiesen bei vielen Gelegenheiten ausdrücklich darauf hin, 

dass ihr Überleben auf den Schutz und Lebensunterhalt, die ihnen die Wildnis geboten hatte, 

zurückging. Sie formulierten dies wie folgt: „Yo soy de la CPR. Yo vivo gracias a la montaña. 

Yo vivo gracias a las hierbas“. Darüber hinaus war diese Selbstdefinition von Stolz und 

ausgeprägtem Selbstbewusstsein gekennzeichnet181. 

 

 

 

 

 

 
180 „Se compone con chicote.“ 
181 Ich halte diese Feststellung für wichtig, da ich das in Nicht-Widerstandsdörfern in der Ixil-Region nicht in 
diesem Maß erleben konnte, eher im Gegenteil: die internalisierte Vorstellung von der eigenen Kultur, Sprache 
und vor allem den traditionellen religiösen Praktiken als rückständig und unwichtig. Allerdings kann ich nicht 
wissen, ob dies zumindest in einigen Fällen nur ein Schutzmechanismus gegenüber mir, der fremden, Misstrauen 
erweckenden Person, war. 

148



149 

5.5 Diskussion  
 

In der Ixil-Region sowie weiteren ländlichen Regionen, die von eklatanter Armut und 

eingeschränktem Zugang zu Bildung geprägt sind, autoidentifizierten sich Ende der 2000er 

Jahre nur wenige Menschen als „Maya“. Auch die Bezeichnung „Ixil“ wurde in der Regel nicht 

an erster Stelle verwendet, sondern die Selbsteinordnung in eine Gruppe erfolgte auf lokaler 

Ebene, über den Ort, an dem man geboren wurde bzw. aufwuchs. Bei der Generation, die ihre 

Kindheit auf der Flucht in den Bergen verbrachte, trat der „Ort“ an die Stelle des durchlebten 

Traumas. Daher stammt die Selbstbezeichnung „yo soy CPR“ – „ich bin CPR“. Mit dieser wird 

die Zugehörigkeit zu einer mnemonischen Gemeinschaft demonstriert, die sich über den 

gemeinsamen Lebensabschnitt auf der Flucht in den Bergen definiert. Zerubavel definiert 

solche Ereignisse als watershed events, sie trennen deutlich „vorher“ von „nachher“ und 

schaffen historische Diskontinuität (2003: 83). Eine besondere Wertschätzung erfuhren la 

montaña – „die Wildnis“ in den Bergen, die Schutz spendete – sowie alle Pflanzen und Wurzeln 

(hierbas), die sich als essbar herausgestellt hatten. Auf Grund der prekären Situation vieler 

Familien in der Region machten diese Pflanzen gemeinsam mit Mais auch 2008 einen großen 

Teil der Ernährung aus. Hierbas standen mindestens einmal pro Tag während meines 

Aufenthalts in den Dörfern des municipios Chajul auf meinem Speiseplan. Die Wildkräuter 

wuchsen im Wald oder am Rand der milpas. Mit ihnen bereiteten meine Gastgeberinnen eine 

dünne Suppe mit etwas Salz und Chili zu. Je nach Verfügbarkeit wurde die Suppe mit Tortillas 

gegessen. Im municipio Nebaj standen die hierbas nicht so häufig auf dem Speiseplan – die 

ökonomische Situation war dort deutlich besser. Je nach Kontext kann diese Aussage auch eine 

politische Botschaft haben, ich möchte mich hier aber auf mnemonische Bedeutung 

konzentrieren. „Yo soy de la CPR. Crecí en la montaña, vivo gracias a las hierbas. La montaña 

es sagrada, nos protegió” (Kuxh, April 2008, Kaba’, Chajul, El Quiché). Der Umwelt kommt 

eine herausragende Bedeutung in diesem Kontext zu: Durch ihren Schutz konnten die 

Menschen in den CPR überleben.  

 

Die Mitglieder der CPR gingen mit der Landschaft eine symbolische Kommunikation ein, denn 

obwohl die Bewohner*innen aus ihren Heimaträumen (Flüchtlinge aus verschiedenen 

Gemeinden) entrissen worden waren, konnten sie in gegenseitigem Einvernehmen die heiligen 

Orte aus ihren Ursprungsdörfern auf die Landschaft der neuen Heimat übertragen. Die 

Beziehung Gruppe-Raum bildet eine symbolische Einheit, selbst bei einer Trennung der Gruppe 

von ihrem ursprünglichen (Heimat-)Raum – wie im Fall der CPR-Bevölkerung – trägt die 

Gruppe auf symbolische Art und Weise ihren Raum mit (Assmann 2003 [11992]: 166). Die 

149



150 
 

sakralen Orte dieses Raumes werden in der Folge auf den neuen Raum projiziert, wie dies 

beispielsweise bei der Gründung und Besiedlung der Gemeinde Santa Clara der Fall war. Die 

Berge erhielten ihre alten Namen aus der Ursprungsregion in Aguacatán. Ingold (1993: 156) 

definiert Landschaft als „die Welt, wie sie den Menschen bekannt ist, die sie bewohnen, die an 

ihren Orten leben und auf den Wegen gehen, die sie verbinden“. Landschaft befindet sich stets 

in einem dynamischen Prozess, sie erreicht nie einen statischen Zustand. Landschaft wird durch 

menschliches Handeln belebt, nicht konstruiert (ebd.: 162). 

 

Identität wird also in diesem Fall durch Erinnerung (Olick / Robbins 1998: 110f.) und die 

Zugehörigkeit zu einer mnemonischen Gemeinschaft gestiftet. Der geteilte Wissensvorrat 

(Flucht, Leben in den Bergen, Entbehrung) prägt die kollektive Identität (Welzer 2005: 14). 

„Die Sozialwissenschaften gehen heute von einer mnemonischen Sozialisation in 

mnemonischen Gemeinschaften über die Tradierung und Aneignung von – stets narrativ 

verfasster – soziobiographischer Erinnerung aus“ (Zerubavel 1996 in Erll 2005: 54). Dabei 

findet auch gleichzeitig eine Abgrenzung zu Nichtmitgliedern dieser Gruppe statt, unter 

Betonung der Unterschiede (Alterität) (Erll 2005: 109). Dies erfolgt zum Beispiel anhand der 

Zugehörigkeit zu einer bestimmten Gruppe mit geteiltem Erfahrungshorizont oder zu einer 

linguistischen Gemeinschaft. In diesem Fall bezieht sich die Zugehörigkeit auf eine CPR oder 

auch auf die gesamte Ixil-sprachige Gemeinschaft, einschließlich dialektaler und lokaler 

Unterschiede. 

 

Das vorliegende Beispiel veranschaulicht die Konstruktion kollektiver Identität der Personen, 

die der CPR angehören oder angehörten. Es demonstriert, wie die kollektive Erfahrung von 

Gewalt als kollektive Erinnerung die Konstruktion einer mnemonischen Gemeinschaft 

ermöglicht. In der Ixil-Region wurden humanitäre Verbrechen begangen, die dazu führten, dass 

beinahe alle Medien des kulturellen Gedächtnisses zerstört wurden. In der Folge wurden neue 

Medien geschaffen und im Laufe der Zeit alte wiederbelebt. Die Schaffung „bewusster“ Anteile 

der kollektiven Identität führt zur Entstehung imagined communities: „[...] in the minds of each 

lives the image of their communion“ (Anderson 1983: 6).  

 

Einige der Aktivist*innen der Maya-Bewegung in der Ixil-Region haben ihre Wurzeln in der 

Rebellenbewegung oder in den Widerstandsdörfern. Sie verfügen über hervorragende soziale 

Netzwerke mit Vertreter*innen von Bewegungen aus anderen Landesteilen und auch 

zunehmend mit internationalen Organisationen. Digitalisierung und der Zugang zu neuen 

150



151 

Kommunikationsformen wie den sozialen Medien machen die Vernetzung einfacher, schneller 

und effektiver. Gleichzeitig nehmen nicht nur mehr tendenziell marginalisierte 

Bevölkerungsgruppen am öffentlichen Diskurs teil, es besteht nun auch die Möglichkeit, eigene 

Diskurse zu eröffnen und selbst zu gestalten.  

  

151



152 
 

  

152



153 

6. Eine kulturelle und soziale Bewegung der Ixil 
 

In diesem Kapitel soll kurz skizziert werden, wie die Maya-Bewegung im nationalen Kontext 

entstanden ist und welche Rolle(n) sie im Prozess der Vergangenheitsbewältigung einnimmt 

und in der Zukunft spielen kann. Des Weiteren erfolgt eine Analyse der lokalen Bewegung in 

der Feldforschungsregion, ihrer Mitglieder und ihrer Arbeitsbereiche. Dabei gilt dem Feld der 

kulturellen Maßnahmen, wie beispielsweise öffentlichen Ritualen, besondere Aufmerksamkeit. 

Daher stelle ich die Handlungsfelder der Fundamaya, einer prominenten soziokulturellen 

Organisation in der Ixil-Region, vor. Ich zeige, wie sie einen aktiven Beitrag zur 

Dekolonisierung leistet, indem sie sowohl im kulturellen als auch im zivilgesellschaftlichen 

Bereich agiert. Alle in diesem Kapitel diskutierten Handlungsbereiche stellen Prozesse dar, die 

die Konstruktion von kollektiven Identitäten, Gemeinschaft und Zusammenhalt im Kontext von 

sozioökonomischen Problemen und historischen Brüchen prägen.  

 

Zunächst erfolgt eine kurze Darstellung der Grundsätze und der Entstehungsgeschichte der 

Maya-Bewegung auf nationaler Ebene und anschließend werden die lokalen Besonderheiten 

der Ixil-Region herausgearbeitet. Die Ixil-Bewegung agiert sowohl im kulturellen als auch im 

politischen Bereich.  

 

Ein Schwerpunkt der Arbeit der Fundamaya ist die Konstruktion kollektiver Identität als 

kacholpom. Am Beispiel des Neujahrsrituals analysiert dieses Kapitel, wie memoria histórica 

propia und kollektives Gedächtnis in diesem Zusammenhang entworfen werden. Des Weiteren 

ist von Interesse, wie Souveränität und Autorität durch die Einrichtung institutionalisierter Orte 

und Rituale konstruiert werden. Kreative Medien des kollektiven Gedächtnisses und ihr 

potentieller Beitrag zur Überwindung der Division werden am Beispiel des Wandbildes auf dem 

parque central von Nebaj diskutiert.   

 

Durch ihr Engagement bei Exhumierungen nehmen sich die Aktivist*innen aktiv des 

kollektiven Traumas des Bürgerkriegs an und versuchen, einen Beitrag zur Wiedererstarkung 

des sozialen Gefüges zu leisten. Eng damit verwoben sind das Feld der Demokratisierung und 

das politische Instrument der alcaldía indígena. Als seit Jahrhunderten umkämpfte Ressource 

steht das Land und damit einhergehende Landnutzung als weiterer zentraler Wirkungsbereich 

der Ixil-Bewegung im Fokus dieses Kapitels. Der Tourismus bietet einige Möglichkeiten, die 

sozioökonomischen Herausforderungen der Region in Eigenregie anzugehen.   

153



154 
 

6.1 Grundsätze und Entstehung der Maya-Bewegung auf nationaler Ebene 

 

Grundlage für die Entstehung der indigenen Bewegungen in Guatemala war die Beteiligung der 

indigenen Bevölkerung an unterschiedlichen „kollektiven widerständigen Handlungen“ (Kalny 

2017: 130). Zu widerständigen Handlungen zählt Kalny „unterschiedliche Formen des subtilen 

Widerstands, Aufstände in ländlichen Regionen, die Beteiligung an Massenprotesten in den 

Städten, die Mitgliedschaft in Guerillabewegungen und die Bildung zahlreicher Organisationen 

und Dachorganisationen“ (ebd.: 130). Die Entstehung einer gruppenübergreifenden Maya-

Identität geht nicht erst auf die staatliche Gewalt während des Bürgerkriegs zurück, sondern 

begann bereits zur Zeit der spanischen Kolonialherrschaft und setzte sich während der 

Herausbildung des guatemaltekischen Nationalstaates fort (Morales Sic 2007). Der Maya-

Aktivismus war bei seiner Entstehung das Produkt „chronischer Gewalt“ gegen die indigene 

Bevölkerung Guatemalas (Montejo 2005: 66). Weltweit stehen Nationalstaaten und indigene 

Völker aufgrund von Landrechtsfragen miteinander in Konflikt (Eriksen 2010: 301). Darüber 

hinaus zeigen Nationalstaaten oftmals wenig politische Bereitschaft, die Implementierung 

etwaiger Übereinkünfte zur Durchsetzung indigener Rechte (im Hinblick auf Leben, Land und 

Ressourcen) voranzutreiben. Gleichzeitig stellen invasive Eingriffe multinationaler 

Unternehmen eine Bedrohung für die indigenen Gemeinden dar (Tzec 2018: 40).  

 

In der Anfangszeit wurde die Basis für eine Zusammenarbeit und Gemeinschaftsstiftung mit 

allen indigenen campesinos insbesondere durch gebildete K’iche’ aus Quetzaltenango 

geschaffen (Grandin 2000: 9). Dabei wurden und werden Gemeinsamkeiten der indigenen 

Völker auf dem amerikanischen Kontinent betont und teilweise auch konstruiert (Kalny 2017: 

75–76). Maya aus unterschiedlichen Nationalstaaten streben nach einem gemeinsamen 

Auftreten und einer „einheitlicheren Maya-Stimme“ (voz maya más unida), um ihre politische 

Handlungsmacht zu stärken (Tzec 2018: 46). Eine Reihe von Schlüsselereignissen in den 

1970er Jahren fungierte als beschleunigende und formgebende Impulse, darunter die Idee, eine 

indigene Identität über linguistische Grenzen hinweg zu konstruieren (Kalny 2017: 130). 

Zudem boten die zwischen 1972 und 1979 jährlich von intellektuellen Maya organisierten 

seminarios indígenas ein Forum zur Diskussion der Lebensrealität, die von Repression und 

Nichteinhaltung der Menschenrechte geprägt war. Auch die Bedeutung der indigenen Sprachen 

für die indigenen Kulturen und die Herausbildung einer distinktiven Identität wurde von den 

Teilnehmenden angesprochen (Bastos / Camus 1993: 24–26, Bastos / Camus 2006: 39–42, 

Kalny 2017: 93–94). Im Jahr 1977 stellte der kollektive Marsch von Minenarbeiter*innen und 

154



155 

Angehörigen verschiedener Maya-Gruppen von San Mateo Ixtatán in die Hauptstadt ein 

bedeutsames Ereignis dar. Der Marsch fand unter der Anleitung der campesino (Bauern-) 

Bewegung CUC (Comité Unidad Campesina, Komité Einheit der Landarbeiter) statt (Arias 

1990: 249; Muralles 2007: 12, Grandin 1997: 24, Konefal 2010: 70). Das CUC war eine soziale 

– keine kulturelle – Bewegung (McAllister 2010). Sein Selbstverständnis geht aus diesem 

Auszug der Kundgebung von Lorena Medina Patzan anlässlich des 43-jährigen Bestehens 

hervor:  
Cabeza clara, corazón solidario y puño combativo de los trabajadores y trabajadoras del campo. 
¡Que vivan los campesinos y campesinas que aman, cuidan y defienden la Madre Tierra y 
alimentan al mundo cada día con su trabajo digno” 
¡Que vivan las 43 primaveras del CUC”182 (Lorena Medina Patzan, 15. April 2021) 
 

Die Gründung des CUC erfolgte durch Teilnehmende des seminario indígena (Kalny 2017: 96). 

Die beiden Einrichtungen repräsentieren jeweils eine der beiden unterschiedlichen Strömungen 

indigenen Widerstands. Der Bereich der kulturellen Rechte wird von den culturalistas verteten, 

der Bereich der Klassenzugehörigkeit häufig in Kooperation mit verarmter Ladino-

Subsistenzbauernschaft von den clasistas (ebd.: 130). In die Friedensverträge fanden die 

Positionen der culturalistas Eingang, wohingegen die der clasistas hingegen dies kaum taten. 

Die Friedensverträge führten nicht zur Stärkung der sozialen und wirtschaftlichen Rechte der 

indigenen Bevölkerung, die somit marginalisiert blieb. Hingegen wurden die kulturellen Rechte 

formell anerkannt. Charles Hale (2004) fasste diese Diskrepanz in der Bezeichnung indio 

permitido183 zusammen, welche die bis heute vorherrschende Ungleichheit im Land beschreibt 

(Kalny 2017: 130).  

 

Um das Wirken indigener kultureller Aktivist*innen in Guatemala zu beschreiben, finden die 

Begriffe „Revitalisierung”, „Pan-Mayabewegung” und „Mayanisierung“ (mayanización) 

Anwendung. „Revitalisierung“ bedeutet, dass traditionelle Kultur in einem modernen Kontext 

„wiedererweckt“ oder „wiederbelebt“ wird. Traditionen und Religion ruhten jedoch nicht und 

gerieten nicht durch Veränderungen in Vergessenheit (Cojtí Cuxil 1987). Während des 

Bürgerkriegs zwangen Terror und Verfolgung die Ixil und weitere Maya-Völker, ihre ethnische 

sowie religiöse Identität zu verschleiern. Darunter fielen sowohl Sprache und Kleidung, als 

auch Elemente der traditionellen Religion, wie z. B. der Gebrauch des 260-tägigen Kalenders. 

 
182 „Klarer Kopf, solidarisches Herz und kämpferische Faust der Arbeiter auf dem Lande. 
Es leben die Landarbeiter und Landarbeiterinnen, die Mutter Erde lieben, pflegen und verteidigen und die Welt 
jeden Tag mit ihrer würdigen Arbeit nähren” Es leben die 43 Frühlinge des CUC”“ 
183 Im neoliberalen Guatemala haben Indigene eine ganz bestimmte Rolle zugewiesen bekommen: Sie dürfen im 
kulturellen Bereich aktiv sein, in „weichen“ politischen Resorts, jedoch bleiben sie von den „harten“ Bereichen 
ausgeschlossen. Dazu zählen insbesondere Finanz- und Wirtschaftssektor sowie territoriale Rechte (Hale 2004).  

155



156 
 

Die Verbrennung von Mais sowie die Tötung älterer Menschen können als gezielte 

Aggressionen gegen symbolische Bedeutungsträger innerhalb der Maya-Kosmovision 

interpretiert werden. Die Auswirkungen dieser Ereignisse auf bestimmte Elemente der Maya-

Identität und die Weitergabe ihrer Kultur von Generation zu Generation wurden zutiefst gestört. 

Zudem kam es zu einer Erniedrigung der kulturellen Werte durch die Verwendung von Maya-

Namen für Kampfeinheiten und andere militärische Strukturen während des Bürgerkriegs (CEH 

1999, Artikel 62). Ausgehend von dieser ethnozidalen Situation erweiterte die Maya-Bewegung 

ihren ursprünglichen Wirkungskreis erheblich. 

 

Der Begriff der „Mayanisierung“ beschreibt die Entwicklungen, die sich aus der 

Unterzeichnung der Friedensverträge ergaben. Er steht für die Vorstellung einer gemeinsamen 

Identität als „Maya“ über lokale und linguistische Grenzen hinweg. Der Prozess der 

„Mayanisierung" impliziert demnach die Wertschätzung, Bewahrung, Nutzung und 

Weiterentwicklung der objektiven ethnischen Marker (Sprache, Kleidung, Essen, Architektur, 

Organisation) sowie der subjektiven Elemente (ethnisches Bewusstsein, Spiritualität, Loyalität, 

Stolz) der Maya-Kultur in diversen Bereichen der guatemaltekischen Gesellschaft. Dieser 

Prozess steht in engem Zusammenhang mit der Anerkennung der Rechte der Maya-Völker und 

führt dazu, sich selbst als Maya zu bezeichnen und zu fühlen (Cojtí Cuxil 2007: 11). Der 

Terminus bezeichnet die aktive Konstruktion einer eigenen Selbstbezeichnung, die sich von 

Fremdbezeichnungen abhebt, welche insgesamt eine tendenziell destruktive Wirkung besitzen 

(Nelson 1999: 5). Es vollzieht sich ein Prozess des Wandels, in dessen Folge ein negatives 

„ethnisches Selbstbild“ in ein positives transformiert wird (Frühsorge 2010: 190–191). Dieser 

Prozess ist nicht losgelöst von anderen Gruppen der guatemaltekischen Gesellschaft oder 

internationalen Einflüssen, sondern findet innerhalb eines interkulturellen Dialogs statt. 

Allerdings ist anzumerken, dass dieser Dialog nicht alle Bereiche der Gesellschaft erreicht, 

sondern sich einerseits nach dem Bildungsgrad und andererseits nach der politischen Position 

richtet. Für eine erfolgreiche Partizipation an einem interkulturellen Dialog sind demnach 

sowohl eine gewisse soziale und politische Einheit als auch die Kenntnis der jeweiligen 

„politischen Spielregeln“ und Konventionen erforderlich. Nach erfolgter Integration in die 

staatlichen Institutionen können politische Ressourcen mobilisiert und in Form einer 

geschlossenen Gruppe agiert werden (Eriksen 2010: 303–304). 
 

Demetrio Cojtí Cuxil, einer der maßgeblichen Gründungsköpfe der Bewegung, begreift die 

Mayanisierung als einen dynamischen Prozess, der darauf abzielt, verlorene oder verfälschte 

156



157 

ethnische Merkmale zu bewahren, zu revitalisieren und selektiv an aktuelle Gegebenheiten (wie 

beispielsweise ökonomische Marktgesetze, Globalisierung und Digitalisierung) anzupassen 

(2007: 12). Cojtí Cuxil zufolge manifestiert sich dies im Streben nach Selbstregierung und 

Selbstverwaltung für jede Sprachgemeinschaft sowie für das gesamte Maya-Volk. Zudem 

werden Partizipation und Repräsentation in gemeinsamen Gremien mit der nicht-indigenen 

Bevölkerung angestrebt. Das übergeordnete Ziel ist eine Entwicklung, die sowohl eine Identität 

als auch einen Selbstschutz gewährleistet und zu einer gegenseitigen Bereicherung führt. Dies 

erfordert den „Kampf“ um die Entscheidungsgewalt sowie die Kontrolle über Ressourcen. Die 

Transformation des guatemaltekischen Staates und der Demokratie in Richtung 

Multikulturalismus sowie die Transformation der nicht-indigenen Bevölkerung hin zu einem 

kosmopolitischen Selbstverständnis und einer positiven Rezeption ihrer Maya-Herkunft sind 

demnach unerlässlich (2007: ebd.). 

 

Der Zugang zu hochwertiger Bildung und Information ist in ländlichen Gemeinden 

eingeschränkt, was zu einer signifikanten Diskrepanz zwischen der Bildungssituation in 

urbanen und ländlichen Gebieten führt. Das Leben in ländlichen peripheren Gebieten ist in 

vielen Fällen von einem täglichen Kampf zur Erfüllung grundlegender materieller Bedürfnisse 

geprägt. Dazu zählen Zugang zu Land, die Entwicklung der Infrastruktur und die Versorgung 

mit Gütern. Eine einfache Opposition zwischen arm-rural und gebildet-urban reicht jedoch 

nicht aus, um die Komplexität der Situation zu erfassen. Armut, insbesondere extreme Armut, 

spielt im Kontext der Mayanisierung eine besondere Rolle. Eine signifikante Zahl der indigenen 

Bevölkerung in ländlichen Gebieten lebt in schwer zugänglichen Randgebieten und betreibt 

Subsistenzwirtschaft. Sie sind in der Regel arm und sprechen in der Regel ausschließlich die 

lokale Maya-Sprache. Die Optionen für eine ökonomische Entfaltung sind, wie bereits an 

anderer Stelle dargelegt, an Migration geknüpft. Dies ist entweder als Tagelöhner*in auf 

Kaffee- oder Kardamomplantagen in den fruchtbaren Tälern des Hochlands, an der Pazifikküste 

oder in den Vereinigten Staaten möglich. 

 

Eines der größten, ungelösten Probleme in Guatemala ist die Landverteilung. Allein im 

Dezember 2005 registrierte die guatemaltekische Regierung 1052 landwirtschaftliche 

Streitfälle, bei denen die Besitzrechte den Kern des Disputs ausmachten. Darüber hinaus ist zu 

vermuten, dass die Anzahl der nicht registrierten Fälle, die entweder gemäß traditionellem 

Maya-Recht friedlich beigelegt werden oder eine gewaltsame Lösung abseits jeglicher 

Justizsysteme provozieren, wesentlich höher liegt. Allerdings ist vielerorts der Kampf um 

157



158 
 

Zugang zu Land nicht in erster Linie an die ethnische Identität als Maya geknüpft, sondern an 

die Basisbedürfnisse der Subsistenzbäuer*innen. Da deren Mehrheit jedoch Maya sind, ist der 

Kampf um Landrechte ein zentrales Arbeitsfeld der lokalen Mayabewegungen (Dary 2007: 80; 

Kalny 2017: 77–80 sowie Kapitel 6.6 dieser Arbeit). Das „Maya-Recht“ erfährt zumindest 

theoretisch bereits eine offizielle Anerkennung, was gleichzeitig eine Bekräftigung und eine 

Aufwertung des früheren „Gewohnheitsrechts“ impliziert (Ekern 2008: 124). 

 

Seit dem Jahr 1985 vollzieht sich schrittweise eine Transition, die sich von einer ethnisch 

rassistischen bzw. nationalliberalen Realität hin zu einer ethnisch egalitären und pluralistischen 

Realität entwickelt (Cojtí Cuxil 2007: 83). Es entstehen neue Diskurse der „Maya“ durch einen 

Aneignungs- und Zurückweisungsprozess (Hirschmann 2010: 194). Dennoch bleibt die 

Gefährdung der kulturellen Identität 184  bestehen. Seit den 1990er Jahren ist die Zahl der 

Akademiker*innen, die sich als Maya autoidentifizieren, stetig angestiegen. In den Bereichen 

Menschenrechte, Migration, Bildung und Linguistik der Mayasprachen, Archäologie, 

Epigraphik sowie Geschichtsschreibung arbeiten ebenfalls zunehmend internationale 

Akademiker*innen mit Maya-Intellektuellen zusammen. Im akademischen Kontext der 

Ethnoarchäologie und der Entzifferung der Hieroglyphentexte lassen sich aufschlussreiche 

Parallelen zu den gegenwärtig lebendigen Mayatraditionen ziehen, was eine Revalorisierung 

des kulturellen Erbes und eine Transition von „Folklore“ zu „Wissen“ bedingt. 

 

Die vorspanischen Maya (los de los pirámides, los de Tikal, los que dicen que son Mayas – „die 

mit den Pyramiden, die aus Tikal, die von denen man sagt, dass sie Maya sind“) wurden von 

den konsultierten Ixil nicht als direkte Vorfahren verstanden, sondern als eine zeitlich und 

räumlich weit entfernte Kultur. Die Ergebnisse einer Befragung von indigenen Jugendlichen in 

unterschiedlichen indigenen Gemeinden zu ihrem Geschichtsbewusstsein bestätigen die oben 

formulierte Beobachtung (Frühsorge 2010: 401–402). Auch yukatekische Maya verwenden 

„Maya“ weder als Selbstbezeichnung, noch sehen sie sich als Nachfahren der Erbauer der alten 

Ruinenstädte (Gabbert 2004: xi). 

 

Auf lokaler Ebene der Ixil-Gemeinden steht ein entscheidender Schritt noch stets aus: die 

selbstbewusste Anerkennung und Wertschätzung der eigenen Kultur. Koloniale und rassistische 

Stereotype prägen seit Jahrhunderten die Selbst- und Fremdwahrnehmung indigener Völker. 

 
184 Im internationalen Recht ist diese als Grundlage für indigene Völker und ihre Land- und Überlebensrechte 
festgeschrieben (Johnston 2006: 8). 

158



159 

Denken und Agieren scheinen von jenen hierarchischen Strukturen geprägt zu sein, die sowohl 

die politische als auch die ökonomische Ungleichheit in Guatemala aufrechterhalten und 

verschärfen. Ethnische Kategorisierung stellt ein Element des sozialen Konflikts und der 

Machtverhältnisse dar, da die Zugehörigkeit zu einer bestimmten sozialen Kategorie eine damit 

einhergehende Statusposition bedingt (Gabbert 2004: xv). Das Konstrukt des 

guatemaltekischen Nationalstaates geht an der breiten, indigenen Bevölkerungsmehrheit noch 

immer vorbei (Kruijt 2008). Extreme Armut prägt das alltägliche Leben in der ländlichen 

Peripherie, wie beispielsweise in Chajul. Vor dieser schwierigen Lebensrealität sprechen viele 

Menschen dem Nationalstaat keine große Bedeutung zu. Eine Selbstdefinition als 

Guatemaltek*in fand dort Ende der 2000er Jahre kaum statt - als Maya jedoch auch nicht. Die 

meisten Menschen identifizierten sich primär als campesinos und empfanden eine 

Zugehörigkeit zu der Gemeinde, in der sie lebten und aufgewachsen waren. Von der 

Alltagsrealität der meisten Maya war die Maya-Bewegung lange viel zu weit entfernt (Bastos / 

Cumes 2007). Das Fehlen funktionaler staatlicher Institutionen und Prozesse begünstigt die 

fortschreitende „NROisierung“ der indigenen Bewegung, was wiederum einen 

Bedeutungsverlust des kollektiven Charakters dieser Bewegungen zur Folge hat (Bastos / Brett 

2010: xix, Kalny 2017: 322). 

 

Im Zuge der Ratifizierung der ILO 169 und der UN-Deklaration der Rechte indigener Völker 

ist zunehmend ein politisch korrekter, multikultureller, öffentlicher Diskurs erkennbar. 

Politiker*innen und andere Personen des öffentlichen Lebens verwenden Begriffe wie z. B. 

pueblos indígenas, interculturalidad, educación biligüe intercultural, lugares sagrados, 

cosmovisión und lo Maya. Gleichzeitig kritisieren kulturelle Aktivist*innen nicht-indigene 

Personen des öffentlichen Lebens, die Zeremonien und religiöse Rituale zu ihren Zwecken 

nutzen oder bestimmte Begriffe aus dem religiösen Bereich verwenden. Auch das Tragen 

traditioneller Kleidungsstücke oder Stoffe wurde als kulturelle Aneignung kritisiert.  

 

Politik und Medienlandschaft konstruieren ein Bild von lo Maya, das nicht über Folklore und 

touristischen Romantizismus hinaus zu gehen vermag. Gleichzeitig behalten los indígenas oder 

auch los campesinos in der öffentlichen Wahrnehmung und im offiziellen politischen Diskurs 

das Bild bei, das ihnen schon seit der Konquista anhaftet: die rückständigen und unzivilisierten 

indios aus den Bergen (Bastos 2010: 15, Reyhner / Kumar Singh 2015: 15). 

 

159



160 
 

Den guatemaltekischen Regierungen seit 1996 mangelte es an politischem Willen zur 

finanziellen Unterstützung von Einrichtungen wie dem Kulturministerium oder kleinerer 

Institutionen (Bastos 2010: 16, Cojtí Cuxil 2005: 32, Sieder 2008). Es entstand ein „abwesender 

Staat“ (estado ausente) und seine Aufgaben wurden von (inter-)nationalen nichtstaatlichen 

Organisationen übernommen. Ein Beispiel, welches in Kapitel 7 dieser Arbeit noch eingehend 

analysiert wird, ist die educación bilingüe intercultural. Diese erreichte im Jahr 2005 50% der 

Bevölkerung, erhielt jedoch lediglich 5% des ohnehin schon geringen Bildungsetats (PNUD 

Report 2005). Neuere Zahlen deuten zumindest auf einen positiven Trend hin (PNUD Report 

2022). Auf politischer Ebene sind Maya in einigen einflussreichen Positionen anzutreffen 

(Legislaturen Berger, Colóm und auch Pérez Molina), dazu gehören z. B. Ministerio de la 

Cultura, Secretaría de la Paz, Dirección de la Educación Bilingüe („Ministerium für Kultur, 

Sekretariat für Frieden, Direktion für zweisprachige Erziehung“). Darüber hinaus wurden 

politische Räume speziell für die Maya in verschiedenen Bereichen geschaffen: 

a) ALMG (Academia de las Lenguas Mayas de Guatemala 185 , „Akademie der 

Mayasprachen“) 

b) DIGEBI (Dirección General de Educación Bilingüe Intercultural, „Generaldirektion für 

interkulturelle zweisprachige Erziehung“)  

c) FONDIGUA (Fondo de Desarrollo Indígena Guatemalteco, „Indigener 

Entwicklungsfonds Guatemala“) 

d) DEMI (Defensoría de la Mujer Indígena, „Rechtliche Vertretung der indigenen Frau“) 

e) Unidad de Lugares Sagrados del Ministerio de Cultura („Einheit Heilige Orte des 

Ministeriums für Kultur“)  

f) CODISRA (Comisión Presidencial contra la Discriminación y el Racismo, 

Präsidialkommission gegen Diskriminierung und Rassismus) 

g) CAI (Consejo Asesor Indígena, Beirat für indigene Völker)  

Maya sind außerdem als Repräsentanten der Zivilgesellschaft in Institutionen wie der 

FONTIERRA (Fondo de Tierras, Landbesitzfonds) und der CNR (Comisión Nacional de 

Resarcimiento, Nationale Komission für Schadensersatz) aktiv und nehmen am PNR 

(Programa Nacional de Resarcimiento, Nationales Programm für Schadensersatz) teil (Bastos 

2010: 15). 

 

 
185 Die ALMG teilt sich in einen spirituellen und einen linguistischen Flügel. Während der linguistische Flügel in 
erster Linie die Dokumentation der Sprachen und die Publikation von neutralem, sprachdidaktischem Material 
anstrebt, argumentiert der spirituelle Flügel, dass die Sprache eng an die Kultur geknüpft ist und die Vermittlung 
ohne kulturelle und religiöse Konzepte nicht möglich ist (Frühsorge 2010: 197).  

160



161 

An die Stelle des abwesenden Staates tritt oftmals die internationale Kooperation (Bastos 2010: 

17, Cojtí Cuxil 2005: 32). Diese Entwicklung ist jedoch nicht frei von Konflikten: Einerseits 

sind viele Organisationen und Initiativen auf finanzielle und konzeptionelle Hilfe angewiesen, 

andererseits sind sie dafür verantwortlich, dass sich soziale Bewegungen in 

Nichtregierungsorganisationen (NRO) transformieren. „No se puede negar la impronta de esta 

cooperación en la transformación de los movimientos sociales en ONG“186 (Bastos 2010: 17, 

Morales López 2007). Diese Transformation der sozialen Bewegungen führt zu einer 

überproportionalen finanziellen Bedeutung des Verwaltungsapparats (Bastos / Camus 2006). 

Die in diesem Kontext von den Beteiligten der internationalen Zusammenarbeit artikulierten 

Themen, Sichtweisen und Diskurse bergen das Risiko, die lokalen Akteure und Akteurinnen 

langfristig zu schwächen. Die Internationale Zusammenarbeit kann durch gezielt eingesetzte 

Maßnahmen zur Identitätsbildung in der indigenen Bevölkerung ein starkes Selbstbewusstsein 

fördern, das sich durch eine positive Selbstwahrnehmung als kulturell anders, jedoch nicht 

sozial ausgeschlossen, auszeichnet. Die internationale Komponente der Bewegung besteht 

jedoch nicht allein aus finanzieller Zuwendung. Internationale Akteure machen den 

Aktivist*innen auch Wissen aus akademischen Publikationen zugänglich. Die Publikationen 

sind aufgrund der Sprache, in der sie verfasst sind, nicht zugänglich oder schlichtweg in der 

Region nicht verfügbar. Bisweilen findet jedoch keine Unterscheidung der unterschiedlichen 

Epochen oder der einzelnen Maya-Völker statt und auf diese Weise entsteht eine neue Pan-

Maya Version von Geschichte und kultureller Kontinuität. 

 

6.2 Lokale Bewegung: Mayanisierung in der Ixil-Region 

 

Die Aktivitäten der Fundamaya in der Ixil-Region erstrecken sich sowohl auf kulturelle als auch 

auf soziale Bereiche. Obwohl die Fundamaya offiziell als guatemaltekische 

Nichtregierungsorganisation (NRO) im Kultursektor klassifiziert ist, übt sie auch politischen 

Einfluss aus. Die Biographien ihrer Führungspersonen lassen eine Positionierung im politisch 

linken Spektrum erkennen. Pablo Ceto war Mitglied der nationalen Führung (dirección 

nacional) der Guerillaorganisation EGP und eines der Gründungsmitglieder des Comité de 

Unidad Campesina (CUC) in den 1970ern. Später wirkte er an der Einrichtung der 

Coordinadora de los Pueblos Mayas de Guatemala (COPMAGUA) maßgeblich mit. Zu den 

Präsidentschaftswahlen von 2003 trat Ceto als Vizepräsidentschaftskandidat der Unidad 

 
186 „Es ist nicht zu leugnen, dass die Kooperation die Transformation der sozialen Bewegungen in NRO 
herbeiführt.“ 

161



162 
 

Revolucionaria Nacional Guatemalteca (URNG) an, zuvor war er Abgeordneter im 

guatemaltekischen Kongress. Er gründete die Fundación Maya Región Ixil (Fundamaya) 

(Kruijt 2008: 191) und leitet sie bis in die Gegenwart. Außerdem gab er bei der Gründung der 

Ixil-Universität im Jahr 2011 entscheidende Impulse und ist ihr Präsident. Die Ixil-Universität 

stützt sich auf ein alternatives, von staatlichen Vorgaben unabhängiges Ausbildungsmodell, das 

auf traditionellem Wissen basiert. An dieser Universität eignen sich zukünftige 

Führungspersönlichkeiten der Gemeinden das Wissen und die Lösungsansätze der Vorfahren 

an (siehe Kapitel 7). 

 

Die Vertreter*innen der Ixil fordern nicht nur die Umsetzung der Maßnahmen aus den 

Friedensverträgen von Regierungsinstitutionen ein, sondern engagieren sich auch um kulturell 

und politisch aktiven Nachwuchs. Zwischen 2007 und 2010 organisierte die Fundamaya 

„Schulungen“ für rituelle Spezialist*innen an ihrem Sitz Vi’ Patna in Chajul. Die Inhalte 

stammten zum größten Teil aus den Arbeiten westlicher Akademiker*innen, die in 

verschiedenen Maya-Regionen geforscht hatten. Zeitweise lud die Fundamaya rituelle 

Spezialist*innen aus K’iche’-sprachigen Gemeinden zur Durchführung dieser Schulungen ein. 

Zugang zu wissenschaftlichen Arbeiten und Erkenntnissen wurde durch die neuen digitalen 

medialen Möglichkeiten vereinfacht. Die Geschichte der Maya-Völker in Guatemala, wie der 

indigenen Völker im Allgemeinen, ist stark von Diskriminierung, Marginalisierung und 

Repression während der gesamten 500 Jahre seit der Ankunft der spanischen Kolonisator*innen 

gekennzeichnet. Die Informationen über eine bislang unerreichbare Vergangenheit, bestärken 

das Selbstbild positiv. Außerdem wird auf diese Weise eine starke emotionale Verbindung 

zwischen den epigraphischen Texten und der präkolonialen Vergangenheit geschaffen. Das 

Wirken der Fundamaya zeigt deutlich, dass nicht nur lokale und nationale, sondern auch 

internationale Prozesse prägend sind (Hirschmann 2010: 193–194). Zudem besteht zwischen 

dem Verlust kultureller Traditionen und der Verschlechterung der sozioökonomischen Situation 

ein Zusammenhang187.  
 

Traditionelle kulturelle Praktiken, insbesondere private religiöse Rituale, wurden zwischen 

2007 und 2010 in Ixil comunidades weiterhin mehrheitlich von der breiten Öffentlichkeit 

ferngehalten. Öffentlich abgehaltene Rituale konnten hauptsächlich im Kontext politischer 

Veranstaltungen oder nationaler Feiertage beobachtet werden. Sie sind ihrerseits Ausdruck einer 

 
187 Wilson beschreibt dies ebenfalls für die Q’eqchi in Alta Verapaz Ende der 1980er Jahre (1995: 265–267). 

162



163 

öffentlichen Demonstration der kulturellen Kontinuität und Identität. Da während des 

Bürgerkriegs keine Rituale in der Öffentlichkeit abgehalten werden konnten, bedeutet die 

Möglichkeit, dies heute ohne Angst durchführen zu können, eine positive Entwicklung.  

 

Die indigene Bewegung in Guatemala verfügte über eine vergleichsweise geringe politische 

Handlungsmacht. La violencia contrainsurgente hatte einen völlig unkalkulierbaren Einfluss 

auf die kulturellen und sozialen Bewegungen. Eine gesamte Generation indigener 

Führungsköpfe wurde entweder getötet oder verschwand spurlos. Der soziale Zusammenhalt in 

den Gemeinden ist bis heute durch die in der Zeit der violencia verübte Gewalt geschädigt. Die 

gegenwärtig präsenten, von einzelnen Individuen oder Gruppen ausgehenden Manifestationen 

von Alltagsgewalt sind ebenfalls das Ergebnis eines gestörten sozialen Gefüges (Little 2009: 2, 

Carmack 2009: 186, Remijnse 2002, Cojtí Ren 2019: 201f., siehe ebenfalls Kapitel 5 dieser 

Arbeit). 

 

Orientiert an der politischen Teilhabe anderer indigener Völker in anderen Nationalstaaten (z. 

B. die Sami in Norwegen oder die Cree in Kanada), streben auch die politischen Vertreter*innen 

der Ixil-Bewegung danach, ihre politischen Interessen und ihre Forderungen nach equity 

(Verteilungsgerechtigkeit) gegenüber dem guatemaltekischen Staat durchzusetzen. Bildung, 

Literalität – auch in Ixil – und die Beherrschung des Umgangs mit zunehmend digitalen Medien 

bilden dabei die Grundvoraussetzungen. Entwicklungen in diese Richtung finden statt. Junge 

Menschen, die sowohl die Rolle einer*s indigenen, kulturellen, politischen Aktivist*in als auch 

einer*r Akademiker*in beherrschen, sind zunehmend auch in Ämtern des Nationalstaates 

vertreten und gestalten aktiv politische Prozesse auf kommunaler Ebene. Hierzu gehört auch 

maßgeblich das Engagement im Bereich der territorialen Rechte (vgl. Kapitel 6.6). Die 

Fundamaya führte regelmäßig Informationsveranstaltungen sowohl in den Provinzhauptstädten 

als auch in den Dörfern durch, mit Hilfe derer sie die Bevölkerung über die Thematik 

insbesondere in Bezug auf die UN-Deklaration der Rechte der Indigenen Völker aufklärten und 

somit einen Beitrag zur Stärkung ihrer Rechte leisteten.  

 

Die Bevölkerung in der Ixil-Region (und auch in anderen Maya-sprachigen Regionen 

Guatemalas) steht jedoch nicht mehrheitlich hinter den kulturellen Aktivist*innen. Die in 

Kapitel 5 dargestellte und analysierte Aufteilung der Gemeinden führt zu einer Schwächung der 

Außenwirkung und somit der politischen Überzeugungskraft auf nationaler Ebene. Zudem ist 

163



164 
 

festzustellen, dass die Partizipation und der Zuspruch der Bevölkerung an Veranstaltungen auf 

kleine Gruppen reduziert sind. 

 

Zwischen 2007 und 2010 waren neben der Fundamaya noch weitere Organisationen auf dem 

Gebiet der kulturellen Arbeit in der Ixil-Region tätig. Dabei sind an erster Stelle die ALMG 

(Academia de las Lenguas Mayas) und die Asociación Q’anil (hauptsächlich eine 

Jugendorganisation) zu nennen, da diese während der Feldforschungsperiode über die größten 

finanziellen Ressourcen verfügten. Eine Problematik ergibt sich aus der finanziellen 

Abhängigkeit der lokalen Organisationen von internationalen Gebern. Dies bedingt eine 

Projekthaftigkeit der Maßnahmen der Organisationen. Oft resultiert nach Ende der 

Finanzierung nur wenig aus den Projekten. Dies betrifft sowohl kulturelle Projekte als auch 

andere Wirkungsbereiche der internationalen Kooperation, wie beispielsweise Infrastruktur, 

Gesundheit und Regierungsführung (governance).  

 

6.3 Immaterielles kulturelles Erbe, memoria histórica und politische Interessen 

 

In Guatemala ist eine Politisierung verschiedener Aspekte des immateriellen kulturellen Erbes 

zu beobachten 188 . Dazu zählen rituelle Handlungen unterschiedlicher Gruppen, die sich 

unterschiedlichen Zwecken widmen. Im Rahmen meiner Feldforschung konnte ich wiederholt 

rituelle Handlungen beobachten, die politische Veranstaltungen begleiteten. Diese Handlungen 

wurden entweder als eine Form des „folkloristischen Schmucks“ (in der Regel begleitet von 

Handlungen nicht-indigener Beteiligter) oder als eine Art öffentliche Bekundung eines starken 

Selbstbewusstseins als Ixil bzw. Maya interpretiert, wie das folgende Beispiel veranschaulicht: 

 

Am 23. Februar 2008 fand auf dem parque central in Nebaj eine Veranstaltung in Vorbereitung 

des Tages zur Erinnerung an die Opfer des Bürgerkriegs statt. Vier b’aalvatztiixh sprachen über 

den ganzen Tag hinweg Gebete, die rituellen Handlungen wurden von Anzünden vom pom und 

Kerzen begleitet. Zudem fanden Kundgebungen von aus unterschiedlichen Regionen des 

Hochlands angereisten Maya-Aktivist*innen statt, die sich auch als Vertreter*innen ihrer 

linguistischen Gemeinschaften präsentierten. Dabei handelte es sich um eine selbstbewusste 

und stolze Darstellung als „Maya“ in der Öffentlichkeit. Hintergrund war unter anderem die 

 
188 Geschichte, und auch der Umgang mit immateriellem kulturellem Erbe sind in jedem Kontext anfällig für 
Instrumentalisierung oder Politisierung, und das gilt insbesondere im Zusammenhang mit Gewalt und 
Ungerechtigkeit (Bellino 2017: 7). 

164



165 

neue Deklaration der Rechte der indigenen Völker der Vereinten Nationen (von 2007) und die 

ILO-Konvention 169. Die Beteiligten bezogen sich auf den Friedensvertrag von 1996 und 

benannten die zahlreichen noch ausstehenden Punkte (vgl. Auswirkungen dieser wichtigen 

Verträge auf die nationale Maya-Bewegung in Kapitel 6.1 und 6.2). Initiiert und begleitet war 

die Veranstaltung von internationalen Menschenrechtsaktivist*innen189.  

 

Dieses Beispiel zeigt, wie politische Handlungsstrategien zusammen mit einer kulturellen 

Handlung genutzt werden, um Wissen über indigene Rechte öffentlich zu vermitteln.  

 

Die Forderung nach Memoria histórica colectiva propia, einem „eigenen historischen 

kollektiven Gedächtnis”, wurde in die Friedensverträge von 1996 aufgenommen (vgl. Kapitel 

2.4). Die Maya-Bewegung versucht, das kulturelle Gedächtnis der Bevölkerung neu zu 

konstruieren, indem sie sowohl Symbole aus der Vergangenheit, wie z. B. archäologische 

Stätten oder von (inter-)nationalen Akademiker*innen verfasste Publikationen, als auch 

lebendige, traditionelle kulturelle Elemente verwendet. Aktivist*innen der Maya-Bewegung 

streben sowohl danach, Gemeinschaftssinn und Zuversicht zu stiften, als auch Legitimität und 

Autorität zu erlangen (Assmann 2003 [11992]: 161).  

 

Im Rahmen der Feldforschung wurde seitens der konsultierten kulturellen Aktivist*innen 

Besorgnis darüber geäußert, dass mit jeder scheidenden Generation das alte Wissen um den 

Kalender zunehmend verloren gehen könnte. Einzelne rituelle Spezialist*innen, die an den 

Schulungen der Fundamaya nicht teilnahmen, waren irritiert. Das geschah, weil im Zuge von 

kulturellem Aktivismus Elemente des Ritualkalenders der K’iche’ übernommen wurden. Sie 

fürchteten, dass die Version der Ixil überschrieben werden könnte. 

6.3.1 Konstruktion von memoria histórica und kollektivem Gedächtnis 
 

Die beiden folgenden Beispiele illustrieren, wie die Aktivist*innen sowohl kollektive Identität 

als auch memoria histórica konstruieren. Dies geschieht anhand der Forderung nach einer 

Gedenktafel an einem öffentlichen, zentralen Ort und dem gewählten Diskurs sowie der 

Einrichtung des Gedenk- und Bildungszentrums Vi‘ Patna.  

 

 

 

 
189 Die italienische Internationale Kooperation und die spanische NRO Solidaridad Internacional. 

165



166 
 

Siete principales Ixhiles 

Bei dem im Folgenden zitierten Text handelt es sich um einen Auszug aus dem Protokoll der 

sesión municipal vom 21. Juni 2006. Die Fundamaya forderte die Einrichtung eines 

Gedenktages und einer öffentlichen Gedenktafel, um an die Ermordung von sieben 

widerständigen Mitgliedern des Ältestenrates am 22. Juni 1936 zu erinnern. Sie hatten sich 

aktiv gegen Zwangsarbeit und Machtmissbrauch der Regierung, konkret gegen die Gesetze Ley 

de Contratación de Jornaleros (Zwangsarbeitsgesetz/Tagelöhnervertragsgesetz), Ley de 

Vialidad (Straßengesetz) und Ley de Vagancia (Landstreichergesetz), gewandt. 

 

[…] se están organizando actividades con el objeto de conmemorar la muerte de SIETE 
PRINCIPALES IXHILES que fueron fusilados en la plaza pública el día 22 de junio de 1936 por 
la defensa de la dignidad en contra del trabajo forzado y abusos de poder del gobierno de turno, 
solicitando que como un acto de Recuperación de la Memoria Histórica se instituya este día 
como fecha importante en el calendario ixhil y que permita transmitir a las futuras generaciones 
este acto de dignidad.190 

 
CONSIDERANDO: Que es competencia del Concejo Municipal la iniciativa, deliberación de 
los asuntos de interés para el municipio. Así como la valorización, preservación y promoción 
de los aspectos culturales e históricos del municipio.191 

 
CONSIDERANDO: Que la recuperación de la Memoria Histórica es un elemento de enlace que 
debe ser transmitido a la generación presente y que debe perpetuarse en la memoria y la 
conciencia colectiva de las generaciones futuras. Que en este sentido el pueblo de Nebaj a lo 
largo de su historia ha dejado huellas indelebles. Se recuerda aquí el ejemplo de dignidad en 
que siete principales ixhiles la noche del día 21 de junio del año 1936 fueron capturados por 
haber manifestado su inconformidad con el Trabajo Forzado, la Ley de Contratación de 
Jornaleros, la Ley de Vialidad y la Ley de la Vagancia, quienes fueron fusilados en la mañana 
del día 22 de junio de 1936, en nuestro calendario maya “Oxlaval Kao”.192 

 

 
190 „[…] es werden Aktivitäten zum Gedenken an den Tod von sieben Ixhil-Ältesten organisiert, die am 22. Juni 
1936 auf dem Marktplatz erschossen wurden, weil sie die Würde der Menschen gegen Zwangsarbeit und 
Machtmissbrauch durch die damalige Regierung verteidigt haben, und es wird gefordert, dass dieser Tag als Akt 
der Wiederherstellung des historischen Gedächtnisses zu einem wichtigen Datum im Ixhil-Kalender wird und 
dass dieser Akt der Würde an zukünftige Generationen weitergegeben wird.“ 
191 „In Anbetracht der Tatsache, dass der Gemeinderat für die Initiative und Beratung von Angelegenheiten, die 
für die Gemeinde von Interesse sind, zuständig ist. Sowie für die Aufwertung, Erhaltung und Förderung der 
kulturellen und historischen Aspekte der Gemeinde.“ 
192 „In Anbetracht der Tatsache, dass die Wiederherstellung des historischen Gedächtnisses ein verbindendes 
Element ist, das an die heutige Generation weitergegeben werden muss und das im kollektiven Gedächtnis und 
im Bewusstsein künftiger Generationen verankert werden muss. In diesem Sinne hat das Volk von Nebaj im 
Laufe seiner Geschichte unauslöschliche Spuren hinterlassen. Wir erinnern uns hier an das Beispiel der Würde, 
in dem sieben Ixhil-Älteste in der Nacht des 21. Juni 1936 gefangen genommen wurden, weil sie ihre Ablehnung 
des Zwangsarbeitsgesetzes, des Tagelöhnervertragsgesetzes, des Straßengesetzes und des Landstreichergesetzes 
zum Ausdruck gebracht hatten, [und] die am Morgen des 22. Juni 1936, in unserem Maya-Kalender „Oxlaval 
Kao“, erschossen wurden.” 

166



167 

CONSIDERANDO: Que hoy se cumplen 70 años de este hecho de intolerancia y represión. Sin 
embargo, ha quedado el ejemplo de estos principales que nunca debe olvidarse, y que ojalá 
nunca más se vuelva a repetir.193 

 
En memoria de estos hermanos y de todas las víctimas del genocidio que ha vivido nuestro 
pueblo, el Honorable Concejo Municipal emite el siguiente ACUERDO MUNICIPAL: 
Honrar la memoria de los SIETE PRINCIPALES siendo ellos Pedro Guzmán, Sebastián Cedillo, 
Juan Brito, Juan Brito Brito, Diego Cuchil, Pedro Cedillo y Vicente Guzmán, quienes fueron 
fusilados el día 22 de junio del año 1936. Instituyéndose este día como EL DIA DE LA 
DIGNIDAD IXHIL, recomendándose la colocación de una Placa Conmemorativa que perpetúe 
el Recuerdo de este día. Haciendo un llamado, a todos los sectores de nuestra comunidad, a los 
establecimientos educativos y en general una exhortación a la conciencia colectiva del pueblo 
Ixhil, instándoles a que sin ningún resentimiento no descuidemos nuestra historia y que no 
olvidemos el ejemplo de dignidad de los hermanos ixhiles victimas de la intolerancia y represión 
de un sistema de gobierno anarquista y antisocial.194 

 
 

(Libro de Actas de Sesiones Municipales Acta No. 19-06, Inciso segundo, fecha 21 de junio del 
2006, zitiert nach Gómez Figueroa 2007) 

  

Die Aktivist*innen appellierten an die Verpflichtung des consejo municipal, die „kulturellen 

und historischen Aspekte des municipios wertzuschätzen, zu bewahren und zu fördern“. In 

ihrem Diskurs verwendeten sie die Bezeichnung Ixhil als Selbstdefinition der Bevölkerung195, 

obwohl dies im Jahr 2006 unter der Bevölkerung selbst nicht sehr verbreitet war. Den Tag der 

Hinrichtung definierten sie als symbolisches Datum, um offiziell und sichtbar einen Gedenktag, 

den „Tag der Ixhil-Würde“, einzurichten. Die Autor*innen vertraten die Auffassung, dass „die 

Institutionalisierung des Tages als wichtiges Datum im Ixhil-Kalender [..] einen Akt der 

Wiedererlangung des historischen Gedächtnisses“ darstelle. Der 22. Juni 1936 entsprach, den 

Aktivist*innen nach, dem Tag Oxlaval Kao (11 Kaoq) des 260-tägigen Kalenders. Jener 

„würdevolle Akt“ der sieben principales, konnte auf diese Weise an zukünftige Generationen 

weitergegeben werden. Das Handeln der sieben principales machte sie in der Perspektive der 

 
193 „In Anbetracht der Tatsache, dass heute ist der 70. Jahrestag dieses Akts der Intoleranz und Unterdrückung ist. 
Dennoch ist das Beispiel dieser Führer geblieben und sollte nie vergessen werden, und es wird sich hoffentlich 
nie wiederholen.“ 
194 „Im Gedenken an diese Brüder und an alle Opfer des Völkermordes, den unser Volk erlebt hat, erlässt der 
ehrenwerte Gemeinderat die folgende GEMEINDEVEREINBARUNG:  
Zum Gedenken an die SIEBEN ÄLTESTEN Pedro Guzmán, Sebastián Cedillo, Juan Brito, Juan Brito Brito, 
Diego Cuchil, Pedro Cedillo und Vicente Guzmán, die am 22. Juni 1936 erschossen wurden. Einführung dieses 
Tages als TAG DER IXHIL-WÜRDE und Empfehlung der Anbringung einer Gedenktafel, um die Erinnerung an 
diesen Tag zu verewigen. Ein Aufruf an alle Bereiche unserer Gemeinschaft, an die Bildungseinrichtungen und 
ganz allgemein ein Appell an das kollektive Gewissen des Ixhil-Volkes, damit wir ohne Groll unsere Geschichte 
nicht vernachlässigen und das Beispiel der Würde der Ixhil-Brüder, die Opfer von Intoleranz und Unterdrückung 
durch ein anarchistisches und unsoziales Regierungssystem wurden, nicht vergessen.“ 
195 Die Schreibweise Ixhil anstatt Ixil reflektiert die Uneinigkeit über eine normative Orthographie. Es wurden in 
der Vergangenheit einige Versuche unternommen, eine Orthographie und Grammatik für das Ixil zu entwickeln, 
beispielsweise von der Academia de las Lenguas Mayas und von dem Proyecto Linguistico Francisco Marroquín, 
jedoch hat sich noch keine standardisierte Form durchsetzen können. Der Linguist Sergio Romero schlägt im 
Rahmen seiner Analyse die Schreibweise Ixhil als standardisierte Form vor und beruft sich auf das Dekret 1046-
87 zu einem „Einheitsalphabet“ aller Mayasprachen aus dem Jahr 1987 (2018: 102). 

167



168 
 

Aktivist*innen zu Widerstandskämpfern ihrer Zeit. In der Argumentation der Aktivist*innen 

wurde zudem die Rolle von Bildungseinrichtungen explizit thematisiert. Der Gedenktag wurde 

als ein „Akt der Mahnung des kollektiven Bewusstseins des Volkes der Ixhil“ definiert, um an 

das Beispiel der sieben principales zu erinnern, die Opfer von „Intoleranz und Repression einer 

anarchistischen und antisozialen Regierung" wurden. 

 

Bei der sprachlichen Analyse des Textes fallen eine Vielzahl Ausdrücke auf, welche sowohl in 

den Bereich der Konstruktion einer memoria histórica propia – einer „eigenen historischen 

Erinnerung“ – fallen, 
- conmemorar „gedenken an“  

- un acto de Recuperación de la Memoria Histórica „ein Akt der Wiedererlangung des 

Historischen Gedächtnisses“ 

- fecha importante del calendario ixhil „wichtiges Datum des Ixhil-Kalenders“ 

- trasmitir a las futuras generaciones „an die folgenden Generationen übertragen“ 

- valorización, preservación, y promoción de los aspectos culturales e históricos del municipio 

„Wertschätzung, Erhaltung und Förderung der kulturellen und historischen Aspekte des 

municipios“ 

- recuperación de la Memoria Histórica „Wiedererlangung des Historischen Gedächtnisses“ 

- debe perpetuarse en la memoria y la conciencia colectiva de las generaciones futuras „muss 

im kollektiven Gedächtnis und im Bewusstsein künftiger Generationen verewigt werden“ 

- ha dejado huellas indelebles „hat unauslöschliche Spuren hinterlassen“ 

- se recuerda aquí „wird an dieser Stelle erinnert“ 

- que nunca debe olvidarse „darf nie vergessen werden“ 

- nunca más „niemals mehr“ 

- en memoria de estos hermanos y de todas las víctimas del genocidio „in Erinnerung an diese 

Brüder und an alle Opfer des Genozids“ 

- placa conmemorativa que perpetúe el Recuerdo de este día „Erinnerungstafel die die 

Erinnerung an diesen Tag aufrechterhält“ 

- no descuidemos nuestra historia y que no olvidemos el ejemplo de dignidad „lassen wir unsere 

Geschichte nicht außer Acht und vergessen wir nicht das Beispiel der Würde“ 

 

als auch in die Rhetorik des Widerstands:  
- fueron fusilados […] por la defensa de la dignidad en contra del trabajo forzado y abusos de 

poder del gobierno „wurden erschossen [...] für die Verteidigung der Würde gegen Zwangsarbeit 

und Missbrauch der Staatsgewalt“ 

- acto de dignidad „Akt der Würde“ 

168



169 

- fueron capturados por haber manifestado su inconformidad con el Trabajo Forzado „wurden 

verhaftet, weil sie ihre Ablehnung des Zwangsarbeitssystems zum Ausdruck gebracht hatten“ 

- este hecho de intolerancia y represión „dieser Vorgang der Intoleranz und Unterdrückung“ 

- los hermanos ixhiles víctimas de la intolerancia y represión de un sistema de gobierno 

anarquista y antisocial „die Ixhil Brüder [die] Opfer von Intoreranz und Repression eines 

anarchistischen und antisozialen Regimes wurden“ 

 

Im Text der Aktivist*innen ist la Memoria Historica, „das historische Gedächtnis“, genannt, es 

soll nicht nur „wiedererlangt und lebendig gehalten werden“, sondern sich ebenfalls in 

Erinnerung und kollektivem Bewusstsein der zukünftigen Generationen verewigen. Aus der 

Perspektive der kontemporären Aktivist*innen stellte die Ermordung einen direkten Angriff auf 

die traditionellen Selbstverwaltungsstrukturen und Werte dar. Das Ereignis von 1936 stellte eine 

„verborgene Erinnerung“ dar, die erst durch das Wirken der Aktivist*innen Beachtung fand 

(Peters 2020; A. Assmann 2022). 

 

Der Widerstand der principales gegen Diskriminierung und Ausbeutung war für die 

Aktivist*innen nur ein Beispiel von vielen für die „unauslöschlichen Spuren, die die 

Gemeinschaft Nebajs im Laufe ihrer Geschichte hinterließ“. Zudem setzten die Aktivist*innen 

den 22. Juni 1936 mit dem Bürgerkrieg in Verbindung. Die Gedenktafel sollte ebenfalls an die 

Opfer des Genozids erinnern.  

 

Nicht nur mit der Aufstellung der Gedenktafel schafft die Maya-Bewegung neue 

Erinnerungsorte, mit dem Ziel, kulturelles Gedächtnis und Identität zu stiften. Gemäß Nora 

(1984: 97) sind spezifische Orte (oder spezielle Tage) dazu geeignet, als Speicher historischer 

Erinnerungen zu dienen, insbesondere, wenn das Leben der Menschen durch äußere Einflüsse 

stark verändert wurde196: Als Erinnerungsort zum Gedenken der Opfer der violencia in Chajul 

und als Zentrum zur Information und Versammlung sollte das Centro Vi' Patna dienen. Die 

Fundamaya erhielt im Zuge der Realisierung des Projektes sowohl finanzielle als auch 

konzeptionelle Unterstützung der italienischen Internationalen Kooperation. Die Wahl des 

Ortes für kulturelle und zivilgesellschaftliche Veranstaltungen erfolgte mit dem Ziel, Kontrolle 

und Souveränität über Orte zurückzugewinnen, die während der violencia zu 

Repressionszwecken und zur Planung und Kontrolle von gewalttätigen Aktionen missbraucht 

 
196 Das Konzept des „Erinnerungsortes“ im Sinne Noras umfasst alle kulturellen Phänomene, sowohl materielle 
als auch soziale und mentale (1984: 93). Diese müssen auf kollektiver Ebene bewusst oder unbewusst in 
Zusammenhang mit der Vergangenheit oder der (nationalen) Identität gebracht werden.  

169



170 
 

wurden. Denn bereits im Jahr 1978 stationierte die Armee in Chajul eine Einheit, um möglichen 

Aktivitäten der Guerrilla in der Region entgegenzuwirken. Im Zuge der sich zuspitzenden 

Situation und der eskalierenden Gewalt, vergrößerte die Armee ihre Einheit und verlagerte sie 

im Jahr 1984 von Ju'il nach Vi' Patna, Chajul. Dort verblieb die Einheit bis zur Unterzeichnung 

der Friedensverträge (Interview, Xhun Le’m, 03.05.2008, Ilom, Chajul). 

 

Der Erinnerungsort fungiert zudem als Bildungsort, der dazu dient, traditionelles Wissen zu 

bewahren. Somit manifestiert er die Wiedererlangung der Geschichte durch die Ixil und stellt 

gleichzeitig ein Mahnmal der Verbrechen gegen die Menschheit insgesamt dar. Dieses Beispiel 

veranschaulicht die Teilhabe der Aktivist*innen an der Definition der „historischen Realität“. 
 

6.3.2 Konstruktion von kollektiver Identität und kollektivem Gedächtnis am Beispiel des 
Año Nuevo Maya  
 

Die Fundamaya organisierte im Februar 2009 das Maya-Neujahr, el año nuevo maya, in Nebaj. 

Die Feierlichkeiten erstreckten sich über die fünf Tage des ooq’ii (siehe Kapitel 4.2.2 

Kalenderwissen). Die kulturellen Aktivist*innen erhielten organisatorische und finanzielle 

Unterstützung seitens der italienischen Internationalen Kooperation (Cooperazione Italiana, 

Projekt progetto mondo). Seit 2005 organisierte die Fundamaya capacitaciones (Schulungen) 

für praktizierende rituelle Spezialist*innen. Die an der Durchführung des Neujahrsrituals 

beteiligten b’alvatztiixh hatten alle an diesen Schulungen teilgenommen. Darüber hinaus war 

ein von der Fundamaya geladenes internationales Publikum zugegen197 . Die Feierlichkeiten 

dienten zudem der Einweihung eines neuen Ortes zur Durchführung von Ritualen. Dieser neue 

Ort war laut des Leiters der Fundamaya, Pablo Ceto, notwendig, um den kacholpom einen 

legitimen, öffentlichen Ort zur Ausübung der Rituale zu bieten. Die kulturellen Aktivist*innen 

errichteten vor dem Hintergrund der während der violencia aus der Öffentlichkeit verdrängten 

Traditionen ein symbolisches Gebäude. Die architektonische Ausführung des Gebäudes 

bezeichnete der ehemalige Guerillakämpfer Ceto als einen „Tempel im griechisch-römischen 

Stil“ (templo griego-romano) (vgl. Abbildung 16) und seine Errichtung als „Eroberung des 

kulturellen Erbes der ehemaligen Kolonialisatoren“.  

 

 
197 Neben den Mitarbeitern der italienischen Kooperation und deren Angehörigen waren Botschaftsvertreter 
Finnlands und Japans anwesend.  

170



171 

Am 21. Februar 2009 nahm ich an der Versammlung der Mitglieder der alcaldías indígenas aus 

den municipios Nebaj, Chajul und Cotzal in den Räumlichkeiten der parroquía der katholischen 

Kirche in Nebaj beobachtend teil198. Der Saal war mit ca. 150 Personen vollbesetzt, und auch 

vor dem Saal sammelten sich Interessierte (Abbildung 14). Die Versammlung war in die 

Feierlichkeiten zum Maya-Neujahr eingebunden, da mit dem neuen Jahr neue Vertreter*innen 

in den alcaldías indígenas ihre Ämter aufnahmen.  

 

Der Jahresrückblick über die (Zusammen-)Arbeit der alcaldía indígena und der Fundamaya 

umfasste sowohl die 2008 erreichten Ziele als auch zukünftige Aufgaben. Ein Arbeitsbereich 

stellte die Beobachtung bzw. Reklamation der Maßnahmen zur Verbesserung der 

Lebensumstände aus den Friedensverträgen dar. Gleich nach Amtsantritt der Regierung Álvaro 

Coloms verfassten alcaldía indígena und Fundamaya ein Schreiben, in dem sie auf die 

Missstände und Probleme der Ixil-Region hinwiesen. Zur Umsetzung der in den 

Friedensverträgen vereinbarten Punkte unterbreiteten sie der Regierung konkrete Vorschläge 

für geeignete Maßnahmen und Projekte. Das Schreiben blieb ohne Beachtung der Regierung. 

Über die mangelnde Kommunikationsbereitschaft der Regierung waren die Teilnehmenden der 

Versammlung verärgert.  

 

Darüber hinaus diskutierten die Teilnehmenden auch über die Rolle der Frauen innerhalb der 

alcaldía indígena. Diese sollte gestärkt werden und als langfristiges Ziel galt es, möglichst viele 

Frauen in die Ämter und die Arbeit der alcaldía indígena einzubeziehen. Zum Abschluss der 

Versammlung fanden ein Marimbakonzert und ein gemeinsames Essen statt. Den ausländischen 

Gästen bot die Fundamaya eine kurze Besichtigung des heiligen Ortes in Ju‘il an.  

 

Mit einer kleinen Gruppe kacholpom machte ich mich direkt im Anschluss an das 

Marimbakonzert auf den Weg zur Kapelle in Salquilito. Dort trafen sie letzte Vorbereitungen 

für das Neujahrsritual am Abend. Die Kapelle maß ca. 15x10 m und besaß 2009 auf der Seite 

gegenüber dem Eingang einen Altar, hinter dem eine Marienstatue an der Wand hing. Rechts 

und links davon hingen zwei Holzkreuze (ca. 50-60 cm hoch), außerdem schmückten zwei 

Abbilder aus Goldfolie von Kelchen mit einer Hostie in ihrer Mitte die Wand. Über den Boden 

verteilten wir Piniennadeln, auf dem Vorplatz der Kapelle zündete Pap Me’k (b’aalvatztiixh aus 

Nebaj) in unregelmäßigen Abständen eine bomba. Ungefähr zwei Meter vor dem Altar 

 
198 Die Teilnehmenden stammten mehrheitlich aus den aldeas und caserios Nebajs, insgesamt nahmen ungefähr 
150 Personen teil, ca. 30% jüngere Personen (unter 30) und ca. 15 % Frauen.  

171



172 
 

entfachte Pap Me’k zudem ein Feuer, ordnete Kerzen kreisförmig darum an und verbrannte 

pom (Copal, Baumharz). Einige der Männer rauchten und zwei Musiker begleiteten die 

Vorbereitungen mit Trommel und Flöte. 

 

Nach Sonnenuntergang trafen nach und nach kacholpom zur Teilnahme am Neujahrsritual in 

der Kapelle ein. Unmittelbar nach der Ankunft in der Kapelle musste jede*r Besucher*in von 

eine*m b’aalvatztiixh von den im letzten Jahr begangenen Sünden „gereinigt“ werden. Dazu 

kniete die Person vor dem Feuer nieder und ein*e b’aalvatztiixh begann einen zeremoniellen 

Diskurs, in dem die Tagesnamen mit ihren spezifischen Eigenschaften genannt wurden. Die 

Spezialist*innen wechselten sich ab und sprachen die Schutzpatrone der comunidades an. 

Darunter waren Nebaj und viele der zu Nebaj gehörenden aldeas und caserios, wie zum 

Beispiel Tzalbal und Acul. 

 

An dieser Stelle kam es unter den anwesenden b’aalvatztiixh zu Uneinigkeit: Sie gerieten über 

die Reihenfolge der Tagesnamen in Diskussion. Dies war entweder Ausdruck lokal 

unterschiedlicher Varianten des Kalenders, da die b’aalvatztiixh aus verschiedenen Dörfern 

stammten, oder aber ein Einblick in den dynamischen Veränderungsprozess des immateriellen 

kulturellen Erbes. Einige b’aalvatztiixh äußerten sich kritisch über die von der Fundamaya 

organisierten Schulungen und empfanden den Veränderungsprozess als Bedrohung.  

 

Nachdem die religiösen Spezialist*innen sich auf eine Abfolge der Tagesnamen geeinigt hatten, 

schlugen sie mit einem Zweig auf die mit den Handflächen nach oben ausgestreckten Hände 

des Teilnehmenden. Die symbolischen Schläge schlossen die „Reinigung“ von den Sünden des 

vergangenen Jahres ab. Mehrere b’aalvatztiixh führten dieses Ritual zur gleichen Zeit bei den 

ankommenden kacholpom durch. Einmal von ihren Sünden befreit, nahmen sie auf den Bänken 

der Kapelle Platz, warteten und unterhielten sich. Die Gäste waren mehrheitlich Erwachsene, 

aber im Gegensatz zu der Veranstaltung am Vor- und Nachmittag nahmen nun auch einige 

Kinder und Jugendliche mit ihren Eltern und Großeltern teil.  

 

Schläge, oder sogar Peitschenhiebe (die zu Verletzungen führen) beobachteten Ruth Bunzel in 

Chichicastenango (1952: 423) und Paul van den Akker in Momostenango während des baile de 

la culebra (2018: 164). Während die von van den Akker beschriebenen Schläge als Teil des 

Tanzes eine andere symbolische Bedeutung hatten, nämlich die des „Opfer erbringen“, 

172



173 

symbolisierten sie bei Bunzel ebenfalls die „Reinigung“ von Sünden. Sehr wahrscheinlich geht 

diese rituelle Handlung auf die Kolonialzeit und katholische Bräuche zurück (Gage 2000).  

 

Die Fundamaya zeigte an diesem Abend zudem ein Video von Oilwatch Mesoamerica. Für die 

Vorführung wurde das Ritual unterbrochen. Das Video thematisierte die Erdölförderung im 

Ixcán durch multinationale Unternehmen im Auftrag der Regierung, die bereits mit 

verheerenden Auswirkungen auf Umwelt und Bevölkerung durchgeführt wurde. Außerdem 

thematisierte das Video das geplante Straßenbauprojekt Franja transversal del Norte (FTN) im 

Ixcán. Ein weiterer Aspekt der Tätigkeit der Fundamaya ist die Informationsvermittlung an die 

Bevölkerung in Bezug auf den Abbau von Bodenschätzen sowie die Aufklärung über deren 

Rechte. Zudem wird der Widerstand gegen extraktive Projekte organisiert. Die Nutzung des 

Neujahrsrituals als Plattform für die Verbreitung von Informationen zu sozialpolitisch und 

menschenrechtlich relevanten Themen veranschaulicht die enge Verknüpfung von politischer 

Aktion und Religion im öffentlichen Leben199.  

  

Nach der Filmvorführung begann die eigentliche feierliche Hauptzeremonie (ceremonia 

principal, so mein Banknachbar). Dabei sprachen alle anwesenden b’aalvatztiixh gleichzeitig 

Gebete und zählten gemeinsam die Tage, dabei machte B’atz den Anfang. Im Anschluss wurde 

jeweils ein Tagesname von 1 bis 13 durchgezählt. An einer Stelle gerieten sie auch hier über 

die Reihenfolge in Uneinigkeit. Unter den 15 b’aalvatztiixh war mit Nan Aan nur eine Frau200. 

Um kurz nach Mitternacht beendeten die b’aalvatztiixh das Ritual und die Besucher*innen 

verabschiedeten sich bis zum nächsten Morgen. 

 

Am folgenden Tag kamen die kacholpom um 9 h morgens an dem neuen templo griego-romano 

wieder zusammen. Während der Zeremonie zählten zunächst die b’aalvatztiixh wie am 

Vorabend in der Kapelle gemeinsam die Tage durch. Sie begannen mit 1 B’atz, 2 B’atz, 3 

B’atz… Nach 13 B’atz folgte 1 Ee, und so weiter. Jedes Mal, wenn eine anwesende Person ihren 

nawal hörte, reichte die entsprechende Person ihre Kerze einem b’aalvatztiixh, der diese dann 

an das Feuer stellte. 

 

Im Anschluss an das Ritual der b’aalvatztiixh hielt Miguel de Léon Ceto, ein Mitarbeiter der 

Fundamaya, einen informativen Vortrag über extraktive Projekte in der Ixil-Region (Minen und 

 
199 Für Oaxaca zeigt dies Julie Métais am Beispiel des Guelaguetza-Festes (2019: 168ff.). 
200 Es gibt noch weitere weibliche b’aalvatztiixh, Ana ist jedoch die Einzige, die bei offiziellen (organisierten) 
Anlässen auftritt.  

173



174 
 

Wasserkraft), die von Seiten der guatemaltekischen Regierung ohne Konsultation und 

Information der Bevölkerung geplant wurden. Einige Teilnehmende hielten die Informationen 

schriftlich fest (siehe Abbildung 20).  

 

Die neue alcaldía indígena trat mit der Übergabe der Amtstäbe ihr Amt an (Abbildung 18 und 

19). Den Abschluss des Neujahrrituals bildete die Übergabe von Teilnahmezertifikaten an die 

Teilnehmenden (Abbildung 21).  

 

Die Neujahrsfeier zeugt von einer Kombination von politischer Information und ritueller 

Handlung. 

 

6.3.3 Kreative Medien des kollektiven Gedächtnisses 
 

Jugendliche und junge Erwachsene, indigene und nicht-indigene, schaffen ihre eigenen, 

kreativen und partizipativen Medien zur Tradierung historischer und traditioneller 

Zusammenhänge. Mittels verschiedener künstlerischer Ausdrucksformen, wie Wandbildern, 

Filmen, Literatur und Musik, machen sie ihre historische Erinnerung sichtbar und erfahrbar.  

 

In der Ixil-Region manifestieren sich murales, Wandbilder, in öffentlich zugänglichen 

Gebäuden, wie etwa Schulen oder der alcaldía indígena, sowie an privaten Flächen. Ein Teil 

dieser Wandbilder ist explizit an Projekte internationaler oder nationaler Kooperationen 

geknüpft, während andere im Rahmen von Schulprojekten 201  oder auf Eigeninitiative von 

Künstler*innen entstanden sind. Die murales zeugen von einem kritischen historischen 

Bewusstsein und dienen sowohl als visuelle Zeugnisse als auch als positiv verstärkte 

Identitätskonstruktionen. Sie interpretieren das „Mayasein“ im Kontext von repressiven 

historischen Gewaltakten und eigenen Visionen von der Zukunft. 

 

Das in Abbildung 22 gezeigte mural auf dem parque von Nebaj ist ein Beispiel für visualisiertes 

historisches Bewusstsein. Die Urheber*innen des Werkes sind Kunststudierende der 

Universidad San Carlos am Standort Quiché, wobei sich unter den Studierenden nicht nur Ixil, 

sondern auch Mitglieder anderer Maya-Gruppen und Ladinos befanden. Das Werk präsentiert 

 
201 Vgl. Maxwell zu Wandbildern im Rahmen von Schulprojekten in Kaqchikel-Gemeinden (2009). 

174



175 

eine Kombination aus einer retrospektiven Darstellung der Vergangenheit und einer 

zukunftsorientierten Vision für die Ixil. 

 

In der Mitte des Wandbilds befindet sich oben eine stilisierte Sonne, darunter eine junge Frau 

in der Tracht Nebajs. Sie hält in der einen Hand Wasser und in der anderen einen Maiskolben. 

Auf Schulterhöhe befinden sich rechts und links von ihr die Antlitze zweier vorkolonialer 

Maya-Gottheiten, sie wenden sich ihr zu. Das Wasser ist zum einen lebensnotwendig, und zum 

anderen im Toponym Nab’aa – „Wasserquelle“ – enthalten. Der Mais ist ebenfalls 

Lebensgrundlage. Entsprechend handelt es sich laut den Studierenden bei den beiden 

Gottheiten um Yum Kaax und Ixchel, Gottheiten des Lebens und der Mutter Erde.  Unterhalb 

der jungen Frau ist eine ältere Frau zu sehen, sie steht für die Älteren und die Ahnen. In der 

Darstellung sind drei weitere Frauen zu sehen, die jeweils mit den Namen der Orte Chajul, 

Cotzal und Ilom gekennzeichnet sind. Sie umgeben drei Jugendliche, die in einem Buch lesen. 

Die Mädchen tragen Tracht, der Junge nicht. Die Darstellung zeigt damit die zeitgenössische 

Jugend, die in einem Buch über die Vergangenheit liest und daraus Visionen für die Zukunft 

erstellt. 

 

Das Wandbild zeigt links oben eine Szene, in der sich blonde, weiße Männer – Europäer – und 

indigene Männer in prunkvoller Kleidung vor einer Pyramide gegenüberstehen. Die Europäer 

sind mit Waffen ausgestattet, ihre Pferde sind ebenfalls am Rand zu sehen. Sie richten ihre 

Waffen gegen die Indigenen. Im Hintergrund sind katholische Geistliche zu sehen. Diese Szene 

stellt die Konquista und die Missionierungsaktivitäten der Kolonialzeit dar.  

 

Eine schwarz gekleidete Frau mit einem kleinen Kind im Arm steht mit gesenktem Blick und 

mit von Trauer und Angst geprägter Mimik und zwei weiteren Kindern neben einer am Boden 

liegenden, von Stacheldraht umschlossenen weißen Taube. So stellt das Wandbild den 

Bürgerkrieg und die Erfahrung von Unrecht und Gewalt während dieser Zeit dar. Ein älterer 

Mann in traditioneller Kleidung und ein Junge wenden sich den Betrachter*innen ab und 

symbolisieren die vielen Vertriebenen, die an anderen Orten Schutz suchen mussten. Es werden 

keine expliziten Gewaltdarstellungen gezeigt. Aufgrund ihrer eigenen historischen Erfahrungen 

oder ihres historischen Wissens können die Betrachter*innen in den von Angst und Schmerz 

gezeichneten Gesichtern die in der Region verübten Verbrechen gegen die Menschlichkeit 

erkennen.  

 

175



176 
 

Auf der rechten Seite des Wandbilds sind Ixil dargestellt, die Alltagsaktivitäten ausüben. Zu 

sehen sind eine Weberin, ein Vater und eine Tochter auf der Milpa, ein Mädchen mit nixtamal 

sowie eine junge Familie. Sie befinden sich in einer intakten Umwelt mit Bäumen und 

Wasserfällen. Ein Mädchen lässt eine weiße Taube fliegen, zudem sind Quetzal und Jaguar zu 

sehen. Diese Darstellung symbolisiert eine friedliche Gegenwart und den Weg in eine 

friedliche, würdevolle Zukunft, in der kulturelle Traditionen (symbolisiert durch Quetzal und 

Jaguar) nicht nur lebendig, sondern wegweisend sind.   

 

Das Wandbild ist in einem kulturell heterogenen, akademischen und künstlerischen Umfeld 

entstanden und zeugt von einem grundlegenden Bedürfnis der jungen Generationen, sich 

sowohl mit rezenten als auch mit weiter zurückliegenden historischen Ereignissen 

auseinanderzusetzen. Gleichzeitig manifestiert sich in dem Wandbild ein Appell an die 

Gesellschaft und die Politik, der eine historische Aufarbeitung einfordert. Die Darstellung des 

Bürgerkriegs ist auf eine aktive Auseinandersetzung mit dem eigenen Vorwissen ausgelegt. 

Zeichen und Symbole sowie Metaphern interagieren mit den wechselnden Betrachtern und 

unterschiedlichen Gruppen (Jansen / Pérez Jiménez 2010: 192). Durch die Abwesenheit von 

Opfer- und Täterrollen wird ein Raum für den Dialog geschaffen, der es ermöglicht, das Tabu 

der violencia auf einfache Weise zu überwinden. 

 

Am 14. März 2015 wurde das Wandbild nach einer sechs Tage währenden Arbeitsphase in einer 

feierlichen Zeremonie eingeweiht. In Anlehnung an A. Assmann kann das Wandbild als eine 

bewusste Identifikation mittels künstlerischer Ausdrucksform interpretiert werden. Darüber 

hinaus eröffnet es auch Raum für diejenigen, die genealogisch und historisch mit „Tätern" 

verbunden sind, und kann als pädagogisches Instrument dienen. Darüber hinaus kann das 

Wandbild als Medium betrachtet werden, welches Empathie hervorrufen kann.  
 

 

 

 

 

 

 

 

176



177 

6.4 Demokratisierung und Politische Organisation: Alcaldía indígena 

 

Im Zuge des Arbeitsfeldes „Politische Beteiligung der indigenen Bevölkerung” sowie der 

politischen Dezentralisierung im Demokratisierungsprozess in Guatemala, wurde die 

Institution der Selbstverwaltung der alcaldía indígena in allen municipios mit hohem Anteil 

indigener Bevölkerung gestärkt202. Die Aufgabe der alcaldía indígena ist es, Gerechtigkeit vor 

Ort walten zu lassen und für die Sicherheit und das kollektive Eigentum der Gemeinden zu 

sorgen, indem das Gewohnheitsrecht der indigenen Völker angewendet wird. Sie stellen keine 

eigentlichen kommunalen Hilfsorgane dar, obwohl sie häufig mit diesen verknüpft sind. Sie 

sollte sich z. B. bei der Lösung von Problemen im Zusammenhang mit Landrechten und Zugang 

zu Land einbringen und nach Mayarecht in häuslichen Zusammenhängen wirken (Kalny 2001). 

Zwischen dem Justizsystem der alcaldía auxiliar und diesen indigenen Institutionen existieren 

komplementäre Beziehungen, die sowohl Aspekte der Kooperation als auch gelegentlich 

Konflikte beinhalten. (Merino Estrada 2022: 291). Die alcaldía indígena geht auf vorspanische 

Organisationsformen zurück, die Kolonisatoren des 16. Jahrhunderts ließen den Fortbestand 

einiger Aspekte der sozialen Organisation zu. Sie erkannten die Gültigkeit des indigenen Rechts 

an, vorausgesetzt, es widersprach nicht den Gesetzen der Krone oder den christlichen 

Moralvorstellungen203. Als traditionelle und gewohnheitsrechtliche Institutionen zeichnen sie 

sich durch eine hohe Heterogenität aus. Es handelt sich um eine schwer einzuordnende 

Institution, die die Komplexität des guatemaltekischen Kommunalwesens erheblich erhöht 

(ebd.: 292). Die indigenen Bürgermeisterämter positionieren sich auf halbem Weg zwischen 

staatlicher Institution und grundlegender Gemeindeorganisation, was sowohl zu Konflikten 

führt als auch eine äußerst nützliche Vermittlungsinstanz darstellt. Ihr Einfluss beruht auf ihrer 

Fähigkeit, Menschen zusammenzubringen und zu überzeugen (Merino Estrada 2022: 292).  

 

In der Ixil-Region wird die Institution und das Wirken der alcaldía indígena unter den 

Angehörigen der alcaldía auxiliar in vielen Gemeinden kritisch gesehen: Selten wird 

zusammengearbeitet und vorurteilsfrei kommuniziert. Alle Amtsinhaber arbeiten unentgeltlich 

und sind von allen anderen Aufgaben in der Gemeinde befreit. Sie werden von den Mitgliedern 

des Ältestenrats und nicht der ganzen Gemeinde gewählt. Eine weitere wichtige Einrichtung 

 
202 Dies geschah durch das Wirken internationaler Entwicklungsorganisationen und im Zuge der ILO-169 und 
der UN-Deklaration der Rechte der Indigenen Völker (Artikel 3, 4 und 5). Die im Jahr 2002 erlassenen Gesetze, 
insbesondere die Gemeindeverordnung (Código Municipal), erkennen die indigenen Bürgermeisterämter und 
ihre Funktionen gemäß dem traditionellen Recht der Völker an (Merino Estrada 2022: 291).  
 
203 Bereits von 1830 bis 1927 existierten beide Instanzen, alcaldía indígena und alcaldía auxiliar, 
nebeneinander, und teilten administrative und verwaltende Aufgaben untereinander auf (Bunzel 1967: 171-181).  

177



178 
 

dezentraler Selbstverwaltung auf Gemeindeebene stellt der Consejo Comunitario de Desarrollo 

(COCODE, Gemeinderat für Entwicklung) dar. Der Rat wird während einer 

Generalversammlung (asamblea general) von der Bevölkerung in einer Gemeinde bestimmt 

(Salvado Fernández 2006: 10). Die Mitglieder des COCODE sind beispielsweise auch für die 

Instandhaltung der Infrastruktur zuständig und organisieren anfallende kollektive Arbeiten. 

 

Bedingt durch die Arbeit der italienischen Kooperation mit dem Projekt progetto di mundo, 

deren Hauptarbeitsbereich in Dezentralisierung und Stärkung der kulturellen Identität lag, ist 

die Institution der alcaldía indígena in der Ixil-Region mit der Fundamaya vernetzt. Die 

Projektlaufzeit endete im September 2009, seitdem nahm aus Mangel an finanziellen Mitteln 

die Kulturarbeit ab. Das neue, unter vielen Kontroversen und Auseinandersetzungen errichtete 

kulturelle Zentrum Vi’ Patna in Chajul wurde 2015 nur noch selten genutzt204. Die Mitarbeiter 

der Fundamaya sind aus Nebaj. Zum einen sind die Kosten zu hoch, täglich nach Chajul zu 

reisen. Zum anderen gibt es schwerwiegende Konflikte mit der Bevölkerung Chajuls auf Grund 

der „illegitimen“ Nutzung von Vi’ Patna durch Bewohner*innen Nebajs. Vi‘ Patna verfügt über 

ein Büro, ein Atelier zum Weben und einen Veranstaltungssaal. Finanziert wurde der Bau 

ebenfalls mit Geldern der italienischen Entwicklungsorganisation. Der Ort selbst, ca. 3 km 

südöstlich der katholischen Kirche und somit der Ortsmitte Chajuls entfernt, war während des 

Bürgerkriegs eine Stationierung der Armee und es fand dort auch ein Massaker statt. Das 

Wirken internationaler Geldgeber und Entwicklungshilfe auf dem Gebiet der Stärkung der 

Zivilgesellschaft und Demokratisierung birgt den Nachteil, dass ihre Programme 

typischerweise nur bestimmte Teile der Gesellschaft erreichen. Es bleiben in vielen Fällen – 

und so auch in Guatemala – zwei Gruppen außen vor: jene, die mit den mittleren und unteren 

Rängen der alten Regierung in unmittelbarer Verbindung stehen, und die ärmsten und am 

stärksten marginalisierten Gruppen einer Gesellschaft (Breen-Smyth 2018: 228).  

 

 

 

 

 

 

 
204 Vgl. Kapitel 6.3.1. 

178



179 

6.5 Kollektives Trauma und Exhumierungen 

 

Der Bürgerkrieg hinterließ, wie in Kapitel 3.2.4 geschildert, schwer traumatisierte Überlebende 

in weiten Teilen des Hochlands. Ixil-Aktivist*innen verschiedener Organisationen engagieren 

sich in der Vergangenheitsbewältigung205. Um zu lernen, mit der Vergangenheit umzugehen, 

und um letztendlich Versöhnung zu erreichen, müssen die Menschen wissen, dass sie ein Recht 

auf Aufklärung der Schicksale verschwundener bzw. ermordeter Angehöriger haben. Erst dann 

kann dieser langwierige und schwierige Prozess angestoßen werden. Die Aktivist*innen 

forcieren Aufklärungs- und Informationsarbeit und versuchen, den Prozess der Exhumierungen 

der inoffiziellen Massengräber voranzutreiben206. Neben dem Nichtregierungssektor ist auch 

das staatliche Programm zur Entschädigung der Opfer (Programa Nacional del Resarcimiento 

de las Victimas del Conflicto Armado) in der Ixil-Region tätig. Das Programm wurde per Dekret 

AG258 im Jahr 2003 beschlossen und ausführend ist die CNR (Comisión Nacional para el 

Resarcimiento). Familien, die Angehörige durch Tod oder Verschwinden verloren haben, 

können monetäre Entschädigungen oder Sachleistungen erhalten. Diese bestehen z. B. aus 

Häusern oder Infrastrukturprojekten. Darüber hinaus werden Exhumierungen und 

Gedenkfeiern durchgeführt. In Guatemala gelten ca. 200.000 Menschen als Todesopfer oder 

Verschwundene. Zwischen 1 und 1,5 Millionen Menschen wurden auf Grund der violencia zu 

internen Vertriebenen, IDPs (Internally Displaced People) bzw. Geflüchteten (García-Godos 

2018: 33–34). In diesem Zusammenhang gibt es oftmals erneut Auseinandersetzungen 

zwischen Familien, die Entschädigungsleistungen in Anspruch nehmen wollen. Dabei wird von 

den unterschiedlichen Parteien oftmals die Frage gestellt, wer die Entschädigungsleistungen 

„wirklich“ verdient hat und wer ein „echtes Opfer“ ist. In Einzelfällen kann es zu kompetitiven 

Opferrollen kommen. Um einen kollektiven Opferstatus zu empfinden, ist es bereits 

ausreichend, dass einzelne Mitglieder einer Gruppe viktimisiert sind (Burkhardt-Vetter 2018: 

238). Mitunter wird diese Frage von kulturellen Aktivist*innen, die auch immer politische und 

strategische Interessen vertreten, gestellt und verhandelt. Daraus entstehen Hierarchien von 

erlebtem Leid und diese generieren weitere Konflikte. Einige Aktivist*innen widmen sich der 

Aufgabe, die eingeschränkten Angebote des staatlichen Programms in den Gemeinden zu 

verbreiten, da dies von staatlicher Seite nicht erfolgt. Ob das Programm tatsächlich zu einer 

 
205 Nachdem in den ersten Jahren nach Unterzeichnung der Friedensverträge noch sehr viele internationale 
Entwicklungsorganisationen in der Region agierten, ziehen sich die Organisationen seit ca. 2010 immer mehr 
zurück. Nur wenn die Projekte sorgfältig und nachhaltig geplant wurden, übernimmt eine lokale Organisation die 
Aufgaben.  
206 In der Ixil-Region waren dies 2007-2010 hauptsächlich die Fundamaya und die Asociación Q’anil im Ixil-
Gebiet, allerdings ist dieses Feld der kulturell bzw. sozial aktiven NROs in Nebaj im ständigen Umbruch 
begriffen). 

179



180 
 

Annäherung an Entschädigung beitragen kann, bleibt fraglich. Oftmals erhalten die 

Antragsteller*innen lediglich eine geringe finanzielle Zuwendung. 

 

Im Rahmen der Traumabewältigung kommt der Exhumierung besondere Bedeutung zu, da sie 

die Möglichkeit bietet, sich in angemessener Form und unter Berücksichtigung kultureller 

Traditionen von verstorbenen Angehörigen und nahestehenden Personen zu verabschieden 

(Falla 2004: 59). Während der Exhumierung kehren die Erinnerungen an die Massaker zurück, 

insbesondere, wenn die Überlebenden die Verstorbenen in identischer Körperhaltung vorfinden 

oder wenn die Kleidung oder andere persönliche Gegenstände noch so erhalten sind, dass eine 

direkte Identifizierung möglich ist. Während der Beerdigung kann das Trauma durch Trauer 

und adäquate Rituale bewältigt werden (ebd.: 59). Die Überlebenden versöhnen sich mit den 

Opfern, wobei sie sich häufig jahrelang mit Schuldgefühlen plagen mussten, da sie z. B. ihre 

Angehörigen, Nachbarn oder Freunde nicht vor ihrem Schicksal schützen konnten (ebd.: 60). 

 

Im Januar 2009 nahm ich an einer von der Fundamaya organisierten Informationsveranstaltung 

für Angehörige von während des Bürgerkriegs verschwundenen oder ermordeten Personen teil. 

Die Aktivist*innen der Fundamaya informierten auf dieser Veranstaltung über Möglichkeiten 

zur Beantragung von Entschädigungszahlungen aus dem oben genannten Programm. 

Zielgruppe der Veranstaltung im kulturellen Begegnungszentrum in Vi‘ Patna, Chajul, waren 

Familien aus den Dörfern Sotzil und Ilom. Die Besucher*innen, überwiegend Frauen mit 

Kleinkindern, kamen nach der langen Anreise aus dem Norden des municipios sichtlich 

erschöpft in Chajul an. Eine Teilnehmerin gab an, regelmäßig bei diesen Veranstaltungen 

anwesend zu sein, auch wenn ihr die Inhalte nicht immer vollständig zugänglich seien. Sie 

betonte jedoch, dass ihr zumindest die Reisekosten erstattet und eine Mahlzeit angeboten 

würden. Darüber hinaus bot sich auf diese Weise die Gelegenheit, Verwandte im tenam (Ixil für 

pueblo) zu besuchen und Besorgungen auf dem Markt zu erledigen (insbesondere Garn für die 

Webarbeit und andere Dinge des täglichen Bedarfs, die in den Dörfern nicht ständig verfügbar 

sind). Dies offenbart, dass für viele Menschen die Thematik Exhumierung und Entschädigung 

nicht nur schmerzhaft, sondern durch die komplizierten bürokratischen Abläufe auch schwer 

verständlich ist. 

 

Exhumierungen, obwohl auch diese von negativen Nebeneffekten für das Zusammenleben in 

den Gemeinden begleitet werden, sind eine psychosoziale Notwendigkeit, da sie den 

Hinterbliebenen offene Trauer ermöglichen. Die Exhumierung der Opfer des Massakers von 

180



181 

Cocop, einem Dorf ca. 6 km nordöstlich von Nebaj, fand im April 2008 statt, die Gräber 

befinden sich an der Stelle des Massakers (Borland 2001: 295). Einige Opfer konnten nicht 

identifiziert werden, sie sind mit ihren Registrierungsnummern begraben (Abbildung 24). Die 

Gräber in Cocop (Abbildung 23 und 24) erfüllen eine doppelte Funktion als Mahnmal und 

Erinnerungsort. Sie dienen der ständigen Erinnerung an das Massaker vom 15. April 1981 und 

stellen somit eine kontinuierliche Bekundung der Ereignisse dar (Borland 2001: 295). In den 

Jahren 2008 und 2009 konnte ich an kleinen öffentlichen Gedenkveranstaltungen teilnehmen, 

die bei den Gräbern in Cocop abgehalten wurden. In Cocop lebten zu jener Zeit ca. 25 Familien. 

Von ihnen nahmen 20 (2008) bzw. 15 (2009) Personen an den Veranstaltungen teil, die als 

bedeutender Beitrag zur Vergangenheitsbewältigung von Aktivist*innen in Kooperation mit der 

spanischen Solidaridad intendiert waren. 

 

Negative Nebeneffekte von Exhumierungen können Anfeindungen und unter Umständen 

gewaltsam ausgetragene Konflikte zwischen vermeintlichen „Opfern“ bzw. „Tätern“ innerhalb 

der Gemeinschaften sein. Folglich gibt es auch immer einen Teil der Bevölkerung, der die 

Exhumierungen von vornherein strikt ablehnt. Der formale Ablauf der Exhumierungen sieht 

vor, dass die Gemeinden diese zunächst zur Durchführung beantragen müssen, erst dann kann 

das Gericht (in der Regel das lokale ministerio público) eine formale Untersuchung der 

kriminellen Umstände initiieren. Der gesamte Prozess ist auf Grund sehr langsamer 

bürokratischer Vorgänge und unzureichender finanzieller Mittel nicht nur intransparent, 

sondern auch sehr zeitaufwändig und in vielen Fällen ergebnislos. Bereits bei der 

Antragstellung auf Exhumierung von Angehörigen sind viele auf Unterstützung angewiesen. 

Unter der Hochlandbevölkerung besteht oft Unkenntnis über die Möglichkeit, dies zu 

beantragen, oder die Inanspruchnahme staatlicher Einrichtungen wird aus Furcht vor 

Diskriminierung und politischer Gewalt vermieden. Ein Antrag unterliegt zunächst einem 

langwierigen Prüfungsverfahren und auch eine positive Entscheidung führt nicht zwangsläufig 

zu einer Exhumierung 207 . Auch die Annahme, dass sich zahlreiche Aggressor*innen in 

Machtpositionen befinden, wurde durch zahlreiche Morddrohungen gegen die Mitarbeitenden 

der Fundación de Antropología Forense, Stiftung für Forensische Anthropologie, bestätigt 

(persönliche Kommunikation, Miguel de León, 25.01.2009). In Guatemala vollzog sich zudem 

zu Beginn der 2000er eine Verschiebung von staatlicher zu krimineller Gewalt (Nelson 2009: 

52–53; Ruhnke 2007: 94). An vielen Orten bildeten sie eine Allianz. Personen in 

Machtpositionen in Guatemala verüben oft Gewalt gegen Personen, die ihre Macht gefährden 

 
207 Fundación de Antropología Forense de Guatemala http://www.fafg.org/ 12.10.2008. 

181



182 
 

könnten oder Konkurrenten sind. In der jüngeren Vergangenheit kam es immer wieder zu 

Ermordungen von kulturellen Aktivist*innen und Sozialwissenschaftler*innen, auch vor 

ausländischen Aktivist*innen schreckten die Aggressor*innen nicht zurück 208 . Die 

Kriminalisierung von Widerstand, der von indigenen Gruppierungen ausgeht, wird mitunter als 

Legitimation für Gewalthandlungen verwendet (Tzec 2018: 44).  

 

6.6 Landrechte 

 

Zahlreiche Konflikte auf verschiedenen Ebenen in Guatemala gehen auf territoriale Rechte in 

Bezug auf den Zugang zu Ressourcen zurück. Die Ixil-Region ist davon nicht ausgenommen 

und hinsichtlich der Landnutzung und der Besitzrechte manifestieren sich in der Region 

wiederholt Auseinandersetzungen (siehe Abbildung 37). Landrechte stellen daher ein wichtiges 

Handlungsfeld der Fundamaya dar. Im Zuge der Friedensverhandlungen wurden diese „harten“ 

Themen (Hale 2004) nicht ausreichend berücksichtigt und dies führte dazu, dass die ungleiche 

Verteilung von Land und Ressourcen nicht nur aufrechterhalten, sondern durch die Vergabe von 

Konzessionen für Großprojekte (Wasserkraft, Bergbau) an multinationale Unternehmen 

verschärft wurde (Kalny 2017: 129, Batz 2017, de Leon Ceto 2018).  

 

Im Hochland lebt die Bevölkerungsmehrheit in extremer Armut. Sowohl soziale als auch 

kulturelle Organisationen, die in diesem Bereich agieren, sehen sich Repression und 

Kriminalisierung ausgesetzt. Bis in die 2000er Jahre erreichten staatliche Institutionen 

hinsichtlich des Landnutzungskonflikts – auch im Hinblick auf die in der Friedensagenda 

verankerten Punkte – keine Verbesserung. Die Bedürfnisse der Landbevölkerung werden 

weiterhin vernachlässigt (Morales López 2007: 86). In der Ixil-Region herrscht einerseits 

Ungewissheit bezüglich der Situation mit den Großgrundbesitzer*innen, andererseits 

konkurrierten Rückkehrer*innen und Vertriebene aus anderen Gemeinden auf der Suche nach 

einer neuen Heimat um Land, was ebenfalls zu Auseinandersetzungen führte. In einigen Fällen 

wurde das Land von Familienangehörigen, Nachbarn oder Fremden in Anspruch genommen 

und nicht an die Zurückgekehrten zurückgegeben. 

 

 
208 Zum Beispiel die Ermordungen der Ixil-Soziologin Emilia im Dezember 2010 und des Ixil-Aktivisten Pedro 
im April 2011. Die Liste lässt sich fortschreiben: Im August 2020 wurde der Franzose Benoît „Benito“ Maria 
ermordet, der sich bereits seit 20 Jahren in der Ixil-Region für Agrarautonomie der indigenen Bevölkerung 
engagiert hatte. Auch ich lernte ihn im Jahr 2009 über Pablo Ceto und die Fundamaya kennen und schätzen.  

182



183 

Unter indigenen Völkern stößt das Konzept von Land als „Besitz“, wie es in der „westlichen 

Welt“ vorherrscht, auf Irritation und Ablehnung. Das Land und somit auch die Landschaft, sind 

durch Großgrundbesitzer*innen, Kirchen und Fremde kolonisiert (Wilson 1995: 30–35). Dies 

führt dazu, dass die bereits unter Diskriminierung und Marginalisierung leidenden indigenen 

Gemeinden in einen weiteren, schwerwiegenden Interessenkonflikt geraten. Land ist nach 

indigenem Verständnis „mehr als eine produktive Ressource, Lebensraum oder politische 

Grenze“, es „ist die Basis der sozialen Organisation, des ökonomischen Systems und der 

kulturellen Identifikationen der indigenen Völker“. Dies beschreibt die historische Verbindung 

zu einem spezifischen Territorium bzw. homeland, dem Land der Vorfahren. Indigene Völker 

sind historisch in bestimmten Orten verwurzelt, die geographisch klar definiert sind (Carino 

2011: html). Land ist immer mit Kosmogonie und Konzepten von Spiritualität und Heiligkeit 

verbunden und Teil der kollektiven Identität (Brysk 2000: 61). Dies ist auch der Grund, warum 

indigene Völker dafür kämpfen, Land und somit essentielle Elemente ihrer Identität zu schützen 

und für zukünftige Generationen zu bewahren. Oft wird die spirituelle Verbindung zwischen 

indigenen Gemeinschaften und ihrer Heimat missverstanden und in der Gesetzgebung zur 

Landnutzung und Agrarreform ignoriert (Stavenhagen 2004). Auch von den guatemaltekischen 

Regierungen wurde das indigene Konzept des angestammten Landes nicht berücksichtigt, 

sodass es auch keine Berücksichtigung in Landdisputen fand. Da schriftliche Dokumentationen 

entweder gänzlich fehlten oder zum Nachteil der indigenen Interessengruppen ausfielen, 

konnten Besitzfragen auch nicht konfliktfrei gelöst werden.  

 

Erst 2007 fand die indigene Dimension in der Landrechtsdiskussion Berücksichtigung in der 

Deklaration der Rechte der Indigenen Völker der Vereinten Nationen. Artikel 26209 trägt dem 

Umstand Rechnung, dass es kein Konzept vergleichbar zum westlichen Besitzverständnis von 

Land gibt. Land gehört denen, die es bearbeiten und bewohnen, und ihren Nachkommen. Die 

Vererbung des Landes erfolgt ohne schriftliche Grundlage innerhalb der Familie. In der Ixil-

Region führte die Verknappung des zur Subsistenzlandwirtschaft zur Verfügung stehenden 

Landes dazu, dass die weitergegebenen Parzellen immer kleiner wurden und schließlich zu 

 
209 Article 26 
1. Indigenous peoples have the right to the lands, territories and resources which they have traditionally 
owned, occupied or otherwise used or acquired. 
2. Indigenous peoples have the right to own, use, develop and control the lands, territories and resources that 
they possess by reason of traditional ownership or other traditional occupation or use, as well as those which 
they have otherwise acquired. 
3. States shall give legal recognition and protection to these lands, territories and resources. Such recognition 
shall be conducted with due respect to the customs, traditions and land tenure systems of the indigenous 
peoples concerned. 

183



184 
 

Beginn der 2000er Jahre den Subsistenzbedarf nicht mehr deckten 210 . Die zunehmende 

Landknappheit führt in Kombination mit klimatischen Schwankungen und extremen 

Wetterphänomenen zur Zunahme von extremer Armut in der Ixil-Region. Nach unzureichenden 

Erträgen 2007/2008 verteilte das World Food Programm der UN in Ilom im April/Mai 2008 

Mais an die Bevölkerung. Für viele Familien stellte die saisonale Arbeitsmigration zu den 

Bananenplantagen des Pazifischen Küstenstreifens oder den Kaffee- und Kardamomplantagen 

im vértice norte in den Jahren 2007 bis 2010 eine Notwendigkeit zur Sicherung des 

Lebensunterhalts dar. Viele Ixil entschieden sich für die illegale Migration in die USA. 
 

Während der Kolonialzeit existierten die sogenannten constancias oder documentos simples zur 

Dokumentation von Landtiteln. Diese enthielten eine Karte und ein unter Zeugen 

unterzeichnetes Dokument mit einer kurzen Auflistung bzw. Beschreibung. Die 

Kartendarstellung erfasste das Gelände mit den Grenzlinien, die sich beispielsweise aus Steinen 

oder Bäumen zusammensetzen konnten. Die Zeugen sollten idealerweise zwei Mitglieder des 

Ältestenrates sein. Allerdings wurden die documentos simples nicht konsequent erstellt. Die 

Gründe dafür waren vielfältig, auch Papier stand oftmals nicht zur Verfügung oder es ließen 

sich keine Zeugen organisieren. In solchen Fällen erfolgte die Dokumentation mündlich (Brysk 

2000, Durocher 2002). Nach der Unabhängigkeit von Spanien 1821 erfasste ein Besitzregister 

(Registro de la Propiedad) die Landtitel.  

 

Vor dem 20. Jahrhundert waren Kauf und Verkauf von Land äußerst selten (Brysk 2000: 147). 

In der Ixil-Region kam es seitens der seit Ende des 19. Jahrhunderts ansässigen Ladinos zu 

einer sukzessiven Aneignung von Landrechten und Ressourcen. In kurzer Zeit erwarben sie 

große Ländereien, die sich durch besonders fruchtbare Böden auszeichneten. Zugleich 

vergrößerte sich ihre politische Einflussnahme (Van den Berghe und Colby 1969, Batz 2017). 

  

In der Ixil-Region kam es Ende der 2000er Jahre zu einer Vielzahl von Konflikten um Land 

und Ressourcen. Hierzu zählten sowohl Nachbarschaftskonflikte, die beispielsweise durch das 

Vieh des Nachbarn verursacht wurden und zu Ernteverlusten führten, als auch 

Auseinandersetzungen, die ganze Gemeinschaften betrafen und im Streit um die Ressource 

Wasser stattfanden. So kam es im Mai 2009 in der Nähe von Salquil Grande, Nebaj, zu einem 

Streit über den Zugang zu einer Wasserquelle und eine geplante Wasserleitung. Die Gemeinde 

 
210 Ein Mechanismus, dem entgegenzuwirken, ist der Ausschluss der Mädchen von der Vergabe des Landes 
(Durocher 2002: 125). 

184



185 

Palop Chiquito beanspruchte die Quelle für sich, während die angrenzende Gemeinde Quejchip 

den Verlauf der geplanten Wasserleitung von der Quelle zum Tank nicht erlauben wollte. Mit 

Macheten und Steinen bewaffnete Bewohner*innen griffen die Arbeiter*innen aus Palop 

Chiquito zu Beginn der Bauarbeiten an. Die Gewalt konnte erst von der Polizei (mit 

Unterstützung einer militärischen Einheit) gestoppt werden211.  

 

Auch Großprojekte multinationaler Unternehmen im Auftrag der Regierung, die ohne 

Konsultation der lokalen indigenen Bevölkerung durchgeführt wurden, wie das 

Staudammprojekt der HydroXacbal, führten zu Konflikten. 

 

Aus anderen Gemeinden im Hochland und Guatemala-Stadt sind seit den 2000er Jahren Fälle 

von Lynchjustiz bekannt. Gewalt als Lösung von Konflikten tritt laut Moser /McIlwaine 

vermehrt auf, wenn kein Vertrauen in das staatliche Justizsystem vorhanden ist und Maßnahmen 

zur Konfliktprävention fehlen (2001: 667f.). In der Berichterstattung liegt der Fokus häufig auf 

gewaltsamen Konflikten und andere, die auf friedliche Art und Weise gelöst werden, finden 

keine öffentliche Wahrnehmung. Die friedlich gelösten Konflikte, wie das folgende Beispiel 

aus Xeo, Nebaj, sind zahlreicher. In Xeo zerstörte das Vieh eines Kleinbauern die Ernte seines 

Nachbarn, woraufhin der Ältestenrat den Sachverhalt aufnahm und den Schaden begutachtete, 

um die Entschädigungsleistungen zu ermitteln. 

 

Finca La Perla  

Im Folgenden illustriere ich eine „mnemonische Auseinandersetzung“ (Original: mnemonic 

battle, Zerubavel 2003) zwischen zwei Erinnerungsgemeinschaften an dem Fallbeispiel der 

Landrechtsfrage um die Finca La Perla.  

 

Das Territorium der Finca La Perla befindet sich im Norden des municipios Chajul und umfasst 

ca. 5850 ha äußerst fruchtbares Land (siehe Abbildung 38). Seit dem 19. Jahrhundert streiten 

die Nachfahren einiger zugezogener Ladino-Familien und die ansässige indigene Bevölkerung 

um dieses Land. Finca La Perla umfasst mehrere Plantagen, auf denen Kaffee und Kardamom 

angebaut werden. Die Erzeugnisse werden erfolgreich vermarktet. Unter den Mitgliedern der 

Fundamaya entstand 2009 der Wunsch, das von der Finca genutzte Land in kommunalen Besitz 

zurückzuführen. Dies geschah vor dem Hintergrund des starken Bevölkerungswachstums in 

 
211 Ich war bei den Ereignissen mit den Arbeitern von APS (Agua para la Salud) zugegen. APS hatte die 
Berechnungen des Wassersystems für Palop Chiquito durchgeführt und Spenden für die Baumaterialien 
eingeworben.   

185



186 
 

den vier anliegenden Gemeinden Ilom (Abbildung 39), Sajsiban, Sotzil und Las Pilas. Dieser 

führte zu Landknappheit und diese wiederum zu dem Verlust der Ernährungssouveränität. Auf 

der Finca lebte und arbeitete im Jahr 2008 der 70-jährige Don Nicolás, gebürtig aus Nebaj. Er 

schilderte, dass die Finca La Perla mit Hilfe von Alkohol, Betrug und Diebstahl zu ihrem 

Großgrundbesitz gekommen war: 
Antes el patrón de la finca La Perla solo sembraba caña de azúcar, para fabricar panela y kuxa. 
La panela sirvió para azúcar, lo que utilizaron nuestros abuelos. Eso es que más utilizaron ellos. 
Los que vivían en otras aldeas, como Sotzil y Ilom, venían para comprar panela con el patrón 
de la finca. Compraron kuxa por galón con el patrón, o por cinco galones para hacer negocios 
en sus aldeas. Los que no tenían suficiente dinero, lo prestaron del patrón. Pero el patrón no 
necesitaba que paguen el pisto, él pensó en otro modo de pagar la kuxa…tierra le estaban dando 
en vez de dinero, y la finca creció más y más…[…] El patrón aprovechó de mucha tierra de 
Sotzil y Ilom. La aldea Sotzil ya está manifestando que el patrón robó sus tierras. Pero no es 
robado si no que sus abuelos la dejaron a él sólo por comprar kuxa. Así eso es que ellos no saben 
y estaban peleando con él, no reconocen que sus abuelos son los culpables. Las demás tierras 
sólo están ocupadas por el patrón, los que están alrededor de las aldeas Sotzil y Ilom.212  
(Interview vom 20.04.2008, Finca La Perla) 

 

In den 1890er Jahren erfolgte die Besiedlung der als unbewohnt und unbearbeitet deklarierten 

Landstriche im Norden der Gemeindeverwaltung von San Gaspar Chajul (Familie Arenas) 

sowie im Osten von San Juan Cotzal (Familie Brol). Der Konsum von Alkohol, wie von Don 

Nicolás beschrieben, führte bei den Bewohner*innen der benachbarten Gemeinden Sotzil und 

Ilom zu einer erheblichen Verschuldung, die dazu führte, dass sie zunächst ihr Land und 

schließlich ihre Arbeitskraft auf der Finca zur Verfügung stellen mussten. Die 

Ernährungssouveränität der Subsistenzbäuer*innen war unter diesen Umständen hinfällig und 

die Familien befanden sich von da an in völliger Abhängigkeit von der Finca. Den 

Bewohner*innen der Dörfer Sotzil und Ilom bleibt nur noch das Land, das ihre Häuser 

unmittelbar umgibt, während die Finca ihren Landbesitz erweiterte. Daraus entwickelte sich 

mit der Zeit ein Konflikt. Nach Auffassung der Menschen aus Sotzil und Ilom hatte die Finca 

unrechtmäßig und mit unlauteren Methoden ihr Land erweitert (Durocher 2002: 88). Noch 

während meiner Feldforschung berichteten Dorfbewohner*innen von Einschüchterungen und 

Repressionen seitens der Fincabesitzer*innen. Zur Zeit der violencia konnte die Guerilla unter 

 
212 „Früher pflanzte der Besitzer der La Perla-Farm nur Zuckerrohr für die Herstellung von Panela und Kuxa an. 
Aus dem Panela wurde Zucker gewonnen, und das war es, was unsere Großeltern benutzten. Das war das, was 
sie am meisten benutzten. Diejenigen, die in anderen Dörfern lebten, wie Sotzil und Ilom, kamen, um mit dem 
Chef der Farm Panela zu kaufen. Sie kauften Kuxa pro Gallone mit dem Patron oder für fünf Gallonen, um in 
ihren Dörfern Geschäfte zu machen. Diejenigen, die nicht genug Geld hatten, liehen es sich vom Patron. Aber 
der Patron wollte gar nicht, dass sie mit Geld bezahlen, er dachte sich einen anderen Weg aus, um die Kuxa zu 
bezahlen... sie gaben ihm Land statt Geld, und der Hof wuchs immer mehr...[...] Der Patron nutzte viel Land in 
Sotzil und Ilom. Das Dorf Sotzil behauptet bereits, dass der Besitzer ihr Land gestohlen hat. Aber es ist nicht 
gestohlen, sondern seine Großeltern haben es ihm nur überlassen, um Kuxa zu kaufen. Sie wissen es also nicht 
und haben sich mit ihm gestritten, sie erkennen nicht, dass ihre Großeltern die Schuldigen sind. Die anderen 
Ländereien, die um die Dörfer Sotzil und Ilom herum liegen, werden nur vom Besitzer beansprucht.“ 

186



187 

den Arbeiter*innen auf der Finca viele Unterstützer*innen rekrutieren. Außerdem setzte die 

Guerilla mit der Ermordung Luis Arenas, auch bekannt als El tigre del Ixcán, ein Zeichen für 

die arme Landbevölkerung213. 

 

Die Fundamaya setzte sich im Juni 2009 zum Ziel, einen Gegenentwurf zu der 

Geschichtsversion der Familien in Machtpositionen zu schreiben und im Zuge dessen die 

Rückgewinnung von Teilen des Landes im Besitz der Finca zu erwirken214. Hierzu sollte das 

kollektive Gedächtnis der Bewohner*innen der betroffenen Ixil-Gemeinden in eine offiziell (d. 

h. von den Instanzen des Nationalstaats und derjenigen in Machtpositionen) anerkannte Form 

gebracht werden – in die Form einer wissenschaftlichen Studie. Die Notwendigkeit dieser 

Maßnahme ergab sich aus den Erfahrungen, die kulturelle Aktivist*innen während des 

Umgangs mit Behörden und offiziellen Stellen in der Vergangenheit als Repräsentant*innen 

indigener Gemeinschaften gemacht hatten. Dies waren Erfahrungen von Rassismus und 

Diskriminierung. Die Aktivist*innen unternahmen den Versuch, das kollektive Gedächtnis zu 

dekolonisieren, indem sie eine neue soziale Konstruktion der historischen Anfänge (re-) 

konstruierten und diese zur Einforderung ihrer kollektiven Rechte hinsichtlich historischer 

Kontinuität gegenüber anderen mnemonischen Gemeinschaften einsetzten. Sie stellten die 

Gültigkeit des historischen Narrativs ihrer Gegenseite – der Finca – in Frage. Seit dem 19. 

Jahrhundert sahen sich die Ixil des vértice norte mit Personen von außerhalb konfrontiert, die 

die Ländereien ihrer Ahnen als ungenutzt deklarierten und sich so ihrer bemächtigten. Bei der 

Aneignung der Ländereien beriefen sie sich auf Gesetze und Bestimmungen, die in den Ixil-

Gemeinden nicht in Kraft und nicht bekannt waren, und nutzten diese Tatsache vollends zu 

ihrem Vorteil aus. Dadurch, dass sie außerdem die Unterstützung von nationalen Machtinhabern 

(oftmals Mitgliedern derselben oligarchischen Strukturen) hatten, konnten sie das Land 

erwerben, obwohl es sich nicht um nationales, sondern kommunales Land handelte (Durocher 

2002: 145). 

 

Die Fundamaya berief sich in dieser Auseinandersetzung u. a. auf Artikel 28215 der Deklaration 

der Rechte der Indigenen Völker der Vereinten Nationen. Artikel 28 betont das Recht indigener 

 
213 Zur Darstellung der Rolle und der Handlungen während der violencia siehe u. a. Brett 2007, 2008, 2016, 
Volpe 2015, Derocher 2002).  
214 Dies geschah unter Berufung auf Artikel 27 der UN-Deklaration der Rechte der Indigenen Völker, dem Recht 
auf Partizipation in einem fairen, unabhängigen, unparteiischen, offenen und transparenten Prozess der 
Anerkennung indigener Rechte, Traditionen, Bräuche und Landbesitzsysteme.  
215 Article 28 
1. Indigenous peoples have the right to redress, by means that can include restitution or, when this is not 
possible, just, fair and equitable compensation, for the lands, territories and resources which they have 

187



188 
 

Völker auf Rückgabe oder gerechte Kompensation für die Aneignung, Nutzung oder 

Beschädigung ihrer traditionellen Territorien, die ohne ihre freie, vorherige und informierte 

Zustimmung erfolgte216. Im Rahmen des Kompensationsprozesses wird empfohlen, dass die 

Kompensation in Form von Land, Territorien und Ressourcen erfolgen sollte, sofern keine 

anderweitige Einigung erzielt wird und die betroffenen Völker dem Prozess nicht freiwillig 

widersprechen. Dabei ist darauf zu achten, dass die Qualität, Größe und der rechtliche Status 

der Ressourcen denen der Kompensationsleistung entsprechen oder diese zumindest erreichen. 

Alternativ kann die Kompensation auch als finanzielle Entschädigung oder in einer anderen 

angemessenen Form erfolgen. Obwohl Guatemala die Deklaration ratifiziert hatte, galt das 

Land der indigenen Bevölkerung weiterhin primär als ungenutzt und daher als verfügbar. Auch 

fehlende effektive Maßnahmen zur Sanktionierung unrechtmäßiger Inbesitznahmen verhindern 

hier einen Wandel. 

 

Im Zuge der Arbeiten zum Bau des Wasserstaudamms bei Ilom wurde die archäologische Stätte 

Xak’b’al freigelegt. Internationale und Ixil-Aktivist*innen konnten auch unter Berufung auf die 

ILO 169 und die UN-Deklaration verhindern, dass der Ort zerstört wurde. Dennoch fand Artikel 

19 der UN-Deklaration keine Beachtung, die Bauarbeiten des Staudammes in der Nähe des 

Dorfes Jua und auch die archäologischen Arbeiten starteten ohne freie, vorhergehende und 

informierte Zustimmung der betroffenen Gemeinschaften. Die Bewohner*innen der 

umliegenden Gemeinschaften äußerten während meiner Feldforschung wiederholt Bedenken 

und Ängste gegenüber den dortigen Bauarbeiten (vgl. Kapitel 5). Im Widerspruch zu Artikel 

25217 genehmigte Enel im Jahr 2009 den Besuch der Grabung in Xak’b’al bei Ilom nicht den 

Bewohner*innen der anliegenden Gemeinden, obwohl es sich um ihr eigenes Kulturerbe 

handelte. Xak’b’al ist laut oralen Überlieferungen der Ursprungsort der Ixil. Dank des 

unermüdlichen Einsatzes der Aktivist*innen kann die Bevölkerung nach vorheriger Anmeldung 

bei Enel/HidroXacbal die Stätte nun besuchen (Stand 2019). 

 

 
traditionally owned or otherwise occupied or used, and which have been confiscated, taken, occupied, used or 
damaged without their free, prior and informed consent. 
2. Unless otherwise freely agreed upon by the peoples concerned, compensation shall take the form of lands, 
territories and resources equal in quality, size and legal status or of monetary compensation or other appropriate 
redress. 
216 Vgl. Artikel 19, „freie, vorherige und informierte Zustimmung“ der indigenen Völker ist Grundvoraussetzung 
zur Durchführung gleich welcher Maßnahme.  
217 Indigenous peoples have the right to maintain and strengthen their distinctive spiritual relationship with their 
traditionally owned or otherwise occupied and used lands, territories, waters and coastal seas and other resources 
and to uphold their responsibilities to future generations in this regard. 

188



189 

6.7 Tourismus 

 

Der guatemaltekische Staat hat ein selektives Interesse an einigen Ausprägungen kultureller 

Kontinuität – und zwar im Kontext der Vermarktung des Landes im internationalen Tourismus 

und der Folklorisierung des nationalen Selbstporträts. So stellte bereits Rigoberta Menchú Tum 

1984 fest, dass die farbenfrohen, traditionellen huipiles bewundert werden, am Leben, den 

Taten und Problemen der Trägerinnen jedoch keinerlei Interesse besteht. Das nationale 

Tourismusinstitut INGUAT erweckt mit seinen Darstellungen den Eindruck, als wolle man die 

indigene Bevölkerung wie in einem Freilichtmuseum zur Schau stellen. Dies ist kein speziell 

guatemaltekisches Phänomen, sondern ist eher der Regelfall der Wahrnehmung der indigenen 

Bevölkerung eines Staates von den Teilen der Bevölkerung, die eher dem westlichen 

Kulturkreis zuzuordnen sind: die Vermarktung des Exotischen (Rudolph 2007: 124, Ashcroft / 

Griffiths / Tiffin 2002). Tourismusprojekte des turismo rural („ländlicher Tourismus“) schaffen 

ein Dilemma für die involvierte indigene Bevölkerung: die Hoffnung auf ein paar schnelle 

Dollar einerseits und der Ausverkauf von landschaftlicher Umgebung und Traditionen 

andererseits. Was in Guatemala und anderswo als „Ökotourimus“ deklariert wird, ist im Grunde 

nichts anderes, als die gezielte Ausbeutung einer romantischen Vorstellung von einer 

„indianischen Szenerie“ (Brysk 2000: 181-185). Das Ständige Forum für Indigene 

Angelegenheiten der Vereinten Nationen (Permanent Forum on Indigenous Issues, UNPFII) 

konstatierte, dass der Tourismus indigene Gemeinden schwer schädigt, wenn nicht die 

Bedürfnisse der Gemeinden einbezogen werden. Daher lautet die noch zu implementierende 

Empfehlung des UNPFII, für die sich die Fundamaya einsetzt, wie folgt: 
[…] The Permanent Forum therefore recommends that United Nations agencies, in collaboration 
with the indigenous peoples concerned, affirm and make operational the right of indigenous 
peoples to determine their own priorities for development and opportunities concerning 
indigenous culture and tourism (UNPFII Recommendations Database, Paragraph 022: o. J.) 

 

In der Ixil-Region übten viele líderes in abgelegeneren Gemeinden Kritik am Tourismus218. Die 

Stimmen der líderes äußerten, dass die extreme Armut als Attraktion für Touristen dient und 

der Schutz der Biodiversität als Vorwand für den Entzug weiterer Rechte der Gemeinden 

genutzt wird. Einzig im urbanen Zentrum Nebajs und in den Gemeinden auf der Wanderroute 

nach Todos Santos Cuchumatanes befürworteten die Einwohner den Tourismus. Entlang der 

Wanderroute etablierte ein Projekt der internationalen Entwicklungszusammenarbeit 

sogenannte posadas comunitarias. Die posadas comunitarias sind von den Gemeinden selbst 

verwaltete, einfache Unterkünfte für Wanderer. Gegen einen geringen, von der Gemeinde 

 
218 „Culturas indígenas son buenos negocios para la industria del ecoturismo“ (Otto, 12.03.2015, Nebaj). 

189



190 
 

festgelegten Betrag, können Wanderer dort übernachten und erhalten Verpflegung in einer der 

Familien. Eigentlich sollte das Geld für die Übernachtungen in einen gemeinschaftlichen Topf 

wandern, und die Familien, die Verpflegung bereitstellen, sollten rotieren, so dass die 

Gemeinschaft als Ganzes vom Tourismus profitieren kann. Mit der Zeit beanspruchten jedoch 

einzelne Personen diese Einnahmequelle in einigen Gemeinden für sich allein219.  

 

Eine eigene wirtschaftliche Strategie, mit dem Tourismus umzugehen, entwickelte die 

Weberinnen-Sparte220 der Kooperative Asociación Chajulense Val Vaq Quyol aus Chajul. Die 

Frauen bauten über die vergangenen zehn Jahre eine eigene Unternehmensidentität auf und 

vermarkten seitdem erfolgreich Produkte, die auf die Interessen, Ansprüche und Bedürfnisse 

von Touristen ausgerichtet sind. Dabei handelt es sich nicht um traditionelle huipiles oder 

andere Bestandteile der Tracht. Im Unterschied zu den in den touristischen Zentren Antigua 

oder Panajachel angebotenen touristischen Produkten, sind die Produkte aus Chajul aus 

natürlich gefärbten Garnen gewebt. Die Kooperative ist beispielhaft für einen von der 

Globalisierung angestoßenen Prozess, aus dem die „Betroffenen“ jedoch aktiven Nutzen ziehen 

und als Gemeinschaft agieren. Im Hinblick auf die junge Generation haben die Frauen aus der 

Kooperative eine Vorbildfunktion, für Jugendliche gewinnt die Webkunst durch die Eröffnung 

von Perspektiven für die eigene Zukunft an Attraktivität.   

 

Das Naturschutzgebiet Visis-Cabá im municipio Chajul ist ein Beispiel für einen Konflikt, in 

dem die Interessen der Subsistenzbauern mit denen von politischen Entscheidungen zugunsten 

von Umweltschutz und Einnahmen aus Tourismus unvereinbar aufeinandertreffen. Für 

Subsistenzwirtschaft dringend benötigtes Land ist unzugänglich geworden, um die 

Biodiversität zu schützen und den Tourismus auszubauen. Viele Menschen in Chajul leiden 

direkt unter Maßnahmen, die ihnen erstens nicht in angemessener Form erklärt wurden und 

zweitens ein Gefühl von Ungerechtigkeit provozieren, da die eigene Situation in extremer 

Armut nicht verbessert wird. Die Fundamaya beklagte, dass Armut und die Selbstidentifikation 

als „arm“ in vielen Gemeinden dazu führten, dass die Bewohner*innen sich in passive 

Empfänger*innen der „Entwicklungshilfe“ verwandelten, anstatt als proaktive Handelnde für 

ihre Rechte zu agieren. Dies wiederum kommt Regierungen dann zugute, wenn sie ohne 

Berücksichtigung der Rechte marginalisierter Bevölkerungsgruppen – wie indigenen Völkern 

 
219 So erlebt in Palop und Chortiz im Juli 2018.  
220 Die Kooperative arbeitet ebenfalls im landwirtschaftlichen Bereich und vertreibt in erster Linie organisch und 
fair angebauten Kaffee.  

190



191 

– Entscheidungen über die Nutzung von Ressourcen fällen wollen. Dazu zählt auch die 

Deklaration von Naturschutzgebieten (Johnston 2006: 37). 

 

6.8 Diskussion 

 

In diesem Kapitel wurde die Frage erörtert, welche Prozesse die Konstruktion kollektiver 

Identitäten, von Gemeinschaft und Zusammenhalt im Kontext sozioökonomischer Probleme 

und historischer Brüche prägen. Dabei wurde insbesondere darauf abgezielt, die regionalen 

Aktivitäten der lokalen Aktivist*innen der Ixil-Bewegung zu erfassen und die Strategien zu 

analysieren, mit denen sie einen Beitrag zur Dekolonisierung leisten.  

 

Vor dem Hintergrund des Versagens staatlicher Fürsorge gegenüber der verarmten 

Landbevölkerung nimmt die Fundamaya eine zentrale Funktion in der Aufklärungs- und 

Informationsarbeit ein. Die Organisation agiert als kulturelle und zivilgesellschaftliche Instanz 

auch in den sensiblen Feldern der Ressourcennutzungs- und Landrechtsfragen. Die 

Projektgebundenheit erweist sich als problematisch für die Arbeitsprozesse sowie das Ansehen 

der Organisation. Läuft ein Projekt aus, d. h. endet die finanzielle Unterstützung aus dem 

Ausland und ziehen sich internationale Beteiligte zurück, so bedeutet dies meist das abrupte 

Ende der Arbeit und den Verlust sowohl von Ressourcen als auch von Wissen. Ein konkretes 

Beispiel ist die auslaufende Unterstützung der Fundamaya der italienischen internationalen 

Kooperation im Jahr 2010. Viele Maßnahmen zur Unterstützung der Bevölkerung bei der 

Bewältigung der kollektiven Traumata und der Beantragung der Entschädigungsleistungen 

mussten eingestellt werden. NROs fungieren mit ihren Projekten an diversen Orten 

stellvertretend für einen abwesenden Staat und treiben zahlreiche Initiativen voran, die 

andernfalls vernachlässigt würden. Gleichwohl erzeugen sie durch ihre Tätigkeit auch Neid und 

Missgunst bei denjenigen, die nicht unmittelbar von den implementierten Maßnahmen und 

Unterstützungsangeboten profitieren. Es kann sogar dazu kommen, dass einige wenige 

Individuen dauerhaft alle Zuwendungen für sich in Anspruch nehmen, wie im Beispiel des 

Tourismus aus der Ixil-Region (vgl. Kapitel 6.7). 

 

Über die Institution der alcaldía indígena vernetzen sich auf politischer und kultureller Ebene 

Personen aus dem urbanen Zentrum Nebajs, und Dörfern des municipios Chajul. Die Mitglieder 

der alcaldía indígena stammen in der Regel aus dem Umfeld der kacholpom und sind ebenfalls 

als b’aalvatzt’iixh tätig. Sie agiert demnach hauptsächlich als Instrument der politischen 

191



192 
 

Selbstverwaltung dieser Gruppe. In vielen Gemeinden entsteht dadurch ein mitunter von 

gewaltsamen Auseinandersetzungen geprägtes Spannungsverhältnis, da weite Teile der 

Bevölkerung, die einer evangelikalen Glaubensgemeinschaft angehören, nicht partizipieren 

(Philpot-Munson 2009: 52). So widerfahren den Agierenden der Fundamaya in vielen Dörfern 

abweisende Reaktionen. Zudem lehnen viele laizistische, evangelikale und auch katholische 

Einrichtungen offen „alles, was Maya ist“ (lo Maya) ab. Alter, ökonomische Situation und 

persönliche Möglichkeiten beeinflussen die Sicht des lo Maya (Jones 2007: 391). Juana, 12 

Jahre, Schülerin der bilingualen interkulturellen Schule in Xepiun (Abbildung 26, mit ihren 

Mitschüler*innen im Klassenraum), äußerte in einem Interview im April 2010, dass sie am 

liebsten in der Hauptstadt oder in den USA leben würde. Sie malte sich aus, wie sie in einem 

schönen Haus „mit fließend Wasser und Badezimmer“ wohnen und sie „schicke Kleider“ und 

„keinen corte“ (traditioneller Mayarock), tragen würde. Otto, 35 Jahre, Wanderführer aus Nebaj 

hingegen, führte touristische Wanderungen in der Ixil-Region durch und empfand lo Maya bzw. 

lo Ixil als positiv. Der positive Zuspruch gegenüber lo Ixil der internationalen Gäste prägte 

ebenso wie die Möglichkeit, seinen Lebensunterhalt auf diese Weise zu bestreiten, seine Sicht 

auf lo Ixil. 
 

Über Jahrhunderte hinweg wurde ein aus der Kolonialzeit tradiertes negatives Selbstbild von 

den indigenen Völkern in Lateinamerika und in anderen Teilen der Welt internalisiert. Das 

Resultat sind ein schwaches Selbstwertgefühl, Selbstdiskriminierung, Ablehnung bzw. 

Abwendung von kulturellen Traditionen und zunehmend auch der Sprache. Der Gebrauch und 

das vollständige Erlernen der Sprache Ixil sind für die Mehrheit der bäuerlichen 

Landbevölkerung negativ konnotiert, die Kinder sollen gutes Spanisch lernen, und, wenn 

möglich, Englisch, um einmal ein „besseres“ Leben als ihre Eltern führen zu können. Der 

Gebrauch von Ixil ist eher ein Hindernis auf dem Weg zu einem besseren Leben. Die 

Lebensumstände in den ländlichen Gemeinden werden als ungerecht empfunden, die 

Bevölkerung ist sich ihrer Armut und ihrer prekären Situation unter Ausschluss von Bildung 

sehr wohl bewusst. Die Mehrheit der Bevölkerung kennt andere Lebensumstände von Besuchen 

oder Arbeitsaufenthalten in Nebaj, der Hauptstadt oder den USA. Neben einem Dialog 

zwischen der postkolonialen kulturellen Identität der Ixil und westlichen Ideologien steht die 

Tendenz, eine historische Kontinuität mit einer idealisierten, mythisierten Vergangenheit der 

vorspanischen Maya zu konstruieren. Hier werden nicht nur zwei entfernte Zeiträume 

miteinander verknüpft (ohne Veränderungen in der Zwischenzeit tatsächlich Rechnung zu 

tragen), sondern auch zwei völlig unterschiedliche geographische Regionen, die auch 

192



193 

klimatisch stark voneinander abweichen und letztendlich auch verschiedene Sprachen. Als 

vormals unverbunden angesehene Charakteristika werden zu Berührungspunkten 

umfunktioniert, woraus letztendlich eine kohärente, konstante Identität geformt wird 

(Zerubavel 2003: 39-40). Historische Kontinuität verleiht sozialen Institutionen und dem 

Privatleben ein Gefühl von Stabilität. Die westliche Herangehensweise, Traditionen entweder 

als „eingefrorene“ Relikte einer längst vergangenen Zeit anzusehen oder ihre Authentizität in 

Frage zu stellen, und eine weitere Dichotomie aus „falsch vs. authentisch“ aufzustellen, ist nicht 

hilfreich (Dean 2015: 430, Lewis / Hammer 2007: 12-15).  
 

Ein Aspekt der Maya-Bewegung besteht darin, dass sie den „ethnischen Stolz in der Gegenwart 

einfängt und diesen mit dem gegenwärtigen Moment in Beziehung setzt, anstatt ihn 

ausschließlich mit der glorreichen Vergangenheit der Stelen von Copán zu verknüpfen“ (Bastos 

/ Cumes 2007: 88). Wichtig und notwendig ist eine Revalorisierung der kontemporären, 

gelebten Ixil-Kultur in den Gemeinden der ruralen Peripherie, denn dort wenden sich die jungen 

Generationen zunehmend von lo originario ab. Die Gruppe der Unterstützer*innen der Maya-

Bewegung ist insbesondere im ländlichen Raum klein. Rituale, die in der Öffentlichkeit und 

mit großer Partizipation durchgeführt werden, wie z. B. Rituale zur Erinnerung an die Opfer 

des Genozids, haben jedoch durchaus das Potential, eine alle einschließende Ixil-Identität zu 

schaffen oder zu stärken, und zwar über religiöse und politische Spaltungen hinaus.  

 

Die Ixil-Bewegung artikuliert ein Bedürfnis nach einem „kulturellen Gedächtnis“ (ein 

institutionalisiertes Gedächtnis, frei von ethnischer Ausgrenzung und Rassismus, Definition J. 

Assmann 2003 [11992]) und wirbt um Identifikation und öffentliche Inanspruchnahme der 

„eigenen Geschichte“. Im Gegensatz zu einer von außen auferlegten Nationalgeschichte, 

spendet das eigene kulturelle Gedächtnis den Mitgliedern der Gemeinschaft Halt und 

Identifikation. Eine soziale Gruppe, die sich selbst als ein Erinnerungskontinuum konstituiert, 

ist in der Lage, ihre Vergangenheit sicher über lange Zeit als einzigartig zu bewahren. Die 

Konstruktion der eigenen Maya- oder Ixil-Identität ist notwendig. Sowohl Selektion als auch 

ideelle Positionierung erinnerter Tatsachen, Ähnlichkeiten und Kontinuitäten stellen natürliche 

Prozesse dar (J. Assmann 2003 [11992]: 167). Die eigenen Konzepte stehen im Vordergrund 

und helfen, das Verständnis aus der eigenen Perspektive heraus zu entwickeln: Dekolonisierung 

findet statt (Chilisa 2012: 13). Vor diesem Hintergrund und im Zuge der fortschreitenden 

Globalisierung handeln die Ixil ihre Identität und ihr kollektives Gedächtnis stets neu aus. 

Hierbei handelt es sich um aktive Versuche, die „eigene Geschichte“ selbst zu identifizieren 

193



194 
 

und öffentlich für sich zu beanspruchen, auch um Gruppenidentifikation zu ermöglichen und 

die Gruppe in ihrer Existenz als „natürlich“ erscheinen zu lassen. Dies geschieht in einer noch 

immer von Diskriminierung, Rassismus und Gewalt geprägten Umwelt – zwischen der Realität 

in Guatemala und den in den Friedensverträgen deklarierten Abmachungen besteht eine nahezu 

unüberwindbare Diskrepanz.  

 

Die Konstruktion von memoria histórica propia und kollektivem Gedächtnis gelang den 

Aktivist*innen auf unterschiedliche Art und Weise. So führten sie einen Diskurs, der sowohl 

widerständige Handlungen in der Vergangenheit mit Bedeutung für die Gegenwart füllte, als 

auch eigene historische Erinnerung schrieb, indem zuvor beschwiegene Handlungen öffentlich 

gewürdigt wurden. Mit der Etablierung eines großen öffentlichen Maya-Neujahrsrituals 

schufen sie eine Bühne für das kollektive Gedächtnis und trugen zur Stärkung der kollektiven 

Identität als kacholpom bei. Hierbei ist jedoch zu beachten, dass das beschriebene 

Neujahrsritual der (inter-)nationalen Friedensbewegung und dem Umfeld des politisch linken 

kulturellen Aktivismus entstammt. Damit ist es Teil der memoria histórica Methode und 

verfolgt bestimmte Ziele: 

 

Unter anderem zeigte sich hier eine ungewöhnliche Umsetzungsvariante der 

Dekolonisationsdebatte in der Formulierung templo griego-romano. Ceto bezieht sich auf 

bedeutsame historische Elemente aus dem Kulturkreis der Kolonisatoren. Dekolonisation ist 

hier konkret, dass dies von den Nachfahren einer von europäischen Kolonisator*innen 

bedrängten und verletzten Kultur neu interpretiert und für eigene kulturelle Praktiken als 

Kulisse verwendet wird. Oder anders formuliert: Dekolonisation kann als eine Form der 

Neukodierung des Gedächtnisses betrachtet werden, da sie dazu dient, Kolonisation zu 

visualisieren und das dadurch verdrängte oder beschwiegene Material (neu) zu entdecken. Eine 

Art Aneignung des Wichtigen der Anderen für eigene Zwecke: „The Empire writes back“ 

(Ashcroft / Griffiths / Tiffin 2002).  Allerdings greift es nur in einer kleinen Gruppe der 

Bevölkerung, da erstens die Zielgruppe der costumbristas nur einen kleinen Anteil der 

Gesamtbevölkerung ausmacht, und zweitens auch innerhalb dieser Gruppe keine Einigkeit 

herrscht, wenn es um die Institution der Fundamaya geht, und vor allen Dingen um die 

führenden Köpfe. Dies geht auf die Zeit der violencia zurück221. Darüber hinaus werden die 

kulturellen Aktivist*innen teilweise in den ruralen comunidades als Außenseiter*innen 

 
221 Vgl. Kapitel 2 zur Schwierigkeit des Miteinanders in den Gemeinden und zur Täter/Opferdebatte. 

194



195 

betrachtet, die als „anders“ wahrgenommen werden, bis hin zu affektiert oder arrogant. Zudem 

distanzieren sich Teile der armen Landbevölkerung vom Gebrauch des Ixil oder den 

Traditionen, da sie diese als altmodisch und überholt ansehen. Insbesondere Angehörige der 

protestantischen Kirchen weisen diese als „unmodern, hinterwäldlerisch und primitiv“ 

zurück 222 . Sie sehen sich selbst als mitschuldig an der schlechten Situation und der 

Diskriminierung, die sie erfahren. 

 

Durch den Bürgerkrieg kam es unter den Ixil zu Erfahrungen von Liminalität und communitas. 

Liminalität beschreibt in diesem Zusammenhang einen Schwebezustand zwischen 

traumatischer Vergangenheit und unsicherer Zukunft. Die Neugestaltung der Durchführung von 

Ritualen und anderen performativen Handlungen ermöglichte einen Beitrag zur Herausbildung 

von communitas. Die Maya-Bewegung agierte genau in diesem Bereich. Die Maya-Bewegung 

agierte genau in diesem Bereich. Als Beispiel dient an dieser Stelle der „Tempel im griechisch-

römischen Stil“, den die Fundamaya gemeinsam mit Praktizierenden der traditionellen 

Religion, alcaldía indígena und internationalen Gästen im Jahr 2009 feierlich eingeweihte. Die 

Aktivist*innen entschieden, einen neuen sakralen Ort, der in der Zukunft zur Durchführung von 

rituellen Handlungen dienen sollte, zu schaffen, obwohl es bereits sakrale Orte gab, die seit 

Generationen aufgesucht und geehrt wurden. Dies ist Ausdruck des Wunsches, eine Lücke bzw. 

einen Bruch zu schließen. Zudem wählten sie eine architektonische Struktur, die nach ihrer 

Auffassung Elemente der griechischen und der römischen Kultur miteinander kombinierte. 

Diese Kulturen sind in Europa die Grundsteine der kulturellen und philosophischen 

Entwicklungen und werden dementsprechend gewürdigt. Dass Elemente der kulturellen 

Wurzeln der spanischen Kolonialist*innen ausgewählt wurden, ist kein Zufall, und auch keine 

ästhetische Entscheidung. Die Aussage, die mit dieser (Wort-)wahl kommuniziert wurde, ist 

politisch: Demonstrativ richteten sie einen heiligen Ort ein, an dem in der Öffentlichkeit alte – 

während des Bürgerkriegs im Geheimen gehaltene – Traditionen gepflegt werden sollten. Die 

bauliche Konstruktion interpretierte die „koloniale“, europäische Kultur. Die Aktivist*innen, 

als kulturelle und politische Agierende, machten sich sowohl lokale als auch fremde 

 
222 Die Zurückweisung der Sprache konnte ich in der Ixil-Region insofern beobachten, als dass viele Eltern in 
den Dörfern Spanischunterricht und Englischunterricht an den Schulen wichtiger fanden als Unterricht in Ixil. 
Victor Montejo, Jakalteke und Wissenschaftler, sieht das Fortbestehen des Sprachgebrauchs als Indikator für 
Widerstand gegen vollständige Assimilation oder Auslöschung der entsprechenden Maya-Kultur (2005: 44). 
 

195



196 
 

(ausländische) Symbole und Quellen von Legitimität zu eigen, um die lokale Bevölkerung für 

ihr politisches Angebot zu gewinnen223. 

 

Anlässlich der Einweihung des Neujahrrituals und der Einweihung des Tempels kamen viele 

kacholpom mit einer bewussten politischen Grundhaltung zusammen. Das Ritual trug dazu bei, 

zu solidarisieren und eine Gruppenidentität zu stiften bzw. zu stärken (Durkheim 1981 [11912]). 

Mit dem Teilnahmezertifikat schufen die Aktivist*innen ein Symbol, typische Symbole 

politischer Rituale sind sonst z. B. Flaggen, Hymnen und sonstige Machtinsignien.  

 

Aus dem Ritual zum año nuevo maya lässt sich außerdem eine kognitive Funktion ableiten 

(Bellinger und Krieger 2008: 26). Durch die unterschiedlichen und vielfältigen Verbindungen 

und die daraus ableitbaren unterschiedlichen Bedeutungen, ergeben sich für Turner mehrere 

Stimmen, die gehört werden können. Auch wenn die Bedeutungen abweichend und 

widersprüchlich sind, so trägt gerade dies zur Schaffung von Solidarität bei (2008 [11969]: 37). 

Rituelle Symbole repräsentieren idealerweise sowohl soziale Struktur und Legitimation 

(Politik) als auch existentielle oder emotionale Belange – wenn sie effektiv sein sollen (Morales 

Sic 2007: 265).   

 

Nim Lu’ (ritueller Spezialist aus Jal a’ las Flores) lehnte Rituale ab, die seinem Ermessen nach 

zu stark verändert worden waren. Bei diesen Ritualen waren die rituellen Gesetzmäßigkeiten 

verletzt worden und die Durchführung wurde dadurch unsachgemäß. Pap Me’k aus Nebaj 

hingegen nahm die neuen oder veränderten rituellen Elemente an und integrierte sie in sein 

professionelles Repertoire 224 . Die beiden Spezialisten repräsentierten die beiden 

vorherrschenden Einstellungen im Angesicht eines sich in dynamischer Transition befindlichen 

immateriellen kulturellen Erbes. Rituelle Spezialist*innen, die Schulungen der Fundamaya 

besuchten, genossen nicht immer ein gutes Ansehen. In Chel beispielsweise kritisierte ein 

b’aalvatztiixh Diego Tek Mo’ einen anderen genau aus diesem Grund. Er warf ihm vor, das dort 

erworbene Wissen nicht mit den anderen im Dorf zu teilen und nur an den capacitaciones 

teilzunehmen, um dort Geld zu erhalten. Die Durchführung des Neujahrsrituals habe man früher 

anders gehandhabt, heute würde das Geld hauptsächlich für kuxa ausgegeben und nicht mehr 

für Kerzen und pom225. Das hier von meinem Gesprächspartner gezeigte Misstrauen zeugt auch 

 
223 Richard Wilson (1995) zeigt in Maya resurgence in Guatemala: Q’eqchi’' experiences, ein ähnliches 
Vorgehen der lokalen politischen Handelnden. 
224 Interview Nim Lu’ April 2008, Jal a‘ las Flores; Interview Pap Me’k April 2009, Las Violetas, Nebaj 
225 Interview Diego Tek Mo‘, Chel, Chajul, 14.04.2008.  

196



197 

an dieser Stelle von mangelhafter Kommunikation und Information seitens der kulturellen 

Aktivist*innen.  

 

Innerhalb der Gruppe der am Neujahrsritual teilnehmenden kacholpom gab es unterschiedliche 

Vorstellungen von der ordnungsgemäßen Durchführung des Rituals und des begleitenden 

Rahmens. Die rituellen Spezialist*innen verfügten über miteinander konkurrierende 

Wissenssysteme, und standen in Konkurrenz zueinander. Im Laufe der Zeit und auch durch das 

Versterben der älteren rituellen Spezialist*innen kommt es zwangsläufig zu Transition und 

Selektion (Rudolph 2007: 325). In den meisten Fällen haben die rituellen Spezialist*innen, als 

kompetentes rituelles Agens, auch die Macht kreativ auf Eventualitäten zu reagieren und von 

der Norm abzuweichen226. In vielen Fällen entscheidet der/die Durchführende selbst, ob ein 

Ritual, oder ein Teil davon „korrekt“ oder „verfälscht“ ist (Hüsken 2007: 344). Ähnlich wie 

orale Traditionen können Rituale, als mündliche Überlieferungen, in verschiedenen Versionen 

vorliegen. Dies kann innerhalb ein und derselben Gemeinde der Fall sein, insofern einzelne 

Personen die verschiedenen Versionen kennen und beide als valide anerkennen (Bastos / Cumes 

2007). In diesem Fall wurde jedoch eine Politisierung des religiösen und spirituellen Lebens 

beobachtet.  

 

Das Neujahrsritual kann gemäß der von Eric Hobsbawm (1983: 1–4) entwickelten Theorie als 

„erfundene Tradition" interpretiert werden. Gemäß dieser Theorie werden Handlungen, die von 

anerkannten Regeln geleitet sind und von ritueller oder symbolischer Natur sind, als „erfundene 

Traditionen“ bezeichnet. Diese Handlungen zielen darauf ab, spezifische Verhaltenswerte und 

-normen zu internalisieren, und implizieren automatisch historische Kontinuität, indem sie auf 

eine geeignete historische Vergangenheit verweisen. Das Neujahrsritual, wie es 2009 

abgehalten wurde, ist als Antwort auf eine neue Situation zu verstehen. In Bezug auf die Form 

nimmt es Referenz auf die alte Situation auf und etabliert die eigene Vergangenheit durch quasi-

obligatorische Gebetswiederholungen oder die Wiederholung politischer Programmpunkte. 

Hierdurch entsteht ein Kontrast zwischen stetigem Wandel und Innovationen einerseits und dem 

Versuch, wenigstens einige Bereiche des sozialen Lebens als unveränderlich zu strukturieren, 

andererseits. Das Erfinden von Traditionen ist ein Prozess der Formalisierung und 

Ritualisierung, der sich durch den Bezug zur Vergangenheit auszeichnet, wobei dieser nicht 

zwangsläufig durch eine kontinuierliche Aufrechterhaltung vorheriger Traditionen gegeben 

 
226 Es ist von großer Wichtigkeit, wer einerseits kompetent und geeignet dazu ist, ein Ritual „korrekt“ 
auszuführen, und andererseits, wer über die Autorität verfügt, Fehler aufzudecken und gegebenenfalls zu 
korrigieren (Rudolph 2007: 333).  

197



198 
 

sein muss. Erfundene Traditionen sind mit hoher Wahrscheinlichkeit in allen Gesellschaften 

anzutreffen. Sie sind jedoch am ehesten dann anzutreffen, wenn eine plötzliche, schnelle 

Transformation der Gesellschaft, wie der Bürgerkrieg, die sozialen Muster, für welche die alten 

Traditionen entworfen waren, schwächt oder gar zerstört. Auch wenn die alten Traditionen und 

ihre institutionellen Träger und Promoter nicht mehr ausreichend flexibel und anpassungsfähig 

sind oder wie die religiösen Spezialisten bei den Ixil und vielen anderen indigenen Völkern 

bereits hohen Alters sind und eine Weitergabe an die jüngere Generation nicht gesichert ist, 

kommt es zur „Erfindung” von Traditionen (ebd.: 4) und somit wird auch möglichem Verlust 

aktiv entgegengewirkt. 

  

Die Maya-Bewegung verwendete zumindest teilweise „altes Wissen“ zur Bildung neuer 

Traditionen in einer neuen Art und Weise und zu neuen Zwecken. Allerdings sind vor allem 

politische Institutionen und ideologische Bewegungen häufig gezwungen, historische 

Kontinuität zu erfinden, wenn sie „aus dem Nichts“ entstehen (ebd.: 7). Gerade Bewegungen, 

die ihren traditionalistischen Charakter betonen, versuchen laut Hobsbawm (ebd.: 7-8) häufig, 

einen Bruch in der Kontinuität zu überbrücken. Darüber hinaus ist ein Bruch in der Kontinuität 

für jene Gruppen attraktiv, die im Allgemeinen als die Lagerstätten historischer Kontinuität und 

Tradition angesehen werden, wie beispielsweise arme, marginalisierte Landbevölkerungen. 
Indeed, the very appearance of movements for the defense or revival of traditions, ‘traditionalist’ 
or otherwise, indicates such a break. Such movements, common among intellectuals since the 
Romantics, can never develop or even preserve a living past (except conceivably by setting up 
human natural sanctuaries for isolated corners of archaic life), but most become ‘invented 
tradition’ (ebd.: 8) 

 

Traditionen unterliegen einem stetigen Wandel, da sie je nach Kontext und Zielsetzung 

modifiziert werden. Dies ist ein wesentlicher Aspekt der kulturellen Dynamik in der Gegenwart. 

Auch das kommunikative Gedächtnis einer Erinnerungskultur unterliegt diesen Veränderungen 

(vgl. J. Assmann 2003 [11992]). Ein anschauliches Beispiel hierfür ist das Neujahrsritual. 

 

Das Wandbild im parque von Nebaj thematisiert auf künstlerische Weise historische Brüche 

(Kolonialzeit, Bürgerkrieg) und schafft somit einen Rahmen für die dialogische 

Auseinandersetzung mit zuvor weitestgehend tabuisierten Ereignissen. Das Medium Wandbild 

ermöglicht die Entwicklung von Identifikation, Ethik und Empathie als Formen der Erinnerung 

(A. Assmann 2022: 36-39). In der Ixil-Region wird kulturelle Kontinuität von der Maya-

Bewegung betont und unterstützt. Genozid und versuchter Ethnozid bewirkten keine 

grundlegenden Veränderungen der elementaren Aspekte der Kultur. Die 

198



199 

Nachkriegsgenerationen verfügen über ein entsprechendes kulturelles Bewusstsein. Zudem 

sind sie sich besonders der potenziellen Nachteile durch Marginalisierung und Diskriminierung 

durch Angehörige der „Mainstreamkultur“227 bewusst. Ferner befinden sie sich in einer sich 

kontinuierlich beschleunigenden Welt, die durch Globalisierung und Digitalisierung geprägt ist. 

Insbesondere neue Informationstechnologien eröffnen eine Vielzahl niedrigschwelliger 

Möglichkeiten und Chancen, zum Erhalt traditionellen Wissens beizutragen und die eigenen 

Stimmen einem breiteren Publikum hörbar zu machen. Ein Bewusstsein für spezifische Rechte, 

wie grundlegende Menschenrechte, Frauenrechte, Landrechte oder Rechte bezüglich des 

kulturellen Erbes, sowie ein verbesserter Zugang zu Informationen können letztendlich auch 

Marginalisierung und Diskriminierung erschweren. In dieser Hinsicht kam es in den letzten 

zehn Jahren zu rasanten Entwicklungen. Nicht nur die Präsenz indigener Stimmen in den 

traditionellen Online- und Printmedien erhöhte sich, sondern auch gerade in sozialen 

Netzwerken kommunizieren junge, kulturell und politisch aktive Indigene verschiedener 

Völker und Länder ihre Ansichten, informieren sich und tauschen sich auch mit einer 

interessierten internationalen Öffentlichkeit aus.  

 

In Bezug auf die Einbindung von Ixil-Aktivist*innen in gegenwärtige Landrechtsfragen und 

Auseinandersetzungen mit umfangreichen Entwicklungsprojekten wird Folgendes ersichtlich: 

Angehörige einer historisch marginalisierten Gruppe artikulieren und verteidigen ihre Konzepte 

von Gerechtigkeit unter Zuhilfenahme internationaler Rechtsgrundlagen – der UN-Deklaration 

der Rechte der indigenen Völker sowie der ILO-Konvention 169. Die Aktivist*innen 

informieren die betroffenen Gemeinden und beziehen sie in öffentliche Diskurse ein. Auf diese 

Weise vermitteln und übersetzen sie zwischen einem globalen und einem lokalen System. Der 

Menschenrechtsdiskurs, als Teil pluralisierender Maßnahmen, stärkt die lokalen Beteiligten in 

ihrer politischen Auseinandersetzung mit staatlichen Vertreter*innen (Wilson 2006: 79) und 

stärkt ebenfalls die Bestrebungen, Dekolonisierung zu erreichen. 

 

Der Fall Finca La Perla veranschaulicht sowohl die Neukonstruktion historischer 

Zusammenhänge aus indigener Perspektive als auch dekoloniales Handeln seitens der 

indigenen Aktivist*innen im Kontext der territorialen Rechte. Diese mnemonic battle 

(Zerubavel 2003) steht stellvertretend für zahllose politische Kämpfe, die seit der Kolonialzeit 

in vielen Ländern ausgefochten werden.  

 
227 Damit ist die weiterhin in politischen und ökonomischen Entscheidungsebenen dominierende, nicht – 
indigene Bevölkerung gemeint.   

199



200 
 

 

  

200



201 

7. Nachkriegsgenerationen auf dem Weg in die Zukunft 
   

In diesem Kapitel wird der Frage nachgegangen, inwiefern formale Schulbildung und/oder 

indigene Bildungs- und Erziehungsentwürfe dazu beitragen können, die innerhalb der Ixil-

Gemeinden bestehenden Spaltungen zu überbrücken. Zudem wird untersucht, ob und inwiefern 

durch Bildung eine institutionelle Ungleichheit reduziert oder überwunden werden kann. Die 

Untersuchung erfolgt unter besonderer Berücksichtigung der Wünsche, Herausforderungen und 

Perspektiven von Jugendlichen und jungen Erwachsenen in der Ixil-Region.  

 

Zunächst erfolgt eine Kurzdarstellung der Situation und Perspektiven der Jugend und jungen 

Erwachsenen, gefolgt von einem knappen Überblick über das guatemaltekische 

Bildungssystem und die vielseitigen, historisch bedingten Herausforderungen. Diese sind 

relevant, um die im Anschluss vorgestellten und analysierten Beschlüsse, Programme und 

Materialien einzuordnen. Schwerpunkte liegen auf der bilingualen interkulturellen Bildung 

(EBI, Educación Bilingüe Intercultural), der Ausbildung der Lehrkräfte im Rahmen der EBI 

und der praktischen Umsetzung von EBI im Klassenzimmer. In Bezug auf die bestehende 

Division innerhalb der Ixil-Gemeinden sowie die vorherrschende Ungleichheit im Land widmet 

sich dieses Kapitel der offiziellen Strategie des Bildungsministeriums für die Jahre 2016 bis 

2020 und dem Evaluationsbericht der Pilotphase der Estratégia Nacional de la Formación 

Ciudadana, einer Initiative zur Förderung der Staatsbürgerbildung. Demokratiebildung sowie 

Friedenserziehung stellen eine besondere Herausforderung dar, daher analysiere ich zwei 

didaktisch aufbereitete Lehrprogramme auf ihren Beitrag, die Jugendlichen zu einem 

friedlichen und guten Leben in Würde in ihren Heimatgemeinden zu befähigen.   

 

Im Anschluss wird der Beitrag kulturell geprägter Herangehensweisen, Elemente, Methoden 

und Inhalte im Bildungsbereich zur Förderung des sozialen Gefüges und der Dekolonisation 

analysiert. Besondere Aufmerksamkeit wird dabei insbesondere der Ixil-Universität zuteil, die 

seit über einer Dekade neue Wege im Bildungsbereich beschreitet. 

Bildung konstituiert im Hinblick auf das übergeordnete Forschungsziel dieser Arbeit einen 

Schlüsselprozess bei der Konstruktion kollektiver Identitäten und von Zusammenhalt.  

 

 

 

201



202 
 

7.1 Situation der Nachkriegsgenerationen 

 

In der vorliegenden Arbeit werden die Geburtsjahrgänge ab Ende der 1980er Jahre als 

„Nachkriegsgenerationen“ bezeichnet. Ihre Eltern und Großeltern erlebten die Gewalt des 

Bürgerkriegs und haben direkte und eigene Erinnerungen an diese Zeit. Diese Erinnerungen 

werden innerhalb der Familien tradiert und von Kindern bisweilen als eigene Erinnerung 

internalisiert. Die Kinder und Jugendlichen im schulpflichtigen Alter (Grund- und 

Sekundarschule, nach 2015) stellen bereits die zweite Nachkriegsgeneration dar und sind 

ebenfalls mit den Erinnerungen des Bürgerkriegs konfrontiert 228 . Die Aufrechterhaltung 

spezifischer Opfer- und/oder Täteridentitäten wird durch intergenerationale Tradierung bedingt. 

Gleichzeitig werden durch das Handeln und Denken der Jugendlichen eigene Versionen dieser 

Erinnerungen geschaffen. Zudem sind kulturelle Dynamiken der Globalisierung und 

Transnationalisierung omnipräsent. Die Jugendlichen besitzen demnach nicht nur eine 

kulturelle Identität, sondern sehen sich mit der Herausforderung konfrontiert, sowohl ihre 

indigene Identität als auch ihre Identität innerhalb der „Mehrheitsgesellschaft“ auszuhandeln 

(Cheng 2015: 381). Die Lebensrealität in der Nachkriegszeit wird maßgeblich von zwei 

Faktoren geprägt: dem internalisierten Kolonialismus und dem Erbe des Bürgerkriegs. 

Jugendliche, die an den „sozialen Rändern“ der Gesellschaft positioniert sind, reflektieren ihre 

marginalisierte und diskriminierte Situation. Die extreme Armut, in der sie selbst oder ihre 

engsten Angehörigen leben, stellt eine erhebliche Belastung dar. Jugendliche und junge 

Erwachsene aller sozialer und ethnischer Hintergründe in Guatemala suchen nach einer 

„brauchbaren Vergangenheit“, die es ihnen erlaubt, nationalen Stolz und eine positive Identität 

zu konstruieren (Dougherty / Rubin 2016: 220, Bellino 2017: 41). Die Ausbildung eines eigenen 

historischen Bewusstseins ermöglicht es Jugendlichen, eine entscheidende vermittelnde Rolle 

in der zivilgesellschaftlichen Entwicklung einzunehmen. In einem Spannungsfeld zwischen 

Bemühungen um Aussöhnung und Koexistenz einerseits und einem kritischen Umgang mit der 

Vergangenheit andererseits (Dougherty/Rubin 2016: 220) konstruieren die Jugendlichen ein 

Kontinuum aus Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. In ihnen liegt das Potenzial, eine 

tatsächliche Transition der Nachkriegsgesellschaft anzustoßen und nachhaltige Strukturen für 

ein friedliches Miteinander zu schaffen. Exemplarisch für die zivilgesellschaftliche Teilhabe 

junger Menschen kann die Protestbewegung von 2015 angeführt werden, die ein Ende der 

Korruption sowie die Amtsniederlegung Otto Pérez Molinas forderte. Ein weiteres Beispiel ist 

 
228 „El conflicto fue vivido por personas que en 2017 son adultos y adultos mayores (entre 45 y 90 años) e 
incluso por sus hijos” (IIARS 2020: html).  

202



203 

die Partizipation junger Ixil in zivilgesellschaftlichen und politischen Jugendorganisationen, die 

nicht zwangsläufig Teil der indigenen Bewegung sind. 

 

Junge Menschen, die ihre indigene comunidad verlassen, um im urbanen Umfeld entweder eine 

Option zur universitären Bildung zu erhalten oder anderen Möglichkeiten des Lohnerwerbs 

nachzugehen (z. B. Arbeit in maquiladoras, Textilfabriken oder im informellen Sektor), 

durchlaufen einen Prozess der Entwurzelung aus dem bäuerlichen, ländlichen Umfeld und 

etablieren soziale Netze in anderen sozialen Umgebungen (Camus 2002: 63). Mitte der 

2000erJahre wies Dary darauf hin, dass junge Akademiker*innen bei der Rückkehr in ihre 

Heimatgemeinden symbolisches Kapital und soziales Prestige mit sich tragen, welches sie von 

den anderen unterscheidet und wodurch sie mitunter als „stolz“, „arrogant“ und „ladinisiert“ 

angesehen werden (2007: 77). In indigenen Gemeinden wurde konventionelle universitäre 

Bildung häufig kritisiert, da sie für den Verlust von Sprache und kulturellen Traditionen 

verantwortlich gemacht wird. Gleichzeitig ist das erworbene akademische Wissen nicht immer 

in den Heimatgemeinden verwertbar. Dies führt für die jungen Absolvent*innen zu der Gefahr, 

in einen subjektiv perspektivlosen Schwebezustand229 zu geraten. 

 

In zahlreichen indigenen Gemeinden Guatemalas, darunter auch in der Ixil-Region, ist 

Jugendarbeitslosigkeit nach wie vor ein weitverbreitetes Phänomen. Gerardo Terraza Cedillo, 

ein Linguist und Licenciado der Sozialwissenschaften aus Nebaj, verdeutlicht die Situation 

vieler junger Ixil: Außerhalb des informellen Sektors sind Arbeitsmöglichkeiten und 

Perspektiven rar. Dies betrifft sowohl die Möglichkeit, weiterführende Bildung zu erlangen, als 

auch die Absicherung der Familie durch eine Tätigkeit im formalen Sektor oder die 

Verbesserung der familiären ökonomischen Situation durch berufliche Entwicklung. Tradierte 

Feindbilder spielen in den Ixil-Familien eine signifikante Rolle als Initiatoren von 

Alltagsgewalt und tragen somit als sekundäre Faktoren zur Entscheidung zur Migration bei. 

Während der von mir in ruralen Schulen im Jahr 2009 geführten Interviews mit Schülerinnen 

und Schülern zeigte sich diese Sorge um mangelnde Perspektiven bereits bei Grundschülern230.  

 

 
229 Schwebezustand beschreibt den Zustand der Nicht-Teilhabe, d. h. sie sind nicht in das Bildungssystem 
integriert und sind entweder im informellen Sektor tätig, oder sind in einer Beschäftigung tätig, die nicht ihrem 
Bildungsgrad entspricht. 
230 Interviews in den Schulen von Tzalbal, Janlay, Turanza, Salquil Grande, Cantón Simocol (Nebaj), Tijom, 
Vatzuchil, Vicalama, Vipecbalam, Xecotz, Xepiun, Xesupio (durchgeführt im Zeitraum April – Juni 2009, pro 
Schule befragte ich in der Regel 2 Schüler*innen). Alle Schulen befinden sich im municipio Nebaj.  

203



204 
 

Gerardo ist ein junger Mensch, der über eine abgeschlossene Schul- und Universitätsbildung 

verfügt. Er ist einer von vielen, die den Mangel an Lohnarbeit mit einem Mangel an 

Perspektiven gleichsetzen. Er und andere junge Menschen fühlen sich zwischen 

Hoffnungslosigkeit und dem Wunsch nach Veränderung gefangen. Der Begriff 

„Arbeitslosigkeit“ stammt aus einem anderen, modernen gesellschaftlichen Kontext. In einer 

von bäuerlichen Strukturen geprägten Gesellschaft wie der Ixil-Gesellschaft wird der Begriff 

„Arbeitslosigkeit“ verwendet, um die fehlende Arbeit zu bezeichnen, die im formellen Sektor 

für einen monetären Lohn geleistet wird. Die Arbeit zur Erhaltung der Subsistenz, auf der Milpa 

und im Haushalt sowie in der comunidad, wird als wenig erstrebenswert betrachtet, da von 

dieser Arbeit nicht die erträumte „Verbesserung“ der Lebensumstände zu erwarten ist. Es 

mangelt sowohl an Vorbildern als auch an Erfolgsgeschichten jenseits von Migration. Eine 

Verbesserung der Lebensumstände erfordert nicht nur einen veränderten Lebensstil mit deutlich 

mehr modernen Annehmlichkeiten, sondern auch die Möglichkeit der Selbstverwirklichung231. 

Diese Entwicklung lässt sich einerseits durch eine Persönlichkeitsentwicklung im Sinne 

Wilhelm von Humboldts begreifen, der die Entwicklung der Persönlichkeit als zweite Säule der 

Bildung definierte (von Henting 1996), und andererseits durch eine Bewusstseinsbildung im 

Sinne Paulo Freires (1975 [11968]), der diese als Voraussetzung für die gesellschaftliche 

Teilhabe definierte.  

 

Viele Jugendliche und junge Erwachsene befinden sich in diesem „sozialen Schwebezustand“. 

Sie sind nicht in das Bildungssystem integriert und gehen entweder einer Tätigkeit im 

informellen Sektor nach oder sind nicht ihrem Bildungsgrad entsprechend beschäftigt. Die 

Beschäftigung im informellen Sektor, der auch als „Überlebenssektor“ bezeichnet wird, führt 

dazu, dass viele indigene Frauen und Männer gesellschaftlich unsichtbar bleiben, wodurch auch 

ihre Kompetenzen, Fähigkeiten und ihr Wissen marginalisiert werden (Wotherspoon 2015: 93). 

Diese als „Einbahnstraßensituation“ bezeichnete Konstellation resultiert in politischem 

Misstrauen sowie einem signifikanten Risiko sozialer Exklusion (Bellino 2017: 4). Jugendliche 

sehen sich in zahlreichen Regionen mit der Herausforderung konfrontiert, dass ihre 

Handlungskompetenz eingeschränkt zu sein scheint. Dies kann dazu führen, dass sie sich 

entweder für die Migration entscheiden oder in die Kriminalität abrutschen. Die Zunahme von 

Kriminalität und Gewalt unter Jugendlichen, nicht nur unter den sogenannten maras, zeigt eine 

deutliche Verbindung zu diesem Phänomen. Kriminalität und Gewalt sind in Guatemala auf 

 
231 Interview Rosalina Brito, 16 Jahre, Nebaj, 15.03.2015.  

204



205 

unterschiedlichsten Ebenen präsent und allgegenwärtig (Carmack 2009: 186; Copeland 2019: 

8). Als indigene Jugendliche müssen sie zudem täglich eine Entscheidung darüber treffen, wie 

sie die Traditionen ihrer comunidad sowie die Zugehörigkeit zu einer seit jeher marginalisierten 

Gruppe in Einklang bringen und gleichzeitig die Ansprüche und Versprechen der modernen, 

globalisierten Welt berücksichtigen können. 

 

Ungeachtet aller Hürden und Gefahren scheint für viele Jugendliche die Migration232 in die 

USA die einzige Perspektive zu sein. Trotz vieler Geschichten des Scheiterns, von Toten oder 

finanziell ruinierten Deportierten dienen jene Familien in den Gemeinden als Vorbild, die über 

größeren finanziellen Wohlstand verfügen und diesen auf die erfolgreiche 

Migrationsbiographie eines Familienmitglieds zurückführen (Löfving 2009: 156, Stefoni 2012: 

html). Primäre Push-Faktoren sind Armut in den marginalisierten indigenen Gemeinden, sich 

verschärfende lokale Landknappheit und Mangel an Arbeitsplätzen im formellen Sektor (Little 

2009: 2). Statistisch erfasst werden sie, als unbegleitete Kinder, niños no acompañados233 , 

oftmals erst dann, wenn sie als Deportierte wieder guatemaltekischen Boden unter den Füßen 

haben. Die Kinder und Jugendlichen bewegen sich in völliger Illegalität, abseits von allen 

staatlichen Kontrollen und ohne jeden Schutz. Sie setzen sich vielen, teils lebensbedrohlichen 

Gefahren aus (OREMI 2018: html)234.  

 

7.2 Schulische Bildung in Guatemala 

 

Der Schulunterricht wies über einen erheblichen Zeitraum hinweg eindeutige ethnozidale 

Merkmale auf und zielte auf die vollständige Assimilation der indigenen Bevölkerung ab. 

Jacinto Cobo berichtete aus seiner Schulzeit in den 70er Jahren, dass Unterhaltungen auf Ixil 

sofort Bestrafungen nach sich zogen, die nicht selten den Einsatz physischer Gewalt 

beinhalteten 235 . Während des Bürgerkriegs war der Schulbesuch in vielen Regionen des 

Hochlands stark eingeschränkt, da Schulen und Lehrkräfte zu Zielobjekten von Aggressionen 

wurden. Trotz des Krieges stattfindender Unterricht trug zur Intensivierung der assimilierenden 

Praktiken bei (Cojtí Cuxil 2005).  

 
232 Zu internationaler Jugendmigration als modernes, globales Phänomen existiert eine Fülle von 
Forschungsliteratur, z. B. die Arbeiten von Lauren Heidbrink und Giovanni Batz.  
233 Zwischen Januar und Oktober 2018 wurden durchschnittlich 38 Kinder und Jugendliche alle 24h aus den 
USA nach Guatemala rückgeführt (OREMI 2018).  
234 Über ihren Verbleib und die Dramatisierung ihrer Situation durch die rezente Einwanderungspolitik der USA, 
nicht zu vergessen die damit einhergehenden Menschenrechtsverletzungen, zu forschen, bedarf einer anderen 
Studie und ist nicht Gegenstand dieser Arbeit. 
235 Interview, 25.03.2015, Nebaj. 

205



206 
 

 

Im Alter von drei bis sechs Jahren besteht die Möglichkeit, eine Vorschule zu besuchen, wobei 

es sich um ein freiwilliges und nicht weit verbreitetes Angebot handelt. Ab dem sechsten 

Lebensjahr besteht Schulpflicht, von sechs bis zwölf Jahren erfolgt die Beschulung in der 

Grundschule (primaria), von 13 bis 15 Jahren in der Mittelschule (1. bis 3. básico) und die 

weiterführenden berufsbildenden oder allgemeinbildenden Schulen (diversificado bzw. 

magisterio) können ab 16 Jahren besucht werden (Mineduc 2019: html). 

 

Die aktuellen Schulbesuchszahlen sind als niedrig zu bewerten. Zudem ist nach Abschluss der 

Primarbildung ein signifikanter Rückgang der Schülerzahlen zu verzeichnen. Im Jahr 2023 

besuchten im departamento El Quiché 65,01 % der Kinder im schulpflichtigen Alter eine 

Klasse in der Grundschule. Die Geschlechterverteilung wies eine ähnliche Verteilung auf: 65,24 

% der schulpflichtigen Jungen und 64,78 % der schulpflichtigen Mädchen waren im jeweiligen 

Schuljahr eingeschrieben. Für die Mittelschule (básico, 13 bis 15 Jahre) sanken die Zahlen auf 

12,02 % der Jugendlichen (12,01 % Jungen, 12,03 % Mädchen) im entsprechenden Alter in 

einer beliebigen Klasse der Mittelschule. 7,67 % der 16 Jahre oder älteren Jugendlichen 

begannen 2023 in einer weiterführenden Schule des ciclo diversificado. Dabei war der Anteil 

der Mädchen leicht höher (7 %) als der der Jungen (5,24 %)236. Genderbasierte Ungleichheit 

ist, wie die Zahlen von 2023 zeigen, deutlich zurückgegangen. Die Statistiken auf Ebene der 

departamentos berücksichtigen jedoch weder die Differenz zwischen der Ladino- und der 

indigenen Bevölkerung noch die Diskrepanz zwischen der Bevölkerung in ruralen und urbanen 

Regionen (siehe weiter unten). Die Entwicklungsmöglichkeiten der Jugendlichen in den 

ländlichen Regionen leiden unter ungleichem Zugang zu Bildung und stark schwankender 

Qualität der Bildung, die sie erhalten können. Guatemala bleibt ein von Ungleichheit geprägtes 

Land. 

 

Die Unterzeichnung der Friedensverträge wurde von der Hoffnung begleitet, dass durch 

Bildung die Ungleichheit der guatemaltekischen Gesellschaft bekämpft und somit ein 

friedliches Zusammenleben erreicht werden könnte. Gemäß dieser Theorie sollten die 

Nachkriegsgenerationen in Schulen zu Bürger*innen mit einer neuen nationalen Identität 

 
236 Das guatemaltekische Bildungsministerium veröffentlicht umfassende jährliche Statistiken zum Schulbesuch 
auf seiner Internetpräsenz https://estadistica.mineduc.gob.gt/anuario/home.html# und ältere Zahlen zum 
Schulbesuch auf Ebene der municipios 
https://estadistica.mineduc.gob.gt/anuario/data/anuario/2012/data/Historico/Historico_Inicial_Municipal.pdf 
(Zugriff 02.02.2025).  

206



207 

geformt werden, basierend auf Prinzipien der demokratischen Bürgerschaft und der 

gleichwertigen Anerkennung der politischen, kulturellen, ökonomischen und spirituellen 

Rechte aller Guatemaltek*innen (Peace Accords 1996: 39; Heckt 1999). Problematisch ist 

jedoch, dass das Bildungssystem mit seinen Institutionen ein Ergebnis des von Kolonialismus 

und Assimilationspolitik geprägten Umgangs mit Ungleichheit und Wissensbeziehungen ist.  

 

Zwar konstatiert der UNESCO Monitoring-Report Education for All (2014) für Guatemala eine 

Verbesserung in den Bereichen Literalität und Gender-Gap in den Jahren 2000–2013, jedoch 

bleibt die Inklusion der indigenen Völker, und insbesondere von Frauen und Menschen mit 

Behinderung, hinter den Zielsetzungen zurück. Auch die Qualität der formalen Bildung ist laut 

MINEDUC nicht ausreichend. Bildung stellt einen Schlüsselfaktor für Ungleichheit dar, und 

dies selbst dann, wenn sie tatsächlich stattfindet. In der guatemaltekischen Gesellschaft werden 

indigenen Jugendlichen nur sehr begrenzte Möglichkeiten geboten, aus eigener Kraft einen 

sozialen Aufstieg zu vollziehen, der allein durch Bildung realisiert werden kann. Änderungen 

lassen sich nur schwer und langsam umsetzen und sind auch nur von dem Punkt aus möglich, 

an dem sich die Gesellschaft gerade befindet. Die Partizipation indigener Völker in 

kontemporären Gesellschaften ist nach wie vor von ungleichen Macht- sowie 

Wissensverhältnissen geprägt. Dennoch zeichnet sich im Zuge vielfältiger Bemühungen, 

Bildung zu dekolonisieren, ein Wandel hin zu Anerkennung und Förderung indigenen Wissens 

und dazugehöriger Lernformen ab (Wotherspoon 2015: 77).  

 

Selbst eine mit guten Absichten entwickelte Bildungspolitik kann sich nachteilig auf die 

Bestrebungen auswirken, die indigene Sprache, Kultur und Identität zu schützen und zu stärken. 

Den nationalen Bildungsprogrammen liegen in der Regel Ziele wie die Stärkung einer 

einheitlichen nationalen Identität oder Patriotismus zugrunde, wobei ethnische Hintergründe 

oftmals keine Rolle spielen oder unerwünscht sind (Jacob et al. 2015: 6). So treibt Guatemala 

die Konstruktion einer einheitlichen nationalen Identität „Yo soy puro guatemalteco“ 237 voran, 

in der die indigene Identität nicht zum Tragen kommt. Darin manifestiert sich ein dem 

Bildungssystem und insbesondere der Educación bilingüe intercultural inhärentes Dilemma.  

 

Des Weiteren ist festzustellen, dass in ruralen indigenen Gemeinschaften eine Ablehnung 

formaler Schulbildung durch zahlreiche Eltern besteht. Diese Ablehnung ist auf 

 
237 Die Schultage beginnen landesweit mit dem Hissen der guatemaltekischen Nationalflagge, Salutieren und 
Singen der vollständigen Nationalhymne (Maxwell 2009: 92).  

207



208 
 

assimilatorische Strategien, Repression und Lebensferne zurückzuführen, wie das Beispiel von 

Jacinto Cobo (siehe oben) zeigt. Scheitern indigene Kinder und Jugendliche in ihrer 

Bildungsbiografie, wird von den Mitgliedern der dominanten Bevölkerung die Schuld dafür 

den Betroffenen zugewiesen. Das Versagen der indigenen Gesellschaft als Kollektiv wird dabei 

suggeriert und die fehlende Fähigkeit, sich in der „modernen Welt“ zu behaupten, wird als 

Grund für das Scheitern der indigenen Kinder und Jugendlichen angeführt (Reyhner und Kumar 

Singh 2015: 16).  

 

7.2.1 Ländliche Peripherie, Beispiele aus der Ixil-Region  
 

Die durchschnittliche Dauer des Schulbesuchs von Erwachsenen in Ixil-Region belief sich im 

Jahr 2010 auf dreieinhalb Jahre. CONALFA veröffentlichte im Jahr 2023 aktuelle Zahlen zu 

Illiteralität aus den municipios des departamento El Quiché. San Gaspar Chajul hat mit einer 

Analphabetismusquote von 43,95 % die dritthöchste Quote in El Quiché. San Juan Cotzal 

verzeichnet 37,55 % und Santa María Nebaj 33,57 % (2023: html). CONALFA führt die 

Hauptursachen für Schulabbrecher*innen und hohe Quoten des Analphabetismus neben 

qualitativ unzureichendem Unterricht auf folgende Faktoren zurück: extreme Armut, 

schwindende Ernährungssicherheit, frühe Elternschaft und die daraus resultierende 

Notwendigkeit, einer Lohnarbeit nachzugehen (2023: html). Seit Abschluss der 

Friedensverträge wurde das Bildungssystem durch internationale Organisationen mit 

finanziellen Mitteln und Impulsen unterstützt. Ein wesentlicher Aspekt hierbei war die 

Einbeziehung historischer Erinnerungen als Grundlage für das zukünftige Zusammenleben 

sowie die Implementierung von Friedenserziehung in den Politik- und Sozialkundeunterricht. 

Die Grundschulen in der Ixil-Region, wie sie in den Abbildungen 25-28 dargestellt sind, sind 

in der Mehrzahl als „bilinguale interkulturelle Schulen“ konzipiert. Wie die Abbildungen 

zeigen, bestehen diese Schulen meist aus einem oder zwei Klassenräumen, in denen in 

jahrgangsübergreifenden Lerngruppen unterrichtet wird. Für die unterrichtende Lehrkraft 

besteht in der Regel die Herausforderung, den Unterricht in sämtlichen Fächern zu 

gewährleisten. Dem Schulgebäude angegliedert befindet sich in der Regel ein kleines 

Küchenhaus. Größere Schulen mit mehr als zwei Lerngruppen verfügen über eine Schulleitung 

vor Ort sowie eine administrative Kraft. Die verfügbaren materiellen Ressourcen reichen von 

mäßig bis kaum vorhanden. Die Schulhütte in Turaanza bietet keine lernförderliche Atmosphäre 

(vgl. Abb. 27). Turaanza ist ein caserio Nebajs, in dem aus den CPR zurückgekehrte Familien 

von der Regierung ein Stück Land und eine casa de tablas erhalten haben. Die Schule befand 

208



209 

sich 2009/10 in einem desolaten Zustand und wurde aufgrund einer fehlenden offiziellen 

Lehrkraft von der Gemeinschaft selbst verwaltet.  

 

In Guatemala wurden nach der Unterzeichnung der Friedensverträge mehrere 

Bildungsreformen implementiert. Allerdings gestaltet sich deren Umsetzung, insbesondere in 

den ruralen, peripheren Gebieten, als problematisch. Trotz der in den Regierungsprogrammen 

geäußerten Rhetorik, die auch auf die Situation in den ländlichen Gebieten eingeht, fokussieren 

sich sowohl die schulischen als auch die außerschulischen Programme auf urbane oder 

halburbane Regionen. Dies resultiert in einer unzulänglichen Bildungsinfrastruktur und 

erschwert den Zugang zu Bildung für die Mehrheit der ländlichen Bevölkerung (Torres 2009: 

92). In den Provinzhauptstädten Nebaj, Chajul und Cotzal sind weiterführende Schulen 

angesiedelt. Den Schülerinnen und Schülern stehen zwei Optionen zur Verfügung, wenn sie aus 

den umliegenden Dörfern stammen: Entweder sie kommen bei Verwandten oder Bekannten in 

Nebaj unter oder sie nehmen am Unterricht der telescundaria teil. Die Familien sehen sich mit 

beträchtlichen finanziellen Herausforderungen konfrontiert, wenn sie das Schulgeld für ihre 

Kinder aufbringen wollen. 

 

In einigen Familien wird Schulbildung als eine zusätzliche Aktivität für die Kinder betrachtet, 

die einen erheblichen Teil der Zeit in Anspruch nimmt und in der die Kinder nicht als 

Arbeitskräfte zur Verfügung stehen. Diese Einstellung ist auch dafür verantwortlich, dass die 

Anwesenheit der Kinder während des Unterrichts unregelmäßig ist und die Zahl der 

Schulabbrecher*innen sehr hoch ist. Mädchen müssen oft aufgrund einer frühen 

Schwangerschaft ihre Bildungsbiografie abbrechen. Daher muss Bildung als Humankapital in 

den indigenen comunidades besondere Voraussetzungen erfüllen, um einen positiven Einfluss 

auf das Selbstbild der Mitglieder und die Lebensqualität zu haben. Es ist festzustellen, dass 

soziale Ungleichheit nicht allein durch die Gewährung von Zugang zu geeigneter Bildung für 

marginalisierte und diskriminierte Bevölkerungsgruppen überwunden werden kann. 

 

7.2.2 Mayasprachen als Unterrichtssprachen und escuelas mayas 

 

Mayasprachen als Unterrichtssprachen erhielten in der Mitte der 1960er Jahre Einzug in die 

Schulen, jedoch weiterhin unter der Prämisse, die castellanización, die Assimilation der 

indigenen Kultur an die spanischsprachige, zu erleichtern. Erst 1985, mit dem Programm 

PRONEBI (Programa Nacional de Educación Bilingüe), wurden erste ernsthafte Versuche 

209



210 
 

unternommen, durch bilingualen Unterricht die indigenen Sprachen und somit auch die eng mit 

den Sprachen verknüpften kulturellen Konzepte Teil des Bildungssystems werden zu lassen 

(Becker / Richards 1996: 210–213). Engagierte Lehrkräfte, Eltern und líderes comunitarios 

gründeten 1993 die Dachorganisation ACEM (Asociación de Centros Educativos Mayas) und 

die ersten escuelas Mayas wurden gegründet. 1996 erfolgte mit den Friedensverträgen die 

öffentliche Anerkennung sowohl der Existenz als auch der Notwendigkeit der escuelas Mayas. 

Seit 1997 sind die Schulen vom Bildungsministerium anerkannt und Teil des Schulsystems. 

Auch die Finanzierung erfolgt mit öffentlichen Geldern (ACEM 2018: html).  

 

„Die Maya Bildung und Erziehung ist ein System intergenerationaler Traditionen, welches die 

Basis ihrer Nachhaltigkeit darstellt.“238 Dieses Leitbild der Maya-Schulen orientiert sich an der 

in den Familien praktizierten educación maya. Sie umfasst orale Traditionen und religiöse 

Weltsicht, Wissen über den Subsistenzlandbau, Regeln und Gesetze des sozialen 

Zusammenlebens – kurz alle Punkte, die für das tägliche Leben in der comunidad essenziell 

sind. Es handelt sich im Prinzip um die Vermittlung allgemeiner Aspekte von Sozialisation, und 

zwar Werte, Fertigkeiten und Kompetenzen, die in den indigenen comunidades von Bedeutung 

sind und in konventionellen formalen Bildungseinrichtungen nicht beachtet werden 

(Wotherspoon 2015: 78).  

 

Das Konzept der Maya-Schulen239 ist eine der ersten Manifestationen von Emanzipation und 

Dekolonisation, da es die Institution „Schule“ nach den Bedürfnissen der indigenen 

comunidades gestaltet und nicht versucht, indigene Werte und Traditionen als unintegriertes, 

unsystematisches Anhängsel in das bestehende System zu integrieren (Becker / Richards 1996: 

216-220; Wotherspoon 2015: 89). Educación indígena hat nicht nur Jahrhunderte überdauert, 

sondern ist auch in der jüngeren Vergangenheit zunehmend Inhalt und Ausdruck von 

Widerstand und Kritik an hegemonialer, marginalisierender Bildungspolitik. Es kam jedoch 

nicht zu einer konsequenten, flächendeckenden Umsetzung von Bildung, die sich an educación 

indígena orientiert und indigene Methoden einbezieht (Heckt 1999: 324, Bellino 2017).  

 

 
238 La Educación Maya en Guatemala es un sistema de tradiciones intergeneracionales que es la base de su 
sostenibilidad (ACEM 2018: html). 
239 In der Ixil-Region traten zu der Zeit der Feldforschung keine escuelas mayas in Erscheinung, die die 
educación maya aus dem Bereich der Familie in den formalisierten Kontext einer Schule integrieren.  
 

210



211 

Mitte der 2010er Jahre begann das Bildungsministerium mit der Implementierung einiger 

Reformen und Programme mit dem Ziel, EBI (Educación Bilingüe Intercultural) qualitativ zu 

verbessern und ihre Verbreitung zu erweitern.  

 

Bildung in Guatemala durchlief eine ambivalente Entwicklung. In vorwiegend privaten 

Bildungseinrichtungen, deren Lehrkörper und Direktoren der Maya-Bewegung angehören, 

wird eine positive Wiederwertschätzung der ethnischen Identität gefördert. Dies geschieht 

mittels Aktivitäten und Initiativen, die sich an den Punkten der Friedensverträge orientieren. 

Gleichzeitig erfahren derartige Aktivitäten Widerstand und Bedrohung von außerhalb. Die 

Ablehnung des Unterrichts in den Mayasprachen seitens der Eltern ist keine Seltenheit. Ein 

wesentlicher Aspekt dieser ablehnenden Haltung ist die Wahrnehmung einer als unangemessen 

erachteten Vermittlung von Sprachunterricht in einer Mayasprache. Vielmehr wird von den 

Eltern die Auffassung vertreten, dass es aus ihrer Perspektive zielführender wäre, wenn den 

Kindern stattdessen Sprachunterricht in Englisch oder sogar Deutsch und Französisch 

angeboten würde (Dary 2007: 78). Die indigene Sprache wird dem Fortschritt und der 

Entwicklung als hinderlich angesehen und hauptsächlich mit Armut und kleinbäuerlicher 

Landwirtschaft assoziiert – sie ist stigmatisiert (Jacob 2015: 131). Die Eltern, die sich gegen 

den Sprachunterricht aussprechen, sind nicht mehr (ausschließlich) in der Landwirtschaft tätig, 

sondern betreiben ein kleines Unternehmen und sind häufig auch Angehörige der politischen 

Führungsriegen in den Provinzhauptstädten. In der Literatur wird die indigene Mittelschicht 

mitunter als aufstrebende „Bourgeoisie“ bezeichnet (Hale 2004: 17). Sie haben ein positives 

Bild ihrer eigenen Person als erfolgreichen indígena (indígena de éxito), lehnen aber 

gleichzeitig religiöse Praktiken und Sprache als rückständig ab (cosas de antes) (Dary 2007: 

79). So nehmen sie ambivalente Rollen in den comunidades ein. Verschiedene Ausprägungen 

von Mikro- bzw. Makroaggressionen gegen indigene Völker führten dazu, dass Individuen sich 

von ihrer Sprache abwenden und sie als hinderlich für den sozialen Aufstieg in der 

Mehrheitsgesellschaft erachten (Jacob 2015: 131). 

 

Die gegenwärtigen Arbeitsschwerpunkte des Bildungsministeriums konzentrieren sich auf die 

Förderung der schulischen Infrastruktur, die Qualität des Unterrichts sowie die Sicherstellung 

des Vorschul- und Grundschulunterrichts. Die Reformen und finanziellen Zuwendungen 

förderten über einen längeren Zeitraum hauptsächlich die Primarbildung. Nun rücken die 

Überarbeitung des Bildungsplans für die Sekundarschulen (CNB, Currículo Nacional Base) 

sowie die entsprechende finanzielle Förderung in den Fokus. 

211



212 
 

7.3 EBI – Educación Bilingüe Intercultural 
 

Das Bildungsministerium definierte 2017 Educación Bilingüe Intercultural für Guatemala als 

gleichzeitige und gleichberechtigte Beschulung in zwei Sprachen – der Muttersprache (L1) und 

der spanischen Sprache (L2). Dem zugrunde liegt ein Verständnis von Bilingualität, wonach 

eine bilinguale Person zwei Sprachen auf muttersprachlichem Niveau beherrscht, da sie in einer 

zweisprachigen Umgebung aufwächst.  

 

EBI basiert zudem auf der Definition von Interkulturalität der UNESCO. „Interculturality: 

Refers to the existence and equitable interaction of diverse cultures and the possibility of 

generating shared cultural expressions through dialogue and mutual respect” (2005: Article 

4.8). Demnach bedeutet Interkulturalität, dass diverse Kulturen existieren und in einen 

gleichwertigen Austausch miteinander stehen. Daraus entsteht die Möglichkeit, gemeinsame 

kulturelle Aussagen mittels Dialoges und gegenseitigen Respekts zu schaffen.  

 

Laut UNESCO und ihren Leitlinien für interkulturelle Bildung und Erziehung bietet 

Schulbildung idealerweise allen Schülerinnen und Schülern die Möglichkeit, die kulturellen 

Unterschiede in ihrer Lebenswelt wahrzunehmen und zu verstehen (UNESCO 2006: 30-31). 

Ziel ist es, einen respektvollen und verständnisvollen Dialog zwischen unterschiedlichen 

Völkern in einem diversen Staat zu ermöglichen. In Guatemala soll das Miteinander von vier 

Völkern ausgehandelt werden: das der Maya, das der Garífuna, das der Xinka und das der 

Ladino (Mineduc 2020: html). In dieser Selbstdarstellung des Bildungsministeriums findet die 

machthabende Elite, die sich selbst „als weiß und rein europäisch“ versteht, keine Beachtung 

(Kalny 2017: 75). Obwohl dieses Selbstverständnis der Elite nicht den Tatsachen entspricht 

(Arzú 1995: 190), trägt es dennoch zur Persistenz der diskriminierenden politischen Situation 

Guatemalas bei. 

 

Als Ziele formuliert das Ministerium sowohl die Unterstützung der Identitätsbildung als auch 

einen fundamentalen Beitrag zur Verminderung von Ungleichheit der gesellschaftlichen 

Teilhabe und echtes interkulturelles Miteinander:  

La Educación Bilingüe Intercultural – EBI – es el desarrollo y modalidad educativa 
planificado y elaborado en dos idiomas: la lengua materna o primer idioma (L1) y el 
español (L2); que promueve la convivencia entre personas de diferentes culturas, 

212



213 

dirigido a los cuatro pueblos que cohabitan en el territorio guatemalteco: Maya, 
Garífuna, Xinka y Ladino240. 

 
La EBI es el eje en el cual se construye la identidad y proporciona las herramientas 
necesarias para que los cuatro pueblos que cohabitan en Guatemala amplíen sus 
oportunidades de crecimiento local, regional y nacional, logrando el pleno desarrollo de 
su potencial en los ámbitos de la vida social para una verdadera convivencia 
intercultural241 (Mineduc 2020: html). 

 

Auf Grundlage dieser Definition und der übergeordneten Ziele wurden mittel- und langfristige 

Zwischenziele sowie ein Maßnahmenkatalog formuliert. Das Ministerium veröffentlichte keine 

Daten, aus denen ersichtlich wäre, welche Ziele bereits erreicht wurden und welche 

Maßnahmen ergriffen, evaluiert und fortgeführt oder angepasst wurden.  

 

Die ersten nach dem bilingualen interkulturellen Konzept arbeitenden Schulen wurden in den 

linguistischen Gemeinden der K’iche’, Kaqchikel, Q’eqchi’ und Mam gegründet. Die 

Etablierung der „Pilotschulen“ markierte den Ausgangspunkt für die weitere Entwicklung 

dieses pädagogischen Konzepts. Die Größe der linguistischen Gemeinschaft stellte dabei ein 

entscheidendes Kriterium für die Auswahl geeigneter Standorte dar. Schulen in den Regionen 

der Q’anjob’al, Ixil, Tz’utujil, Poqomchi’, Achi, Akateko, Awakateko, Chuj, Popti’, Mopan, 

Xinka und Garífuna wurden ergänzt. Dabei stand zunächst der Vorschulbereich im Fokus, es 

folgte eine schrittweise Ausweitung auf die Grundschulbildung bis zur 4. Klasse. Damit einher 

ging die systematische Weiterbildung von Lehrkräften zu maestros bilingües in ihren jeweiligen 

Muttersprachen. Zudem wurde didaktisches Material erstellt, vornehmlich zur 

Alphabetisierung und darauf aufbauend zur Lesekompetenz in den Mayasprachen sowie in 

Mathematik. Außerdem sollte die Lehrkräftebildung für den bilingualen interkulturellen 

Bereich einer eigenen Universidad Maya angegliedert werden:  

Meta No. 5 Escuelas Normales Bilingües Interculturales fortalecidas en cuanto a 
metodología y formación de docentes bilingües interculturales, Acción No. 5.6 Vincular 
la formación inicial docente Bilingüe intercultural con la Universidad Maya. 242 
(Mineduc 2020: html)  

 
240 „Interkulturelle bilinguale Erziehung – EBI – ist eine Entwicklungs- und Erziehungsmethode, die in zwei 
Sprachen geplant und durchgeführt wird: in der Muttersprache oder ersten Sprache (L1) und in Spanisch (L2). 
Sie fördert die Koexistenz zwischen Menschen verschiedener Kulturen und richtet sich an die vier Völker, die in 
Guatemala zusammenleben: Maya, Garifuna, Xinka und Ladino.“ 
241 „EBI ist die Achse, auf der sich die Identität aufbaut, und stellt den vier Völkern, die in Guatemala 
zusammenleben, die notwendigen Instrumente zur Verfügung, um ihre Möglichkeiten für lokales, regionales und 
nationales Wachstum zu erweitern und ihr Potenzial in den Bereichen des sozialen Lebens für ein echtes 
interkulturelles Zusammenleben voll zu entfalten.“ 
242 „Ziel Nr. 5 Stärkung der interkulturellen zweisprachigen Lehrerausbildungsstätten in Bezug auf Methodik und 
interkulturelle zweisprachige Lehrerausbildung, Aktion Nr. 5.6 Verknüpfung der interkulturellen zweisprachigen 
Lehrerausbildung mit der Maya-Universität.“ 

213



214 
 

Educación Bilingüe Intercultural wird jedoch nicht dazu führen, dass die Kompetenz in der 

spanischen Bildungssprache obsolet wird. Sie bleibt unverzichtbar für den sozialen Aufstieg 

sowie die aktive Teilhabe an der Gestaltung der Gesellschaft. Sowohl Eltern, Schülerinnen und 

Schüler als auch Lehrkräfte sind sich dessen bewusst, und darin wurzelt auch die in manchen 

Familien verbreitete abnehmende Wertschätzung der indigenen Sprachen. Dies ist eine weitere 

Facette der oben beschriebenen widersprüchlichen Dynamik von „Bildung“ (Bourdieu 2009; 

Wotherspoon 2015: 82-85). 

 

Die konstruierte Interkulturalität, die durch Akteure wie Politiker*innen oder Policymaker 

erzeugt wird, ist ein Beispiel für die widersprüchliche Dynamik, die in diesem Kontext entsteht. 

Alte Muster kolonialer oder unterordnender Sichtweisen auf „das Andere“ werden reproduziert 

und alte Machtpositionen gestärkt. Dies steht im Widerspruch zu den Idealen der 

Interkulturalität. Interkulturalität zielt auf Interaktion und Dialog zwischen Personen 

unterschiedlicher kultureller Hintergründe ab und strebt die Überwindung vielfältiger 

Asymmetrien an, die die Wahrnehmung von „dem Anderen“ als gleichwertiges Subjekt mit 

Identität und Handlungskompetenz verhindern (Llanes Ortiz 2008: 50-51).  

 

7.3.1 Ausbildung der Lehrkräfte 

 

Kulturelle Werte und Kulturerbe können nur weitergegeben werden, und zwar auch an die nicht-

indigenen Bereiche der „multikulturellen” Gesellschaft Guatemalas, wenn die 

Rahmenbedingungen, wie beispielsweise die Befähigung der Lehrkräfte zu echtem 

interkulturellem Handeln, erfüllt werden. 

 

Von 1987 bis 1993 war insbesondere die Universidad Rafael Landívar (URL) mit dem 

Programm PRODIPMA (Desarrollo Integral de la Población de Guatemala – „Integrale 

Entwicklung der Bevölkerung Guatemalas“) an der professionellen Ausbildung von explizit 

Maya-Lehrkräften und Maya-Akademiker*innen verschiedener Fachrichtungen als 

Multiplikator*innen beteiligt. Neben der Ausbildung zu Ärzt*innen, Anwält*innen und 

Verwaltungskräften zielte das Programm in erster Linie auf möglichst weitreichende 

Alphabetisierung (Maxwell 2009: 86). Seit 2005 bietet die URL mit dem Programm 

214



215 

Edumaya243  eine professionelle Ausbildung für bilinguale Lehrkräfte244 . Den Arbeitsbereich 

Alphabetisierung von Jugendlichen und jungen Erwachsenen außerhalb des Schulsystems hat 

ebenfalls die US-Hilfsorganisation USAID mit dem Programm Leer y Aprender (Lesen und 

Lernen) übernommen245.  

 

Bereits kurz nach Abschluss der Friedensverträge wurde an einer Bildungsreform gearbeitet. 

1997 wurde die COPARE, Comisión Paritaria de Reforma Educativa („Paritätische 

Kommission für die Bildungsreform“), eingerichtet. Ihr Fokus lag auf der Aufwertung der 

Lehrkräfteausbildung im Vorschul- und Primarbereich auf ein universitäres Niveau. Traditionell 

erfolgte die Lehrkräfteausbildung im Vorschul- und Primarbereich an weiterführenden Schulen 

(Escuelas Normales de Educación Media, Ciclo Diversificado), nur die Ausbildung der 

Lehrkräfte im Sekundarbereich erfolgte an Universitäten. Jedoch dauerte es länger als 15 Jahre, 

die Reform zu konkretisieren. Im Jahr 2003 wurden die Escuelas Normales testweise in 

Einrichtungen der Educación Superior (der tertiären Bildung) umgewandelt. Aufgrund der 

Schwierigkeiten bei der Implementierung der Reform und mangelnder Weitsicht hinsichtlich 

der nötigen Konditionen trat diese 2004 außer Kraft. Das Ausbildungscurriculum zum 

Magisterio de educación infantil intercultural bilingüe umfasste bereits in der Fassung von 

2006 verpflichtende Lehrveranstaltungen, die explizit die soziale Realität thematisieren, 

Realidad Social Cultural: Cultura, Identidad y Derechos Humanos („Soziokulturelle Realität: 

Kultur, Identität und Menschenrechte“) und zur Demokratie- und Wertebildung Enfoques 

Pedagógicos: Educación para la democracia y en valores („Pädagogische Ansätze: Erziehung 

zur Demokratie und Werteerziehung“)246 . 2009 wurde die Aufgabe, eine Übereinkunft zur 

Transformation der initialen Lehrkräfteausbildung zu finden, an die Steuergruppe 

Lehrkräfteerstausbildung (Mesa Técnica de FID, Programa de Formación Inicial Docente) 247 

übertragen (UNESCO 2017: 134).    

 
243 Das Programm erhält Fördermittel der US-amerikanischen Agency for International Development.  
244 Aktuelles Studienangebot des Studiengangs Licenciatura en Educación Bilingüe Intercultural (Campus 
Quiché):  
http:aawww.url.edu.gtaPortalURLaArchivosa18aarchivosaLic%20EBI%20CMYK%20quiche%20PATHS.pdf?sm=c
11 (Zugriff 03.12.2020). 
245 Siehe http://www.usaidlea.org/ebiloeza.html (Zugriff 03.12.2020). 
246 Acuerdo Ministerial No. 167-2006 MAGISTERIO DE EDUCACIÓN INFANTIL BILINGÜE 
INTERCULTURAL PENSUM, 
http://www.mineduc.gob.gt/DIGECUR/documents/pensumPre/Magisterio%20Infantil%20Intercultural%20Bilin
g%C3%BCe_Pensum.pdf , Zugriff 25.11. 2019.  
247 Das Gremium bestand aus Vertreter*innen zahlreicher öffentlicher Institutionen und der Zivilgesellschaft. 
Darunter befanden sich Beamte verschiedener Abteilungen des MINEDUC, Delegierte des Zentrums für 
Lehrkräftebildung EFPEM der USAC, universitäres Lehrpersonal, Studierende, Eltern und Lehrkörper von 
Bildungseinrichtungen unterschiedlicher Niveaus und aus verschiedenen Regionen des Landes. Zudem nahmen 
folgende Verbände am Prozess teil: Asociación de Centros Educativos Mayas, Consejo Nacional de Educación 

215



216 
 

Ende 2011 wurde ein neues Modell der Lehrkräftebildung vorgeschlagen und 2012 wurde ein 

Entwurf der „Bildungsstrategie für eine qualitativ hochwertige Bildung der Kinder und 

Jugendlichen Guatemalas“ vorgestellt. Dieser Entwurf sah vor, den Ausbildungsgang des 

magisterio umzugestalten und in den weiterführenden Schulen einen Abschluss anzubieten, der 

zum Studium an der Universität befähigt und in den Bereichen Naturwissenschaften sowie 

Literatur und Sprache im Hinblick auf Pädagogik/Bildungswissenschaft seinen Schwerpunkt 

setzt (ebd.: 136).  Ab 2013 wurde die Reform der Lehrkräfteausbildung im Primarbereich 

sukzessive in unterschiedlichen Bereichen umgesetzt. Das bachillerato en Educación befähigt 

zum Studium an einer Universität. Vor der Reform war ein bachillerato nicht notwendig. Das 

Bildungsministerium hat mit der Reform auf die mangelhaften Testergebnisse der Lehrkräfte in 

Mathematik und Lesekompetenz reagiert (MINEDUC, Acuerdo ministerial 2013). Die 

staatliche Universität San Carlos de Guatemala begann an ihren regionalen Standorten, die 

Lehrkräfteausbildung anzubieten 248 . Zudem existierte ein Abkommen mit dem 

Bildungsministerium zur Bereitstellung von Stipendien für das Studium des 

Primarschullehramtes (ebd.: 133, 136).  2015 begann die erste Kohorte (34.000 Studierende) 

ihr Studium an den sechs Standorten der USAC. Das Studium des Primarschullehramts gliedert 

sich klar in zwei Abschnitte (siehe Tabelle 3 des MINEDUC). Die vorbereitende Phase wird an 

weiterführenden Schulen absolviert (escuelas normales de educación media, ciclo 

diversificado). In der Vergangenheit konnte bereits nach Abschluss dieser Phase an 

Grundschulen unterrichtet werden. Dies ist jedoch nicht mehr möglich. Zwischenzeitlich hatte 

Colegio Paxil aus Nebaj gegen diesen Beschluss geklagt und eine Ausnahmegenehmigung 

erwirkt, aber diese wurde zurückgenommen. Die zweite Phase erfolgt an den regionalen 

Zentren der USAC und bildet unterschiedliche Lehrämter aus, Profesor de Educación Primaria 

Intercultural und Profesor de Educación Intercultural Bilingüe in den allgemeinbildenden 

Fächern. Abschlüsse in Sport, Musik und Bildender Kunst berechtigen auch zum Unterrichten 

an der Mittelschule.  

 

In der folgenden Tabelle sind die Laufbahnen, die ausbildenden Institutionen, die Abschlüsse 

und Studienzeiten aufgeführt.  

 

 
Maya, Asociación de Maestros de Educación Rural, Coordinadora Nacional de Comunidades Normalistas, 
Asamblea Nacional del magisterio.  
248 Die privaten Universitäten sollten ebenfalls Studiengänge zur Lehrbefähigung an Primarschulen laut 
Bildungsministerium anbieten (UNESCO 2017: 137, MINEDUC Estrategia para una educación de calidad para 
la niñez y juventud guatemalteca  2012b: 6).  

216



217 

Nivel educativo 

para el que 

forman docentes 
Tipo de institución 

formadora Títulos / Carreras  Años de 

formación 

Inicial y 

Preprimaria 

Escuelas Normales, Institutos 

Nacionales de Educ. 

Diversificada (educación 

media) y Centros privados 

Magisterio de Educación Infantil 

intercultural; e intercultural bilingüe; 

maestros de educación preprimaria. 
3 

Primaria  
Fase Preparatoria: Escuelas 

Normales de educación media 

No habilita para ejercer la 

docencia 

Bachiller en Ciencias y Letras con orientación en 

Educación;  

en Educación Musical;  

en Educación Física;  

en Productividad y Desarrollo. 

2 

Primaria  Universidad 

Fase Universitaria Habilitante 

Profesor de Educación Primaria Intercultural;  

de Educación Intercultural Bilingüe. 

Profesor de Educación Primaria en Educación Física, 

en Expresión Artística, en Productividad 

y Desarrollo (Títulos técnico 

universitario)62. Los docentes que egresan de estas 

orientaciones de la FID (educación física, música y 

productividad) también pueden desempeñarse dando 

clases en el nivel medio 

3 

Para 

grado de 

licenciatura 

(2 años 

más) 

Educación Media:  

Ciclo Básico Universidad  Profesor de Enseñanza Media en Pedagogía. 

Profesor de Segunda Enseñanza. 
entre 3 y 

3 años y 

medio 
Educación Media:  

Ciclo Diversificado Universidad  Profesor de Enseñanza Media especializados en 

disciplinas del currículum. 
entre 3 y 

3 años y 

medio 
Tabelle 3 Studiensoll FID/Lehramt (MINEDUC o. J.:html) 

 

Im Januar 2022 gab die USAC bekannt, dass sie die Lehrkräfteerstausbildung (Programa de 

Formación Inicial Docente, FID) zunächst pausiert. Grund dafür ist, dass das 

Bildungsministerium keine der innerhalb der letzten sieben Jahre im FID ausgebildeten 

Lehrkräfte eingestellt hatte. Dies führte zu abnehmendem Interesse der guatemaltekischen 

Jugendlichen an einem Bachillerato de Ciencias y Letras, zu sinkenden Anmeldezahlen und in 

der Folge zu gestrichenen Fördermitteln an die USAC selbst zur Durchführung der 

Studiengänge. Die Universität wies das MINEDUC erneut auf die mangelhaften 

Grundkenntnisse der Absolvent*innen des bachilleratos in Mathematik hin und pochte auf eine 

Evaluation der Qualität der beiden Ausbildungsabschnitte (USAC: html). Zudem stellen die 

finanziellen Belastungen, die durch das verpflichtende mehrjährige universitäre Studium für 

das Lehramt entstehen, für viele Absolventen des Bachilleratos aus ruralen und von Armut 

betroffenen Regionen wie der Ixil-Region eine (zu) hohe Hürde dar. Feliciana Herrera, 

Vertreterin der alcaldía indígena Nebaj, berichtete zudem, dass das Universitätsstudium für 

eine Vielzahl potenzieller Studierender abschreckend wirke. In der Konsequenz ziehe manche*r 

die Migration in die USA der Aufnahme eines Studiums vor249. 

 

Die Besetzung von Stellen an ruralen, abgelegenen Standorten ist zudem durch die 

Notwendigkeit der linguistischen Passung erschwert. An diesen Standorten besteht Bedarf an 

Lehrkräften, die die jeweilige Sprache als Muttersprache beherrschen. Idealerweise stammen 

 
249 Persönliche Kommunikation, 08.12.2022. 

217



218 
 

diese Lehrkräfte aus der Region, wodurch die Zusammenarbeit der Schule mit der 

Gemeinschaft erleichtert wird250.  

 

7.3.2 Praktische Umsetzung der Educación Bilingüe Intercultural im Primarbereich 

 

Die Nationale Bildungsstrategie 2016-2020 251  verfolgte das Ziel, allen Kindern und 

Jugendlichen, ungeachtet ihrer kulturellen und linguistischen Herkunft, einen unkomplizierten 

und gesicherten Zugang zu schulischen sowie außerschulischen Bildungsangeboten zu 

ermöglichen. Das folgende Beispiel aus Chuatuj illustriert die Herausforderungen bei der 

praktischen Umsetzung von EBI im ländlichen Raum: 

  

Das Dorf Chuatuj gehört zum municipio Nebaj, wird aber ausschließlich von K’iche’-

Sprecher*innen bewohnt (und befindet sich geographisch näher an Aguacatán, wo Awakateko 

gesprochen wird). Von Nebaj ist das Dorf nur zu Fuß innerhalb von ungefähr vier Stunden über 

einen sich in engen Serpentinen die westlichen Ausläufer der Cuchumatanes 

hochschlängelnden Pfad zu erreichen. Das Leben in der Gemeinde bedeutet den Verzicht auf 

sämtliche „moderne Annehmlichkeiten“, inklusive Strom und fließend Wasser. Während 

meines zweiwöchigen Besuchs in Chuatuj im Mai 2009 (mit Agua para la Salud) traf ich den 

Lehrer nur an unserem Ankunftstag vor Ort an, an den restlichen Tage fand kein Unterricht statt. 

In einem kurzen Gespräch sagte er, dass er sich in Chuatuj nicht wohlfühle, da es so „primitiv“ 

sei. Außerdem belastete ihn, dass er aufgrund fehlender Kompetenz in K’iche’ nicht in der Lage 

sei, seinem Lehrauftrag angemessen nachzukommen und in der Gemeinde zu kommunizieren. 

Er war der jüngste Sohn einer kaufmännischen Ixil-Familie evangelikalen Glaubens aus Nebaj. 

Viele der Familien, die eine indigene Mittelschicht in den urbanen Zentren auf dem Land bilden, 

haben sich an „angenehmere, moderne Lebensumstände gewöhnt“ (Dary 2007: 75). Durch die 

administrative Zuordnung des Dorfes zum ixilsprachigen Nebaj entsteht hier zusätzlich zur 

geographischen Abgeschiedenheit und den prekären Verhältnissen ein linguistisches Dilemma. 

Dieses könnte nur durch besonderes individuelles Engagement im Sinne der Erhaltung der 

indigenen Sprachen von der Lehrkraft gelöst werden.  

 

 
250 Während in der Vergangenheit die Passung der Mayasprachen von entsendeten Lehrkräften und der 
linguistischen Gemeinschaft aktiv vom Bildungsministerium vermieden wurde, besteht seit Mitte der 2000er 
Jahre der Anspruch, die Lehrerstellen bestenfalls mit heimischen Lehrkräften zu besetzen (Maxwell 2009: 93).  
251 Plan Estratégico de Educación 2016-2020. 
www.mineduc.gob.gt/portal/contenido/menu_lateral/quienes_somos/politicas_educativas/pdf/PLAN-
EDUCACION.pdf (Zugriff 25.11.2019). 

218



219 

Der Unterschied innerhalb der Ixil-Region selbst beim Vergleich der urbanen mit der ruralen 

Unterrichtsversorgung und -teilnahme ist erheblich. Nach Angaben des Bildungsministeriums 

besuchten in den beiden municipios Nebaj und Chajul vier von zehn Kindern und Jugendlichen 

im schulpflichtigen Alter im Jahr 2018 eine Schule. Primärer Grund für diese hohe 

Absentismusquote ist die extreme Armut in den ländlichen Gebieten und die sozialen 

Notwendigkeiten, die sich aus ihr ergeben. Viele Kinder – und vor allem Mädchen – werden 

durch familiäre Verpflichtungen am regelmäßigen Schulbesuch gehindert. In vielen Familien 

ist es unabdingbar, dass die Kinder schon früh Aufgaben im Haushalt übernehmen. Dazu gehört, 

auf jüngere Geschwister aufzupassen, beim Kochen und der Hausarbeit zu helfen, die Schafe 

oder Ziegen zu hüten, Feuerholz im Wald zu suchen und auf der Milpa zu helfen. Die Liste lässt 

sich noch fortsetzen. All diese Tätigkeiten vermitteln den Kindern wichtige Kompetenzen und 

Wissen zur Bewältigung des lokalen Alltags, aber sie nehmen auch Zeit in Anspruch, die nicht 

zum Lernen genutzt werden kann. Aber auch die Kinder und Jugendlichen, die eine Schule 

besuchen, haben allein aufgrund ihrer prekären Lebensverhältnisse signifikante 

Herausforderungen zu bewältigen. Mangelernährung führt zu schlechter 

Konzentrationsfähigkeit und einer hohen Anfälligkeit für Krankheiten, während beengte 

Lebensverhältnisse ohne Raum und Ruhe zum Lernen keine förderlichen Umstände für eine 

erfolgreiche Bildungslaufbahn darstellen. 

 

In die Statistik des Bildungsministeriums fließen sowohl staatliche als auch private252  und 

sowohl urbane als auch rurale Schulen ein. Eine Analyse der Statistiken ergibt jedoch, dass 

diese Kategorien nicht berücksichtigt werden. In Bezug auf die Abbruchquote und die Fälle von 

Absentismus weisen die Schulen in den ruralen Randgebieten die niedrigsten Zahlen auf. Die 

Deklaration der Rechte der indigenen Völker von 2007 weckte insbesondere im Hinblick auf 

Bildung und Erziehung Hoffnung. Jedoch blieb die Förderung von Kindern und Jugendlichen 

in den ländlichen Gebieten aufgrund unzureichender Strukturen und Inhalte hinter den 

Möglichkeiten zurück. 

 

Dennoch garantiert selbst eine bessere Unterrichtsversorgung alleine nicht die Qualität der 

Lehre. Nicht nur in der Ixil-Region erfolgt die Alphabetisierung der Kinder in Grundschulen 

auf Spanisch. Echte Alphabetisierung in der Muttersprache (die nicht nur den Erwerb des 

Spanischen beschleunigen soll) und die Einbeziehung des kulturellen Erbes und des kollektiven 

Gedächtnisses der Ixil und der anderen Maya hängen in erster Linie von der individuellen 

 
252 In kirchlicher oder freier Trägerschaft (z. B. Fundación Maya oder Limitless Horizons).  

219



220 
 

Motivation der Lehrkräfte ab 253 . Gleichzeitig sind die Maya-Sprachen die Sprachen des 

alltäglichen Lebens, sie werden zu Hause gesprochen (Montejo 2005: 45). Wie bereits 

dargelegt, ist das Bildungsministerium seit der Unterzeichnung der Friedensverträge offiziell 

für die Verbreitung und Promotion von Bilingualität verantwortlich. Der Unterricht von und in 

Maya-Sprachen an jüngeren Kindern soll sichergestellt werden. Die Situation in vielen Schulen 

in abgelegenen Dörfern auf dem Land zeugt davon, wie schwierig und langwierig die 

Umsetzung von den Plänen und Curricula des „Nationalen Programms der Bilingualen Bildung 

und Erziehung“ ist (Programa Nacional de Educación Bilingüe, PRONADE). Bildung, welche 

für marginalisierte Kinder und Jugendliche Chancen eröffnet, muss zwingend deren 

Bedürfnisse und Lebensrealität berücksichtigen. Eine Bildung, deren Wirkung gering ist, 

reproduziert und verstärkt soziale Ungleichheit. 

 

Neuere Maßnahmen des Bildungsministeriums, wie die Evaluation254 der fachlichen sowie der 

pädagogischen Kenntnisse der Lehrkräfte, offenbaren ein grundlegendes Problem des 

guatemaltekischen Bildungsapparates: Die Lehrkräfte verfügen über erhebliche Defizite in 

beiden Bereichen. Diese Maßnahme, benannt mit „Qualität und Verbreitung“ (cualidad y 

cobertura), nimmt einen Großteil der ohnehin schon eher spärlichen Ressourcen für die Bildung 

in Anspruch – Ressourcen, die für weitergehende Maßnahmen fehlen. Die Publikationen des 

Ministeriums, die Reformen und Strategien zur Verbesserung auf anderen Ebenen, wie z. B. die 

Demokratieförderung, offenbaren in erster Linie eine erhebliche Diskrepanz zwischen der 

Realität in vielen Klassenzimmern und den Zielen. Die Reformen stammen aus der Feder der 

internationalen Kooperationen, die als Mitautoren und Geldgeber genannt werden und zu denen 

eine finanzielle Abhängigkeit besteht.  

 

Lange übte der Bildungsprozess eine unterschwellige Kontrolle über die indigenen Kinder aus. 

So betonten gerade die Schulbücher die elitären Ideologien und versperrten die Möglichkeit auf 

eine weitere kulturelle Bildung und Respekt für die eigene Kultur (Montejo 2005: 51). 

Guatemala ist von starken sozialen Ungleichheiten geprägt, und für die guatemaltekische Elite 

wäre es ohne Nutzen, wenn sie den Maya mit Lehrmaterialien eingestehen würden, dass sie 

tatsächlich auch heute Teil einer mächtigen und lebendigen Maya-Kultur sind. Das traditionelle 

Bild der Maya als „unzivilisiert“ kommt ihnen viel mehr bei der Festigung ihrer Position 

 
253 Vgl. die von Engracia Reyna Caba Solano im Jahr 2013 durchgeführte Studie zur mangelnden 
Sprachförderung des Ixil in der Gemeinde Primavera del Ixcán.   
254 Mineduc https://edu.mineduc.gob.gt/digeduca/?p=resultadosevaluacionesMain.asp (Zugriff 15.09.2020).  

220



221 

entgegen. In der amerikanischen Schule in der Hauptstadt beobachtete Bellino weiterhin 

stereotype und geringschätzende Darstellungen der indigenen Bevölkerung (2017: 96). 

 

In den Bildungsbehörden und insbesondere in der DIGEBI (Dirección General de Educación 

Bilingüe Intercultural, Generaldirektion für bilinguale interkulturelle Bildung und Erziehung) 

treffen zunehmend indigene Beamte Entscheidungen und bringen Reformen der Lehrmittel und 

Didaktik auf den Weg. Daher hat auch das offizielle Curriculum seit 2010 grundlegende 

Veränderungen erfahren. Ebenso wandelte sich die Darstellung der Maya-Lebenswelt in den 

Lehrbüchern von der exotischen und entfernten „mythischen Version der großen, vor langer 

Zeit kollabierten und verschwundenen Zivilisation“ (Montejo 2005: 52-53) hin zu einer 

Darstellung der ländlichen Lebensrealität (Mineduc 2019: html). In neueren Publikationen 

finden sich Episoden aus dem Alltag der indigenen Dorfgemeinschaften sowie orale Traditionen 

und Werte. Allerdings findet diese Literatur lediglich in den Bilingualen Interkulturellen 

Schulen auf dem Land Anwendung. Zwar sind die Lehrmaterialien gegenwärtig bisher nicht in 

der Lage, indigene Erziehung und Bildung zu leisten, sie werten jedoch zumindest indigene 

orale Traditionen und Werte auf. Die Lehrwerke spiegeln durch jeweils eigene Publikationen in 

den Mayasprachen, sowie in Xinka und Garífuna die linguistische Vielfalt des Landes.  

 

Private Schulen, die Englisch statt einer Mayasprache anbieten, erfreuen sich wachsender 

Beliebtheit, obwohl sie mit Schulgeld und Schuluniform die Familien stärker finanziell belasten 

als die staatlichen Institutionen. Die privaten Schulen genießen jedoch einen guten Ruf255 und 

erfreuen sich auch in kirchlicher Trägerschaft unabhängig von der Konfession großer 

Beliebtheit. 
 

Die Motivation und Schwerpunktsetzung der Eltern sind ausschlaggebend für die Zukunft 

vieler Kinder und ebenfalls für den Erhalt der indigenen Sprachen. Lu’ aus Las Violetas, Nebaj, 

ist in einem Widerstandsdorf aufgewachsen und ist Anhänger der traditionellen Religion. Er 

legt großen Wert darauf, dass seine Kinder über seine Vergangenheit und die der Gemeinschaft 

lernen und dass sie auch an traditionellen Ritualen teilnehmen. Nichtsdestotrotz schickt er seine 

Kinder auf eine private Sekundarschule in evangelikaler Trägerschaft, da er dort eine „bessere“ 

Bildung von hoher Qualität vermutet, schließlich wird dort Englisch (anstelle von Ixil) 

unterrichtet.  

 
255 Aufgrund fehlender Daten kann an dieser Stelle keine Aussage weder zur Qualität noch zum Inhalt des 
Unterrichts (im Hinblick auf kulturelle Traditionen und das kollektive Gedächtnis der Ixil) gemacht werden. Hier 
böte sich ein Ansatzpunkt für weiterführende Forschung. 

221



222 
 

Ein nur geringer Anteil der Bevölkerung ab dem vierten Lebensjahr, der zu irgendeinem 

Zeitpunkt seiner Kindheit schulisch registriert war, schloss die sechsjährige Grundschulzeit 

erfolgreich ab. In Chajul und Nebaj betrug dieser Anteil laut dem Zensus 2018 (INE 2018: html) 

lediglich 13 % der Personen, in Cotzal waren es 11 % (jeweils bezogen auf die municipios). 

Eine Möglichkeit, ihre Bildung an einer weiterführenden Schule fortzusetzen und somit einen 

Ausbildungsberuf oder den Besuch einer Universität zu erreichen, haben noch weniger 

Jugendliche256 . Dazu müssen die Jugendlichen aus den Dörfern der ruralen Peripherie zum 

Besuch einer weiterführenden Schule in einem der urbanen Zentren der Region bereit sein. Sie 

müssen ihre Familien in den Dörfern verlassen und bei Verwandten unterkommen. Als 

Arbeitskraft fallen sie für die Familie aus und verursachen zusätzliche Kosten.  

 

Um kulturelles Selbstwertgefühl unter Bezugnahme auf Maya- bzw. Ixil-Geschichte, Linguistik 

und Werte zu vermitteln, bedarf es neben Medien und Methoden der individuellen Motivation 

und Kreativität der Lehrkräfte. Einige positive Beispiele für gelungene Bildungsmaßnahmen 

und Unterrichtspraxis, die indigene Konzepte und indigenes Wissen einbeziehen, beruhen 

darauf. Trotzdem ist eine Diskrepanz zwischen den Lernzielen, die in den Basiscurricula 

festgelegt sind, und dem, was die Schülerinnen und Schüler in der ruralen Schullandschaft 

tatsächlich lernen, festzustellen. Der Lernerfolg in den guatemaltekischen Schulen ist gering. 

Die Lerninhalte bilden nach wie vor die nationalen Machtverhältnisse ab, indigenes Wissen hält 

nur durch individuelles Handeln einzelner Lehrkräfte Einzug in die formale Lernumgebung 

Schule. Machtverhältnisse und Strukturen haben einen kolonialen Charakter und eurozentrische 

Epistemologie herrscht weiterhin vor (Dougherty / Rubin 2016: 217).  

 

Ein Beispiel für gelungene Umsetzung der educación bilingüe intercultural kommt aus dem 

Dorf Batzaja, Nebaj, El Quiché. Dort leisteten die Lehrkräfte durch gezielte Einbeziehung 

indigenen, gemeinschaftlichen Wissens einen Beitrag, an der vorherrschenden, 

diskriminierenden Bildungssituation etwas zu verändern. Die beiden jungen Lehrkräfte 

 
256 An diesem Punkt setzte im Jahr 2013 auch ein Programm der deutschen Entwicklungszusammenarbeit an, im 
Rahmen von Eduvida wurden Sekundarschulen mit beruflicher Ausrichtung an strategischen Orten in den 
departamentos Alta Verapaz, Quiché und Chiquimula gegründet. Dabei handelte es sich zunächst um 
Pilotprojekte, das Programm lief 2016 aus und wurde nicht weiter gefördert. Die Verantwortlichen setzten mit 
diesem Programm an einer gesellschaftlich sehr bedeutsamen Stelle an, die Ziele waren „soziale Integration“ und 
„Berufsvorbereitung“ im ländlichen Raum (Projektbeschreibung GIZ  
https://www.giz.de/de/weltweit/27654.html, Zugriff 06.08.2020). Seit 2016 betreibt die Regierung 
berufspraktische Zentren – Centros de Formación Quédate – mit dem Ziel, Alternativen zur Migration bzw. 
Perspektiven nach erfolgter Abschiebung zu schaffen. Die Zentren befinden sich in Santa María Visitación, 
Sololá, Joyabaj, Quiché und Malacatancito, Huehuetenango (AGN, Agencia Guatemalteca de Noticias, 2024) 

222



223 

erstellten selbstständig Lehrmaterialien zur Alphabetisierung in Ixil und solche, die indigene 

Methoden wie z. B. das storytelling (Drawson et al. 2017) zum Unterrichtsgegenstand machten. 

Im Rahmen von Projektunterricht luden die Kinder jeden Tag einen anderen abueloaabuela in 

die Schule ein, um zu erzählen und um ihr Wissen zu teilen. Mit dem Gehörten arbeiteten die 

Kinder anschließend weiter – sie erzählten die Geschichten mit ihren implizierten Werten, 

Regeln und altem Wissen zu Hause ihren Familien. Zudem entstanden Zeichnungen und eigene 

Geschichten, und sie besuchten einige der heiligen Orte, die in den oralen Traditionen erwähnt 

wurden. Darüber hinaus kümmerten sich die beiden Lehrkräfte persönlich um den Erwerb von 

Fördermitteln ausländischer Geber, da sowohl ihre eigenen Gehälter als auch die finanziellen 

Zuwendungen des Ministeriums für Lehr- und Lernmittel häufig ausblieben oder nur mit großer 

Verzögerung gezahlt wurden. Beispiele wie dieses können dazu beitragen, dass indigene Kinder 

und Jugendliche starke, positive Identitäten ausbilden und sowohl ihre Muttersprachen pflegen 

als auch im Spanischen kompetente Sprecher*innen werden (Reyhner und Kumas Singh 2015: 

20-21). Interpretation und Umsetzung des Konzepts interkulturelle bilinguale Bildung hängen 

demnach in den Ixil-Gemeinden von der individuellen Motivation und den Kompetenzen der 

Lehrkräfte ab. Lokales Wissen (sowohl in tradierter als auch in revitalisierter Form) ist nur dann 

Teil des Unterrichts und der Erziehung an den staatlichen Schulen in den Ixil-Gemeinden, wenn 

die Lehrkräfte sich dazu entscheiden.   

  

Zwei junge Lehrer in der aldea Cajchixla‘, Chajul, welche das Studium und die Ausbildung als 

maestros interculturales bilingües abgeschlossen hatten, gaben an, sie würden zwar gerne den 

Unterricht in den Sachfächern und Mathematik auf Ixil abhalten, es fehle ihnen aber an 

entsprechenden Materialien257. Die Materialien, die 2008 noch gefehlt haben, existieren nun, 

zehn Jahre später sowohl analog als auch digital. Ob sie in der Praxis an Orten wie Cajchixla‘ 

zum Einsatz kommen, bleibt zu evaluieren.  

 

7.4 Bildung und Erziehung für ein Leben in friedlichen und lebenswerten 
Gemeinschaften  
 

Bildung übt einen weitreichenden und generationenübergreifenden Einfluss aus. Die 

staatsbürgerliche Identität, das Zugehörigkeitsgefühl und die Verbundenheit mit anderen der 

Jugendlichen werden maßgeblich von den Botschaften geprägt, die in den Schulen vermittelt 

 
257 Interview Gerardo Brito Raymundo und Diego Neto Laynez, 05.04.2008, Cajchixla, Chajul.  

223



224 
 

werden. In diesem Zusammenhang kommt der Thematisierung historischer Ereignisse im 

schulischen Kontext eine besondere Bedeutung zu: 

Teaching about historical injustice in the aftermath of mass violence has been conceived 
as a collective obligation to clarify the historical record, reestablish moral frameworks, 
promote reconciliation, and acknowledge past atrocity for future generations (Bellino 
2017:46).  
 

In der Ixil-Region, die durch die Auswirkungen des Bürgerkriegs und eine tiefgreifende 

Spaltung der Gesellschaft gekennzeichnet ist, ist die Thematisierung der historischen Ereignisse 

in Verbindung mit der Vermittlung friedens- und demokratiepädagogischer Inhalte von 

besonderer Bedeutung. Dies ist auch im Rahmen der Forschungsfrage dieser Arbeit von 

Relevanz.  Es ist jedoch zu beachten, dass eine solche Thematisierung auch zu Uneinigkeit 

führen kann. Zur Erklärung der Geschehnisse des Bürgerkriegs wurden in der Ixil-Region drei 

vereinfachende Narrative vorgebracht. Ex-Mitglieder der PAC, Militärs und Vertreter der 

konservativen Rechten vertraten die Ansicht, die „heroische" Armee habe die Zivilisten vor der 

„radikalen und kommunistischen" Guerilla geschützt. Demgegenüber vertraten kulturell-

politisch aktive Personen, internationale Menschenrechtsorganisationen und die politische 

Linke (gestützt auf die Ergebnisse der CEH und REMHI-Berichte sowie auf die Aussagen 

Rigoberta Menchús) die Auffassung, der Bürgerkrieg sei das Resultat des Aufeinandertreffens 

der repressiven Armee und der unschuldigen Bevölkerung gewesen. Die Guerilla habe mit ihren 

Gewalttaten hauptsächlich befreiende Zielsetzungen verfolgt. Darüber hinaus wurde die 

Position, die auch von David Stoll (1993) vertreten wurde, unterstützt, dass viele 

Guatemaltek*innen – und viele Ixil – gar nicht als politisch handelnde Bürger*innen in diesem 

Konflikt aufgetreten waren, sondern vielmehr unfreiwillig zwischen die Fronten zweier 

rivalisierender Gruppen geraten waren. Hier wird einer Bevölkerungsmehrheit ausschließlich 

Passivität zugeschrieben, wodurch der Eindruck entsteht, viele Guatemaltek*innen befänden 

sich in apolitischer Neutralität. 

 

Die Äußerungen bezüglich des Bürgerkriegs sind häufig nicht eindeutig in Bezug auf ihre 

Subjekte formuliert und werden in passivem Sprachstil verfasst, wodurch die konkrete 

Bezeichnung einzelner Akteure und Akteurinnen unmöglich wird. Diese sprachliche 

Ungenauigkeit ist ein Relikt des Bürgerkriegs, denn in einem solchen Kontext ist eine 

eindeutige Benennung von Akteuren und Akteurinnen nicht möglich. 

 

Unter Lehrkräften wurde der Ansatz beobachtet, die Suche nach der Wahrheit als unmöglich zu 

verneinen und mit der Narrative von zwei gleichwertigen Übeln einen Raum in der Mitte zur 

224



225 

Verfügung zu stellen, in dem eine nach historischen Maßstäben verlaufende Analyse unmöglich 

wird (Bellino 2017: 68). Dieser Ansatz ermöglicht es den Lehrkräften, sich von dem Risiko zu 

befreien, durch kritische und somit „unbequeme“ Fragen Schülerinnen und Schüler sowie 

Familien gegen sich und den eigenen Unterricht aufzubringen. Somit ist der Bildungsauftrag in 

Gefahr. In einigen Fällen wird die Entscheidung getroffen, das Thema Bürgerkrieg nicht im 

Unterricht zu behandeln, da davon ausgegangen wird, dass für Jugendliche – insbesondere 

diejenigen in marginalisierten, sozial schwachen und ländlichen Gemeinden – die Bewältigung 

dringender Herausforderungen des alltäglichen Lebens Priorität gegenüber der Thematisierung 

eines „vergangenen Konflikts“ hat (ebd.: 116). Damit nehmen die Lehrkräfte den Jugendlichen 

jedoch jede Möglichkeit, sich mit der Vergangenheit auseinanderzusetzen und in öffentlichen 

Diskursen oder Debatten zu partizipieren – sie werden nicht zu mündigen Bürgerinnen und 

Bürgern erzogen, die politische Bildung erreicht ihr Ziel nicht. Als Resultat ist oftmals ein „Weg 

des Schweigens“ oder sogar idealistische Projektionen von Nachkriegsfrieden und Harmonie 

zu beobachten. Die Erinnerungen zirkulieren jedoch mit voller Grausamkeit im privaten 

Bereich, und zwar unabhängig vom offiziellen Diskurs. Die Nachkriegsgenerationen „erben“ 

demnach nicht einfach die Erinnerungen an Gewalt und dazu passende Zukunftsvisionen von 

ihren Eltern und Großeltern, sondern sie interpretieren, rekonstruieren und verorten sich selbst 

aktiv in diesen258.  

 

Bellino hospitierte 2009/10 im Gesellschaftskundeunterricht der Amerikanischen Schule 

(Schülerschaft aus der oberen Mittelschicht/Oberschicht) in Guatemala Stadt und stellte fest, 

dass das Thema des Bürgerkriegs von der Lehrkraft nur oberflächlich behandelt wurde und er 

eine kritische, reflektierende Auseinandersetzung bewusst vermied (ebd.: 87). Zudem 

reproduzierte der hospitierte Unterricht ein von Stereotypen geprägtes Bild der indigenen 

Landbevölkerung (ebd.: 89). Soll Bildung zu verminderter Diskriminierung und 

Voreingenommenheit gegenüber der indigenen Bevölkerung beitragen, so muss auch der nicht-

indigene Teil der Bevölkerung durch wertschätzende Bildung und Vermittlung von Wissen über 

indigene Geschichte und Kultur geprägt werden (Ke 2011: 169).  

 

Ohne ein Verständnis der Vergangenheit ist keine Aussöhnung möglich. In der Theorie enthält 

das Nationale Basiscurriculum (CNB, Curriculo Nacional Base) Ansätze, die diesem Ziel 

dienen, jedoch wird es in der Realität in den Klassenräumen vielerorts vernachlässigt 

(Dougherty / Rubin 2016: 217). Gemäß der überarbeiteten Fassung für die 

 
258 Vgl. Kapitel 6.3.4.3  

225



226 
 

Sozialwissenschaften aus dem Jahre 2018 wird die Durchführung einer Debatte über 

„Staatsterrorismus und Verbrechen gegen die Menschlichkeit“ sowie eine anschließende 

Untersuchung anhand einer Liste von Gerichtsprozessen angestrebt (MINEDUC 2018: 24). Es 

ist jedoch zu bemängeln, dass der Prozess gegen Ríos Montt nicht aufgeführt wird und der 

Begriff „Genozid“ lediglich in Verbindung mit dem Zweiten Weltkrieg verwendet wird 

(Kirchheimer 2020: 169). Lehrkräfte müssen besonders sensibilisiert und geschult werden, um 

das konfliktive Thema des Bürgerkriegs in den Schulen zu thematisieren. Andererseits lässt das 

CNB große pädagogische Freiheit: es ist weder ein Instrument einer spezifischen 

geschichtspolitischen Agenda noch ein Gegennarrativ zur Wahrheitskommission, kein Diskurs 

des Vergebens und Vergessens (ebd.: 170-171). 

 

Das Bildungsministerium verankerte im Plan Nacional de Educación Ciudadana 2004-2007 

die Werte der Maya-Kosmovision als komplementär und gleichwertig zu den universellen 

Werten. Aus diesem Plan stammt das Projekt zur Demokratiebildung und Staatsbürgerkunde, 

Construyendo Ciudadanía.  

Los valores universales de verdad, justicia, libertad, responsabilidad, igualdad, 
fraternidad, tolerancia, solidaridad, equidad, paz, bondad, honradez y disciplina 
completan la formación de la persona en la comunidad educativa guatemalteca con los 
valores de la cosmovisión maya de la gratitud y agradecimiento, el tomar consejo, el 
alcance de la plenitud y cumplimiento de los trabajos, el sentido y estado de paz y 
responsabilidad, el valor del trabajo, el proteger todo porque tiene vida, la veracidad a 
través de la palabra, el respeto a los mayores, la cooperación, la belleza y limpieza en 
nuestra vida, el carácter sagrado de la naturaleza y el universo, la complementariedad y, 
el cumplimiento de nuestra misión en la vida259 (MINEDUC, 2004: 5-6) 
 

Ziel des Projekts Construyendo Ciudadanía ist die Verbreitung von moralischen und sozialen 

Werten als Grundlage zur Konstruktion eines „besseren“ Guatemalas, unter Einbeziehung der 

gesamten edukativen Gemeinschaft (Schülerinnen und Schülern, Lehrkräften, Eltern und 

Autoritäten). Ziel ist die Etablierung einer neuen kollektiven, nationalen Identität, die unter der 

Aussage Soy puro guatemalteco zusammengefasst wird. Hintergrund ist die Vorstellung, dass 

ein gemeinsames Schicksal und eine gemeinsame Verpflichtung zur Demokratie eine zuvor 

gespaltene Gesellschaft vereinen kann (Bellino 2017: 192). Demokratiebildung für ein Leben 

 
259 Die universellen Werte der Wahrheit, der Gerechtigkeit, der Freiheit, der Verantwortung, der Gleichheit, der 
Brüderlichkeit, der Toleranz, der Solidarität, der Gleichheit, des Friedens, der Freundlichkeit, der Ehrlichkeit und 
der Disziplin vervollständigen die Bildung der Person in der guatemaltekischen Bildungsgemeinschaft mit den 
Werten der Maya-Kosmovision der Dankbarkeit und des Dankes, der Annahme von Ratschlägen, des Erreichens 
von Erfüllung und der Vollendung der Arbeit, den Sinn und den Zustand des Friedens und der Verantwortung, 
den Wert der Arbeit, den Schutz von allem, weil es Leben hat, die Wahrhaftigkeit durch Worte, den Respekt vor 
den Älteren, die Zusammenarbeit, die Schönheit und Sauberkeit in unserem Leben, die Heiligkeit der Natur und 
des Universums, die Komplementarität und die Erfüllung unserer Lebensaufgabe. 

226



227 

in friedlichen und lebenswerten Gemeinden beinhaltet drei größere Themenbereiche: Zunächst 

die Demokratie als Staatsform, deren Prozesse von den Schülerinnen und Schülern verstanden 

werden sollen, des Weiteren die „substantiellen Elemente“ der Demokratie (dazu gehören 

Menschenrechte, Gleichheit und Gerechtigkeit) und schließlich die demokratische Realität von 

Prozessen. Ebenso ist kritisches Denken immer ein Bestandteil der Demokratiebildung, die 

idealerweise losgelöst von bestimmten Schulfächern und Fachcurricula in allen Fächern und 

Bereichen des schulischen Lebens stattfindet. Politische Bildung260, in Form von Vermittlung 

demokratischer Grundbildung und Prinzipien, ist ebenfalls Teil der Demokratiebildung 

(Himmelmann / Lange 2010: 9ff.). 

 

Auf dieser Grundlage sollen unterrichtliche Angebote und Aktivitäten erstellt und 

implementiert werden, die eine Internalisierung und die Ausübung moralischer und bürgerlicher 

Werte ermöglichen. So soll bei allen Mitgliedern der edukativen Gemeinschaft ein Wandel 

bezüglich der individuellen Einstellung bewirkt werden und zum demokratischen Handeln 

befähigt werden. Laut Bildungsministerium sollen alle Lehrkräfte „eine persönliche 

Verpflichtung“ eingehen und dadurch eine angemessene Lernatmosphäre im Unterricht 

schaffen. Die Lernatmosphäre soll sowohl die Besprechung, Aneignung und Weitergabe der 

Werte als auch der ethischen Einstellungen ermöglichen (MINEDUC 2004: 7). 

 

Als außerschulische Institution forscht Instituto Internacional de Aprendizaje para la 

Reconciliación Social – kurz IIARS261 – mit Sitz in der Hauptstadt zu dem Thema „soziale 

Versöhnung und Bildung“. Das Institut publiziert didaktisierte Materialien zu den Themen 

„interethnische Beziehungen“, „bewaffneter Konflikt“, „Gewalt“ und „Staatsbürger Bildung“ 

und bietet Fortbildungen für Lehrkräfte und Beamte an. Seit 2008 sensibilisierte das 

Fortbildungsprogramm 2000 Lehrkräfte aus staatlichen und privaten Bildungseinrichtungen 

sowie Beamte des Bildungsministeriums für das Thema „soziale Versöhnung“. Außerdem 

initiierte das Institut ein Museum und ein Netzwerk für Lehrkräfte, womit die 

wissenschaftlichen Erkenntnisse geteilt und nutzbar gemacht werden (IIARS 2020: html). Das 

Museum bietet unter dem Titel ¿Por qué estamos como estamos? einen interaktiven, 

historischen Überblick über alle Epochen der Geschichte des heutigen Territoriums Guatemalas 

und spricht gleichzeitig die Themen Identität und Diversität an. Dabei finden auch gerade 

 
260 Himmelmann / Lange (2010: 14) differenzieren politische Bildung von politischer Erziehung, wobei die 
politische Bildung die Mündigkeit der Schülerinnen und Schüler (und somit der Bürgerinnen und Bürger) zum 
Ziel hat und politische Erziehung in erster Linie dem Systemerhalt dient.  
261 Siehe http://www.iiars.org/ (Zugriff 20.12.2020).  

227



228 
 

Regionen der ruralen Peripherie Beachtung. Die Kurator*innen der Exposition betonen die 

Notwendigkeit der Kenntnis verschiedener historischer Erinnerungen und streben aktiv einen 

Dialog an (IIARS 2020: html). Außerdem initiierte das IIARS ein Netzwerk von Lehrkräften, 

red de docentes para una convivencia digna, die durch ihre Lehrtätigkeit zu einem 

Zusammenleben in Würde beitragen möchten.  

 

7.4.1 Estrategia Nacional de la Formación Ciudadana Implementada 

 

Im Rahmen der Programme PAJUST (Programa del Informe de Avances del Acompañamiento 

a la Justicia de Transición, „Fortschrittsbericht über die Begleitung der Übergangsjustiz“) und 

PNUD (Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo, „Entwicklungsprogramm der 

Vereinten Nationen“) wurde im Jahr 2016 in Kooperation mit internationalen Organisationen 

eine Studie durchgeführt, die sich mit der Thematisierung der historischen Erinnerung an den 

Bürgerkrieg, der Menschenrechte sowie der Friedenskultur im guatemaltekischen 

Bildungswesen befasste. Die Studie gelangte zu dem Schluss, dass diese Themen bislang nur 

unzureichend behandelt wurden.  

 

Darauf verabschiedete das Bildungsministerium die Estrategia Nacional de la Formación 

Ciudadana Implementada262. Die Pilotphase des Programms fand in den departamentos Alta 

Verapaz, Baja Verapaz, Chiquimula, Huehuetenango, Quiché und Totonicapán, sowie in 

Guatemala statt. Das Thema formación ciudadana (dt. etwa Staatsbürgerkunde) ist Teil des 

Bildungsplans der Grundschule und seit 2019 auch der Sekundarschule263. 

El fomento de la participación ciudadana demanda el desarrollo del juicio crítico, la 
autoestima, el conocimiento y la interiorización de los valores y los principios 
democráticos; la solidaridad, la autogestión y la autodeterminación de los Pueblos como 
expresiones de los derechos humanos. La formación ciudadana promueve el desarrollo 
de valores y actitudes que determinan un modelo de vida en sociedad con el fin de 
aplicarlos a su entorno, contribuyendo a fortalecer los principios de libertad, respeto 
mutuo, justicia, equidad y bienestar común. Asimismo, favorece el reconocimiento, el 
respeto y el desarrollo de las culturas del país, como fundamento para una convivencia 
pacífica, democrática e intercultural.264 (Mineduc 2019: 9)  

 
262 Acuerdo Ministerial N.° 3181-2017 
263 Im Januar 2020 wird in einer Pressemitteilung des Bildungsministeriums mitgeteilt, dass der neue CNB 
wieder zurückgezogen wird, offizielle Begründung ist, dass die Lehrmittel, die unter Berücksichtigung des alten 
CNB erstellt wurden, noch brauchbar sind, und das Bildungssystem die Kosten für die Erstellung neuer 
Lehrmittel momentan nicht tragen kann. Siehe auch Prensa Libre, 23.01.2020.  
264 „Die Förderung der Bürgerbeteiligung erfordert die Entwicklung eines kritischen Urteilsvermögens, des 
Selbstbewusstseins, des Wissens und der Verinnerlichung der demokratischen Werte und Grundsätze, der 
Solidarität, der Selbstverwaltung und der Selbstbestimmung der Völker als Ausdruck der Menschenrechte. Die 
staatsbürgerliche Erziehung fördert die Entwicklung von Werten und Einstellungen, die ein Modell für das Leben 

228



229 

Die Strategie richtet sich folglich sowohl an öffentliche als auch an private 

Bildungseinrichtungen sowie an alle Bereiche des außerschulischen Lebens. Die Gründe für die 

Konflikte haben sich über einen langen Zeitraum akkumuliert. Die Auswirkungen dieser 

Konflikte sind bis heute in der gesamten Gesellschaft und den zwischenmenschlichen 

Beziehungen spürbar. Soziale und ökonomische Ungleichheit, politische und kulturelle 

Exklusion, die Nichtanerkennung der Rechte indigener Völker sowie die Aberkennung der 

Gleichwertigkeit indigenen Wissens sind Faktoren, die zu weiteren Konflikten und 

struktureller, politischer und sozialer Gewalt beitragen. Die Autor*innen der Strategie 

identifizieren das Vergessen als ein fundamentales Problem in diesem Kontext. Faktoren wie 

Schweigen, Zensur und die Auferlegung einer als „die Wahrheit“ definierten Version der 

Vergangenheit, welche die Ereignisse als unabwendbar präsentiert, tragen zum Vergessen bei 

(Mendoza 2005). Friedenserziehung zielt auf einen gewaltfreien sozialen Wandel ab, der sich 

an einer veränderten Gesellschaft mit gleicheren und gerechteren Strukturen orientiert. Sie zielt 

darauf ab, positiven Frieden zu fördern (Hicks 1988: 25). Der soziale Wandel vollzieht sich 

demnach „im Wechselspiel der lokalen Anpassung an die ökologischen Gegebenheiten 

einerseits und an unterschiedliche Formen und Niveaus der Integration in das soziokulturelle 

Ganze andererseits“ (Wimmer 1992: 76). Die Position, dass es im Hinblick auf die Entwicklung 

des Landes vorteilhaft sei, das Vergessen curricular festzulegen, findet Zuspruch. Die in der 

Gesellschaft vorherrschende strukturelle Ungleichheit und der institutionelle Rassismus, die 

über Jahrhunderte hinweg kultiviert wurden, legen nahe, dass das Vergessen von historischen 

Ereignissen im Interesse der herrschenden Eliten des Landes liegt und ausschließlich ihnen 

Vorteile bringt. Die in der Schule tradierten historischen Narrative stimmen nicht immer mit 

den akademischen, nach den Regeln der historischen Wissenschaften konstruierten und 

recherchierten Versionen überein, sondern dienen politischen Interessen. Historische Narrative 

haben sowohl das Potential, Versöhnungsbestrebungen zu fördern, als auch sie zu unterwandern 

(Bellino 2017: 24). Bildungsstrategien, Schulen und Familien tendieren dazu, bestimmte 

Episoden der Vergangenheit zu verschweigen und stattdessen einseitig verfälschte 

Darstellungen zu politisieren. 

 

Die Evaluation der Pilotphase der Estrategia Nacional de la Formación Ciudadana offenbarte 

die Sensibilität des Themenkomplexes sowie weiteren Schulungsbedarf der Lehrkräfte: Der 

 
in der Gesellschaft bestimmen, um sie in ihrem Umfeld anzuwenden und zur Stärkung der Grundsätze der 
Freiheit, der Achtung und des Respekts vor den Menschenrechten zur Stärkung der Grundsätze von Freiheit, 
gegenseitigem Respekt, Gerechtigkeit, Gleichheit und Gemeinwohl beizutragen. Sie fördert auch die 
Anerkennung, Achtung und Entwicklung der Kulturen des Landes als Grundlage für ein friedliches, 
demokratisches und interkulturelles Zusammenleben.“ 

229



230 
 

Aussage Aprender sobre el Conflicto Armado Interno es importante para que no vuelvan a 

ocurrir hechos de violencia („Über den Bewaffneten Internen Konflikt zu lernen ist wichtig, 

damit die Gewaltakte sich nicht wiederholen“) stimmten vor den Fortbildungen 14 % der 

Lehrkräfte zu, nach den Fortbildungen stieg ihre Anzahl nur um 2 % auf 16 % (Mineduc 2019: 

31). Im Umkehrschluss bedeutet dies, dass 84 % der Lehrkräfte und Direktor*innen nicht offen 

auf eine Auseinandersetzung mit diesem Thema zugehen wollen oder können. Werden 

Konflikte dieser Art nicht aufgearbeitet und thematisiert, besteht in der Tat die Gefahr, dass sie 

sich in der Zukunft wiederholen.  

 

Zudem stimmten 65 % der Lehrkräfte und Direktor*innen der Aussage El Estado debe invertir 

en el resarcimiento de las víctimas del Conflicto Armado Interno („Der Staat sollte in die 

Wiedergutmachung/Versöhnung der Opfer des Bewaffneten Internen Konflikts investieren.“) 

vor den Fortbildungen zu, im Anschluss an diese stieg die Zahl lediglich um 4 % auf 69 % 

(Mineduc 2019: 32). Es sind 31 % nach wie vor dagegen, dass der Staat sich um die 

Entschädigungsleistungen für die Opfer des Bürgerkriegs kümmert.  

 

In den Jahren 2007-2011 sowie 2015 äußerten sich Lehrkräfte in Nebaj ebenfalls ablehnend 

gegenüber einer offenen und tiefgehenden Thematisierung des Bürgerkriegs im Rahmen des 

Unterrichts. Bellino (2017: 26) macht im gleichen Zeitraum in einer anderen Region 

Guatemalas (Comalapa, Chimaltenango, linguistische Gemeinschaft der Kaqchikel) ähnliche 

Beobachtungen. Die Mehrheit der Lehrkräfte fühlt sich der Aufgabe aufgrund der multiplen 

Konfliktlinien auf allen Ebenen der Gesellschaft nicht gewachsen.  

 

Aus der Evaluation des Fortbildungsprogramms lassen sich insgesamt dennoch positive 

Tendenzen in allen departamentos ablesen. Als Herausforderungen bleiben Diversität und 

Multikulturalität (insbesondere Genderfragen und religiöse Vielfalt) und die Herangehensweise 

an den Bürgerkrieg bestehen. Die Evaluation empfiehlt eine weitergehende Untersuchung, in 

der sowohl quantitative als auch qualitative Daten ausgewertet werden. Zudem empfehlen die 

Autor*innen „die Anstrengungen zur Sensibilisierung über Gründe und Konsequenzen des 

Konflikts zu verdoppeln“ (Mineduc 2019: 36). Wie genau vorgegangen werden soll, wird nicht 

konkretisiert. Denkbar wären weitere Handlungsstrategien im Stile der Estrategia Nacional de 

Educación para la Conviviencia Pacífica y Prevención de Violencia. Hierbei handelt es sich 

230



231 

um eine rezente Handlungsstrategie (2016-2020) zur Förderung des friedlichen 

Zusammenlebens265. 

El centro vital de la calidad educativa lo enfocamos en las escuelas y las comunidades 
del país. No podemos hablar de un cambio de paradigma educativo si no se manifiestan 
en la práctica aprendizajes relativos a la convivencia pacífica por parte de la niñez y la 
juventud; pero especialmente en líneas de acción que promuevan la participación 
individual y colectiva en la erradicación de la violencia, en el marco de la edificación 
de un proyecto de nación que reconozca las diferencias étnicas, culturales, lingüísticas 
y de género. Con la presente estrategia nos comprometemos a generar espacios libres de 
violencia para que la comunidad educativa se desarrolle en condiciones adecuadas de 
convivencia.266 (Mineduc, López Rivas 2016: 4-5) 

 

Der zentrale Aspekt dieser Handlungsstrategie besteht in der Schaffung gewaltfreier, 

geschützter Räume in Bildungseinrichtungen, in denen eine Atmosphäre des friedlichen 

Miteinanders etabliert wird. Diese Räume sind eine Voraussetzung für eine Kultur der 

individuellen und kollektiven Partizipation innerhalb einer Nation, die ethnische, kulturelle, 

linguistische und genderbasierte Unterschiede anerkennt und gleiche Wertschätzung 

entgegenbringt. So kann ein interkulturelles Miteinander und ein Dialog etabliert werden. 

 

7.4.2 Analyse ausgewählter Lehrprogramme 

 

Aus dem Bildungsministerium liegen zwei relevante, didaktisch ausgearbeitete Programme vor. 

Das Programa Nacional de Valores: Vivamos Juntos en Armonia (Nationales Werteprogramm: 

Lasst uns in Harmonie zusammenleben) ist für die Grundschule konzipiert und das Proyecto 

Construyendo Ciudadanía (Projekt zum Aufbau der Zivilgesellschaft, MINEDUC 2018b) für 

die weiterführende Schule. Im Folgenden werden die beiden Programme im Hinblick auf die 

Forschungsfrage analysiert, ob (Schul-)Bildung in Guatemala dazu beitragen kann, die Division 

innerhalb der Ixil-Gemeinden (zurückgehend auf die Gewalt und das Wirken von PAC und 

Guerilla) zu überbrücken. 

 

 
265 Die Estrategia Nacional de Educación para la Convivencia Pacífica y Prevención de la Violencia (2016-
2020) wurde mit Unterstützung der deutschen Entwicklungszusammenarbeit (cooperación alemana und GIZ) 
veröffentlicht und erstellt. 
266 „Wir stellen die Schulen und Gemeinden des Landes in den Mittelpunkt der Bildungsqualität. Wir können 
nicht von einem Paradigmenwechsel in der Bildung sprechen, wenn wir in der Praxis nicht dafür sorgen, dass 
Kinder und Jugendliche in Bezug auf das friedliche Zusammenleben lernen, vor allem aber in Aktionslinien, die 
die individuelle und kollektive Beteiligung an der Beseitigung von Gewalt im Rahmen des Aufbaus eines 
nationalen Projekts fördern, das ethnische, kulturelle, sprachliche und sprachliche Unterschiede anerkennt; die 
Beseitigung von Gewalt im Rahmen des Aufbaus eines nationalen Projekts, das die ethnischen, kulturellen, 
sprachlichen und geschlechtsspezifischen Unterschiede anerkennt. Mit dieser Strategie setzen wir uns dafür ein, 
gewaltfreie Räume zu schaffen, in denen sich die Bildungsgemeinschaft unter angemessenen Bedingungen des 
Zusammenlebens entwickeln kann.“ 

231



232 
 

7.4.2.1 Vivamos Juntos en Armonía 

 

Das Ziel von Vivamos Juntos en Armonía besteht in der Etablierung einer Kultur des 

harmonischen Zusammenlebens, an der sämtliche Mitglieder der Bildungsgemeinschaft 

partizipieren. Die Bildungsgemeinschaft setzt sich aus Schülerinnen und Schülern, Lehrkräften, 

Eltern, lokalen Autoritäten und der Gesellschaft im Allgemeinen zusammen. Im Einzelnen geht 

es darum, sowohl den bilingualen als auch bei den einsprachigen Grundschülerinnen und 

Grundschülern interkulturelle Werte und Prinzipien zu lehren, mit dem Ziel, sie zu 

interkulturellen Gewohnheiten und Handlungsweisen zu befähigen. Sie wenden die 

interkulturellen Kompetenzen sowohl in den Bildungseinrichtungen als auch im privaten 

Umfeld an. Des Weiteren erlernen die Schülerinnen und Schüler auf Grundlage der zentralen 

Elemente der Demokratiebildung (Menschenrechte, bürgerliche Werte, friedliches 

Zusammenleben) soziale Kompetenzen. Sie schaffen dadurch ein entsprechendes, friedliches 

Schulklima, und darüber hinaus idealerweise ebenfalls in den Familien und den comunidades. 

 

Zur Implementierung dieser Strategie hat das Bildungsministerium didaktische Materialien 

publiziert und in die Klassenräume gebracht. Das Vorhaben sieht vor, jeden Monat einen Wert 

(aus einem universalen Wertekatalog) mit den Schülerinnen und Schülern im Unterricht zu 

erörtern, wobei dies in ritualisierter Form täglich für ca. 15 Minuten erfolgen soll. Zur 

Schüleraktivierung sieht das Projekt die Einrichtung eines Wertekomitees in der Klasse vor, 

welches monatlich neu gewählt wird. Zudem lernen die Schülerinnen und Schüler, wie nach 

dem Wert des Monats am besten gelebt werden sollte. Ein selbstgeschriebenes Gedicht 

(didaktisiertes Beispiel siehe Abbildung 29) synthetisiert die Bedeutung des Wertes. Die 

Schülerprodukte werden in kooperativer Form (z. B. gallery walk) präsentiert und gewürdigt 

und bleiben nach Möglichkeit auch sichtbar im Klassenraum exponiert (z. B. Gestaltung einer 

Werteecke, rincón de los valores).   

 

In einem Kalender wurde jedem Monat ein Wert zugewiesen, über den die Kinder lernen und 

reflektieren sollen. Der Kalender ist für die Haushalte bestimmt und soll die Thematisierung 

des jeweiligen Wertes in der Familie anregen. Die Werte sind folgende: Januar – honestidad 

Ehrlichkeit, Februar – fraternidad Brüderlichkeit, März – responsabilidad Verantwortung, 

April – respeto Respekt, Mai – puntualidad Pünktlichkeit, Juni – humildad Bescheidenheit, Juli 

– generosidad Großzügigkeit, August – tolerancia Toleranz, September – perseverancia 

Zielstrebigkeit, Oktober – veracidad Wahrhaftigkeit, November – laboriosidad Fleiß. Da im 

232



233 

Dezember die Ferien zwischen zwei Schuljahren stattfinden, wurde diesem Monat kein Wert 

zugeordnet (siehe Abbildung 30). 

 

Über monatliche Selbstreflexion der Kinder über den Wert (und wie er gelebt wurde) soll der 

Lebensweltbezug des Themas „Werte und Zusammenleben“ hergestellt werden. Zusätzlich 

sollen líderes comunitarios in die Schule eingeladen werden und im Rahmen von persönlichen 

Berichten oder Anekdoten aus ihrem Leben und ihrer Tätigkeit berichten, um die Werte greifbar 

zu machen. Zudem sammeln Lehrkräfte und Schülerinnen und Schüler in ihrer comunidad 

herausragende Biografien in Bezug auf die besprochenen Werte, und führen dazu Interviews 

durch. Auch die Schulung der Lesekompetenz kann auf der Transferebene die Analyse der 

Lektüren auf Einhaltung etc. von Werten enthalten. Die gesamte Schulgemeinschaft kann jedem 

Lunes Cívico (zivilgesellschaftlichen Montag) einen Wert widmen. Des Weiteren sind die 

Schülerinnen und Schüler aufgefordert, das Erlernte zu jedem Wert zu Hause mit der Familie 

zu teilen. Auf dem oben abgebildeten Kalender können die Familien entsprechende Handlungen 

festhalten. Zusätzlich soll die Schule zum Internationalen Tag des Friedens (21. September) 

eine „Wertemesse“ entweder im Bildungszentrum oder einer anderen Gemeinde durchführen 

(Mineduc und USAid 2013: html).  

 

Im Anschluss an die Präsentation des Programms erfolgt nun die Analyse unter 

Berücksichtigung einer der zentralen Forschungsfragen dieser Arbeit: Kann (Schul-)Bildung 

dazu beitragen, die Spaltung innerhalb der Ixil-Gemeinschaften (die auf die violencia und das 

Wirken von PAC und Guerilla zurückzuführen ist) zu überbrücken? 

 

Das dargestellte Programm nimmt nicht explizit Bezug auf Division und Gewalt auf lokaler 

Ebene, wobei eine Implementierung in allen guatemaltekischen Schulen angestrebt wird. 

Soziale Division innerhalb „ethnisch homogener indigener“ Gruppen findet keine 

Berücksichtigung. Werte werden als per se sehr abstrakte Konstrukte definiert, die Kindern und 

Jugendlichen (und ebenfalls Erwachsenen) nur anhand von praktischen, möglichst lebensnahen 

Beispielen zugänglich gemacht werden können. Zur Bewältigung dieser Herausforderung 

beziehen die Autor*innen des Programms Mitglieder der Gemeinden außerhalb des schulischen 

Rahmens ein. Mittels anschaulicher Biografien und nachvollziehbarer Handlungen erlangen die 

Schülerinnen und Schüler ein Verständnis dafür, was Werte sind, warum das Zusammenleben 

mit anderen Menschen Werte erfordert und welche Auswirkungen sie haben können. Ein 

Aspekt, der in diesem Zusammenhang zu berücksichtigen ist, ist die Komplexität gespaltener 

233



234 
 

Gemeinschaften, in denen die Rekrutierung geeigneter Akteure und Mediator*innen eine 

besondere Herausforderung darstellen kann. Es besteht die Gefahr, dass durch Einseitigkeit 

bezüglich der Repräsentanz der unterschiedlichen Gruppen noch zusätzlich Spannungen 

erzeugt werden.  Die Einbeziehung der Familien ist als richtig und wichtig zu erachten, jedoch 

besteht die Möglichkeit, dass diese Art der Vorgehensweise insbesondere in indigenen 

Haushalten als Eingriff in die eigenen Vorstellungen und Werte empfunden wird. Es fehlt eine 

interkulturelle Perspektive auf „Werte“ im Kontext der indigenen Kosmovision sowie die 

Einbeziehung indigener Konzepte und indigenen Wissens bei der Erstellung der Lehrmittel. Die 

in den Materialien genannten Werte sind auch Teil des Wertekanons der educación maya und 

Teil des „Gesetzes, was [sie] im Herzen tragen“ (Heckt 1999, 2000, Kalny 2001). Diese 

Verbindung ist notwendig, um den Schülerinnen und Schülern die universelle Gültigkeit der 

Werte für das menschliche Zusammenleben zu vermitteln. Die Implementierung dieser Werte 

und Regeln in den verschiedenen Bereichen des menschlichen Zusammenlebens ist essenziell, 

um eine universelle Gültigkeit zu gewährleisten. Die Evaluation des Einsatzes des Projektes 

auf Schul- und Gemeindeebene steht derzeit noch aus. 

 

7.4.2.2 La Nueva Ciudadania 

 

An weiterführenden Schulen (Oberstufenniveau, ciclo diversificado) wird seit 2018 das Thema 

La Nueva Ciudadania (dt. etwa „die neue Staatsbürgerschaft“) in Form von projektgeleitetem 

Unterricht gelehrt. Dabei suchen die Schülerinnen und Schüler Lösungen zu einer 

Fragestellung, die ein kontroverses gesellschaftliches Problem betrifft. Die methodische 

Vorgehensweise, investigación – acción, bringt den Schülerinnen und Schülern 

sozialwissenschaftliche Forschung nahe, mit der sie befähigt werden, eine staatsbürgerlich 

relevante Handlungskompetenz zu entwickeln. Mit dieser Handlungskompetenz sind sie in der 

Lage, ein Problem zu lösen, indem sie geeignete Mittel dazu auswählen. Darüber hinaus agieren 

sie als Multiplikator*innen in der Gemeinschaft. Die Lehrkraft sucht zwar die Fragestellung 

aus, begleitet jedoch darüber hinaus den Prozess lediglich, die Gruppe arbeitet weitestgehend 

selbstständig. Das Lernziel ist hierbei der Prozess selbst, eine acción transformadora, eine 

transformierende Handlung, mit der Recherche- und Reflexionsfähigkeit geschult werden. Das 

Projekt basiert auf dem Artikel 2 des Nationalen Bildungsgesetzes (Mineduc 2012: html). Die 

Bildungspläne wurden unter Berücksichtigung fünf grundlegender und miteinander 

verbundener Komponenten formuliert: 1. Menschenrechte, 2. Diversität, Multikulturalität und 

Interkulturalität, 3. Demokratie, 4. der „Interne Bewaffnete Konflikt“ und historische 

234



235 

Erinnerung und 5. Kultur des Friedens. Auf Grundlage des zweiten Artikels des 

Bildungsgesetzes und der Komponenten hat das Bildungsministerium zudem sieben Säulen der 

Demokratiebildung formuliert. Die sieben Säulen sind im Einzelnen: Information (Kenntnis 

über die Geschichte und die Probleme des Umfeldes und theoretischer Werkzeuge); 

Kritikfähigkeit; Kreativität; Aktivität; Demokratie (Einhaltung der Gesetze und Verständnis der 

Unabhängigkeit); Interkulturalität und pro – equidad (Leben mit der Vielfalt, Engagement für 

die Gerechtigkeit) sowie Dialogfähigkeit (Respektieren von Positionen, Konfliktlösung durch 

Dialog, nicht mit Gewalt). Daraus ergeben sich folgende Kompetenzen, die erkennen lassen, 

dass ein Schüler nach dem Konzept der nueva ciudadania unterrichtet wurde: die Fähigkeit, in 

situativen Kontexten zu lernen, mit herausfordernden Situationen und Kontexten umzugehen, 

die Fähigkeit zur Prozessorientierung (Weitsicht) und die Fähigkeit, zu abstrahieren, zu 

generalisieren, jedoch auch zu konkretisieren (MINEDUC 2018b).  

 

Dieses Beispiel zu Derechos específicos de los pueblos indígenas y democracia veranschaulicht 

die Vorgehensweise für die Schülerinnen und Schüler. Es werden jeweils eine Auswahl 

qualitativer und quantitativer Methoden sowie Leitfragen angegeben.  

 

¿Cómo provocamos un cambio en la sociedad, a partir de los conocimientos alcanzados? (Wie 

können wir einen gesellschaftlichen Wandel ausgehend von unseren Erkenntnissen 

herbeiführen?) lautet die Leitfrage des Projekts. Anregungen bezüglich möglicher Aktionen zur 

Multiplikation der Ergebnisse sind die Durchführung von Informationstagen in 

weiterführenden Schulen zur Weitergabe der gesammelten Informationen und der angestellten 

Reflexionen, z. B. durch Inszenierung mit Handpuppen oder Filmvorstellungen. Zudem können 

Ideen zu Observationsmechanismen (bezüglich der Einhaltung bestimmter Rechte oder der 

demokratischen Partizipation) den Autoritäten der Gemeinden und municipios sowie 

Beamt*innen in unterschiedlichen öffentlichen Bereichen vorgestellt werden. Daneben können 

Informationsprogramme in den lokalen Kommunikationsmedien zur Bereitstellung von 

Schlüsselinformationen in verständlicher Form für die Öffentlichkeit entworfen und publiziert 

werden. Nicht zuletzt gibt es nun vielfältige digitale Möglichkeiten, um Orte der Information, 

aber auch des Dialogs zu den Themen und Ergebnissen der Forschung zu schaffen. 

 

Die Digitalisierung und damit einhergehend die Demokratisierung des Zugangs zu Wissen und 

Informationen sowie die Eröffnung neuer Räumlichkeiten für Diskussion und Dialog 

konstituieren eine bedeutsame Chance für die Entwicklung von Gemeinschaft und die 

235



236 
 

Wiederherstellung des sozialen Gefüges (Nicholas / McCarty 2015: 48-50). Die bereits 

bekannten Herausforderungen, wie etwa das Fehlen einer angemessenen Basisinfrastruktur, 

bestehen fort und erfordern innovative Lösungen267. Neue Risiken (Falschinformation, Hetze, 

Cybermobbing etc.) fordern Sensibilisierung für jene Risiken und die Vermittlung bzw. 

Stärkung von Verhaltensethik und Werten. Gelingt dies, so kann Digitalisierung den dringend 

benötigten Dialog zwischen verschiedenen Positionen erleichtern und beschleunigen.  

 

7.4.3 Diskussion 

 

Der Evaluationsbericht des Bildungsministeriums zu der Pilotphase der Implementierung der 

Staatsbürgerkunde ciudadanía von 2019 bringt zwei „erstaunliche“ Ergebnisse hervor. Die 

Analyse der Daten ergab, dass die ablehnende Haltung gegenüber der Thematisierung des 

Bürgerkriegs im Unterricht der teilnehmenden Lehrkräfte nahezu unverändert blieb (lediglich 

14 % vor und 16 % nach den Fortbildungen). Des Weiteren zeigte sich, dass auch nach den 

Fortbildungen 31 % der Lehrkräfte (vorher 35 %) ablehnend auf die 

Wiedergutmachungsleistungen des Staates blickten. 

 

Ferner ist es diskussionswürdig, den Erfolg einer Bildungsmaßnahme von dem individuellen 

Einsatz einer Lehrkraft abhängig zu machen, zumal bereits auf globaler Ebene im 

Bildungsbereich ein zu hoher Anteil von diesem individuellen Einsatz abhängt. Aus der 

Perspektive einer Ixil-Lehrkraft, die möglicherweise allein an einem entlegenen Standort den 

Schulbetrieb aufrechterhält, wird das Dilemma deutlich. Selbst bei hohem persönlichem und 

beruflichem Engagement der Lehrkraft und entsprechender Motivation, den Bürgerkrieg zu 

thematisieren, sind die Herausforderungen erheblich. Eltern sowie verschiedene 

Interessengruppen in der Gemeinde können zuweilen gewaltbereiten Widerstand leisten. Das 

didaktische Material für den Unterricht ist in seiner Reichweite auf den schulischen Rahmen 

begrenzt. Das Kollegium eines großen Schulzentrums muss sich im Vorfeld sehr gut auf diese 

Aufgabe vorbereiten, um Konflikte schlichten und vermitteln zu können. 

 

Der Diskurs über den Bürgerkrieg und tabuisierte, von Generation zu Generation tradierte 

sowie latente Konfliktlinien der Gesellschaft muss auf viele Schultern verteilt und öffentlich 

 
267 Rurale Dorfgemeinschaften in der Ixil-Region nutzten auch im Jahr 2018 hauptsächlich das Radio und erst an 
zweiter Stelle den Fernseher. Moderne Mobiltelefone waren zwar verbreitet, jedoch in ihrem Nutzen auf das 
Tätigen von Telefonaten beschränkt. Computer, Laptops, Tablets und das Internet waren urbanen Räumen wie 
Nebaj, Chajul und Cotzal vorbehalten.  

236



237 

geführt werden. Der Prozess der Demokratiebildung durch Bildung und Erziehung ist als ein 

Langzeitprojekt zu betrachten, dessen Effektivität erst nach längerer Zeit und einer 

kontinuierlichen Einbindung aller Generationen festgestellt werden kann. Bei der Konzeption 

geeigneter Maßnahmen und Ansätze zur Formung einer friedlichen Zivilgesellschaft ist es 

daher unerlässlich, die Umsetzbarkeit der Maßnahmen im Voraus zu evaluieren (Bellino 2017: 

186).  

 

Mnemonische Gemeinschaften der Ixil stimmen selten mit Schulgemeinschaft oder 

Klassengemeinschaft überein. Die Schülerschaft zeichnet sich durch einen weitgehend 

homogenen sozialen und linguistischen Hintergrund aus. Hingegen zeigt sich eine heterogene 

Verteilung der religiösen und historisch-sozialen Hintergründe, insbesondere in Bezug auf die 

Zeit des Bürgerkriegs. Die Bildung einer identitätsstiftenden Klassen- oder Schulidentität ist in 

der aktuellen Situation in den Klassenräumen nur durch aktive Ausblendung dieser konfliktiven 

Hintergründe möglich. 

 

7.5 Von Mayanisierung zu Dekolonisation (im Bildungsbereich) 
 

Seit Beginn des 21. Jahrhunderts diskutieren akademische Publikationen zunehmend die 

Konstruktion von Maya-Identität bzw. Mayanisierung als einen politischen Prozess, begleitet 

von einem neuen Diskurs (Bastos / Camus 2006, Bastos / Cumes 2007). Mit dem Begriff der 

Mayanisierung (mayanización) werden Prozesse der Wertschätzung, Rettung, des Gebrauchs 

und der Weiterentwicklung der objektiven Elemente (Sprache, Kleidung, Essen, Architektur, 

Organisation) und subjektiven Elemente (ethnisches Bewusstsein, Spiritualität, Loyalität, 

Stolz) von Maya-Kultur in verschiedenen Bereichen der guatemaltekischen Gesellschaft 

beschrieben. Sie stehen in engem Zusammenhang mit der Anerkennung der Menschenrechte 

der Indigenen Völker. Es handelt sich um jenen Prozess, der dazu führt, sich selbst als Maya zu 

bezeichnen und zu fühlen. Es ist ein Prozess des Wandels eines negativen ethnischen 

Selbstbildes hin zu einem positiven. Innerhalb einzelner Gemeinden gibt es mitunter auch 

Widerstand gegen diese Entwicklung.  

 

Die jüngsten Reformen des Bildungsministeriums. tragen der kulturellen Vielfalt im Land in 

der Theorie Rechnung, z. B. sollen auch „nicht-indigene“ Schüler*innen über indigene 

Kosmovision erfahren und eine indigene Sprache lernen. Allerdings muss durch gründliches 

Monitoring und Evaluationsprozesse sichergestellt werden, dass diese tatsächlich umgesetzt 

237



238 
 

werden. Der Zugang zu Bildung muss endlich allen Kindern ausnahmslos offenstehen. 

„Bildungskritische“ indigene Eltern müssen überzeugt werden, dass die Gemeinschaft in ihrer 

Gesamtheit von formaler Bildung und Erziehung profitiert. Schule und Bildung können zu 

friedlichem Zusammenleben beitragen, wenn junge Menschen zu dialogfähigen, mündigen 

Bürgern erzogen werden. Dabei stellt die Befähigung zu Dialogen eine der 

Schlüsselkompetenzen dar.  

 

Idealerweise handelt es sich um qualitativ hochwertige Bildung in allen Jahrgangsstufen, die 

auch die Bedenken der indigenen Eltern, die das Schulsystem mitunter als „westlich“ und als 

fremd empfinden, ernst nimmt und den indigenen traditionellen Bildungs- sowie 

Erziehungsmethoden und -inhalten Rechnung trägt (Tuhiwai Smith 2012). Anstatt weiter 

Ungleichheit zu produzieren, sollte Bildung den marginalisierten indigenen Jugendlichen eine 

Stimme geben und ihnen echte Perspektiven für die Zukunft in ihren Gemeinschaften jenseits 

„westlicher“ Ideale aufzeigen. Dabei dürfen Kategorien wie indígena oder ladino keine Rolle 

spielen. Ebenfalls müssen die zerstörerischen, innerhalb der Familien tradierten historischen 

Erinnerungen der Gemeinschaft thematisiert und unterschiedliche Positionen angehört und 

ernst genommen werden. Daraus kann eine Kultur des interkulturellen und toleranten Dialogs 

entstehen und in die Klassenzimmer und die Gemeinschaften Einzug erhalten.   

 

7.5.1 Konstruktion von Maya-Identität im schulischen Umfeld 

 

Im schulischen Kontext trägt die positive und wertschätzende Vermittlung von Maya-Sprachen 

im Rahmen von EBI, in Verbindung mit der Einbeziehung der Lebenswelt sowie der Aspekte 

der educación indígena, zur Konstruktion der Maya-Identität bei. Dennoch ist Maya-Identität 

sozial und historisch konstruiert und weiterhin politischen Spannungen und Widersprüchen 

ausgesetzt. Bedingt durch die Ereignisse des Bürgerkriegs waren indigene Gemeinden wie 

Nebaj Schauplätze von Auseinandersetzungen zwischen Mitgliedern verschiedener Kirchen 

und Glaubensgemeinschaften. Während des Bürgerkriegs fand die Teilnahme an traditionellen 

Maya-Ritualen im Verborgenen statt. Konversionen zu evangelikalen Kirchen, um sich der mit 

dem Katholizismus und costumbre einhergehenden Lebensgefahr zu entziehen, fanden 

zahlreich statt. Während der Feldforschung vollzog sich bereits ein Wandel: Maya-Kultur, sei 

es Ixil, K’iche’ oder Tz‘utujil, begann konfessionsunabhängig öffentlich gelebt zu werden. 

Dabei spielten die Schulen eine zentrale Rolle, indem sie ceremonias mayas zu 

unterschiedlichen festlichen Anlässen in das Schulleben aufnahmen. Dies geschah auch, wenn 

238



239 

nicht alle Mitglieder der jeweiligen Schulgemeinschaft oder des Dorfes die Durchführung 

unterstützten. Das Kulturelle im schulischen Kontext „erschien nun unbedenklich, unpolitisch 

und harmlos“ (Dary 2007: 83).  

 

Ein Beispiel aus meiner Feldforschung kommt aus Los Encuentros, Sololá. Dort führten die 

Schülerinnen und Schüler (mehrheitlich Kaqchikel) im März 2009 anlässlich der Einweihung 

eines Trinkwassernetzes im Dorf und einer Handwaschstation in der Primarschule einen 

traditionellen Tanz auf. Der Tanz war in eine Feier eingebunden, die mit der Durchführung eines 

Rituals durch einen Kalenderpriester begonnen wurde.  

 

Sowohl die Dorf- als auch die Schulgemeinschaft partizipierten an der Feier. Das 

Trinkwassernetz und die Handwaschstation standen als gemeinschaftliches Gut im Mittelpunkt. 

Die Mitglieder der Gemeinde hatten sie selbst gebaut 268  und von der Handwaschstation 

profitierten alle Kinder im Primarschulalter. Für die Bevölkerung des Dorfes, die aufgrund 

divergierender historischer Erfahrungen, Erinnerungen sowie unterschiedlicher 

Glaubensvorstellungen nicht stets ein harmonisches Verhältnis pflegte, stellte die Feier mit den 

traditionellen Elementen ein verbindendes bzw. vermittelndes Ereignis dar. Rituelle 

Handlungen und Tanz können die Maya-Identität stärken und als Grundlage zum Dialog dienen. 

Diese wiederum fördern den sozialen Zusammenhalt und ein friedliches Zusammenleben. Die 

Schule bietet nicht nur in Guatemala allen Mitgliedern einer Gesellschaft einen Ort der 

Zusammenkunft und somit Potenzial zur Vermittlung zwischen unterschiedlichen Gruppen. 

 

Die bilinguale, interkulturelle Ausrichtung vieler Schulen (siehe Kapitel 7.3) bietet dem Prozess 

der Mayanisierung in der Theorie einen Wirkungsbereich im Alltag von ganzen Gemeinden. 

Dieser Prozess bezieht sowohl die Schulgemeinschaften als auch die Dorfgemeinschaft ein.  

 

7.5.2 Akademische Lehre aus Maya-Perspektive: las universidades mayas de Guatemala  
 

Bereits während der letzten Dekade des 20. Jahrhunderts diskutierten und forderten 

akademische Kreise Guatemalas die Notwendigkeit der Einrichtung einer Maya-Universität 

(Centro Maya de Estudios Superiores, CMES). Diese sollte jedoch keine universitäre 

Einrichtung für indigene Studierende sein, sondern sie sollte aus den indigenen Völkern heraus 

 
268 Dazu zählt der vollständige Ablauf: Transport der Baumaterialien (für Wassertank an der Quelle und das 
Leitungssystem, sowie die Anschlüsse der Haushalte), Konstruktion des Zementtanks an der Wasserquelle, 
Ausheben der Gräben für die Leitungen, Verlegen der Leitungen und Installation der Anschlüsse. 

239



240 
 

entstehen. Sie sollte nicht ausschließlich Gelegenheit bieten, lo indígena selbst zu studieren, 

sondern sie sollte Ausdruck und Unterstützung desselben sein. Wissenschaft sollte betrieben 

werden in Übereinstimmung mit den eigenen Kriterien, aus dem eigenen Wissenssystem heraus 

(Azmitia 2008: 318, Cojtí Cuxil 2009: 313f.). Als Zielsetzung galt, zur Bekämpfung der Armut, 

der Exklusion, der Ungleichheit und des Rassismus beizutragen. Aktuelle globale 

Entwicklungen der universitären Bildung sollten einbezogen und mitgetragen werden. 

Außerdem sollte jenseits von Folklorisation die in der Maya-Kosmovision, in der Identität und 

in den eigenen Praktiken und dem eigenen Wissen begründete Erkenntnistheorie bewahrt 

werden. Sowohl technisch als auch wissenschaftlich müssten die soziopolitischen 

Gegebenheiten der indigenen Völker beachtet werden. In Anlehnung an Theotonio dos Santos 

(ecología de los saberes) sollten zudem die Pluralität der Wissenschaft und der Technologie 

einbezogen werden und in Bezug auf die indigenen Völker sollte der Wissenschaftsbetrieb 

„entfolklorisiert“ werden. Die Herausforderungen indigener Universitäten im 

Forschungsbereich manifestieren sich in der Auseinandersetzung mit Souveränität, welche eng 

mit den Konzepten von Identität und Weisheit verknüpft ist (Brysk 2000: 237). Die Maya-

Universität strebte die Erreichung von Zielen an, die von diversen Maya-Organisationen nicht 

vollständig realisiert werden konnten. Dazu zählten die Überwindung von Exklusion, 

Rassismus und sozialer Limitierung sowie die Befreiung von der Bevormundung durch den 

westlichen Wissenschaftsbetrieb. Das übergeordnete Ziel bestand in der tatsächlich wirksamen 

Mitgestaltung von Gesellschaft und Staat. Dieser Ansatz ist ebenfalls in der akademischen 

Strömung der Dekolonisierung zu verorten und tritt für eine Wissenschaft ein, die indigene 

Methodologien und Methoden anwendet und fördert (Chilisa 2012, Tuhiwai Smith 1999, 2012, 

Wilson 2006).  

 

Neben der am 9. Dezember 2004 offiziell eröffneten Mayab’ Nimatijob’al, Maya-Universität 

von Guatemala (Maxwell 2009: 95), gründeten sich 2011 zwei weitere Maya-Universitäten269 

– die Ixil-Universität und die Kaqchikel-Universität270. Weitere, eine K’iche’- und eine Mam-

Universität, befinden sich im Aufbau. Die beiden bereits bestehenden Institutionen verfolgen 

ähnliche Ziele, setzen sie jedoch jeweils auf ihre eigene Art und Weise um. Sie stehen in der 

Tradition der indigenen Universitäten in Kanada (z. B. First Nations University of Regina, 

 
269 Stand März 2020 
270 Die Universidad Maya Kaqchikel – UMK – unterrichtet an vier festen Standorten in Präsenz (meist im 
kompakten Tagesformat samstags) und online. Sie steht ebenso wie die Ixil-Universität für die Dekolonisation 
der akademischen Lehre und Forschung in Guatemala. 

240



241 

Saskatchewan) und in den USA. Mit ihren Inhalten271, Methoden und ihrer Unabhängigkeit 

stellen sie Alternativen (und auch Gegenentwürfe) zu den staatlichen Bildungseinrichtungen 

dar. Darüber hinaus beschreiten sie zielstrebig den Weg der Dekolonisierung der Bildung und 

schaffen an dieser Stelle aus den während der Kolonialzeit und der violencia entstandenen 

Brüchen echte Chancen für die jungen Generationen und ihre comunidades.  

 

Anders als das konventionelle, „westliche“ Verständnis von Bildung vermuten lässt, versucht 

die Ixil-Universität eine alternative Form der Wissensvermittlung zu etablieren. Dabei sind 

sowohl der Ort, die Inhalte als auch die Art des Unterrichts innovativ und nach Ixil-

Epistemologie gestaltet. Anders als beispielsweise die staatlich initiierten Initiativen in Mexiko, 

die ebenfalls indigene Universitäten hervorgebracht haben, befindet sich die Ixil-Universität 

durch ihre echte Autonomie in der Position, Bildung und Erziehung nach indigenen 

Methodologien durchzuführen – ohne Kompromisse. In Mexiko zeichnet sich, ähnlich der 

paradoxen Situation auf nationaler Ebene in Guatemala, eine deutliche Diskrepanz zwischen 

offiziellem Diskurs und der praktischen Umsetzung der indigenen Bildung ab. So kommt es 

mitunter zu dem Einsatz von indigenen Intellektuellen auf bestimmten Posten, um die 

Forderungen der indigenen Interessengruppen zu vertreten, jedoch bleibt ihnen in der 

politischen Praxis häufig Handlungskompetenz verwehrt (Llanes Ortiz 2008:53) 272.  

 

Das Profil der Ixil-Universität beinhaltet neben der Vermittlung von traditionellen 

handwerklichen und agrarwissenschaftlichen Fähigkeiten ebenfalls die Entwicklung und 

Dokumentation einer eigenen Geschichtsschreibung des „Volks der Ixil“ und dessen 

Kosmovision. Dabei stehen an erster Stelle die Anerkennung des traditionellen, ehrwürdigen 

Wissens als valides und gleichgestelltes Wissen und die Achtung der Wissensträger in der 

comunidad. Zudem behält die comunidad die Kontrolle über die Forschung und damit einher 

geht ein neues, selbstbewussteres Verständnis der eigenen Identität. Die Ixil haben verstanden, 

ihre Rechte in Bezug auf Bildungssouveränität und die selbstbestimmte Verfügung über „ihr“ 

Wissen durchzusetzen. Forschung, Lehre und die Zugänglichmachung der Erkenntnisse in den 

comunidades machen die Ixil-Universität zu einem wirksamen Werkzeug, Selbstbewusstsein 

und kulturelle Identität in den comunidades zu fördern und zu festigen – kulturelle Resilienz zu 

fördern. Die Absolvent*innen der Ixil-Universität treten selbstsicher und zielstrebig auf.  

 
271 Ich verwende bewusst nicht den Begriff „Curriculum“, da sich die Universitäten explizit gegen ein solches 
aussprechen. 
272 Zu der Thematik der Universidades Indígenas in Mexiko und dem Beispiel für eine gescheiterte Etablierung 
von „Interkulturalität“ bei der Gründung der Universidad de Oriente, Yukatan siehe Llanes Ortiz (2008).  

241



242 
 

Die Studieninhalte der Ixil-Universität (siehe Abbildung 35) stammen aus drei 

Themenbereichen: „Landentwicklung“ (desarrollo del territorio), „Umgang mit Ressourcen 

und Umweltschutz“ (gestión de recursos y protección del medio ambiente) und „Ixil-

Geschichte und Kultur“ (historia y cultura Ixil). Die Geschichte und Kultur der Ixil umfasst 

materielle sowie das immaterielle Kulturerbe, welches die Basis für die beiden anderen 

Themenbereiche darstellt. Das Wissen über Objekte historisch-materieller Kultur, z. B. tejidos 

und archäologische Objekte oder Artefakte, trägt ebenso einen pädagogischen Wert für die 

Gemeinschaft in sich (Bell / Napoleon 2008: 332) wie auch sakrale (Orts-)namen oder 

Gebetstexte (ebd.: 328). Traditionelles Ixil-Recht als auch Ixil-Medizin fallen ebenfalls in 

diesen Themenbereich und sind von grundlegender Bedeutung.  Das Konzept der Ixil-

Universität basiert auf educación Ixil, die der weiter oben genannten educación indígena ähnelt. 

Sie steht primär für das informelle Lernen im häuslichen Umfeld von den Eltern und 

Großeltern. Ältere Mitglieder der comunidad sind Wissensträger und gestalten die 

Begegnungen des Lernens. Sie teilen ihr Wissen, indem sie Vorbilder sind, die Jüngeren anleiten 

und ihre Geschichten und Handlungen teilen (Wotherspoon 2015: 82). Informelle 

Lernsituationen sind von Konversationen, dynamischen Interaktionen und Verständnis geprägt 

und somit in Einklang mit indigener Pädagogik und indigenen Methodologien (Drawson 2017). 

Die Ixil-Universität zielt darauf ab, indigenes Wissen aus informellen Lernkontexten mit den 

Aktivitäten, die in formalen Bildungs- sowie Forschungseinrichtungen stattfinden, zu 

verbinden (Wotherspoon 2015: 82). Educación Ixil findet innerhalb der Elternhäuser in 

unterschiedlicher, individueller Ausprägung statt. Dabei spielen die Religionszugehörigkeit und 

der Grad der Wertschätzung der kulturellen Traditionen eine große Rolle. Es handelt sich um 

ein Mindestmaß an kulturellen Codes und Rollen der jeweiligen comunidad. Mithilfe im 

Haushalt, Partizipation am rituellen Leben und das Hören von oralen Traditionen sind Teil der 

educación Ixil. Ixil ist weiterhin die Muttersprache der jungen Generation. Viele Familien 

monieren, dass die formale Schulbildung die kulturellen Aspekte der Erziehung, die, die zum 

„guten Leben“ befähigen, außer Acht lässt. Das „gute Leben“, el buen vivir, hielt in den letzten 

Jahren zunächst in den Diskurs der kulturellen Aktivist*innen Einzug und ist jetzt auch im Zuge 

der Arbeit der Bewegung bei Teilen der indigenen Bevölkerung angekommen. Die Verwendung 

des Ixil-Terminus ti‘ chajil hat sich mittlerweile sowohl im Diskurs der indigenen 

Aktivist*innen als auch in neuerer Forschungsliteratur (z. B. Batz 2017) durchgesetzt. Ti‘ chajil 

bedeutet wörtlich bienestar, „Wohlbefinden“. Die Ixil-Universität begreift Bildung und 

Erziehung nicht nur als individuelle, sondern auch als gemeinschaftliche Ressource. Diese 

Ansicht hebt das Konzept weit über die Vorstellung von Bildung als Humankapital, welches 

242



243 

zur Behauptung in der Nationalgesellschaft nötig ist, hinaus. Den Studierenden wird über 

Handlungskompetenz hinaus eine ethische Verpflichtung ihrer comunidad gegenüber 

vermittelt. 

 

Im Hinblick auf eine dekolonisierte Umsetzung von universitärer Bildung nimmt die Ixil-

Universität nicht nur in Guatemala eine Vorreiterrolle ein. Gelungene Umsetzung indigener 

Methodologien und Methoden in Lateinamerika finden sich außerdem in Nicaragua 

(URACCAN) und Mexiko (Universidad Autónoma Indígena de Mexico, Sinaloa und 

Universidad Indígena Latinoamericana, Tabasco)273 (Llanes Ortiz 2008: 53).   

 

Die bewusste Entscheidung, von formeller, staatlicher Bildung unabhängig zu bleiben, 

ermöglicht es den Organisator*innen, Lehrenden und Lernenden, frei von kolonialen 

Vorurteilen und losgelöst von starren, normativen Vorgaben zu arbeiten – und Souveränität zu 

erlangen. Zudem wird so verhindert, dass die Ixil-Universität zu einer Komponente eines 

Machtkampfs zwischen unterschiedlichen Akteuren der Bildungspolitik wird.  Dabei werden 

jedoch die internationalen Konventionen und Methoden des wissenschaftlichen Arbeitens aus 

der westlichen Universitätstradition übernommen und für die eigene Struktur eingesetzt. Dieses 

Vorgehen ähnelt dem weiter oben analysierten Neujahrsritual und der Eigeninterpretation des 

templo griego romano als neugestalteten sakralen Ort zur Durchführung formeller ritueller 

Handlungen.  

 

Die Ixil-Universität existierte bis 2021 nicht an einem festen geographischen Standort, sondern 

„kommt dorthin, wo ihre Studierenden sind“ 274. Die Dozenten und Studierenden kommen in 

die Gemeinden, in denen teilnehmende Studierende leben, und halten dort ihre 

Lehrveranstaltungen und Seminare. Zudem werden die Studierenden in zahlreiche 

gemeinschaftliche Projekte einbezogen, was ihnen, so ein Studierender, gleichzeitig „Freiheit 

und Ehre zuteilwerden lässt“ und ihnen Anerkennung und „das Gefühl, einen nützlichen Beitrag 

zum guten Leben im Kollektiv zu leisten“, vermittelt275.  

 

Jugendliche Ixil formulieren weiterhin ein Interesse an Lebensentwürfen, die sich von denen 

ihrer comunidades sehr stark unterscheiden. Damit einher geht ein zunehmender Verlust des 

 
273 Die mexikanische Regierung blockiert jedoch aktiv die aus der zapatistischen Bewegung entstandene 
Universität in Tabasco (Llanes Ortiz 2008: 53).  
274 Im Frühjahr 2021 wurde ein Studienzentrum in Cotzal eingeweiht, die Besuche in den comunidades 
bestimmen jedoch weiterhin den Studienalltag.   
275 Interview Pedro Brito, Nebaj, 16.03.2015. 

243



244 
 

Interesses an landwirtschaftlicher Arbeit. Hohe Migrationsquoten in Richtung urbaner Zentren 

und der USA führen zudem zu einem Verlust von Arbeitskräften und verstärken die 

Abhängigkeit der Familien von Geldrücksendungen (remesas) zur Sicherung der Versorgung. 

Im landwirtschaftlichen Bereich ist eine Entwicklung von traditionellem Subsistenzanbau hin 

zu cash crops zu beobachten. Die Einführung von nicht traditionellen Anbauprodukten wie z. 

B. Brokkoli und Blumenkohl geht auch insbesondere auf das Wirken verschiedener 

internationaler Organisationen in der Ixil-Region zurück276. Auch verschiedene lokale (Jugend-

)Organisationen haben das Thema aufgenommen, gerade mit dem Ziel, die Abwanderung der 

Jugendlichen aus der Region durch Schaffung neuer Perspektiven aufzuhalten. Dazu gehört 

ebenfalls das Bestreben, den Subsistenzbauern Anerkennung und Würdigung ihrer Arbeit und 

ihres Lebensentwurfs entgegenzubringen. Damit einher geht das traditionelle Konzept txutx 

txava’ (madre tierra), welches eng mit der traditionellen Spiritualität und Gefühlsbezogenheit 

(afecto) verwoben ist. Die Arbeit der Kleinbäuer*innen auf dem Land erhält durch die an der 

Ixil-Universität ausdrücklich betonte Wertschätzung auch bei den sehr kritischen, jungen 

Generationen neue Popularität. Neben der Wiedergewinnung angestammten Wissens entdecken 

und rekonstruieren die Studierenden auch Strukturen der ethnischen Selbstbestimmung und des 

Zusammenlebens. Sie wirken dem globalen Trend zur starken Individualisierung entgegen und 

reflektieren darüber, wie die kollektive Identität der comunidad gestaltet werden kann.  

 

Die verschiedenen Akteur*innen, Jugendliche aus der ländlichen Peripherie, internationale und 

lokale Mitarbeiter*innen der Organisationen und die älteren Generationen generieren positiv 

konnotierte Werte zu unterschiedlichen Lebensentwürfen: das traditionelle Leben auf dem 

Land, das in der Stadt und das Leben im Ausland. Dadurch stehen die Lebensentwürfe in 

Konkurrenz zueinander und schaffen durch Widerspruch und Probleme ein Dilemma für die 

Jugendlichen. Einerseits strebt ein großer Teil der jugendlichen Landbevölkerung nach 

weiterführender Bildung, der ländliche Raum bietet jedoch nur Arbeit in der Landwirtschaft 

oder – begrenzt – im öffentlichen Sektor. Dazu gehören die „klassischen“ Berufe des sozialen 

Aufstiegs: Lehrkräfte, Kaufleute, Buchhalter*innen, Jurist*innen. In einer weiterführenden 

Forschung könnte evaluiert werden, inwiefern Absolvent*innen der Ixil-Universität mit neuen 

Impulsen in ihren Heimatgemeinden wirken und wie bzw. ob sie dazu beitragen, dem Streben 

nach Migration in die USA oder die Hauptstadt entgegenzuwirken. 

 

 
276 So haben z. B. die Peace Corps in der Region zwischen 2004 und dem heutigen Tag zahlreiche Projekte zur 
Diversifikation und Wirtschaftlichkeit der Landwirtschaft durchgeführt. 

244



245 

7.6 Zusammenfassung und Diskussion 

 

Bildung nimmt eine entscheidende Rolle bei der Gestaltung kollektiver Identität, Gemeinschaft 

und des Zusammenhalts ein. Das Konzept der EBI (Educación Bilingüe Intercultural) zielt 

darauf ab, in der Theorie die Wertschätzung der indigenen Sprache und Lebensrealität sowie 

der indigenen Werte und des indigenen Wissens zu fördern. In der Praxis zeigt sich jedoch, dass 

dieses Ziel noch nicht vollständig erreicht wurde. Ein Defizit besteht in der Verfügbarkeit von 

Lehrkräften, die über ausreichende Kenntnisse der Mayasprache verfügen oder die Bereitschaft 

mitbringen, in einem herausfordernden, ländlichen Umfeld zu arbeiten. Im Primarschulbereich 

steht dem Ixil-Unterricht zwar eine Auswahl an Materialien zur Verfügung, die einzelne 

kulturelle Aspekte des Lebensumfelds abbilden, doch ist dies allein nicht ausreichend. So 

kritisiert Feliciana Herrera, Alcaldía Indígena de Nebaj (08.12.2022, persönliche 

Kommunkation), dass Ixil losgelöst von der Kultur unterrichtet wird und Inhalte nicht an die 

Lebenswelt der Gemeinschaft angepasst werden. Obwohl im Plan Nacional de Educación 

Ciudadana 2004-2007 bereits die Werte der Maya-Kosmovision als komplementär und 

gleichwertig zu den universellen Werten definiert wurden, werden die Ixil-Kosmogonie, das 

eigene Wertesystem und die traditionelle Religion in der Praxis nicht berücksichtigt. 

Hinsichtlich der Überwindung der Division der Gemeinschaften aufgrund des Bürgerkriegs 

erreicht der Unterricht, insbesondere der sozialwissenschaftliche Unterricht, noch nicht sein 

volles Potenzial. Die Materialien zur Förderung einer friedlichen und lebenswerten 

Gemeinschaft haben keinen Lebensweltbezug und sind unsensibel gegenüber der Ixil-Kultur 

und den Ereignissen des Bürgerkriegs. Zudem berücksichtigen die nationalen 

Bildungsstrategien nicht, dass Traumata und Konflikte des Bürgerkriegs auch von den 

Nachkriegsgenerationen tradiert werden und der Bürgerkrieg in vielen Klassenzimmern nicht 

thematisiert wird. 

 

Einzig individuelles Engagement einzelner Lehrkräfte schafft Anlässe im Klassenraum und 

bezieht informelle Bildung ein. Bedeutsame und kulturellen Aspekten Rechnung tragende 

Bildung zu gestalten, ist eine Herausforderung. Die Bestrebung, die formale, konventionelle 

Schule inklusiver zu gestalten und eine rein additive Berücksichtigung von indigenem Wissen, 

Kultur und Sprache zu implementieren, trägt nicht zur Qualitätssteigerung von Unterricht und 

Lernen für indigene Schüler*innen bei. Diese Vorgehensweise entspricht keiner tatsächlichen 

Berücksichtigung der indigenen Bildung und Erziehung, sondern ermöglicht allenfalls eine 

erfolgreichere Bildungsbiographie innerhalb des staatlichen Schulsystems (Tuhiwai Smith 

2005: 95). Viele Errungenschaften und Verbesserungen der Bildungssituation im ländlichen 

245



246 
 

Guatemala gehen auf individuelles Engagement zurück und nicht auf die Arbeit des 

Bildungsministeriums. Zugang zu Bildung muss nicht „Modernisierung“ im negativen Sinn 

bedeuten, sondern bietet Möglichkeiten, Strategien zu entwickeln, Diskriminierung 

abzuwenden, Selbstbewusstsein zu erlangen, internalisierten Rassismus abzulegen und 

gleichzeitig auch zu einem Wandel des existierenden Bildungssystems beizutragen. Die 

Überwindung von „Ethnizität“ als ein konzeptueller Rahmen und das Hinterfragen von 

Kategorisierung in ethnischen Kategorien sind Aspekte, die im Rahmen einer 

Persönlichkeitsentwicklung durch Bildung und Erziehung gefördert werden können. Darüber 

hinaus kann sie individuelle Entwicklungsmöglichkeiten eröffnen. 

 

Schule hat das Potenzial, den Grundstein für ein friedliches Zusammenleben zu legen und zu 

einem harmonischen sozialen Miteinander beizutragen. Beispiele aus der Feldforschung von 

Kulturerbe als verbindendem Element bei besonderen Anlässen zeigen, dass die Institution 

Schule den Rahmen und den Ort bieten kann, in die gesamte comunidad hinein zu wirken. 

Lehrprogramme wie Vivamos juntos en armonía und La Nueva Ciudadania sind jedoch zu weit 

von der Lebensrealität entfernt, um tiefer als eine Unterrichtsreihe zu wirken. Sie vermögen es 

nicht, bis zu den latenten Konfliktlinien in den Ixil-comunidades vorzudringen. 

 

In diesem Kapitel wurde zudem untersucht, inwiefern formale Schulbildung und/oder indigene 

Entwürfe von Bildung und Erziehung dazu beitragen können, die innerhalb der Ixil-

Gemeinschaften existierende Division zu überbrücken. Ferner wurde erörtert, inwiefern 

institutionalisierte Ungleichheit gemindert und/oder überwunden werden kann. 

 

Hohe Analphabetismusquoten von 2022 aus den drei von extremer Armut gezeichneten 

municipios der Ixil-Region (33,57 % Nebaj, 43,95 % Chajul und 37,55 % Cotzal, Personen über 

15 Jahre) zeugen von fortbestehender Marginalisierung und Ungleichheit sowie defizienter 

Unterrichtsversorgung. Die Überwindung sozialer Ungleichheit kann demnach nicht allein 

durch die Gewährung von Zugang zu Bildung für marginalisierte und diskriminierte 

Bevölkerungsgruppen erreicht werden. Zusätzlich sind Wertschätzung und Einbeziehung der 

kulturellen Lebensumstände sowie eine hohe Qualität des Bildungsangebots erforderlich. 

 

Darüber hinaus ist festzustellen, dass viele Schul- oder Universitätsabsolvent*innen keine 

adäquate Beschäftigung in der Ixil-Region finden. Persönlichkeitsentwicklung und Teilhabe 

sowie ein erfülltes Leben sind in den Heimatgemeinden nicht realisierbar, weshalb 

246



247 

internationale Migration unausweichlich erscheint. In Bezug auf ihre Familien und 

Gemeinschaften verspüren sie mitunter Schuldgefühle, da sie die Erwartungen und Hoffnungen 

der Familien nicht erfüllen können. Aus Scham ihren Familien und comunidades gegenüber 

betrachten sie die internationale Migration als Ausweg. Formale Bildung wird in diesen Fällen 

als „wertloses“ kulturelles Kapital erachtet, da sie nicht ausreicht, um soziale Mobilität zu 

erreichen und bestehende Ungleichheiten zu überwinden.   

 

Die Ixil-Universität ermöglicht Jugendlichen und jungen Erwachsenen zum einen eine 

wertschätzende und tiefergehende Auseinandersetzung mit dem eigenen kulturellen Erbe und 

zum anderen eine wissenschaftliche Qualifikation, die an den Bedürfnissen der Gemeinschaft 

ausgerichtet ist. Die Universität fungiert als Instrument zur Förderung kultureller Resilienz 

innerhalb der Ixil-Gemeinschaft. Ihre Bildungsangebote sind an den Grundsätzen der educación 

Ixil ausgerichtet, wobei sie gleichzeitig die Normen und Konventionen westlicher akademischer 

Einrichtungen integriert. Dadurch leistet sie einen Beitrag zur Dekolonisierung und 

Defoklorisierung der Darstellung der Ixil- bzw. Maya-Kultur sowie der indigenen Kultur im 

Allgemeinen in Wissenschaft und Forschung. Die Absolvent*innen sollen durch ihr Studium 

dazu befähigt werden, ihre Gemeinde zu gestalten und zur Überwindung von Division 

beizutragen. Im Kontext des im Zuge des Bürgerkriegs stark geschädigten sozialen Gefüges in 

den Gemeinden kommt ihnen eine vermittelnde Rolle zu. Durch qualitative und partizipative 

Forschung in ihren Gemeinden und die Lektüre wissenschaftlicher Texte sind sie befähigt, mit 

verschiedenen Parteien in Dialog zu treten. Die Ixil-Universität stellt im Bereich der tertiären 

Bildung einen hoffnungsvollen Ansatz dar. Im Bereich der Primar- und Sekundarbildung fehlen 

entsprechende Ansätze in der Ixil-Region bis dato. Die im Rahmen der UNESCO-Strategie 

Cultura de Paz konzipierten Programme und didaktischen Materialien sind nicht in der Lage, 

die durch den Bürgerkrieg entstandenen Brüche in den betroffenen Gemeinschaften zu 

überwinden. Die Ixil-Universität beteiligt sich noch nicht an der Ausbildung von Lehrkräften 

für die Schulen in ihren Gemeinschaften. 

  

247



248 
 

8. Fazit  
 

In der nachfolgenden Diskussion werden die in dieser Arbeit formulierten Forschungsfragen 

aufgegriffen, um die Konstruktion kollektiver Identitäten und Gemeinschaft zu 

veranschaulichen. Zu diesem Zweck werden die Ergebnisse der unterschiedlichen Kapitel 

herangezogen. Sowohl die gelebten kulturellen Traditionen als auch das kulturelle Gedächtnis 

und das soziale Gefüge wurden durch historische Brüche und sozioökonomische Probleme 

gestört. Ein neues Verständnis und neues Bewusstsein für die eigene Kultur durch kulturelle 

Aktivist*innen und jüngere Ixil befinden sich derzeit im Entstehungsprozess. Die vorliegende 

Arbeit dokumentiert einen zeitlich begrenzten Einblick in die Prozesse, die die Resilienz einer 

Gesellschaft fördern.   

 

1) Wie und wo kommt es zu kultureller Resilienz und zur Selektion von tradiertem Wissen? 

 

Die im Rahmen der Feldforschung 2007-2010 dokumentierten Elemente des immateriellen 

kulturellen Erbes erlangten neue Aufmerksamkeit und zeigten eine hohe Resilienz gegenüber 

zerstörerischen Entwicklungen. In diesem Zusammenhang erfüllte der 260-tägige Kalender die 

wichtige Aufgabe, das kulturelle Gedächtnis zu wahren und Werte sowie Wissen über 

Kosmogonie und Kosmologie von Generation zu Generation weiterzugeben. Darüber hinaus 

hatte der Kalender eine synchrone, psychologische Funktion inne und diente gleichzeitig als 

Medium der Geschichtstradierung. Das immaterielle kulturelle Erbe ist als Bestandteil des 

kontinuierlichen und globalen Prozesses der Entstehung stets einem Wandel unterworfen. 

Dieser Prozess ist dynamisch und durch Interaktion gekennzeichnet, in der Bedeutung entsteht 

(Ingold 2000: 22). Elemente können abgegeben und neue aufgenommen werden. Obwohl die 

Ixil-Gesellschaft aus unterschiedlichen Glaubensgemeinschaften besteht, ist bei ihren 

Mitgliedern unabhängig von der Konfession eine gemeinsame Basis an kulturellen Werten und 

altem Wissen erkennbar. Zudem kommt dem immateriellen kulturellen Erbe auch in 

zeitgenössischen comunidades der Ixil eine ordnende Funktion und Wirkkraft zu. An dieser 

Stelle manifestieren sich kulturelle Resilienz und die Revalorisierung angestammten Wissens. 

In diesem Prozess nehmen religiöse Spezialist*innen eine zentrale Rolle ein, da sie im Alltag 

Divination, orale Traditionen und kulturelle Werte praktizieren. Sie verfügen über einen 

„privilegierten Zugang zu höheren Mächten" (Eriksen 2010: 227), agieren kompetent im 

rituellen Kontext und zeigen eine hohe Adaptionsfähigkeit gegenüber Eventualitäten und 

Veränderungen. Insbesondere orale Traditionen zeigen eine hohe Anpassungsfähigkeit an die 

248



249 

jeweiligen Gegebenheiten. Im Rahmen der aktuellen Auseinandersetzung mit neuen 

Herausforderungen manifestieren sie ebenfalls eine hohe Dynamik.  

 

Die Rituale, exemplarisch dargestellt durch die sajb’ichil zur Aussaat oder zur persönlichen 

Heilung, erfüllen eine doppelte Funktion: Sie stellen sowohl Lösungsmechanismen als auch 

Vermittlungsinstanzen zwischen Vergangenheit und Gegenwart dar, insbesondere im Kontext 

der durch den Bürgerkrieg verursachten Zerstörungen und Traumata. Sie zeigen Wege in die 

Zukunft auf, wobei die vermeintliche Authentizität der Rituale keine Relevanz besitzt, da durch 

das Ritual selbst neue und auch revitalisierte Konventionen, Regeln und Bedingungen 

konstruiert werden. Diese gelten als „soziale Leitlinien“ und „soziale Markierungen der 

Vergangenheit“ (Zerubavel 2003: 28). Das Ritual entfaltet durch seine Ausführung Wirkung, 

ein Prozess, der auch für Divination und performative Sprechhandlungen zutrifft (Rappaport 

1999). Rituale manifestieren sich innerhalb eines symbolischen Universums und stellen die 

praktische und personifizierte Manifestation der Kosmogonie dar. Zudem verhandeln sie 

Beziehungen innerhalb der Gemeinschaft, zwischen Menschen und zwischen Mensch und 

Umwelt. Auf diese Weise bilden sie die Grundlage zur Konstruktion des kollektiven 

Gedächtnisses und die Basis zur Neukonstruktion gesellschaftlicher Solidarität.  

 

An sakralen Orten manifestieren sich materielle, symbolische und funktionale Aspekte 

simultan. Sie fungieren als Schnittstelle zwischen materiellen und immateriellen Aspekten des 

kulturellen Erbes sowie zwischen Vergangenheit und Gegenwart. Die Bewohner*innen stehen 

in direktem Kontakt mit der sakralen Landschaft, wodurch sie die Verbindung zu ihrer 

Vergangenheit bewahren. Die Konzepte von Leben und Tod sowie von Zeit und Ewigkeit stehen 

in einer dynamischen Beziehung zueinander (Ingold 2000: 16–19).  

 

Der Bürgerkrieg, die Globalisierung und zunehmend auch die Digitalisierung führen zu 

plötzlichen und schnellen Transformationen der Gesellschaft. In Reaktion auf diese 

Entwicklungen und mit dem Ziel, das immaterielle kulturelle Erbe zu schützen, werden 

Schulungen der Kalenderpriester (beispielsweise durch K’iche’-Kalenderpriester) 

durchgeführt. Zwar artikulieren kulturelle Aktivist*innen Sorge vor einem vermeintlichen 

„Verlust“ von traditionellem Wissen, jedoch haben indigene, jahrhundertealte Konzepte von 

Zeit, Raum und Gemeinschaft unterschiedlichen, teilweise destruktiven Entwicklungen im 

Kern standgehalten und geben der kontemporären Gesellschaft Halt und Zuversicht.  

 

249



250 
 

2) Welche Strategien werden lokal angewandt, um der Spaltung der Gesellschaft zu begegnen 

und kollektive Identitäten neu zu konstruieren?  

 

Im Rahmen der Feldforschung, die zwischen 2007 und 2010 durchgeführt wurde, hat die 

Division der Ixil-Gemeinschaften die Frage aufgeworfen, wie kollektive Identitäten im Kontext 

vielfältiger Herausforderungen konstruiert werden. Ein zentrales Forschungsinteresse war 

dabei die Herkunft der innerhalb ethnischer und sozialer Gruppen existierenden Konfliktlinien. 

Der Bürgerkrieg zerstörte den sozialen Zusammenhalt auf individueller Ebene, d. h. zwischen 

Familienangehörigen, Nachbarn und Freunden. Das Zugehörigkeitsgefühl (feeling of 

belonging, McMillan / Chavis 1986: 6f.) ging verloren, was maßgeblich durch das Wirken der 

PAC bedingt war. 

 

Die Dichotomie Soldat („Täter“) vs. Dorfbewohner*in („Opfer“) erweist sich bei der Suche 

nach Lösungsansätzen zur Minderung von Ungleichheit oder zur Erneuerung des sozialen 

Zusammenhalts als nicht aussagekräftig. Dies ist darauf zurückzuführen, dass sie den 

komplizierten und konfliktiven Hintergrund der beiden Gruppen vereinfacht. Sowohl Soldaten 

als auch Dorfbewohner*innen haben eine gemeinsame Ethnizität, Sprache und vom Krieg 

geprägte Biographien. Das Zusammenleben in der Nachkriegszeit ist geprägt von ungeklärten 

und tabuisierten Verbrechen, wobei Täter- und Opferrollen je nach Perspektive unterschiedlich 

interpretiert werden können, da es sich um soziale Konstrukte handelt. Für die Annäherung und 

die Herstellung von Aussöhnung auf lokaler Ebene sind zwei Faktoren von entscheidender 

Bedeutung: Erstens bedarf es eines Raumes, der den Dialog ermöglicht, und zweitens ist die 

Bereitschaft zum Dialog für beide Seiten, sowohl für die „Opfer“ als auch für die „Täter“, 

erforderlich. Eine zusätzliche Herausforderung besteht in der Opferrolle, die häufig mit 

Passivität assoziiert ist und den „Opfern“ die Fähigkeit zur Eigeninitiative abspricht. Um ihre 

Interessen zu vertreten und ihre Rechte sowie eine Entschädigung einzufordern, müssen die 

Betroffenen selbst als politisch Handelnde auftreten. Ein solcher Dialog findet noch nicht statt. 

Das soziale Gefüge – el tejido social – ist insbesondere in den Dörfern der Ixil-Region stark 

und teilweise absichtlich von außen während der violencia gestört worden. An dieser Stelle 

offenbart sich die fundamentale Bedeutung zweier Komponenten für das friedvolle Miteinander 

in Gegenwart und Zukunft in einer Gemeinschaft – das soziale Gefüge und das kulturelle 

Gedächtnis. Die Ixil-Gesellschaft veranschaulicht dies eindrucksvoll, indem sie kollektive 

Identitäten kreiert, die trotz tiefgreifender Spaltungen entlang verschiedener Konfliktlinien aus 

dem Bürgerkrieg bestehen. Am Beispiel der Konstruktion von kollektiver Identität unter 

250



251 

Mitgliedern der Widerstandsdörfer der Sierra - CPR – konnte gezeigt werden, wie gemeinsam 

durch- und erlebte Gewalt und kollektive Traumata eine mnemonische Gemeinschaft 

konstruieren können. In diesem Fall wird Identität durch Erinnerung (Olick/Robbins 1998: 

110f.) und die Zugehörigkeit zu einer mnemonischen Gemeinschaft gestiftet. Der geteilte 

Wissensvorrat, der sich auf Aspekte wie Flucht, Leben in den Bergen und Entbehrung bezieht, 

prägt die kollektive Identität. Die Mitglieder der CPR kommunizierten symbolisch mit der 

Landschaft und übertrugen die heiligen Orte ihrer Herkunftsdörfer auf die neue Heimat. Die 

Beziehung zwischen Gruppe und Raum bildet eine symbolische Einheit. Selbst bei Trennung 

der Gruppe von ihrem ursprünglichen Raum trägt die Gruppe ihren Raum symbolisch mit sich 

(Assmann 2003 [11992]: 166). 

 

3) „Wo und wie agieren lokale Aktivist*innen der Ixil-Bewegung und wie gelingt es ihnen, 

einen aktiven Beitrag zur Dekolonisierung zu leisten?“ 

 

Die Analyse der Wirkungsbereiche der kulturellen und sozialen Bewegung der Ixil in Kapitel 6 

zeigt, dass die Division der Gemeinschaften politische Überzeugungskraft auf nationaler Ebene 

verhindert. Die Bewegung agiert in einer von Diskriminierung, Rassismus und Gewalt 

geprägten Umwelt. Zwischen der Realität in Guatemala und den in den Friedensverträgen 

deklarierten Abmachungen besteht eine signifikante Diskrepanz. Die Fundamaya nimmt eine 

bedeutende Funktion als Quelle für Aufklärung und Informationen ein, da der Staat seiner 

Fürsorgepflicht gegenüber der verarmten Landbevölkerung nicht nachkommt. Als kulturelle 

und zivilgesellschaftliche Organisation engagiert sich die Fundamaya auch in den sensiblen 

Bereichen der Ressourcennutzungs- und Landrechte. Die Projektgebundenheit ihrer Arbeit ist 

jedoch eine Herausforderung für die Organisation, da mit dem Auslaufen der finanziellen 

Unterstützung Projekte meist abrupt enden und sowohl Ressourcen als auch Wissen verloren 

gehen. Die Bewegung unternimmt ihrerseits aktive Versuche, „die eigene historische 

Erinnerung“ (memoria histórica propia) selbst zu identifizieren und öffentlich für sich zu 

beanspruchen. 

 

Ein Beispiel hierfür ist die Installation einer Gedenktafel sowie die Institutionalisierung eines 

Gedenktages zu Ehren der sieben widerständigen principales Ixhiles, deren Leben durch ihre 

aktive Rolle im Widerstand gegen die herrschenden Verhältnisse und diskriminierende Gesetze 

geprägt war. Durch diese Maßnahmen wurde eine zuvor verborgene Erinnerung sichtbar 

251



252 
 

gemacht. Die Ermordung der sieben principales stellte einen direkten Angriff auf die 

traditionellen Selbstverwaltungsstrukturen und Werte der Ixil-Gemeinschaft dar. 

 

Der Bau und die rituelle Eröffnung der architektonischen Struktur, welche die 

Führungspersönlichkeiten der Fundamaya als templo griego-romano bezeichneten (Kapitel 

6.3), illustrieren die komplexen Vorgänge bei der Konstruktion kollektiver Identität und sind 

gleichzeitig ein Beispiel für indigene Handlungskompetenz und Dekolonisierung. In der 

Entscheidung, einen neuen sakralen Ort, der in der Zukunft zur Durchführung von rituellen 

Handlungen dienen sollte, mit einer baulichen Maßnahme zu institutionalisieren, manifestierte 

sich der Wunsch, einen Bruch zu überwinden. In dem beschriebenen Beispiel machten die 

kulturellen Aktivist*innen einen heiligen Ort und das mit ihm verbundene immaterielle 

kulturelle Erbe „öffentlich“. Während dieser öffentlichen Inszenierung interpretierten die 

Aktivist*innen auch die „koloniale“, europäische Kultur neu und trugen zur Dekolonisation bei.  

 

Die Einweihung des sakralen Gebäudes, das Neujahrsritual sowie die Amtsübergabe an die 

neuen Vertreter*innen der alcaldía indígena in Verbindung mit der Aufklärungsarbeit zu 

Themen des Extraktivismus veranschaulichen die enge Verzahnung politischer Aktivitäten und 

des religiösen Bereichs des öffentlichen Lebens. Als kommunikative Handlung hat das Ritual 

eine ordnende Funktion (Rappaport 1999). Soziale Struktur und politische Legitimation 

entstehen durch bzw. werden durch religiös-rituelle Symbole und Handlungen gefestigt. Im 

Beispiel des Neujahrrituals schufen die kacholpom und Aktivist*innen der Fundamaya eine 

„Hauptnarrative“ (ebd.: 32). Dennoch ist der Kontext des Neujahrrituals relevant: Die 

Durchführung im Jahr 2009 wurde von der internationalen Kooperation als ein Element der 

memoria histórica-Methode geplant und diente spezifischen Zwecken. Zudem beschränkte sich 

der Kreis der Beteiligten auf eine relativ kleine Gruppe der Ixil-Gesellschaft.  

 

Beispiele für kritisches historisches Bewusstsein unter jungen Mitgliedern der Ixil-Gesellschaft 

sind die in der vergangenen Dekade entstandenen zahlreichen kreativen Ausdrucksformen. 

Dazu gehören insbesondere murales an öffentlich zugänglichen Orten. Sie stellen positiv 

verstärkte Identitätskonstruktionen bezüglich des Ixil- bzw. Mayaseins mit repressiven 

historischen Gewaltakten in Verbindung und leisten einen relevanten Beitrag zur 

Defragmentierung der Gemeinschaft.  

 

252



253 

Wie in Kapitel 6.5 dargestellt, weist der Handlungsbereich der Ixil-Bewegung bezüglich der 

Information über Entschädigungsleistungen und Exhumierungen ein Konfliktpotenzial auf. So 

kann es zwischen den Familien, die Entschädigungsleistungen in Anspruch nehmen wollen, zu 

Auseinandersetzungen kommen. Dabei stellt sich oftmals die Frage, wer die 

Entschädigungsleistungen „wirklich“ verdient hat und wer als „echtes Opfer“ zu definieren ist. 

In der Folge können sich kompetitive Opferrollen und Hierarchien von erlebtem Leid 

herausbilden, die ihrerseits weitere Konflikte generieren. Darüber hinaus ist festzustellen, dass 

es kein einheitliches kulturelles Gedächtnis der Ixil gibt, sondern vielmehr unterschiedliche 

gruppenspezifische Segmente. 

 

Die geschilderten historischen Brüche beruhen auf exkludierenden und abgrenzenden 

Erinnerungskonzepten. Sie zu überwinden, ist erst möglich, wenn „Täter“ und „Opfer“ als 

gleichwertige Parteien einander anhören. Damit das Ideal des dialogischen Erinnerns (nach A. 

Assmann 2013) in Guatemala erreicht werden kann, ist es notwendig, auf individueller Ebene 

das vorherrschende Klima der Tabuisierung sensibler Themen zu überwinden und auch das Leid 

der jeweils anderen Gruppen anzuerkennen.  

 

Die Aktivist*innen informieren die Gemeinden in Landrechtsfragen und beziehen sie in 

öffentliche Diskurse ein. Der Menschenrechtsdiskurs als Teil pluraler Maßnahmen stärkt lokale 

Akteure in ihrer politischen Auseinandersetzung mit staatlichen Vertreter*innen (Wilson 2006: 

79) und die Bestrebungen, Dekolonisierung zu erreichen. Der Fall Finca La Perla zeigt, wie 

historische Zusammenhänge neu konstruiert werden und wie indigene Aktivist*innen 

dekoloniales Handeln zeigen, wenn es um territoriale Rechte geht. 

 

4) Wie können formale Schulbildung und/oder indigene Entwürfe von Bildung und Erziehung 

dazu beitragen,  

a) die Division zu überbrücken?  

b) institutionalisierte Ungleichheit zu mindern und/oder zu überwinden? 

 

Die Kinder, Jugendlichen und jungen Erwachsenen der Nachkriegsgenerationen sind Erben des 

Bürgerkriegs. Durch intrafamiliäre Tradierung halten sie sowohl Opfer- als auch 

Täteridentitäten aufrecht. Jedoch erben sie nicht passiv die Erinnerungen an Gewalt und dazu 

passende Zukunftsvisionen von ihren Eltern und Großeltern. Vielmehr interpretieren, 

rekonstruieren und verorten sie sich selbst aktiv in diesen. Durch ihr Handeln und Denken 

253



254 
 

schaffen sie eigene Versionen dieser Erinnerungen, die von den Dynamiken der Globalisierung, 

Digitalisierung und Transnationalisierung geprägt sind. 

 

Um die Division zu überwinden, müssen die destruktiven, innerhalb der Familien tradierten 

historischen Erinnerungen an die Zeit des Bürgerkriegs thematisiert und unterschiedliche 

Positionen angehört und berücksichtigt werden. So kann die Grundlage für eine Kultur des 

interkulturellen und toleranten Dialogs geschaffen werden. Wenn diese in die Klassenzimmer 

und comunidades Einzug hält, kann dialogisches Erinnern Wirklichkeit werden. 

 

In der Theorie verfügt Schulbildung über die Wirkungsbreite und Handlungsmacht, um 

konkurrierende Narrative der Geschichte und ihre jeweiligen Verknüpfungen mit Wahrheit und 

Macht aufzuzeigen und daraus Ansatzpunkte für den Dialog auf Gemeindeebene zu entwickeln. 

In diesem Zusammenhang ist zu berücksichtigen, dass auch Globalisierung einen dialektischen 

Prozess darstellt und nicht zwangsläufig Verschlechterungen aufzwingt. Die in dieser Arbeit 

analysierten Publikationen des Ministeriums und die Reformen und Strategien zur 

Verbesserung auf anderen Ebenen, wie z. B. die Demokratieförderung, offenbaren in erster 

Linie die deutliche Diskrepanz zwischen der Realität in vielen Klassenzimmern und den Zielen. 

Zudem ist die einzelne Lehrkraft durch fehlende curriculare und institutionelle Unterstützung 

mit der Thematisierung des Bürgerkriegs auf sich allein gestellt. Darüber hinaus wird die 

notwendige Verknüpfung von historischer mit politischer Bildung nicht berücksichtigt. Daraus 

folgt, dass die Demokratiebildung nicht in dem erforderlichen Maße realisiert wird, um 

mündige Bürgerinnen und Bürger adäquat auszubilden. In indigenen, marginalisierten 

Regionen wie der Ixil-Region, in denen diese Bildungsarbeit dringend geleistet werden müsste, 

kommt der Staat seiner Pflicht nicht nach.  

 

Bildung ermöglicht die Entwicklung von Strategien, die Heranwachsende dazu befähigen, 

Diskriminierung zu verhindern, Selbstbewusstsein zu erlangen und internalisierten Rassismus 

abzulegen. Das bestehende Bildungssystem bedarf einer Reform, um die „ethnische 

Oppression“ aufzubrechen und das Denken in ethnischen Kategorien zu überwinden. 

Umfassende Persönlichkeitsentwicklung sollte durch formale Bildung und Erziehung gefördert 

werden. Der Diskurs über den Bürgerkrieg und die tabuisierten Traumata muss auf viele 

Schultern verteilt und öffentlich geführt werden. In den Bildungseinrichtungen der Ixil-Region 

nehmen einzelne innovative Lehrkräfte (z. B. aus Batzaja) und die Ixil-Universität inspirierende 

Vorreiterrollen ein. Ihre Ansätze basieren auf der Prämisse, dass verschiedene Aspekte der Ixil-

254



255 

Kultur die Grundlage bilden. Ohne eine fundierte Auseinandersetzung mit der indigenen Kultur 

können Reformen nicht in indigenen Schulen implementiert werden und sind zum Scheitern 

verurteilt.   

 

Formale Bildung nimmt im Kontext der Reduzierung oder Überwindung institutionalisierter 

Ungleichheit eine ambivalente Stellung ein. Bildung wird vom guatemaltekischen 

Bildungsministerium und seinen Institutionen als Humankapital verstanden. Diese Sichtweise 

steht im Gegensatz zur Lebenswirklichkeit und zum Bildungsverständnis der indigenen 

Gesellschaften, die Subsistenzwirtschaft in ländlichen Randgebieten Guatemalas betreiben. Die 

Reproduktion von Ungleichheit durch formale Bildung steht dem Anspruch der 

Chancengleichheit entgegen. Vielmehr legitimiert sie bestehende Ungleichheiten. Bildung wird 

zwar oft als Lösung gesellschaftlicher Probleme betrachtet, jedoch ist eine genaue Prüfung 

erforderlich, in welchem gesellschaftlichen Kontext und unter welchen Voraussetzungen dies 

zutrifft. 

 

Die vorliegende Arbeit identifiziert als zentrales Erfordernis formaler Bildung die 

Notwendigkeit, marginalisierten indigenen Jugendlichen eine Stimme zu verleihen und ihnen 

authentische Zukunftsperspektiven innerhalb ihrer Gemeinden zu eröffnen, die über 

„westliche“ Ideale hinausgehen.  

 

Die Ixil-Universität veranschaulicht die praktische Implementierung dekolonisierter und 

autonomer akademischer Lehrkonzepte und trägt maßgeblich zur Rekonstruktion des sozialen 

Gefüges bei. Im Gegensatz dazu zeigt sich, dass die praktische Umsetzung der formalen 

Bildung an staatlichen Schulen die spezifischen Bedürfnisse der indigenen Bevölkerung 

vernachlässigt. Obwohl politische Strategien implementiert wurden und die Problematik 

bekannt ist, gelingt es dem Bildungssektor bislang nicht, den zentralen Problembereich des 

zerstörten sozialen Zusammenhalts adäquat zu erfassen und zu bearbeiten. 

 

 

 

 

 

 

255



256 
 

Ausblick  
 

Aus den Erkenntnissen dieser Arbeit ergeben sich weiterführende Fragestellungen, deren 

Beantwortung im Rahmen zukünftiger Forschungsprojekte erfolgen könnte.  

 

Könnte die Lehrkräfteausbildung dazu befähigen, die Division in der Ixil-Region und die 

bestehenden Konflikte anzusprechen und durch eine konfliktsensible Bildungsarbeit einen 

Dialog zu initiieren? Gelingt es bereits, formale Bildungsarbeit mit den einzigartigen und 

dynamischen kulturellen Bedürfnissen und Bandbreiten der Maya-Bevölkerung in Guatemala 

in Einklang zu bringen? Die Gründe hierfür sind ebenfalls zu erforschen. 

 

Ist es möglich, von nationalen Bildungsprogrammen unabhängige und dennoch 

gleichberechtigte indigene Bildung und Erziehung in der Ixil-Region zu konzipieren und 

umzusetzen. Können an der Ixil-Universität ausgebildete Akademiker*innen die 

Lehrkräftebildung übernehmen? 

 

Eine Vielzahl von Initiativen junger, engagierter Ixil ist nach wie vor zum Scheitern verurteilt, 

da es an Möglichkeiten zur Finanzierung mangelt. Insbesondere nichtstaatliche Initiativen, die 

sich mit der Vermittlung demokratischer Bildung durch Projekte im künstlerischen Bereich 

beschäftigen, erreichen eine große Anzahl von Jugendlichen, ohne mit einer Konfession oder 

einer politischen Position in Verbindung gebracht zu werden. Kulturelle Initiativen, wie 

beispielsweise die Revitalisierung traditioneller Tänze, erfüllen neben ihrer bedeutenden Rolle 

im Hinblick auf das kulturelle Gedächtnis auch eine relevante Identifikations- und Ankerrolle 

für die jungen Menschen. Durch weiterführende, kollaborative Forschung sowie internationale 

Kooperation in diesem Bereich könnten die Initiativen fest verankert und die Verantwortung 

des Staates zur Förderung eingefordert werden.  

 

 

 

 

 

  

256



257 

Literaturverzeichnis  
 
Adams, Richard 
1969  „Maya Archaeology 1958-1968, a review“, in: Latin American Research  
  Review, 4(2), S. 3-45. 
1972 Encuesta sobre la cultura de los ladinos en Guatemala. Guatemala: Centro 

editorial José Pineda Ibarra/Ministerio de Educación Pública. 
 
ACEM, Asociación de Centros Educativos Mayas 
2018  „Centros Educativos“, in ACEM. URL:  https://acem.org.gt/ (Zugriff  
  22.02.2020). 
 
ACNUR / Daniele Volpe 
2015 Realidad de la Integración Local de la Población Refugiada en Guatemala 

Diagnóstico Participativo 2015. URL: 
https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/BDL/2016/10907.pdf (Zugriff 
13.03.2018). 

 
ALMG, Academia de las Lenguas Mayas  
2008  Monografía Ixil, Guatemala: ALMG. 
 
ALMG, Academia de las Lenguas Mayas  
oJ  Comunidades Linguisticas,  

URL: https://www.almg.org.gt/comunidades-linguisticas (Zugriff: 22.03.2019). 
 

Álvarez Aragón  
2013  Guatemala: Historia reciente (1954–1996). Tomo 2. Guatemala: Flacso. 
 
Americas Watch 
1986  Civil Patrols, New York: The Americas Watch Committee. 
 
Amnesty International 
2007  Amnesty International Report 2007 - Guatemala, 23 May 2007. URL:  
  https://www.refworld.org/docid/46558ecc2.html (Zugriff am 23.03.2021). 
 
Anderson, Benedict 
1991 [11987] Imagined communities: reflections on the origin and spread of nationalism. 

London: Verso. 
 
Appadurai, Arjun 
2007  „Hope and Democracy“, in: Public Culture, 19 (1), S. 29-34. 
 
Arias, Arturo 
1990  „Changing Indian identity: Guatemala’s violent transition to modernity”, in: 
  Carol Smith (Hg.): Guatemalan Indians and the State: 1540 to 1988. Austin: 
  University of Texas, S. 230-257.  
 
Arriola, Aura Marina 
1982  La resisténcia y las luchas de los indígenas de Guatemala. Encuentro 

indígenas de América Latina (ENIAL), Mexico, 1982. 
 

257



258 
 

Ashcroft, Bill / Gareth Griffiths / Helen Tiffin  
2002 [1989]  The Empire Writes Back: Theory and Practice in Post-Colonial   

  Literatures. London and New York: Routledge. 
 
Assmann, Aleida 
2007  Der lange Schatten der Vergangenheit. Erinnerungskultur und   

  Geschichtspolitik, Bonn: bpb. 
2012  „To Remember or to Forget: Which Way Out of a Shared History of  
  Violence?”, in: Aleida Assmann / Linda Smith (Hg.): Memory and Political
  Change, London: Palgrave Macmillan, S. 53-71.  
2013  Das neue Unbehagen an der Erinnerungskultur. Eine Intervention, München: 
  Beck.  
2022  „Kulturelles Gedächtnis“, in: Andreas Hamburger /Camellia Hancheva / Vamik 
  Volkan (Hgg.): Soziales Trauma – Ein interdisziplinäres Lehrbuch, Berlin: 

Springer, S. 29-42. 
 
Assmann, Jan 
2003 [11992] Das kulturelle Gedächtnis: Schrift, Erinnerung und politische Identität 

in frühen Hochkulturen, Frankfurt a.M.: Beck. 
 
Ayres, Glenn 
1991  La gramática Ixil, Guatemala: cirma.  
 
Azmitia, Oscar 
2008  „Sobre la experiencia de Mayab’ Nimatijob’ al -Universidad Maya”, in: Daniel 
  Mato (Hg.) Diversidad cultural e interculturalidad en Educación Superior. 
  Experiencias en América Latina, Caracas: UNESCO-IESALC, S. 317-328. 
 
Ball, Patrick / Paul Kobrack /Herbert F. Spirer (Hg.) 
1999 Violencia Institucional en Guatemala: 1960 a 1996, New York: AADS & 

CIDH. 
 
Banach, Monika 
2017 „The Ancestors of the Ixil Maya of Guatemala: oral tradition and the pre-

Columbian sites in Ilom”, in: The Polish Journal of the Arts and Culture. New 
Series 6 (2), S. 7–28. 

 
Barabas, Alicia 
2019 [11979] „Colonialismo y Racismo en Yucatán: una aproximación histórica y  
  contemporánea“, in: Revista Mexicana De Ciencias Políticas Y Sociales 
  25 (97). https://doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.1979.97.72467 
 
Bartolomé, Miguel Alberto / Alicia Barabas (Hg.) 
2013  Los sueños y los días: chamanismo y nahualismo en el México. México:  
  Instituto Nacional de Antropología e Historia. 
 
Bastian, Jean-Pierre 
1990  Historia del Protestantismo en América Latina, Mexiko: CUPSA. 
 
 
 

258



259 

Bastos, Santiago / Roderick Brett 
2010  El movimiento maya en la década después de la paz (1997-2007), Guatemala: 
  F&G Editores.  
 
Bastos, Santiago / Manuela Camus  
1993  Quebrando el silencio: organizaciones del pueblo maya y sus demandas (1986 
  - 1992), Guatemala: FLACSO. 
 
Bastos, Santiago / Manuela Camus 
2006  Entre el Mecapal y el Cielo. Desarrollo del Movimiento Maya en Guatemala, 
  Guatemala: FLACSO, CHOLSAMAJ. 
 
Bastos, Santiago /Aura Cumes (Hg.) 
2007  Mayanizacion y vida cotidiana. La ideología multicultural en la sociedad 

   guatemalteca, 3 Bände, Guatemala: FLACSO, cirma, CHOLSAMAJ. 
 
Batz, Giovanni 
2017 The Fourth Invasion: Development, Ixil-Maya Resistance, and the Struggle 

against Megaprojects in Guatemala, Dissertation, Austin: University of Texas.  
 
Bhabha, Homi K. 
2004 [11994] The location of culture, New York: Routledge. 
 
Becker Richards, Julia / Michael Richards 
1996  „Mayan language literacy in Guatemala: A socio-historical overview”, in: 
  Nancy H. Hornberger (Hg.): Indigenous literacies in the Americas: language 
  planning from the bottom up, Berlin, New York: Mouton de Gruyter, S. 189-
  211. 
 
Becquelin, Pierre 
1969   Archaeologie de la région de Nebaj: Mémoires de l'Institut d'Ethnologie, 
  Paris: Université de Paris. 
 
Becquelin, Pierre /Alain Breton / Véronique Gervais 
2001  Arqueología de la región de Nebaj, Cuadernos de Estudios Guatemaltecos 5. 

México, D. F. / Guatemala: Centro Francés de Estudios Mexicanos y 
Centroamericanos (CEMCAJ/Escuela de Historia de la Universidad de San 
Carlos de Guatemala/Ministerio de Asuntos Exteriores de Francia (CCCAC). 

 
Bell, Catherine 
1992  Ritual Theory, Ritual Practice, Oxford: Oxford University.   
1997  Ritual: Perspectives and Dimensions, Oxford, New York: Oxford University. 
 
Bell, Catherine / Heather McCuaig (in consultation with the Ktunaxa / Kinbasket Tribal 
Council and the Ktunaxa / Kinbasket Traditional Elders Working Group) 
2008 „Protection and Repatriation of Ktunaxa/Kinbasket Cultural Resources: 

Perspectives of Community Members“, in: Catherine Bell / Val Napoleon 
(Hg.): First Nations Cultural Heritage and Law. Case Studies, Voices and 
Perspectives, Vancouver, Toronto: University of British Columbia, S. 309-333. 

 
 

259



260 
 

Bell, Catherine / Val Napoleon (Hg.) 
2008  First Nations Cultural Heritage and Law. Case Studies, Voices and 

Perspectives, Vancouver, Toronto: UBC. 
 
Belliger, Andréa / David J. Krieger (Hg.) 
2008 [11998] Ritualtheorien. Einführendes Handbuch, Wiesbaden: Verlag für  
  Sozialwissenschaften. 
 
Bellino, Michelle J. 
2017  Youth in Postwar Guatemala – Education and Civic Identity in Transition, New 
  Brunswick: Rutgers University Press. 
 
Bergenthum, Hartmut 
2005  „Erinnerungsräume im Widerstreit: Regionale Geschichtsschreibung und 
  ethnische Identitätsbildung der Luo und Kikuyu in Kenia“, in: Winfried 
  Speitkamp (Hg.): Kommunikationsräume - Erinnerungsräume: Beiträge zur
  transkulturellen Begegnung in Afrika, München: Meidenbauer, S. 121-140. 
 
Bloomfield, David / Teresa Barnes / Luc Huyse (Hg.) 
2003  Reconciliation after Violent Conflict: A Handbook, Stockholm: IDEA.  
 
Borland, John 
2001  „Graffiti, Paraden und Alltagskultur”, in: Harald Welzer (Hg.): Das soziale 
  Gedächtnis, München: Beck, S. 276-295. 
 
Bourdieu, Pierre 
2009  „Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital und soziales Kapital“, in: Heike 

Solga/ Justin Powell /Peter A. Berger (Hg.): Soziale Ungleichheit: klassische 
Texte zur Sozialstrukturanalyse, Frankfurt a.M.: Campus, S. 111-125.  

 
Breen-Smyth, Marie 
2018  „The Use of Suffering: Victims as Moral Beacons or Icons of Grievance”, in: 
  Vincent Druliolle / Roddy Brett (Hg.): The politics of Victimhood in Post 
  conflict Societies, Cham: Palgrave Macmillan, S. 211-236. 
 
Brennwald, Silvia 
2001  Die Kirche und der Maya-Katholizismus. Die katholische Kirche und die  
  indianischen Dorfgemeinschaften in Guatemala 1750-1821 und 1945 – 1970, 
  Stuttgart: Franz Steiner.  
 
Brett, Roderick 
2007  Una Guerra sin Batallas: Del odio, la violencia y el miedo en el Ixcán y el Ixil, 

1972-1983, Guatemala: F&G Editores. 
2008 Social movements, indigenous politics and democratisation in Guatemala, 

1985-1996, Leiden: Brill. 
2016 The origins and dynamics of genocide: political violence in Guatemala, 

London: Palgrave Macmillan. 
2018  „The Role of the Victims’ Delegations in the Santos-FARC Peace Talks”, in: 

Vincent Druliolle /Roddy Brett (Hg.) The politics of Victimhood in Post-
conflict Societies, Cham: Palgrave Macmillan, S. 267-299. 

 

260



261 

Brysk, Alison 
2000  From Tribal Village to Global Village. Indian Rights and International  
  Relations in Latin America, Stanford: Stanford University. 
 
Bunzel, Ruth 
1952  Chichicastenango: a Guatemalan village, Locust Valley, N.Y.: Augustin. 
 
Burke, Peter 
2009  Cultural Hybridity, Cambridge: politi. 
 
Campbell, Lyle / Terrence Kaufmann 
1985  „Mayan Linguistics: Where are We Now?", in: Annual Review of 

Anthropology, 14 (1), S. 187–198. 
 
Camus, Manuela 
2002  Ser Indígena en Ciudad de Guatemala, Guatemala: FLACSO. 
 
Carino, Joji 
2011 „Local-global monitoring of human rights, knowledge and well-being“, 

Vortrag, URL: https://www.cbd.int/traditional/doc/8jcu-01/2011-06-02-joji-
en.pdf  (22.04.2019).  

 
Carmack, Robert M. (Hg.) 
1988  Harvest of Violence. The Maya Indians and the Guatemalan Crisis, Norman:  

University of Oklahoma Press. 
 
Carmack Robert M. 
2001 Kik’aslemaal le K’iche’aab’: Historia social de los K’iche’s, Guatemala: 

Cholsamaj. 
2009 „Conclusions”, in: Walter E. Little / Timothy J. Smith (Hg.): Mayas in Postwar 

Guatemala: Harvest of Violence Revisited, Tuscaloosa: University of Alabama, 
S. 181-194. 

 
CERD (Committee on the Elimination of Racial Discrimination) 
2019 Concluding observations on the combined sixteenth and seventeenth periodic 

reports of Guatemala. URL: 
https://documents-dds-ny.un.org/doc/UNDOC/ 
GEN/G19/147/44/PDF/G1914744.pdf?OpenElement (Zugriff am 27.12.2022).  

 
Cheng, Sheng Yao 
2015 „Beyond the Cultural Turn: Indigenous Identity and Mainstream Identity”, in: 

James W. Jacob / Sheng Yao Cheng / Maureen K. Porter (Hg.) Indigenous 
Education: Language, Culture and Identity, Dordrecht, Heidelberg: Springer, 
S. 381-394. 

 
Chilisa, Bagele 
2012  Indigenous Research Methodologies, London: Sage.  
 
 
 
 

261



262 
 

Clifford, James 
1986 „Introduction. Partial truths.“, in: James Clifford / George E. Marcus (Hg.)  

Writing culture. The poetics and politics of ethnography, Berkeley, Los 
Angeles, London: University of California Press, S. 1–26. 

 
Coe, Michael D. / Mark van Stone 
2005  Reading the Maya Glyphs. New York: Thames&Hudson. 
 
Colby, Benjamin N. 
1976  „The anomalous Ixil – bypassed by the Postclassic?“, in: American antiquity, 

41(1), S. 74-80. 
2004 „Calendrical Divination by the Ixil Maya of Guatemala”, in: Michael 

Winkelmann /Philipp M. Reed (Hg.): Divination and Healing, Tucson: 
University of Arizona, S. 81-102. 

 
Colby, Benjamin N. / Lore M. Colby 
1974  „Two Ixil Myths“, in: Anthropos, 69(1-2), S. 216-223. 
1981  The Daykeeper. Life and Discourse of an Ixil Diviner. Cambridge: Harvard
  University Press. 
 
Colby, Benjamin N. / Pierre Van den Berghe 
1969  Ixil Country: A Plural Society in Highland Guatemala. Berkeley: University of 

California Press. 
 
Cojtí Cuxil, Waq’i Q’anil Demetrio 
1987  Ensayo sobre las Variedades de Enseñanza Bilingüe (Desde el Bilingüismo 
  Ethnocida hasta el Bilingüismo Ethnocida), Guatemala: Dirección de  
  Desarrollo Socio-Educativo Rural. 
1997  Ri Maya’ Moloj pa Iximulew. El Movimiento Maya (En Guatemala).  
  Guatemala: Cholsamaj. 
2005  El Racismo contra los Pueblos Indígenas de Guatemala, Guatemala: CNEM. 
2007  „El proceso de la Mayanizacion y el papel de la educación escolar (análisis
   documental)”, in: Santiago Bastos / Aura Cumes (Hg.): Mayanizacion y  
  vida cotidiana. La ideología multicultural en la sociedad guatemalteca.   
  Guatemala: FLACSO, cirma, CHOLSAMAJ, S. 9-60. 
2009 „La educación superior indígena y el movimiento indígena en Guatemala”, in: 

Luis Enrique López (Hg.): Interculturalidad, educación y Ciudadanía 
perspectivas latinoamericanas, La Paz: plural Editores, S. 291-324. 

 
Cojtí Ren, Iyaxel Ixkan 
2015  „Los logros y los retos de la población maya por recuperar su herencia  
  histórica”, in: Maarten Jansen / Valentina Raffa (Hg.): Tiempo y Comunidad: 
  Herencias e Interacciones Socioculturales en Mesoamérica y Occidente, ASLU 
  29, Leiden: Leiden University, S. 229-234.  
2019  The Emergence of the Ancient Kaqchikel Polity: A case of Ethnogenesis in the 
  Guatemalan Highlands, Dissertation, Nashville: Vanderbuilt University.  
 
 
 
 
 

262



263 

CONALFA (Comité Nacional de Alfabetización) 
2022 Plan Operativo Multianual POM -2023a2027 Plan Operativo Anual POA – 

2023, 
https://siplan.segeplan.gob.gt/documentos/22923_8111_POA%20%202023%2
0%2029-04-2022.pdf (Zugriff am 25.12.2022). 

 
Connerton, Paul 
1989  How Societies Remember, Cambridge: Cambridge University.  
 
Copeland, Nicholas 
2019  The Democracy Development Machine: Neoliberalism, Radical Pessimism and 
  Authoritarian Populism in Mayan Guatemala, Ithaca, London: Cornell 
  University.  
 
CEH, Comisión del Esclarecimiento Histórico  
1999  Guatemala. Memory of Silence. Christian Tomuschat / Otilia Lux de Cotí / 

Alfredo Balseéis Tojo (Hg.): URL: 
http://shr.aaas.org/guatemala/ceh/report/english/conc1.html (Zugriff am 
05.06.08). 

 
Dary F., Claudia 
2007   „Ethnicidad, cambio socioeconómico y lógicas sobre el discurso multicultural 

en Guatemala”, in: Santiago Bastos /Aura Cumes (Hg.): Mayanizacion 

y vida cotidiana. La ideología multicultural en la sociedad guatemalteca, 
Guatemala: FLACSO, cirma, CHOLSAMAJ, S. 61-99. 

 
Das, Veena 
1994  „The anthropological discourse on India: reason and its other”, in: Robert  

Borofsky (Hg.): Assessing cultural anthropology, New York: McGraw-Hill, S.
 133-144. 

 
Dávila, Caroll 
2019 Weneya'a - " quien habla con los cerros": memoria, mántica y paisaje sagrado 

en la Sierra Norte de Oaxaca. Dissertation. Leiden: Leiden University. 
 
Dean, Bartholomew 
2015  „Identity and Indigenous Education in Peruvian Amazonia”, in: W. James 
  Jacob / Sheng Yao Cheng / Maureen K. Porter (Hg.): Indigenous Education: 

Language, Culture and Identity, Dordrecht, Heidelberg: Springer, S. 429-446. 
 
de Fuentes y Guzmán, Francisco Antonio 
1932 [11690] Recordación Florida, libro VIII, Guatemala: Sociedad de Geografía e Historia. 
 
de León Ceto, Miguel 
2006  Las fuentes de poder del movimiento evangélico en Nebaj, el Quiché, tésis de 
  maestría, Guatemala: Universidad Rafael Landívar. 
2018  Résistance et religion au Guatemala. Le cas des Maya Ixil, 1930-1990,  
  Dissertation, Paris: EHSS.  
 
 
 

263



264 
 

de Vos, Jan 
1988 La Paz de Dios y del Rey. La Conquista de la Selva Lacandona (1525-1821), 

Mexico D.F.: Fondo de Cultura Económica. 
 
 
DIGEBI, Dirección General de Educación Bilingüe Intercultural 
2009 Retal Iximulew. Mapa Lingüistico de Guatemala. URL: 

https://www.mineduc.gob.gt/DIGEBI/mapaLinguistico.html (Zugriff am 
12.03.2021) 

 
Dougherty, Deirde M. / Beth C. Rubin 
2016  „Learning the Colonial Past in a Colonial Present: Students and Teachers  
  Confront the Spanish Conquest in Post-Conflict Guatemala”, in: Educational 
  Studies, 52 (3), S. 216-236. 
 
Drawson, Alexandra S. / Elaine Toombs / Christopher J. Mushquash 
2017  „Indigenous Research Methods: A Systematic Review”, in: The International 
  Indigenous Policy Journal, 8 (2), URL: https://ir.lib.uwo.ca/iipj/vol8/iss2/5  

(Zugriff am 13.03.2021). 
 
Druliolle, Vincent /Roddy Brett (Hg.)  
2018  The politics of Victimhood in Post-conflict Societies, Cham: Palgrave  
  Macmillan, S. 267-299 
 
Durocher, Bettina 
2002  Los dos derechos de la tierra: la cuestión agraria en el país ixil, Guatemala: 

FLACSO. 
 
Durkheim, Émile 
1981  Die elementaren Formen des religiösen Lebens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.  
 
Duyos, Sofia 
2020  Los Papeles Secretos del Genocidio en Guatemala. Guatemala: F&G Editores.  
 
Eliade, Mircea 
1988  Mythos und Wirklichkeit, Frankfurt a.M.: Insel.  
 
Elliot, Helen / Raymond Elliot 
1971  „Ixil”, in: Mary Shaw (Hg.): According to our Ancestors. Folk Texts from 
  Guatemala and Honduras, Norman: SIL, University of Oklahoma, S. 109-128.  
 
El-Mafaalani, Aladin 
2012 BildungsaufsteigerInnen aus benachteiligten Milieus. Habitustransformation 

und soziale Mobilität bei Einheimischen und Türkischstämmingen, Wiesbaden: 
Springer.  

 
Eriksen, Thomas Hylland 
2010 Small Places, Large Issues. An Introduction to Social and Cultural 

Anthropology, New York: Pluto. 
 
 

264



265 

Erll, Astrid  
2008   „Cultural Memory Studies: An Introduction“, in: Astrid Erll und Ansgar  
  Nünning (Hg.) Cultural Memory Studies. An International and  

  Interdisciplinary Handbook, Berlin: De Gruyter, S. 1–15. 
 
Esposito, Elena 
2002  Soziales Vergessen, Frankfurt: Suhrkamp. 
 
Falla, Ricardo 
1978  „El movimiento indígena”, in: Estudios Centroamericanos 06/07, S. 437-461. 
1992  Masacres de la Selva: Ixcán, Guatemala (1975-1982), Guatemala: Universidad 
  San Carlos. 
2004  „The CPRs”, in: Jonathan Moller (Hg.): Our Culture is Our Resistance: 
   Repression, Refuge, and Healing in Guatemala. New Yok: pH, S. 57-59. 
2011 Negreaba de zopilotes. Masacre y sobrevivencia: finca San Francisco Nentón, 

Guatemala (1871 a 2010), Guatemala: Editorial Maya’ Wuj-AVANCSO. 
 
Fanon, Frantz 
2007 [11961] The Wretched of the Earth, 60th Anniversary Edition. New York: Groove Print. 
 
Fischer, Edward 
2001  Cultural Logics and Global Economies. Maya Identity in Thought and 

Practice, Austin: University of Texas. 
 
Foote, Kenneth E.  
2003   Shadowed Ground: America's Landscapes of Violence and Tragedy, Austin
  University of Texas. 
 
Foucault, Michel / Colin Gordon (Hg.) 
1980  Michel Foucault: PoweraKnowledge: Selected Interviews and Other Writings, 
  1972-1977, Brighton: Harvester. 
Freire, Paulo 
1975 [11968]   Pedagogia do Oprimido, Porto: Afrontamento.  
 
Frühsorge, Lars 
2010  Archäologisches Kulturerbe, lokale Erinnerungskultur und jugendliches  
  Geschichtsbewusstsein bei den Maya, Hamburg: Dr. Kovacs. 
 
Gabbert, Wolfgang 
2004  Becoming Maya. Ethnicity and Social Inequality in Yucatán since 1500, 
  Tucson: University of Arizona. 
2019  „Soziale Organisation und Konfliktregelung in indigenen Gemeinden  
  Mesoamerikas“, in: Eveline Dürr /Henry Kammler (Hg.): Einführung in  
  die Ethnologie Mesoamerikas, Münster: Waxmann, S. 219- 228. 
 
Gall, Francis 
1976  Diccionario geográfico de Guatemala, Guatemala: Instituto Geográfico 
  Nacional, 4 Bände. 
 
 
 

265



266 
 

Garbers, Frank 
2002  Geschichte, Identität und Gemeinschaft im Rückkehrprozeß guatemaltekischer 
  Kriegsflüchtlinge, Hamburg: Lit. 
 
García Canclini, Nestor 
2009  Culturas híbridas: estrategias para entrar y salir de la modernidad, Mexiko: 
  Debolsillo. 
 
Garrard-Burnett, Virginia 
1998  Protestantism in Guatemala: living in the New Jerusalem, Austin: University 
  of Texas. 
2010   Terror in the Land of the Holy Spirit. Guatemala under General Ríos  
  Montt 1982-1983, Austin: University of Texas. 
 
Geertz, Clifford 
1983  Dichte Beschreibung: Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme, Frankfurt:
   Suhrkamp. 
 
Goldman, Francisco 
2004  „Footprints in History: A Documentary of Remembrance”, in: Jonathan  
  Moller (Hg.): Our Culture is Our Resistance: Repression, Refuge, and Healing 
  in Guatemala, New Yok: pH, S. 93-95. 
 
Gómez Figueroa, Félix Tomas 
2007  Nebaj, su historia y su actualidad, Dissertation, Guatemala: Universidad San 
  Carlos de Guatemala. 
 
Gonzales, Ramelle 
2005   Threads Breaking the Silence. Stories of the Women of the CPR-Sierra from 

the Civil War in Guatemala, Guatemala: Foundations for Education, Inc. 
 

González Galeotti, Francisco Rudolfo 
2013 Cosecha de Memorias. La Memoria Cultural de la Sociadad Ixil, Guatemala: 

ADESCA, CEMSA, USAC.  
 
Gossen, Gary H. 
1998   Telling Maya Tales: Tzotzil Identities in Modern Mexico. London: Routledge. 
 
Grandin, Greg 
1977  „To End With All These Evils: Ethnic Transformation and Community  
  Mobilization in Guatemala’s Western Highlands, 1954-1980”, in: Latin  
  American Perspectives, 24 (2), S. 70-134. 
2000  The Blood of Guatemala, Duke: University Press. 
 
Grandin, Greg / Thomas Klubock (Hg.) 
2007  Truth commissions: state terror, history, and memory, Durham: Duke  
  University. 
 
 
 
 

266



267 

Green, Bonnie L. 
2003   „Traumatic Stress and its Consequences”, in: Bonnie L. Green / Mathew J. 
  Friedman / Joop T.V.M de Jong / Susan D. Solomon / Terence M. Keane / John 
  A. Fairbank / Brigid Donelan / Ellen Fry-Wouters (Hg.): Trauma Interventions 

in War and Peace. Prevention, Practice and Policy, International and Cultural 
 Psychology Series, New York et al.: Kluwer Academic/Plenum Publishers S. 
 17-32. 

 
Green, Linda 
1999 Fear as a way of life: Mayan Widows in Rural Guatemala, New York: 

Columbia University. 
 
Grube, Nikolai 
2012  Der Dresdner Maya-Kalender: der vollständige Codex, Freiburg im Breisgau, 
  Basel, Wien: Herder.  
 
Gunsenheimer, Antje / Monika Wehrheim 
2017  „Der 21. Dezember 2012 - Die globale Inszenierung eines Weltuntergangs“, in: 
  Antje Gunsenheimer / Monika Wehrheim / Mechthild Albert / Karoline Noack 
  (Hg.): 2012 - die globalisierte Apokalypse aus lateinamerikanischer  
  Perspektive, Göttingen: V&R, S. 9-16. 
 
Halbwachs, Maurice 
1985 [11925] Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen, Frankfurt a.M.: Ndr. 
 
Hale, Charles 
2004  „Rethinking Indigenous Politics in the Era of the “Indio Permitido”, in:  
  NACLA Report of the Americas 38 (2), S. 16-21.  
 
Haller, Dieter 
2005  dtv-Altas Ethnologie. München: Deutscher Taschenbuchverlag. 
 
Harding, Joe 
1973  Cognitive role structure and culture contact: culture change in the Ixil region 
  of Guatemala, Dissertation, Irvine: University of California.  
 
Heckt, Meike 
1999  „Mayan Education in Guatemala: A Pedagogical Model and its Political  
  Context”, in: International Review of Education 45(3/4), S. 321–337. 
2000 Guatemala – Interkulturelle Bildung in einer ethnisch gespaltenen 

Gesellschaft, Münster: Waxmann. 
 
Hermesse, Julie 
2011 „Coexistence de croyances pentecôtistes et de croyances coutumières mayas”, 

in: Social compass, 58 (2), S. 176-186. 
 
Hicks, David (Hg.) 
1988  Education for peace: issues, principles, and practice in the classroom, London: 
  Routledge. 
 
 

267



268 
 

Hidalgo Torres, Antonio Josué  
2013 „De Cofradías y Hermandades en Guatemala 1993-2012“, in: Diálogos rev. 

electr. hist [online],vol.14, n.2, pp.29-76. URL: 
<http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1409-
469X2013000200002&lng=en&nrm=iso>. ISSN 1409-469X. (Zugriff 
22.03.2019). 

 
Himmelmann, Gerhard / Dirk Lange 
2010  „Einleitung: Spurensuche und neue Denkanstöße“, in: Dirk Lange / Gerhard 
  Himmelmann (Hg.): Demokratiedidaktik: Impulse für die politische Bildung, 
  Wiesbaden: VS Verlag, S. 9-18.  
 
Hinz, Eike 
1978  Die Wirklichkeitsdeutung eines Kalenderpriesters: Interview mit einem  
  traditionellen Ixil-Maya, Hamburg: Universität Hamburg, Archäologisches 
  Institut.  
 
Hirsch, Marianne 
2012 The Generation of Postmemory. Writing and Visual Culture After the 

Holocaust, New York: Columbia University.  
 
Hirschmann, Barbara 
2010  Del indio al maya. Identitätspolitik der Maya-Bewegung in Guatemala, Wien: 
  LIT.  
 
Hobsbawm, Eric 
1983  „Introduction”, in: Eric Hobsbawm /  Terence Ranger (Hg.): The Invention of 
  Tradition. Cambridge: Cambridge University, S. 1-14. 
 
Hobsbawm, Eric / Terence Ranger (Hg.) 
1983  The Invention of Tradition, Cambridge: Cambridge University. 
 
Hoffman, Eva 
2004  After Such Knowledge: Memory, History, and the Legacy of the Holocaust,
  New York: Public Affairs. 
 
Hölscher, Tonio 
2003  „Images of War in Greece and Rome. Between Military Practice, Public  
  Memory, and Cultural Symbolism”, in: Journal of Roman Studies, 93, S. 1-17. 
 
Hüsken, Ute (Hg.)   
2007  When Rituals Go Wrong: Mistakes, Failure, and the Dynamics of  Ritual, 
  Leiden: Brill. 
 
ILO, International Labour Organization 
1989 „C169 - Indigenous and Tribal Peoples Convention”, in: International Labour 

Organization. URL:  
https://www.ilo.org/dyn/normlex/en/f?p=NORMLEXPUB:12100:0::NO::P121
00_ILO_CODE:C169 (Zugriff am 06.11.2021). 

 
 

268



269 

INE, Instituto Nacional de Estadística, Guatemala 
2018  „Resultados del Censo 2018“, in: XII Censo Nacional de Población y VII de 
  Vivienda. URL: https://censo2018.ine.gob.gt/ (Zugriff 12.02.2025). 
 
Ingold, Tim 
1993 „The temporality of the landscape“, in: World Archaeology, 25(2), 152–174. 

https://doi.org/10.1080/00438243.1993.9980235 
2000 The Perception of the Environment: Essays on Livelihood, Dwelling and Skill, 

London: Routledge. 
 
IIARS, Instituto Internacional de Aprendizaje para la Reconciliación Social   
2020  „El Conflicto Armado Interno y la transformación de conflictos en Guatemala. 

Una caja de herramientas para su abordaje en el aula“, in : Paquete pedagógico 
sobre el conflicto armado. URL : https://www.iiars.org/pages/recursos-
educativos/paquete-pedagogico-sobre-el-conflicto-armado/el-conflicto-
armado-interno-y-la-transformacion-de-conflictos-en-guatemala.php  (Zugriff 
am 14.03.2021). 

 
Ismail, Feyzi / Sangeeta Kamat  
2018 „NGOs, Social Movements and the Neoliberal State: Incorporation, 

Reinvention, Critique“, in: Critical Sociology, 44(4–5), 569–577. 
https://doi.org/10.1177/0896920517749804 

 
Jacob, W. James / Sheng Yao Cheng / Maureen K. Porter (Hg.) 
2015 Indigenous Education: Language, Culture and Identity, Dordrecht, Heidelberg: 

Springer.  
 
Jansen, Maarten E. R. G. N. 
1988  „The Art of Writing in Ancient Mexico: an ethno-iconological perspective“, in: 
  Visible Religion, VI: 86-113. 
 
Jansen, Maarten E. R. G. N. / Gabina Aurora Pérez Jiménez 
2010  The Mixtec Pictorial Manuscripts. Time, Agency and Memory in Ancient  
  Mexico, Leiden: Brill. 
 
Jonas, Susanne 
1991  The Battle for Guatemala: Rebels, Death Squads, and US Power, Boulder: 
  Westview. 
2004  „Continuity and Changes in Postwar Guatemala”, in: Jonathan Moller (Hg.): 
  Our Culture is Our Resistance: Repression, Refuge, and Healing in Guatemala, 
  New Yok: pH, S. 200-201. 
 
Jones, Christopher N. 
2007  „La política cultural maya en San Juan Sacatéquez”, in: Santiago Bastos / Aura 
  Cumes (Hg.): Mayanización y vida cotidiana: La ideología multicultural en la 
  sociedad guatemalteca. Volumen 2, Guatemala: FLACSO, CIRMA, Cholsamaj, 
  S. 377-412. 
 
Johnston, Alison M. 
2006  Is the Sacred for Sale? Tourism and Indigenous Peoples, London: Earthscan. 
 

269



270 
 

Joyce, Rosemary A. 
2004  „Mesoamerica: A Working Model for Archaeology”, in: Rosemary A. Joyce / 
  Julia A. Hendon (Hg.): Mesoamerican Archaeology: Theory and Practice. 
  Oxford: Blackwell. 
 
Kalny, Eva 
2001 Das Gesetz, das wir im Herzen tragen. Kulturanthropologie von 

Menschenrechten und familienrechtlichen Normen in zwei Mayagemeinden 
(Sacapulas, El Quiché, Guatemala), Verlag für Interkulturelle Kommunikation, 
Frankfurt am Main, London 

2017 Soziale Bewegungen in Guatemala. Eine kritische Theoriediskussion, Frankfurt 
a. M. /New York: Campus.  

 
Ke, Wen-Li  
2011   Indigenous Education and Heritage Revitalization, Dissertation. Universiteit  
  Leiden.  
 
Keegan, John 
1993  A History of Warfare, New York: Knopf.  
 
Keesing, Roger M.  
2000  „Creating the Past: “, in: David Hanlon / Geoffrey M. White (Hg.): Voyaging 
  through the Contemporary Pacific, Lanham: Rowman & Littlefield Publishers, 
  S. 231-254. 
 
Kirchheimer, Jakob  
2020 „Zur Aushandlung von Wahrheit – Transitional Justice und Bildungspolitik in 

Guatemala“, in: Stefan Peters (Hg.) Gewalt und Konfliktbearbeitung in 
Lateinamerika, Baden-Baden: Nomos, S. 161-181. 

 
Kirchhoff, Paul 
1943 „Mesoamérica, sus límites geográficos, composición étnica y carácteres 

culturales“, in: Acta Americana Nr. 1, S. 92-107. 
 
Koechert, Andreas 
2007 Cargos cofradiales Kaqchikeles = XE' RUQ'A', XE' RAQAN. Guatemala: 

CHOLSMAJ. 
 
Konefal, Betsy 
2010  For every indio who falls. A history of Maya activism in Guatemala, 1960-
  1990, Albuquerque: University of New Mexico. 
 
Krieger, David J. / Andréa Belliger 
2008  „Einführung“, in: Andréa Belliger / David J. Krieger (Hg.):   
  Ritualtheorien, Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften, S. 7-35. 
 
Kruijt, Dirk 
1994   Informal Economy and Informal Society: Poverty and Social Change in Latin 

America, Reprint Series Development Cooperation No. 13, Den Haag: 
Directorate General International Cooperation Ministry of Foreign Affairs. 

2008   Guerrillas, London, New York: Zed Books 

270



271 

LaFarge, Oliver 
1947   Santa Eulalia. The Religion of a Chuchumatan Indian Town,   
  Chicago: University of Chicago. 
 
LaFarge, Oliver / Douglas Byers 
1931  The Yearbearer’s People, Middle American Research Series Pub.3,   
  New Orleans: Tulane University. 
 
Langenohl, Andreas 
2000  Erinnerung und Modernisierung. Die öffentliche Rekonstruktion  politischer 
  Kollektivität am Beispiel des Neuen Russlands, Göttingen: V & R. 
 
Latinobarómetro 
2010 „Latinobarómetro: Informe – Resumen Latinobarómetro 2010. Una Década de 

Mediaciones”, in: Informes Anuales. URL: 
https://www.latinobarometro.org/latContents.jsp (Zugriff am 07.04.2021). 

 
Law, Danny 
2017;   The Ixil Language Collection of Danny Law,     

ongoing URL: http://islandora-ailla.lib.utexas.edu/islandora/object/ailla%3A244864 

  
Le Bot, Yvon 
1997  La guerra en tierras mayas. Comunidad violencia y modernidad en Guatemala 
  (1970-1992), México: Fondo de Cultura Económica. 
2003  „Guatemala 1978-1984, una Guerra de massacres.”, in: Marie Charlotte  
  Arnauld et al. (Hg.): Miscelaneas…en honor a Alain Ichon, Guatemala:  
  Asociación Tikal, S. 173-180. 
 
Lederach, John P.  
1997 Building Peace: Sustainable Reconciliation in Divided Societies, Washington 

D.C.: U.S. Institute of Peace. 
 
Lenglyel, Thomas E. 
1991 „Toward a dialectology of Ixil Maya: Variation across Communities and 

Individuals”, in: International Journal of American Linguistics, 57 (3), S. 330-
64. 

 
Lewis, James R. / Olav Hammer  
2007  „Introduction”, in: James R. Lewis / Olav Hammer (Hg.): The Invention of 
  Sacred Tradition, Cambridge: Cambridge University, S. 1-17. 
 
Lincoln, Jackson Steward 
1942  The maya calendar of the Ixil of Guatemala, Washington D.C.: Carnegie 
  Institution. 
1945  An Ethnological Study of the Ixil Indians of the Highlands of Guatemala, 
  Microfilm Collection of manuscripts on Middle American cultural  
  anthropology. Chicago: University of Chicago Library. 
 
Little, Walter E. 
2008  „A Visual Political Economy of Maya Representations in Guatemala, 1931-
  1944”, in: Ethnohistory, 55 (4), S. 633-664. 

271



272 
 

2009  „Introduction: Revisiting Harvest of Violence in Postwar Guatemala”, in:  
  Walter E. Little und Timothy J. Smith (Hg.): Mayas in Postwar Guatemala:
  Harvest of Violence Revisited, Tuscaloosa: University of Alabama, S. 1-15.  
 
Llanes Ortiz, Genner de Jesús 
2008 „Interculturalización fallida: Desarrollismo, neoindigenismo y universidad 

intercultural en Yucatán, México”, in: TRACE, 53, S. 49-63.  
 
Lohmann, Ingrid 
2007 „Was bedeutet eigentlich ‘Humankapital’?“, in: UTOPIA kreativ, 201/202, S. 

618-625.  
 
Löfving, Staffan 
2005 „Silence and the Politics of Representing Rebellion: On the Emergence of 

Neutral Maya in Guatemala”, in: Paul Richards (Hg.): No Peace, No War: An 
Anthropology of Contemporary Armed Conflicts, Athens: Ohio University, S. 
77-97. 

2009  „Liberal Emplacement. Violence, Home and Transforming Space of Popular 
Protest in Central America”, in: Stef Jansen / Staffan Löfving (Hg.): Struggles 
for Home. Violence, Hope and the Movement of People, New York, Oxford: 
Berhan, S. 149-171. 

 
Lovell, W. George 
1992 [11985] Conquest and Survival in Colonial Guatemala: A Historical Geography of the 
  Cuchumatanes Highlands, 1500 – 1821, Kingston, Montreal: McGill  
  University. 
2010 [11995] A Beauty that hurts. Life and Death in Guatemala, Austin: University of Texas.
  
Lovell, W. George / Christopher H. Lutz / Wendy Kramer 
2020 Strike Fear in the Land. Pedro de Alvarado and the Conquest of Guatemala, 

Norman: University of Oklahoma. 
 
Lovell, W. George / Christopher H. Lutz / Wendy Kramer / William R. Swezey 
2013  Strange Lands and Different Peoples. Spaniards and Indians in Colonial  
  Guatemala, Norman: University of Oklahoma.  
 
Macleod Howland, Morna 
2008  Luchas Político-Culturales y Auto-Representación Maya en Guatemala.  
  Dissertation. Universidad Nacional Autónoma de México. 
  
MAIZ, Movimiento Amplio de Izquierdas 
oJ  Programa de gobierno del Movimiento Amplio de Izquierdas – MAIZ- 2008-
  2012 [unveröffentlichtes Manuskript].  
 
Marcus, George E. / Michael M. Fisher 
1986  Anthropology as Cultural Critique: An Experimental Moment in the Human
  Sciences, Chicago: University of Chicago Press. 
 
Matthew, Laura E. / Michel R. Oudijk  
2007 Indian Conquistators. Indigenous Allies in the Conquest of Mesoamerica. 

Norman: University of Oklahoma. 

272



273 

 
Matthew, Laura E. 
2012 Memories of Conquest. Becoming Mexicano in Colonial Guatemala. Chapell 

Hill: University of North Carolina. 
 
Maxwell, Judith M. 
2009 „Bilingual Bicultural Education: Best Intentions across a Cultural Divide”, in: 

Walter E. Little / Timothy J. Smith (Hg.): Mayas in Postwar Guatemala: 
Harvest of Violence Revisited, Tuscaloosa: University of Alabama, S. 84-95. 

 
McAllister, Carlota 
2010  „A headlong rush into the future: Violence and revolution in a Guatemalan 
  indigenous village“, in: Greg Grandin / Gilbert M. Joseph (Hg.): A Century of 
  Revolution: Insurgent and Counterinsurgent Violence During Latin America's
  Long Cold War, Durham/London: Duke University Press, S. 276-310. 
 
McMillan, David W. / David M. Chavis 
1986  „Sense of Community: A Definition and Theory”, in: Journal of Community 
  Psychology, 14, S. 6-23. 
 
Menchú Tum, Rigoberta / Elizabeth Burgos Debray  
1984  Me llamo Rigoberta Menchú: testimonio, Habana: Casa de las Americas. 
 
Merino Estrada, Valentín 
2022  Régimen Municipal Iberoamericano. Salamanca: Universidad de Salamanca. 
 
Meslin, Michel 
1988  L’experiénce humaine du divin, Paris: Editions du CERF. 
 
Métais, Julie  
2019  „The tortuous politics of recognition: local festivities, protest and violence in 
  Oaxaca, Mexico”, in: Nicole Gombay / Marcela Palomino-Schalscha (Hg.): 
  Indigenous place and colonial spaces: the politics of intertwined relations, 
  London, New York: Routledge, S. 155-175. 
 
MINEDUC, Ministerio de Educación de Guatemala 
oJ „Acuerdo Ministerial No. 167-2006 MAGISTERIO DE EDUCACIÓN 

INFANTIL BILINGÜE INTERCULTURAL PENSUM“, in: MINEDUC, URL: 
http://www.mineduc.gob.gt/DIGECUR/documents/pensumPre/Magisterio%20I
nfantil%20Intercultural%20Biling%C3%BCe_Pensum.pdf  (Zugriff 25.11. 
2019) 

oJ „Resultados de las evaluaciones“, in: MINEDUCaDIGEDUCA. URL: 
https://edu.mineduc.gob.gt/digeduca/?p=resultadosevaluacionesMain.asp 
(Zugriff 15.09.2020). 

2004 Plan Nacional de Educación Ciudadana 2004-2007. Guatemala: MINEDUC. 
2012a Anuario estadistico 2012, URL: 

https://estadistica.mineduc.gob.gt/anuario/data/anuario/2012/data/Historico/His
torico_Inicial_Municipal.pdf (Zugriff 02.02.2025). 

2012b Estrategia para una educación de calidad para la niñez y juventud 
guatemalteca, Guatemala: MINEDUC. 

 

273



274 
 

2016  „Plan Estratégico de Educación 2016-2020“, in: MINEDUC. URL: 
www.mineduc.gob.gt/portal/contenido/menu_lateral/quienes_somos/politicas_
educativas/pdf/PLAN-EDUCACION.pdf (Zugriff 25.11.2019). 

2018a  CNB, Currículo Nacional Base, Área de Ciencias Sociales, Formación  
  Ciudadana e Interculturalidad Nivel Medio, Ciclo Básico, Guatemala:  

MINEDUC. 
2018b  Formación Cuidadana: Seminario 2018 para el ciclo diversificado.  
  Guatemala: MINEDUC. 
2019 Evaluación de la Estrategia Nacional de la Formación Ciudadana 

Implementada, Guatemala: MINEDUC, URL: 
https://edu.mineduc.gob.gt/estrategia_nacional_de_formacion_ciudadana/docu
ments/Evaluacion_Fase_Piloto_Formacion_Ciudadana.pdf (Zugriff 
03.05.2019).  

2020  „Metas y Acciones de la Educación Bilingüe Intercultural”, in: DIGEBI,  
  Dirección General de Educación Bilingüe Intercultural. URL:  
  http://www.mineduc.gob.gt/DIGEBI/ (Zugriff am 11.03.2020) 
 
MINEDUC / USAID 
2013 Vivamos Juntos en Armonía, URL: 

https://www.mineduc.gob.gt/portal/contenido/menu_lateral/leyes_y_acuerdos/l
eyes_educativas/documents/05_Acuerdos_Varios_2014/26532014%20CREAR
%20PROGRAMA%20NACIONAL%20DE%20VALORES%20.pdf (Zugriff 
05.07.2019).  

 
MINEX, Ministerio de Relaciones Exteriores 
2023  Mapas Consulares. Población Estimada de Guatemaltecos en los Estados 
  Unidos. Idiomas Mayas por Circunscripción Consular en los Estados Unidos
  de América.  https://www.minex.gob.gt/Visor_Pagina.aspx?PaginaID=2266 
  (Zugriff am 12.04.2023). 
 
Moeller, Robert G. 
2001  War stories: the search for a usable past in the Federal Republic of Germany, 
  Berkeley: University of California. 
 
Montejo, Victor D. 
2005   Maya Intellectual Renaissance. Austin: University of Texas Press. 
 
Morales López, Henry 
2007  Por qué tanta frustración?: la cooperación internacional en la década de la 
  Agenda de la Paz en Guatemala, Guatemala: Editorial de Ciencias Sociales. 
 
Morales Sic, José Roberto 
2004  Religión y Política: El Proceso de Institucionalización de la Espiritualidad en
   el Movimiento Maya Guatemalteco, Guatemala: FLACSO. 
2007  “Religión y esperitualidad maya”, in: Santiago Bastos / Aura Cumes (Hg.): 
  Mayanización y Vida Cotidiana, Guatemala: FLACSO, cirma, CHOLSAMAj;
  Band 3, S. 247 – 281. 
 
 
 
 

274



275 

Moser, Caroline und Cathy McIlwaine 
2001  „Violence in Colombia and Guatemala: Community Perceptions of  
  Interrelations with Social Capital“, in: Journal of International Development,
  13, S. 965-984. 
 
Muralles, Myra  
2007  „Jóvenes insurgentes“, in: La Cuerda 100, S. 11-13. 
 
Murga Armas, Jorge 
2006  Iglesia católica, movimiento indígena y lucha revolucionaria (Santiago Atitlan,
   Guatemala), Guatemala: Impresiones Palacios. 
 
Nachtigall, Horst 
1978  Die Ixil. Maya-Indianer in Guatemala, Berlin: Reimer. 
 
Nash, Manning 
1957  „Cultural Persistences and Social Structure: The Mesoamerican Calendar 
  Survivals”, in: Southwestern Journal of Anthropology 13 (2), S. 149-155. 
1973  „Ixil Country: A Plural Society in Highland Guatemala, by Benjamin N. Colby 
  and Pierre L. van den Berghe”, in: American Journal of Sociology 78 (5), S. 
  1326-1327. 
 
Nicholas, Sheilah E. / Teresa L. McCarty 
2015 „The Continuum of Literacy in Native American Classrooms”, in: Jon Reyhner 

(Hg.): Teaching Indigenous Students; Honoring Pace, Community, and 
Culture, Noman: University of Oklahoma, S. 36-50. 

Nora, Pierre 
1984  Les Lieux de Mémoire, Paris: Gallimard.  
 
Oakes, Maud 
1951  The Two Crosses of Todos Santos, New York: Pantheon. 
 
Oettler, Annika 
2004  Vergangenheitsbewältigung in Guatemala, Frankfurt: Vervuert. 
2006  „Guatemala in the 1980s. Genocide turned into Ethnocide.”, Giga Working 
  Papers Nr. 19, März 2006. 
 
Olick, Jeffrey K. / Joyce Robbins 
1998  „Social Memory Studies. From ‘Collective Memory’ to the Historical  
  Sociology of Mnemonic Practices”, in: Annual Review of Sociology, 24, S.
  105- 140.  
 
Olick, Jeffrey K. / Levy, D. 
1997  „Collective Memory and Cultural Constraint," in: American Sociological  

Review, 62, S. 921-936.  
 

OREMI (Observatorio Regional de Migración Infantil) 
2018  Proyecto Binacional a favor de la niñez migrante Guatmala-Honduras. Boletin 
  No.3, Guatemala. URL: https://ciprodeni,org/documentos/boletin-3-oremi/ 
  (Zugriff am 27.12.2022). 
 

275



276 
 

Orywal, Erwin 
1999 „Ethnizität”, in: Walter Hirschberg (Hg.): Wörterbuch der Völkerkunde, Berlin: 

Reimer, S. 100. 
 
Oviedo Gasparico, Ligia 
2021 „The Guatemalan Education System. Realities and Challenges”, in: Sieglinde 

Jornitz / Marcelo Parreira do Amaral (Hg.): The Education Systems of the 
Americas, Cham Springer International, S. 631-657.  

 
Peters, Stefan 
2020  „Zwischen Erinnern und Vergessen: Aktuelle Kontroversen zur Bearbeitung der 
  Vergangenheit“, in: Stefan Peters (Hg.): Gewalt und Konfliktbearbeitung in 
  Lateinamerika, Baden-Baden: Nomos, S. 183-210.  
 
Philpot-Munson, Jailey J. 
2009 „Peace under Fire: Understanding Evangelical Resistance to the Peace Process 

in a Postwar Guatemalan Town”, in: Walter E. Little / Timothy J. Smith (Hg.): 
Mayas in Postwar Guatemala: Harvest of Violence Revisited, Tuscaloosa: 
University of Alabama, S. 42-53. 

 
Pitarch Ramón, Pedro 
2010  The jaguar and the priest: an ethnography of Tzeltal souls, Austin: University 
  of Texas.  
 
Platvoet, Jan 
2008 „Das Ritual in pluralistischen Gesellschaften.” in: Andréa Belliger / David J. 

Krieger (Hg.): Ritualtheorien, Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften, S. 
173-190. 

 
Porter, Maureen K. 
2015 „Somos Incas: Enduring Cultural Sensibilities and Indigenous Education” in: 

James W. Jacob / Sheng Yao Cheng / Maureen K. Porter (Hg.): Indigenous 
Education: Language, Culture and Identity, Dordrecht, Heidelberg: Springer, 

 
PNR, Programa Nacional de Resarcimiento 
oJ „Objetivos y metas”, in: Programa Nacional de Resarcimiento. URL: 

www.pnr.gob.gt (Zugriff  am 22.08.2008). 
 
PNUD, Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo 
2005  „Informe Nacional de Desarrollo Humano, 2005”, in: Red de Bibliotecas  
  Landivarianas. URL: http://biblio3.url.edu.gt/Libros/2012/PNUD/INDH-2005/
  (Zugriff am 06.11.2021). 
2022  „Desafíos y oportunidades para Guatemala: hacia una agenda de futuro. La
  celeridad del cambio, una mirada territorial del desarrollo humano 2002 – 
  2019”, URL: https://indhguatemala.org/ (Zugriff 04.05.2023)  
 
PLFM, Proyecto Lingüistico Francisco Marroquín 
1998  Diccionario Ixil de San Gaspar Chajul. PLFM: Antigua Guatemala. 
1999  Diccionario Ixil de Santa María Nebaj. PLFM: Antigua Guatemala. 
 
 

276



277 

Ramírez Cordón, Marvin Estuardo 
1998  Las patrullas de autodefensa civil como estrategia de la doctrina de la  
  seguridad nacional, Guatemala 1982-1996, Guatemala: USAC. 
 

Rappaport, Roy 
1999  Ritual and religion in the making of humanity, Cambridge: Cambridge  
  University. 
 
Recinos, Adrián / Delia Goetz (Hg.) 
1953  The Annals of the Cakchiquels, Norman: University of Oklahoma Press. 
 

REMHI, Recuperación de la Memoria Histórica Guatemala 
1998  Informe REMHI: Guatemala: Nunca Más, 3 Bände, Guatemala: ODHAG. 
 
Remijnse, Simone 
2002  Memories of violence: civil patrols and the legacy of conflict in Joyabaj,  
  Guatemala, Amsterdam: Roozenberg. 
 
Reyhner, Jon / Navin Kumar Singh 
2015  „Overcoming the Legacy of Asimilationist Schooling”, in: Jon Reyhner (Hg.): 
  Teaching Indigenous Students; Honoring Pace, Community, and Culture, 
  Noman: University of Oklahoma, S. 11-35.  
 
Rodríguez, María Teresa 
2018  „Violencia expresiva, creencias y territorio: glosa de un acontecimiento en una 
  aldea chuj”, in: Estudios interétnicos 29, S. 60-78.  
 
Rojas Martínez Gracida, Araceli 
2012 El tiempo y la sabiduría en Poxoyëm: un calendario sagrado entre los Ayook 

de Oaxaca. Dissertation. Universiteit Leiden. 
 
Romero, Sergio 
2018  „Ethnicity, history and standard Ixhil (Ixil) Mayan”, in: Language and  
  Communication 61, S. 102-112. 
 
Rudolph, Michael 
2007  „Failure of Ritual Invention? Efficacious New Rituals among Taiwan’s  
  Aborigines under the Impact of Religious Conversion and Competition  
  between Elites”, in: Ute Hüsken (Hg.): When Rituals Go Wrong: Mistakes, 
  Failure, and the Dynamics of Ritual, Leiden: Brill, S. 325-336. 
 
Said, Edward 
1978  Orientalism. New York: Pantheon Books. 
 
Salvado Fernández, Daniel 
2006  Una Mirada a los Usos Costumbres y Formas de Organización Social de 
  Tres Aldeas Rurales Ixhiles, Santa Cruz del Quiché: Unión Europea,  
  Movimiento de Desarraigados Organizado para el Desarrollo Integral en el 
  Norte del Departamento del Quiché (M.D.N.Q.), Asociación de Desarrollo 
  Integral y Multiservicios (A.D.I.M.). 
 

277



278 
 

Sanford, Victoria 
2003   Violencia y Genocidio en Guatemala, Guatemala: F&G Editores. 
 
Schele, Linda / David Freidel / Joy Parker 
1993  Maya Cosmos – three thousand years on the Shaman´s Path, New York:  
  Perrenial. 
 
Schieffelin, Edward L. 
2007  „Introduction”, in: Ute Hüsken (Hg.): When Rituals Go Wrong: Mistakes, 
  Failure, and the Dynamics of Ritual, Leiden: Brill, S. 1-20. 
 
Schirmer, Jennifer   
1998  The Guatemalan Military Project. A Violence Called Democracy,   
  Philadelphia: University of Pennsylvania. 
 
Schlesinger, Stephen / Stephen Kinzer 
2005 [11982] Bitter fruit: the story of the American coup in Guatemala. Revised and  
  expanded edition, Cambridge: Harvard University. 
 
Schüren, Ute 
2019  „Indigene Gemeinden in der Kolonialzeit“, in: Einführung in die Ethnologie 
  Mesoamerikas, Münster: Waxmann, S. 149-161. 
 
Schultze-Jena, Leonhard 
1933  Leben, Glaube und Sprache der Quiché von Guatemala, Indiana, Band 3, Jena: 
  Fischer Verlag.  
 
SIE (Sistema de Información Estratégica) 
2018 „Mapa de pobreza“, in: Sistema de Información Estratégica. Universidad 

Rafael Landívar. URL: https://sie.url.edu.gt/mapa-de-pobreza-pc-2023/ 
(Zugriff am 12.04.2023).  

 
Sieder, Rachel 
1997  „Reframing Citizenship: Indigenous Rights, Local Power and the Peace  
  Process in Guatemala, in: Accord. The International Review of Peace  
  Initiatives, 2, S. 66-73. 
 
 
Smith, Ledyyard A. / Alfred V. Kidder 
1951  Excavations at Nebaj, Guatemala, Pub. 594, Washington D.C.: Carnegie  
  Institution. 
 
Smith, Timothy J. 
2009  „Democracy Is Dissent: Political Confrontations and Indigenous Mobilization 
  in Sololá”, in:  Walter E. Little und Timothy J. Smith (Hg.): Mayas in Postwar 
  Guatemala: Harvest of Violence Revisited, Tuscaloosa: University of Alabama, 
  S. 16-29. 
 
 
 
 

278



279 

Solomon, Susan D. 
2003   „Introduction”, in: Bonnie L Green / Mathew J. Friedman / Joop T.V.M de 
  Jong / Susan D. Solomon / Terence M. Keane / John A. Fairbank / Brigid  
  Donelan / Ellen Fry-Wouters (Hg.): Trauma Interventions in War and Peace. 
  Prevention, Practice and Policy, International and Cultural Psychology Series, 
  New York et al.: Kluwer Academic/Plenum Publishers, S. 3-15. 
 
Sökefeld, Martin 
2012 „Identität - ethnologische Perspektiven“, in: Hilarion G. Petzold (Hg.): 

Identität. Ein Kernthema moderner Psychotherapie – Interdisziplinäre 
Perspektiven, Wiesbaden: VS Verlag, S. 39-56. 

 
Spivak, Gayatri Chakravorty 
1999  The Critique of Postcolonial Reason: Toward a History of the Vanishing,  
  Cambridge, MA: Harvard University. 
 
Stangl, Werner  
2021 „Stichwort: Erziehung – Online Lexikon für Psychologie und Pädagogik“, in: 

Online Lexikon für Psychologie und Pädagogik. URL: 
   https://lexikon.stangl.eu/1410/erziehung (Zugriff am 07.07.2021).  
 
Stefoni, Carolina 
2012 „Migración, remesas y desarrollo”, in: Polis online. URL: 

http://journals.openedition.org/polis/2389 (Zugriff am 12.03.2021).  
 
Stoll, David 
1993 Between Two Armies in the Ixil Towns of Guatemala. New Cork: Columbia 

University. 
1995 „Guatemala: solidarity activists head for trouble”, in: Christian Century. URL: 

http:/findarticles.com (Zugriff am 12.07.2008) 
2009 „Harvest of Conviction: Solidarity in Guatemalan Scholarship, 1988-2008”, in: 

Walter E. Little und Timothy J. Smith (Hg.): Mayas in Postwar Guatemala: 
Harvest of Violence Revisited, Tuscaloosa: University of Alabama, S. 167-180. 

2013  El Norte or bust: how migration fever and microcredit produced a financial 
  crash in a Latin American town, Lanham, Md.: Rowman & Littlefield.  
 
Stoll, Otto 
1887  Die Sprache der Ixil-Indianer: ein Beitrag zur Ethnologie und Linguistik der 
  Maya Völker. Nebst einem Anhang: Wortverzeichnisse aus dem Nordwestlichen 
  Guatemala, Leipzig: Brockhaus. 
 
Straub, Jürgen  
1998   „Geschichten erzählen, Geschichte bilden: Grundzüge einer narrativen  
  Psychologie historischer Sinnbildung“, in: Jürgen Straub (Hg.): Erzählung, 
  Identität und historisches Bewußtsein. Die psychologische Konstruktion von 
  Zeit und Geschichte, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 81-169. 
 
Talomé, Duncan 
2008  Ixiles: la pérdida de Ilom, Guatemala: Fundación CEDIM. 
 
 

279



280 
 

Taylor, Matthew J. 
2011  „Viviendo en “aquellos tiempos” en Ixcán, Guatemala”, in: Mesoamérica, 53, 

S. 157-188. 
 
Tedlock, Barbara 
1982  Time and the Highland Maya, Albuquerque: University of  New Mexico. 
21991  Time and the Highland Maya: Revised edition, Albuquerque:   
  University of  New Mexico. 
1992  „Mayan Calendars, Cosmology, and Astronomical Commensuration”, in: Elin 
  C. Danien et al. (Hg.): New Theories of the Ancient Maya, Philadelphia:  
  University of Pennsylvania. 
 
Tedlock, Dennis 
2010  2000 Years of Mayan Literature. Berkeley: University of California Press.  
 
Termer, Franz 
1958 „Apuntes geograficos y etnograficos de la zona de Nebaj”, in: Anales de la So-

ciedad de Geografía e Historia, 31 (1-4), S. 150-166. 
 
Thomas, Megan 
2013  „La gran confrontación: el segundo ciclo revolucionario, 1972–1983”, in: 
  Álvarez Aragón et al. (Hg.): Guatemala: Historia reciente (1954–1996).  

Tomo 2. Guatemala: Flacso, S. 121–198. 
 

Tischler Visquerra, Sergio 
1997  „La forma finquera de estado. Una aproximación al Estado liberal oligárquico
  guatemalteco,” in: Estudios, 2, S. 108-135.  
2001  Guatemala 1944: crisis y revolución. Ocaso y quiebra de una forma estatal, 
  Guatemala: F&G. 
 
Torres, Analí 
2009  „La educación para el empoderamiento y sus desafíos“, in: Sapiens. Revista 
  Universitaria de Investigación, 10 (1), S. 89-108. 
 
Torres-Rivas, Edelberto 
2007   „El terror no tuvo límites”, in: Una Guerra sin Batallas: Del odio, la violencia 
  y el miedo en el Ixcán y el Ixil, 1972-1983, Guatemala: F&G, S. XV-XXXII. 
 
Townsend, Paul 
1987  Frases nominales en Ixil de Cotzal, Austin: SIL/University of Texas Press.  
 
Turner, Victor W. 
2008 [11969] „Liminalität und Communitas“ (Deutsche Übersetzung), in: Krieger, David J. / 

Andréa Belliger (Hg.): Ritualtheorien. Einführendes Handbuch, 4. Auflage, 
Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften, S. 251-262. 

 
Tzec, Anita F. 
2018 „Los Derechos Indígenas en Belice: avances y brechas de cumplimiento”, in: 

Estudios Interétnicos 29, S. 39-64.  
 
 

280



281 

UN, United Nations  
2007 UN Declaration on the Rights of Indigenous Peoples. URL: 

https://www.un.org/development/desa/indigenouspeoples/wp-
content/uploads/sites/19/2018/11/UNDRIP_E_web.pdf (Zugriff: 04.05.2020). 

 
UN Guatemala, United Nations  
2019  „Análisis Común del País“, in: United Nations Guatemala. URL: 

https://guatemala.un.org/sites/default/files/2020-
06/CCA%20completo%20FINAL_0.pdf  (Zugriff am 12.03.2021). 
 

UNDP, United Nations Development Program 
2019  „Human Development Report 2019”, in: UNDP.  

URL: http://report2019.archive.s3-website-us-east-1.amazonaws.com/ (Zugriff 
 am 18.03.2020). 

 
UNESCO, United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization 
1972 Übereinkommen zum Schutz des Kultur- und Naturerbes der Welt. 

URL: www.unesco.de/welterbe-konvention.html (Zugriff am 22.03.2022). 
2003 Übereinkommen zur Erhaltung des immateriellen Kulturerbes. 

URL: www.unesco.de/ike-konvention.html (Zugriff am 22.03.2022). 
2005   „Article 4.8 Convention on the Protection and Promotion of the Diversity of 
  Cultural Expressions”, in: UNESCO. URL:     
  https://en.unesco.org/creativity/convention (Zugriff am 13.03.2020). 
2006   Guidelines on Intercultural Education. Paris: UNESCO. 
2014   „Education for All Global Monitoring Report“, in: UNESCO. URL:  
  https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000226159_spa (Zugriff:  
  06.02.2020). 
2017 „Revisión de las políticas públicas del sector de educación en Guatemala“, in: 

UNESDOC Digital Library. URL: 
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000252270 (Zugriff 23.02.2020).  

 
UNICEF (United Nations Children’s Fund) / ICEFI (Instituto Centroamericano de Estudios 
2016  Fiscales)  

Pobreza multidimensional infantil y adolescente en Guatemala: privaciones a 
 superar, Guatemala: UNICEF e ICEFI. 

 
UNPFII, United Nations Permanent Forum on Indigenous Issues 
oJ „Paragraph 022”, in: UNPFII Recommendations Database. URL: 

https://esa.un.org/unpfiidata/UNPFII_Recommendations_Database_view.asp?e
ditid=1813&editid2=&editid3=&TargetPageNumber=1&todo=readonly&mast
erkey=  (Zugriff 21.05.2021).  

 
Universidad Ixil 
2014  Porque la Universidad Ixil: Chusiib’ tu tichajil tenam, Guatemala: Universidad 
  Ixil.   
 
USAID 
oJ Programa Leer y Aprender. URL: http://www.usaidlea.org/ebiloeza.html 

(Zugriff 03.12.2020) 
 
 

281



282 
 

USAID / OIM 
2023 Encuesta sobre migración internacional de personas guatemaltecas en el 

exterior y remesas 2022. URL:  
https://infounitnca.iom.int/uploads/RemesasGT2022/Resumen_EncuestaRemes
as2022_gt.pdf (Zugriff am 14.09.2023).  

 
US Census Bureau 
2023 American Community Survey. Hispanic or Latino Origin by Specific Origin. 

URL: 
https://data.census.gov/table?q=B03001:+HISPANIC+OR+LATINO+ORIGIN
+BY+SPECIFIC+ORIGIN&y=2022 (Zugriff am 12.04.2023).  

 
van den Akker, Paul  
2018  Time, history and ritual in a K’iche’ Community: contemporary Maya calendar 
  knowledge and practices in the highlands of Guatemala. Dissertation. Leiden: 
  Leiden University. 
 
Vansina, Jan 
1996 [11985]  Oral Tradition as History, London: Currey. 
 
van Stekelenburg, Jaqueline 
2013  „Collective Identity“, in: Snow, D.A. / D. Della Porta / P. G. Klandermans / D.
  McAdam (Hg.), The Wiley-Blackwell Encyclopedia of Social and   
  Political Movements, , Hobeken, New Jersey: Wiley-Blackwell, S. 219-225. 
 
Vazquéz Olivera, Mario / Fabián Campos Hernández 
2019  „The Second Cycle of the Guatemalan Insurgency (1970-1996)”, in: Latin 
  American Guerilla Movements: Origins, Evolution, Outcomes, Kruijt, Dirk / 
  Eduardo Rey Tristán / Alberto Martin Álvarez (Hg.), New York, London: 
  Routledge, S. 151-162. 
 
Velásquez Gómez, Iván 
2019   La lucha contra la corrupción y estructuras criminales – condición sine qua  

non para realizar derechos humanos para todos, Vortrag im Rahmen der 
Tagung The Americas 2019 – Visions of the future(s) in the Americas, 12.-
14.06.2019, Universität Bonn. 

 
Velásquez, Juan Luis  
2010   Xacbal y la sub región norte Ixil: Sotzil - Chel - Ilom, Chajul, El Quiche.  
  Proyecto de Rescate Arqueológico Xacbal. Unpublished report. Hidro Xacbal, 
  S.A./Instituto de Antropología e Historia de Guatemala. 
2012 „Xacbal, Chajul, Quiche”, in: XXV Simposio de Investigaciones Arqueológicas 

en Guatemala (2011), Barbara Arroyo et al. (Hg.), Guatemala: Museo Nacional 
de Arqueología y Etnología, S. 515-521.   

 
von Hentig, Hartmut 
1996  Bildung: Ein Essay, München: Hanser. 
 
Wierling, Dorothee 
2003  Oral History, in: Aufriß der Historischen Wissenschaft Band 7, Michael  
  Maurer (Hg.), Stuttgart: Reclam, S. 81-141. 

282



283 

Wilson, Richard Ashby 
1995  Maya Resurgence in Guatemala: Q’eqchi’ experiences, Norman: University of 
  Oklahoma. 
2006   „Afterword to: 'Anthropology and Human Rights in a New Key': The Social 
  Life of Rights”, in: American Anthropologist, 108 (1), S. 77-83.    
 
Wimmer, Andreas 
1992  Rätsel und Paradoxa. Eine Kritik ethnosoziologischer Theorien zum 

  indianischen Bauerntum, Zürich: ADAG.  
 
Worldbank 
2022 Personal remittances, received (% of GDP) – Guatemala. URL: 

https://data.worldbank.org/indicator/BX.TRF.PWKR.DT.GD.ZS?locations=GT 
(Zugriff am 12.04.2023).  

 
Wotherspoon, Terry 
2015 „Formal and Informal Indigenous Education“, in: W. James Jacob et al. (Hg.): 

Indigenous Education: Language, Culture and Identity, Dordrecht, Heidelberg: 
Springer, S. 77-98. 

 
Wycliff Bible Translators  
o. J.  „A People Waiting For the Gospel”, in: Wycliff Bible Translators.  
    URL: https://www.wycliffe.org/prayer/articles/a-people-waiting-for-the-gospel
   (Zugriff am 12.05.2020). 
 
Zerubavel, Eviatar 
2003  Time Maps. Collective Memory and the Social Shape of the Past, Chicago: 
  Chicago University. 
 

 

 

Internetquellen/Presseartikel 
 
Ministerio de Cultura  
oJ Solicitud carné Guía Espiritual Maya), URL: 

http://www.mcd.gob.gt/2009/03/24/lugares-sagrados/ (Zugriff 14.09.2009) 
 
Prensa Libre 
2020  Prensa Libre, 23.01.2020, CNB   
 
Diccionario de la lengua española, Real Academia Española 
oJ  URL: https://dle.rae.es (Zugriff 14.11.2025)  
 
Redlar 
2010 Hidroxacbal, URL: http://www.redlar.org/noticias/2010/9/2/Comunica-

dos/Hidroelectrica-Hidroxacbal-en-Chajul-Quiche-Una-traicion-mas-del-go-
bierno-contra-los-pueblos-Mayas-de-Guatemala/ Zugriff 24.04.2011 

 
 
 

283



284 
 

 
The Guardian 
2013 Brodzinsky, Sibylla; Watts, Jonathan (10 May 2013) „Former Guatemalan dic-

tator convicted of genocide and jailed for 80 years". The Guardian. Zugriff: 
12.03.2017 

2108 Grillo, Christine (4 March 2018). „HRDAG Testimony In Guatemala Retrials". 
Zugriff: 5.5.2021 

 
URL/Universidad Rafael Landívar 
oJ „Licenciatura en Educación Bilingüe Intercultural (Campus Quiché)”, in: Uni-

versidad Rafael Landívar. URL:  http://www.url.edu.gt/PortalURL/Ar-
chivos/18/ar-
chivos/Lic%20EBI%20CMYK%20quiche%20PATHS.pdf?sm=c11 (Zugriff 
03.12.2020). 

 
USAC/Universidad San Carlos de Guatemala 
oJ  „FORMACIÓN INICIAL DOCENTE -FID“, in: Universidad San Carlos de 

 Guatemala. URL: http://ectafide.usac.edu.gt/index.php/formacion-inicial-
 docente/ (Zugriff: 13.02.2022).  

 
 

 

 

  

284



285 

Abkürzungsverzeichnis 
 

AC Acción Católica 
ACEM  Asociación de Centros Educativos Mayas 
AIDPI Acuerdo sobre Identidad y Derechos de los Pueblos Indígenas 
ALMG Academia de las Lenguas Mayas  
CAI  Consejo Asesor Indígena 
CALDH  Centro para Acción Legal en Derechos Humanos 
CEH Comisión del Esclarecimiento Histórico 
CMES Centro Maya de Estudios Superiores 
CNB Curriculo Nacional Base 
CNR  Comisión Nacional de Resarcimiento 
COCODE  Consejo Comunitario de Desarrollo 
CODISRA  Comisión Presidencial contra la Discriminación y el Racismo 
CONALFA Comité Nacional de Alfabetización 
COPARE Comisión Paritaria de Reforma Educativa 
COPMAGUA Coordinadora de los Pueblos Mayas de Guatemala  
CPR Comunidades de Población en Resistencia 
CUC Comité de Unidad Campesina 
DEMI  Defensoría de la Mujer Indígena 
DIGEBI Dirección General de Educación Bilingüe Intercultural 
EBI Educación Bilingüe Intercultural 
EGP Ejército Guerrillero de los Pobres 
FAR  Fuerzas Armadas Rebeldes, 
FIL Fuerzas Irregulares Locales 
FONDIGUA  Fondo de Desarrollo Indígena Guatemalteco 
FONTIERRA  Fondo de Tierras 
FRG  Frente Revolucionario Guatemala 
IIARS Instituto Internacional de Aprendizaje para la Reconciliación Social  
ILO International Labour Organisation  
INE Instituto Nacional de Estadística 
MLN Movimiento de Liberación Nacional 
NORC Nueva Organización Revolucionaria de Combate 
ORPA Organización del Pueblo en Armas 
PAC Patrullas de Autodefensa Civil 
PAJUST  Programa del Informe de Avances del Acompañamiento a la Justicia de 

Transición 
PGT  Partido Guatemalteco del Trabajo 
PNR  Programa Nacional de Resarcimiento 
PNUD  Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo 
PRODIPMA  Desarrollo Integral de la Población de Guatemala 
PRONADE Programa Nacional de Educación Bilingüe 
PRONEBI  Programa Nacional de Educación Bilingüe 
REMHI  Recuperación de la Memoria Histórica 
SIL  Summer Institute of Linguistics 
URNG  Unidad Revolucionaria Nacional Guatemalteca 

 
  

285



286 
 

  

286



287 

Anhang 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

287



288 
 

 

 

 

 

 

 

 

  

288



289 

Überblick zur Feldforschung 
 

2007 

Ende Juni bis 
Anfang 
September  

1. Dept. 
Huehuetenango 
(Mam, Q‘anjob’al) 
2. Dept. El Quiché 
(Ixil)  

Reise zur Bestimmung eines geeigneten Ortes 
für die Feldforschung 

2008 

Feb – Mitte Mai  1. Nebaj 
2. Vértice Norte 
(Basis in Chel bzw. 
Ilom) 

1. Unterricht in Ixil 
2. Aufenthalte in Dörfern des Hinterlandes von 
Chajul, Kennenlernen der Region, Alltag in den 
Dörfern 

Juni-Ende 
August  

1. Chajul  1. Unterricht in Ixil, Alltag in Chajul  

2009 

Januar – Juni  1. Chajul  
 
2. Nebaj 
(Basis) 
 
3. Antigua 

1. Unterricht in Ixil, Alltag in Chajul; Abbruch 
aufgrund Gewaltvorfalls 
2. Zusammenarbeit mit NRO Agua para la 
Salud, Aufenthalte in Dörfern des Hinterlandes 
von Nebaj, Aufenthalte in Dörfern in Sololá 
3. Bibliotheksrecherche (CIRMA) 

2010 

Februar – April  Nebaj  Zusammenarbeit mit NRO Agua para la Salud, 
Aufenthalte in Dörfern des Hinterlandes von 
Nebaj und Chajul, Aufenthalte in Dörfern in 
Sololá, 
Besuche in Schulen 

2015 

März/April  Nebaj  Besuche bei wichtigen Personen in Nebaj und 
Chajul, Alltag in Nebaj, Neujahrsritual 

2018 

Juli/August  Nebaj 
 

Besuche bei wichtigen Personen in Nebaj und 
Chajul 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

289



290 
 

Interviews/informelle Gespräche277 
 

 Wann? Wer? Wo? Inhalt 
 2008    
 31.03.2008 Pablo Ceto Fundamaya, Vi‘ 

Patna, Chajul 
informelles Gespräch, Planung 
der Zusammenarbeit/Aufenthalt 
in den Dörfern des Vértice Norte 

 01.04.2008 Kuxh  Weg Chajul - Chel informelles Gespräch; Alltag, 
Familie 

 02.04.2008 Nicolás Chel, Chajul  
  Pap Me’k   
 04.04.2008 Fabian Gallego Xaxmoxan, Chel, 

Chajul 
informelles Gespräch, 
Bürgerkrieg 

 05.04.2008 Gerardo Brito 
Raymundo 
Diego Neto 
Laynez 

Cajchixla, Chel, 
Chajul 

Interview Geschichte des Ortes, 
Lehrbedingungen in einer Schule 
auf dem Land  

 06.04.2008 Pedro Kaba 
Laynes 

Chel, Chajul informelles Gespräch; Alltag 

 07.04.2008 Consejo de los 
principales 

Amaq’chel, Chajul informelles Gespräch, Vorstellung 
meiner Person, Alltag in 
Amaq’chel, Entstehung der 
Widerstandsdörfer 

 07.04.2008 Diego Brito 
Brito (CP) 

Amaq’chel, Chajul informelles Gespräch; 
Alltag/Organisation der 
Gemeinde/Geschichte der 
Gemeinde 

     
 08.04.2008 Nim Lu‘ Jal a‘ las Flores, 

Chel, Chajul 
halb-offenes Interview mit 
b’aalvatztiixh über costumbre 

 10.04.2008 Consejo de los 
principales 

Santa Clara, Chajul informelles Gespräch, Vorstellung 
meiner Person, Alltag in Santa 
Clara, Entstehung der 
Widerstandsdörfer 

 10.04.2008 María Santan Clara, 
Chajul 

informelles Gespräch, Leben in 
der Wildnis während des 
Bürgerkriegs, Tätigkeit als 
Hebamme 

  Hebammen Gesundheitsposten 
Chel, Chajul 

halb-offenes Interview, Tätigkeit 
Hebamme 

 14.04.2008 Diego Tek Mo‘ 
(Pap Tek) 

Chel, Chajul halb-offenes Interview; 
Geschichte des Ortes Chel, 
costumbre 

 15.04.2008 Nim Lu‘ Anay Chel, Chajul halb-offenes Interview; 
Geschichte des Ortes Chel, 
costumbre 

 16.04.2008 Pap Me’k 
Bernal 

Chel, Chajul halb-offenes Interview mit 
b’aalvatztiixh über costumbre 

 
277 Die hier aufgeführten informellen Gespräche werden in der Arbeit zitiert, daher sind sie hier aufgeführt.  

290



291 

 18.04.2008 Mario Alba Finca La Perla, 
Chajul 

halb-offenes Interview, 
Alltag/Zusammenleben Finca 

 19.04.2008 Sebastián de 
León Sanchez 

Finca La Perla, 
Chajul 

halb-offenes Interview mit 
b’aalvatztiixh über costumbre 

  Pap Sit Finca La Perla, 
Chajul 

halb-offenes Interview mit 
b’aalvatztiixh über costumbre 

 20.04.2008 Nicólas Finca La Perla, 
Chajul 

informelles Gespräch, Geschichte 
der Finca La Perla 

 21.04.2008 Bartolomé 
Ramirez  
Pablo Asicona 

Sotzil, Chajul halb-offenes Interview mit 
b’aalvatztiixh über costumbre 

 23.04.2008 
+ 
04.04.2010 

Ana Laynez 
Xinic 

Weg Sotzil – 
Chajul 
Xolcuay 

informelles Gespräch 

 29.04.2008 Pedro Kaba 
Laynes  

Chel, Chajul Interview „la empresa“ 

 02.05.2008 Nim Xu‘ Ilom, Chajul halb-offenes Interview; 
Geschichte des Ortes Ilom, 
costumbre 

 03.05.2008 Consejo de los 
principales 

Ilom, Chajul informelles Gespräch, Vorstellung 
meiner Person, Alltag in Ilom 

 03.05.2008 Rosa Hernández 
(CP) 

Ilom, Chajul informelles Gespräch, Alltag in 
Ilom 

 03.05.2008 Xhun Le’m 
(CP) 

Ilom, Chajul informelles Gespräch, Alltag in 
Ilom 

 03.05.2008 María Rivera 
(CP) 

Ilom, Chajul informelles Gespräch, 
Bürgerkrieg 

 03.05.2008 Gaspar Gallego 
(CP) 

Ilom, Chajul informelles Gespräch, Alltag in 
Ilom 

 05.05.2008 Marcos Codían Ilom, Chajul halb-offenes Interview mit 
b’aalvatztiixh über costumbre 

 07.05.2008 Gabriel Asicona 
Sánchez 

Ilom, Chajul halb-offenes Interview mit 
b’aalvatztiixh über costumbre 

  Francisco 
Ramírez 

Ilom, Chajul halb-offenes Interview mit 
b’aalvatztiixh über costumbre 

 2009    
 04.04.2009 Ana Xolcuay, Chajul informelles Gespräch 
 22.04.2009 Gerardo Terraza 

Cedillo 
Nebaj informelles Gespräch; 

Religionsgemeinschaften 
 April/Mai  Schüler*innen 

zwischen 8 und 
12 Jahren 

Tzalbal Interviews mit Schüler*innen; 
Alltag im Dorf, Familie, Wünsche 
und Träume für die Zukunft 
 
Hospitationen im Unterricht 

 Janlay 
 Turanza 
 Salquil Grande 
 Cantón Simocol, 

Nebaj 
 Tijom 
 Vatzuchil 
 Vipecbalam 
 Xecotz 
 Xepiun 

291



292 
 

 Xesupio 
  Vicalama  
 Mai (2 

Wochen) 
 Chuatuj  

 2010    
 08.03.2010 Pap Me‘k Canton Simocol, 

Nebaj 
Interview  

 23.03.2010 Gerardo Brito Las Violetas, Nebaj informelles Gespräch während 
der abendlichen Vorbereitung des 
Aussaatrituals 

 2015    
 12.03.2015 Otto Lu Nebaj Informelles Gespräch, Tourismus 
 15.03.2015 Rosalina Brito Nebaj informelles Gespräch  
 16.03.2015 Pedro Brito Nebaj informelles Gespräch 
 25.03.2015 Jacinto Cobo Nebaj informelles Gespräch 
 26.03.2015 Lehrkräfte  Batzaja, Nebaj Hospitation, Interview zu 

Curriculum und EBI 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

292



293 

 

Besondere Veranstaltungen (teilnehmende Beobachtung) 
 

Wann? Wer? Wo? Thema/Anlass 
2008    
23.02.2008 öffentliches Publikum; 

Mayaaktivist*innen aus dem 
gesamten Hochland, 
internationale NROs 

parque de 
Nebaj, vor der 
katholischen 
Kirche 
 

Kundgebung ILO 169, 
Friedensvertag, Ritual 

25.02.2008 öffentliches Publikum parque de 
Nebaj, vor der 
katholischen 
Kirche 
 
Innenstadt, 
Friedhof, 
Beisetzung 
exhumierter 
Leichen aus 
Salquil Grande  

„Tag der Würdigung der 
Opfer des Bewaffneten 
Internen Konflikts“ zum 
Gedenken der Opfer des 
Bürgerkriegs; 
Ritual 

11.03.2008 Familie Ixillehrer Nebaj Friedhof Geburtstag verstorbener 
Vater/Gedenken/Ritual 

13. und 
14.04.2008 

Pap Tek, Kuxh, Anna Friedhof Chel, 
Cerro Vi‘ 
Jomistan, Chel 

Persönliches Heilritual 
für Kuxh  

09.06.2008 Öffentlichkeit, Angehörige 
der exhumierten Personen 
aus Cocop, Pexla Grande, 
Nebaj, Río Azul und 
Xemamatze‘, FAFG, 
Fundamaya, internationale 
NROs 

parque de 
Nebaj, vor der 
katholischen 
Kirche 
 

Ritual am Vortag der 
Beisetzungen in den 
Dörfern 

2009    
Januar 2009  Fundamaya, Angehörige 

von während des 
Bürgerkriegs 
verschwundenen/ermordeten 
Personen  

Vi‘ Patna, 
Chajul 

Information zum 
Vorgehen zur 
Beantragung von 
Entschädigungsleistungen  

21.02.2009 Alcaldías indígenas der 
Dörfer aus Nebaj, Chajul, 
Cotzal; Aktivist*innen 
Fundamaya 

parroquía der 
katholischen 
Kirche Nebaj 

Jahresrückblick Arbeit 
der alcaldías, Vorhaben 
neues Jahr, Rolle der 
Frauen in der alcaldía  

21.02.2009 
abends 

Alcaldías indígenas der 
Dörfer aus Nebaj, Chajul, 
Cotzal; Aktivist*innen 
Fundamaya; 
Angehörige 

Kapelle in 
Salquilito, 
Nebaj 

Ritual 
 
 
 

293



294 
 

Information der 
Anwesenden zum Thema 
Erdölförderung im Ixcán 

22.02.2009 
vormittags 

Alcaldías indígenas der 
Dörfer aus Nebaj, Chajul, 
Cotzal; Aktivist*innen 
Fundamaya; 
Angehörige 

„templo 
griego-
romano“  

Einweihung der heiligen 
Stätte; 
Ritual, 
Wechsel der 
Amtsinhaber*innen der 
alcaldía indígena  
 
Information zum Thema 
Minen und Wasserkraft 

25.02.2009 öffentliches Publikum parque de 
Nebaj, vor der 
katholischen 
Kirche 
 

„Tag der Würdigung der 
Opfer des Bewaffneten 
Internen Konflikts“ zum 
Gedenken der Opfer des 
Bürgerkriegs; 
Ritual 

22.03.2009 Schulgemeinschaft der 
escuela official rural 
intercultural bilingüe mixta 
in Los Encuentros, Sololá 

Schulhof Traditioneller Tanz, 
Feierlichkeiten anlässlich 
Fertigstellung 
Wasserleitungsnetz und 
Handwaschstation 

21.04.2009 Kacholpom aus Las Violetas Haus von 
Maxh, Las 
Violetas, Nebaj  

Vorbereitungen für das 
Aussaatritual am 
Folgetag 

22.04.2009 Kacholpom aus Las 
Violetas, Vertreter*innen der 
Familien, Don Gaspar 

Vi‘ Jamal, 
Nebaj 

Aussaatritual 

2010    
Februar 2010 
abends 

Alcaldías indígenas der 
Dörfer aus Nebaj, Chajul, 
Cotzal; Aktivist*innen 
Fundamaya; 
Angehörige 

Kapelle in 
Salquilito, 
Nebaj 

Ritual zum Mayaneujahr 
 

25.02.2010 öffentliches Publikum parque de 
Nebaj, vor der 
katholischen 
Kirche 
 

„Tag der Würdigung der 
Opfer des Bewaffneten 
Internen Konflikts“ zum 
Gedenken der Opfer des 
Bürgerkriegs; 
Rede des amtierenden 
Bürgermeisters 

05.03. + 
08.05. 2010 

Persönliche Divination für 
Gerardo und mich 

Haus von Pap 
Me’k, Cantón 
Simocol, Nebaj  

Divination persönliche 
Entscheidungsfindung 

2015    
März 2015 
abends 

Alcaldías indígenas der 
Dörfer aus Nebaj, Chajul, 
Cotzal; Aktivist*innen 
Fundamaya; 

Kapelle in 
Salquilito, 
Nebaj 

Ritual zum Mayaneujahr 

294



295 

Angehörige; internationale 
Gäste 

14.03.2015 Öffentlichkeit parque de 
Nebaj, vor der 
katholischen 
Kirche 

Einweihung des 
Wandbildes an der 
parroquía 

 

  

295



296 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

296



297 

Glossar 
 

¡Guatemala: Nunca Más” Guatemala: Nie wieder” 
aakun religiöse*r Spezialist*in 
aanhel  
aaq’ii religiöse*r Spezialist*in insbesondere für 

den cholq’ii  
aatzak religiöse*r Spezialist*in; Heiler*in 
Acción Católica Katholische Aktion (Organisation) 
adivino, -a Wahrsagepriester*in 
alcalde Bürgermeister*in 
alcaldía indígena indigene Bürgermeister (Institution) 
aldea Dorf 
aldea modelo Modelldorf 
Año Nuevo Maya  Maya-Neujahr 
augurio Vorzeichen, Omen 
b’aalvatztiixh  Kalenderspezialist*in  
baktun  
blanco, -a Weiße*r (Elite, die sich auf europäische 

Wurzeln beruft) 
brujería wörtl. Hexerei 
brujo, -a wörtl. Hexe*r 
cabecera Provinzhauptstadt 
cabecera de doctrina kolonialzeitliches regionales administratives 

Zentrum (kirchlich) 
cacique von den Kolonialmächten eingesetzte 

Kaziken (indigen)  
campesino, -a Landarbeiter*in 
canícula zweiwöchige Trockenphase während der 

Regenzeit im Juli/August 
cantón Stadtviertel 
capacitación  Schulung; Fortbildung 
cargador del año Jahresträger 
caserio Weiler 
Casos ilustrativos bespielhafte Fälle (Wahrheitsbericht CEH) 
catequista Katechet*in 
ceremonia Zeremonie; rituelle Handlung 
cholq‘ii 260- tägiger Kalender 
cofradía indigene religiöse Bruderschaft 
comadrona Hebamme 
comunidad Gemeinschaft 
conflicto armado interno  bewaffneter interner Konflikt - von der 

Regierung verwendete Bezeichnung für den 
Bürgerkrieg  

congregación kolonialzeitliche Bezeichnung für religiöses 
Zentrum 

consejo de los principales Ältestenrat 
corregimiento kolonialen administrativen Einheiten der 

eroberten Territorien 

297



298 
 

costumbre die traditionellen, eigenen kulturellen und 
sozialen Handlungen sowie Regeln, 
Glaubensvorstellungen und Kosmogonie 

costumbrista spanische Bezeichnung der kacholpom 
CPR de la Sierra (Comunidades de 
Población en Resistencia) 

Widerstandsdörfer des Hochlandes  

departamento  Verwaltungsbezirk regional (?)/Department 
desplazado, -a Vertriebene*r  
educación bilingüe intercultural bilinguale interkulturelle Erziehung und 

Bildung 
educación indígena indigene Erziehung und Bildung 
encomienda kolonialzeitliche Form der Zwangsarbeit 

und Tributzahlung 
estado oligárquico-finquero auf Grundlage der Großgrundfarmen 

oligarchisch organisierter Staat 
finca Großgrundfarm, Plantage 
finquero, -a Fincabesitzer*in; Großgrundbesitzer*in 
Firmeza 83 Härte/Standhaftigkeit 83 (Militäroperation) 
fusiles y frijoles Gewehre und Bohnen (Militäroperation) 
guía espiritual spirituelle*r Anführer*in 
hierbas Wildkräuter, -pflanzen 
ijyaab Jahresträger (Ixil) 
impunidad Straffreiheit 
indio, -a nicht mehr akzeptable Fremdbezeichnung 

der indigenen Bevölkerung 
k’uyintxa’ Hebamme 
kacholpom Ausübende der traditionellen Ixil-Religion; 

wörtlich: Personen, die pom verbrennen, 
übertragen: Personen, die Zeremonien feiern 

ka'xhob' Kardinalrichtungen 
komon sajb’ichil öffentliche Zeremonie, rituelle Handlung 
kuxa Schnaps 
ladino, -a Mestiz*in 
Ley de Vagancia Gesetz, welches zur Arbeit im Straßenbau 

verpflichtete 
líder Anführer*in 
macehual Händler (nahua) 
mal espiritu böser Geist 
mam Jahresträger (K’iche’) 
Memoria del Silencio Erinnerung an das Schweigen 
memoria histórica historisches Gedächtnis 
milpa traditionelles Maisfeld (Mischkultur) 
mixh tz’ite‘ Samen – zur Divination 
montaña Berge, Wildnis 
mozo Handlanger 
municipio Verwaltungsbezirk kommunal/Provinz 
nahual Schutzgeist (K’iche’) 
Nan respektvolle Anrede für ältere Frauen 
ocote harziges Kiefernholz 
Pap respektvolle Anrede für ältere Männer 
parroquía Pfarrei 

298



299 

patrones Schirmherren 
Patrullas de Autodefensa Civil, PAC Zivile Patrouillen zur Selbstverteidigung 
pecado Sünde 
pentecostismo  Pfingstbewegung 
polos de desarrollo Entwicklungspol 
pom getrocknetes Baumharz, wird bei rituellen 

Handlungen verbrannt 
principales die Ältesten 
Programa de resarcimiento staatl. Programm der Widergutmachung  
pueblos originarios Urvölker 
puestos de salud Gesundheitsposten  
región Ixil Ixil-Region (Region, in der Ixil gesprochen 

wird) 
remesas popularesafamiliares Geldrücksendungen aus dem Ausland 
sacerdote Maya Mayapriester*in 
sajb’ichil Zeremonie; rituelle Handlung 
secuestros económicos Entführungen aus ökonomischen Gründen 
seminarios indígenas Schulungen für Maya líderes, Studierende 

und Lehrkräfte 
taller Schulung; Fortbildung 
techo, trabajo y tortilla Dach, Arbeit und Tortilla (Militäroperation) 
tejido social soziales Gefüge 
temascal trad. Schwitzbad  
tienda Gemischtwarenladen 
tierra arrasada verbrannte Erde 
tierra caliente tropische Klimazone 
tiixhil Schutzgeist (Ixil) 
tx’utx’ tz’ava’ Mutter Erde 
vara de autoridad Amtsstab 
vértice Norte Norddreieck; nördliche Dörfer im municipio 

Chajul 
Victoria 82 Sieg 82 (Militäroperation) 
violencia umgangssprachliche Bezeichnung für den 

Bürgerkrieg 
yaab 365 – tägiger Kalender 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

299



300 
 

  

300



301 
 

Abbildungen 

 

Figure 1 Ixil-Region / Cuchumatanes .................................................................................................. 302 

Figure 2 DIGEBI – Linguistische Karte .............................................................................................. 302 

Figure 3 Ixil – Provinzhauptstädte Nebaj, Chajul und Cotzal ............................................................. 303 

Figure 4 Vértice Norte nördlich von Chel / CPR Sierra ...................................................................... 303 

Figure 5 Vértice Norte – südlich von Chel mit Visis Cabá /Cabá (CPR) ............................................ 304 

Figure 6 Moderne Darstellung der Jahresträger mit Glyphen ............................................................. 305 

Figure 7 Cerro Sumal, von Nebaj aus gesehen .................................................................................... 305 

Figure 8 Don Gaspar während des Aussaatrituals in Vi‘ Jamal ........................................................... 306 

Figure 9 Sakraler Ort in Nebaj ............................................................................................................ 306 

Figure 10 Sakraler Ort in Nebaj .......................................................................................................... 307 

Figure 11 Flagge der CPR – Sierra ...................................................................................................... 307 

Figure 12 Santa Clara 2008 ................................................................................................................. 308 

Figure 13 Turaanza (Dorf für die CPR – Rückkehrer in Nebaj), 2009 ............................................... 308 

Figure 14 Teilnehmende des Neujahrrituals in Nebaj 2009 ................................................................ 309 

Figure 15 Marimba .............................................................................................................................. 309 

Figure 16 Neubau des Tempels am Morgen des 22. Februar 2009 ..................................................... 310 

Figure 17 Nan Aan während des Neujahrrituals .................................................................................. 310 

Figure 18 Amtsstäbe vor der Übergabe an die neue alcaldía indígena .................................................311 

Figure 19 Die neue alcaldía indígena vor der Amtsübernahme ............................................................311 

Figure 20 Mitschriften des nicht rituellen Diskurses........................................................................... 312 

Figure 21 Vorbereitung der Teilnahmezertifikate ................................................................................ 312 

Figure 22 Mural auf dem parque von Nebaj ....................................................................................... 313 

Figure 23 Gräber in Cocop (exhumierte Opfer des Massakers) .......................................................... 314 

Figure 24 Grab eines nicht identifizierten Opfers ............................................................................... 314 

Figure 25 Schulgebäude in Xepiun, 2009 ........................................................................................... 315 

Figure 26 Jahrgangsübergreifendes Lernen in Xepiun, 2009 .............................................................. 315 

Figure 27 Schüler*innen vor dem provisorischen Schulgebäude in Turaanza .................................... 316 

Figure 28 Pause in Vepecbalam ........................................................................................................... 316 

Figure 29 Didaktisches Material zum Wert „Toleranz“ ....................................................................... 317 

Figure 30 Wertekalender, didaktisches Material ................................................................................. 317 

Figure 31 Investigación – Acción, didaktisches Material.................................................................... 318 

Figure 32 Investigación – Acción, Lehrkrafthandreichung ................................................................. 318 

Figure 33 Traditioneller Tanz in Los Encuentros, Sololá .................................................................... 319 

Figure 34 Detail des Tanzes................................................................................................................. 319 

Figure 35 Studieninhalte der Ixil-Universität ...................................................................................... 320 

Figure 36 Amaq’chel, 2008 ................................................................................................................. 320 

Figure 37 Graffito in Nebaj ................................................................................................................. 321 

Figure 38 Blick auf die Finca La Perla, 2010 ...................................................................................... 321 

Figure 39 Ilom, 2010 ........................................................................................................................... 322 

 

  

301



302 
 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 1 Ixil-Region / Cuchumatanes (Google Earth) 

Figure 2 DIGEBI – Linguistische Karte  

302



303 
 

 

 

 

 

  

Figure 3 Ixil – Provinzhauptstädte Nebaj, Chajul und Cotzal (Google Earth) 

Figure 4 Vértice Norte nördlich von Chel / CPR Sierra (Google Earth)  

303



304 
 

 

 

  

Figure 5 Vértice Norte – südlich von Chel mit Visis Cabá /Cabá (CPR) (Google Earth) 

304



305 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 6 Moderne Darstellung der Jahresträger mit Glyphen (nach de León Ceto 2018); Pfeil 
gibt Richtung der Rotation an  

Figure 7 Cerro Sumal, von Nebaj aus gesehen 

305



306 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 8 Don Gaspar während des Aussaatrituals in Vi‘ Jamal 

Figure 9 Sakraler Ort in Nebaj 

306



307 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 10 Sakraler Ort in Nebaj 

Figure 11 Flagge der CPR – Sierra  

307



308 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 12 Santa Clara 2008 

Figure 13 Turaanza (Dorf für die CPR – Rückkehrer in Nebaj), 2009  

308



309 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 14 Teilnehmende des Neujahrrituals in Nebaj 2009 

Figure 15 Marimba  

309



310 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 16 Neubau des Tempels am Morgen des 22. Februar 2009  

Figure 17 Nan Aan während des Neujahrrituals 

310



311 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 18 Amtsstäbe vor der Übergabe an die neue alcaldía indígena 

Figure 19 Die neue alcaldía indígena vor der Amtsübernahme  

311



312 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 20 Mitschriften des nicht rituellen Diskurses 

Figure 21 Vorbereitung der Teilnahmezertifikate 

312



313 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 22 Mural auf dem parque von Nebaj 

313



314 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 23 Gräber in Cocop (exhumierte Opfer des Massakers) 

Figure 24 Grab eines nicht identifizierten Opfers  

314



315 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 25 Schulgebäude in Xepiun, 2009 

Figure 26 Jahrgangsübergreifendes Lernen in Xepiun, 2009 

315



316 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 27 Schüler*innen vor dem provisorischen Schulgebäude in Turaanza 

Figure 28 Pause in Vepecbalam 

316



317 
 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 29 Didaktisches Material zum Wert „Toleranz“ 
(MINEDUC 2013) 

Figure 30 Wertekalender, didaktisches Material (MINEDUC 2013) 

317



318 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 31 Investigación – Acción, didaktisches Material (MINEDUC 2013) 

Figure 32 Investigación – Acción, Lehrkrafthandreichung (MINEDUC 2013) 

318



319 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 33 Traditioneller Tanz in Los Encuentros, Sololá 

Figure 34 Detail des Tanzes 

319



320 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 35 Studieninhalte der Ixil-Universität (Universidad Ixil 2014) 

Figure 36 Amaq’chel, 2008 

320



321 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 37 Graffito in Nebaj 

Figure 38 Blick auf die Finca La Perla, 2010 

321



322 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 39 Ilom, 2010 

322



323 

Zusammenfassung 
 
Die vorliegende Dissertation widmet sich den vielfältigen Prozessen der kollektiven 
Identitätsbildung in der Ixil-Region, gelegen im Departement El Quiché, Guatemala. Im 
Zentrum der Analyse steht die Untersuchung der Auswirkungen sozioökonomischer Probleme 
und historischer Brüche aus dem Bürgerkrieg auf die Konstruktion kollektiver Identitäten 
innerhalb der Gemeinden. Die Analyse berücksichtigt die folgenden thematischen Bereiche: 
das immaterielle kulturelle Erbe, die Konstruktion kollektiver Identitäten, das Wirken einer 
kulturellen Bewegung der Ixil sowie formale staatliche als auch innovative, nicht-staatliche 
indigene Bildung. 
Das zwischen 2007 und 2010 im Rahmen der Feldforschung gesammelte ethnografische 
Material ermöglicht Einblicke in den Alltag verschiedener Gemeinden in den municipios Chajul 
und Nebaj und umfasst Elemente des immateriellen Kulturerbes. Diese sind Ausdruck 
kultureller Resilienz und zeugen von bewusstem, selektivem Umgang mit einzelnen 
Komponenten. So ist der 260-tägige Kalender Grundlage ritueller Handlungen und Divination. 
Darüber hinaus bewahrt er das kulturelle Gedächtnis und gibt Werte sowie Wissen über 
Kosmogonie und Kosmologie von einer Generation zur nächsten. Das immaterielle Kulturerbe 
ist einem ständigen Wandel unterworfen, da einzelne Elemente sowohl neu hinzugefügt als auch 
vernachlässigt werden können. Religiöse Spezialisten spielen eine entscheidende Rolle in 
diesem Prozess, da sie kulturelle Normen, orale Traditionen und Divination im Alltag nutzen. 
Sie leiten Zeremonien und kennen rituelle Abläufe und Sprache, haben einen besonderen 
Zugang zu höheren Mächten und sind angesichts von Widrigkeiten und Veränderungen sehr 
flexibel. 
Der Bürgerkrieg hatte einen besonders großen Einfluss auf das Leben in der Ixil-Region. 
Zerstörung und Gewalt zwangen die Ixil Elemente der traditionellen Religion wie Rituale und 
Divination im Verborgenen zu halten. Zudem wurde der soziale Zusammenhalt durch den 
Bürgerkrieg und das Wirken der Zivilpatrouillen stark gestört. Es kam zu einem Bruch des 
sozialen Zusammenhalts und die comunidades durchliefen eine Krise. Für die kacholpom, die 
Ausübenden der traditionellen Religion, strukturieren die Rituale sowohl Beziehungen 
innerhalb der Gruppe als auch zwischen den Individuen und ihrer Umwelt. Sakrale Orte, wie 
die den Jahresträgern zugeordneten Kardinalpunkte und Berggipfel, sind Brücken zwischen 
Vergangenheit und Gegenwart und verbinden die materielle mit der immateriellen Seite des 
kulturellen Erbes. Die kacholpom, bewahren die Wertschätzung der heiligen Landschaft und 
die damit verknüpften Vorstellungen von Wechselwirkungen zwischen Zeit, Ewigkeit, Tod und 
Leben.  
Im Hinblick auf die Konstruktion kollektiver Identitäten spielt die Spaltung der Gemeinden 
aufgrund des Bürgerkriegs und insbesondere der gezielten Zerstörung des sozialen 
Zusammenhalts eine besondere Rolle. Die vorherrschende Kategorisierung in „Täter“ und 
„Opfer“ verhindert Lösungen zur Wiederherstellung des sozialen Zusammenhalts. In der 
vorliegenden Arbeit konnten am Beispiel der Widerstandsdörfer der Sierra (Comunidades de 
Población in Resistencia de la Sierra, CPR-Sierra) lokale Strategien zur Konstruktion einer 
mnemonischen Gemeinschaft dargestellt werden. Hierbei spielte die Beziehung zwischen 
Mensch und Umwelt eine herausragende Rolle.  
Während der Feldforschung war die Fundamaya, eine kulturelle und zivilgesellschaftliche 
Organisation, in verschiedenen Handlungsbereichen in der Ixil-Region aktiv. Neben 
Landrechten, Ressourcennutzung, Erinnerungsarbeit, Tourismus und kommunaler Verwaltung 
und Politik engagierten sie sich mit der Gründung der Universidad Ixil im Bildungsbereich. 
Diese Arbeit analysiert ihre Rolle im Kontext der Konstruktion kollektiver Ixil-Identität und 
eines kollektiven Gedächtnisses. Die Beispiele zeugen von Handlungsmacht als Indigene und 
Dekolonisierung, und illustrieren die komplexen Prozesse, die mit der Konstruktion einer 
kollektiven Identität verbunden sind. Zudem wird anhand des Neujahrsrituals die Verbindung 

323



324 
 

politischer Aktivitäten mit religiösen Bereichen des öffentlichen Lebens deutlich. Das 
dokumentierte Ritual aus 2009 verbindet die religiöse Zeremonie mit der formalen Einweihung 
eines neuen, zusätzlichen heiligen Ortes und Aufklärungsarbeit zum Abbau von Rohstoffen. 
In der ländlichen Peripherie Guatemalas, einschließlich der Region Ixil, fehlt es insbesondere 
Jugendlichen und jungen Erwachsenen an wirklich gleichberechtigten Chancen. Formale 
Bildung vermag nur in Einzelfällen zur Überwindung von institutionalisierter Ungleichheit 
beizutragen. Zudem müssen indigene Jugendliche die schwierige Aufgabe meistern, die 
Traditionen ihrer Vorfahren zu bewahren, Teil einer marginalisierten Gruppe der Gesellschaft 
zu sein und gleichzeitig die Erwartungen und Chancen der modernen Welt zu navigieren. Echte 
Chancen müssen über „westliche” Werte und Strukturen hinausgehen. Entscheidend ist zudem, 
dass ethnische Zuschreibungen wie Ladino oder Indígena keinen Einfluss auf den 
Bildungserfolg haben. Unterschiedliche Perspektiven müssen Gehör finden, ebenso wie die 
Erinnerungen an den Bürgerkrieg, die innerhalb der Familien tradiert wurden. Eine Kultur der 
interkulturellen und toleranten Diskussion sowohl Klassenzimmern als auch auf 
Gemeindeebene könnte Aleida Assmanns Ideal einer „dialogischen Erinnerungskultur“ 
verwirklichen und zur Überwindung sozialer Spaltungen beitragen. Schulische Bildung kann 
die Chance nutzen, sich auf widersprüchliche historische Narrative und deren Beziehungen zu 
Wahrheit und Macht zu konzentrieren, um so einen Diskurs auf Gemeinschaftsebene zu 
ermöglichen. Die Globalisierung bedeutet nicht zwangsläufig Verschlechterung; sie ist auch 
eine Chance. Um „ethnische Unterdrückung” zu beenden und über ethnische Grenzen 
hinauszudenken, ist eine Reform des Bildungssystems notwendig. Der Fokus sollte vielmehr 
auf einer ganzheitlichen persönlichen Entwicklung liegen, die durch Bildung und Erziehung 
unterstützt wird und die auf verschiedenen Aspekten der Ixil-Kultur basiert. Die Universidad 
Ixil ist ein Beispiel dafür, wie dekolonisierte, unabhängige akademische Bildung in der Praxis 
umgesetzt werden kann, und Division in den Gemeinden überbrücken kann.   
 
  

324



325 

English Summary 
 
This dissertation examines the diverse processes of collective identity formation in the Ixil 
region, located in the department of El Quiché, Guatemala. The analysis focuses on examining 
the effects of socio-economic problems and historical ruptures from the civil war on the 
construction of collective identities within the communities. The analysis considers the 
following thematic areas: intangible cultural heritage, the construction of collective identities, 
the impact of an Ixil cultural movement, and formal state as well as innovative, non-state 
indigenous education. 
The ethnographic material collected during field research between 2007 and 2010 provides 
insights into the everyday lives of the communities in the municipalities of Chajul and Nebaj, 
and includes elements of intangible cultural heritage. These are expressions of cultural 
resilience and testify to a conscious, selective approach to individual components. For example, 
the 260-day calendar forms the basis for ritual practice and divination. Moreover, it plays a role 
in the preservation of cultural memory and the transmission of values and knowledge related to 
cosmogony and cosmology from one generation to the next. Intangible cultural heritage is 
subject to constant change, as individual elements can be added or neglected. Religious 
specialists play a crucial role in this process. They incorporate cultural norms, oral traditions 
and divination into their daily lives. They lead ceremonies, are familiar with ritual procedures 
and language, have special access to higher powers, and demonstrate great flexibility in the face 
of adversity and change. The civil war had a particularly significant impact on life in the Ixil 
region. Destruction and violence forced the Ixil to keep elements of traditional religion, such as 
rituals and divination, hidden. In addition, social cohesion was severely disrupted by the civil 
war and the actions of the civil patrols. Social cohesion broke down and the comunidades went 
through a crisis. For the kacholpom, the practitioners of the traditional religion, rituals structure 
both relationships within the group and between individuals and their environment. Sacred 
places, such as the cardinal points and mountain peaks associated with the year bearers, are 
bridges between the past and the present and connect the material with the immaterial side of 
cultural heritage. The kacholpom preserve the appreciation of the sacred landscape and the 
associated ideas of interactions between time, eternity, death and life.  
With regard to the construction of collective identities, the division of communities due to the 
civil war and, in particular, the deliberate destruction of social cohesion plays a special role. 
The prevailing categorisation into "perpetrators" and "victims" prevents solutions for restoring 
social cohesion. In this study, local strategies for constructing a mnemonic community were 
presented using the example of the resistance villages of the Sierra (Comunidades de Población 
en Resistencia de la Sierra, CPR-Sierra). The relationship between humans and the 
environment played a prominent role in this.  
During the field research, Fundamaya, a cultural and social organisation, was active in various 
areas of action in the Ixil region. In addition to land rights, resource use, remembrance work, 
tourism, and municipal administration and politics, they were also involved in education with 
the establishment of the Universidad Ixil. This work analyses the role of Fundamaya in 
constructing a collective Ixil identity and memory. The examples demonstrate agency among 
indigenous stakeholders and the decolonisation process, illustrating the complexities involved 
in forming a collective identity. In addition, the New Year's ritual highlights the connection 
between political activities and religious aspects of public life. The ritual documented in 2009 
combines the religious ceremony with the formal inauguration of a new, additional sacred site 
and educational work on the extraction of raw materials. 
Teenagers and young adults in particular lack equal opportunities in rural areas on the periphery 
of Guatemala, including the Ixil region. Formal education can only contribute to overcoming 
institutionalised inequality in isolated cases. Furthermore, indigenous young people must 
master the difficult task of preserving the traditions of their ancestors and being part of a 

325



326 
 

marginalised group in society, while at the same time navigating the expectations and 
opportunities of the modern world. Genuine opportunities must go beyond "Western" values 
and structures. It is also crucial that ethnic attributions such as Ladino or Indígena have no 
influence on educational success. Different perspectives must be heard, as must the memories 
of the civil war that have been passed down within families. A culture of intercultural and 
tolerant discussion, both in classrooms and at the community level, could realise Aleida 
Assmann's ideal of a "dialogical culture of remembrance" and contribute to overcoming social 
divisions. In theory, school education could seize the opportunity to focus on contradictory 
historical narratives and their relationship to truth and power, thereby enabling discourse at the 
community level. Globalisation does not necessarily mean deterioration; it is also an 
opportunity. In order to end "ethnic oppression" and think beyond ethnic boundaries, a reform 
of the education system is necessary. The focus should rather be on holistic personal 
development, supported by education and upbringing, and based on various aspects of Ixil 
culture. The Universidad Ixil is an example of how decolonised, independent academic 
education can be put into practice and bridge divisions in communities.   
  

326



327 

Nederlandse Samenvatting 
 
Dit proefschrift gaat over de verschillende processen van collectieve identiteitsvorming in de 
Ixil-regio, gelegen in het departement El Quiché, Guatemala. Centraal in de analyse staat het 
onderzoek naar de gevolgen van sociaaleconomische problemen en historische breuken als 
gevolg van de burgeroorlog voor de constructie van collectieve identiteiten binnen de 
gemeenschappen. De analyse houdt rekening met de volgende thematische gebieden: het 
immateriële culturele erfgoed, de constructie van collectieve identiteiten, de invloed van een 
culturele beweging van de Ixil en formeel staatsonderwijs en innovatief, niet-staatsonderwijs 
voor inheemse volkeren. 
Het etnografisch materiaal dat tussen 2007 en 2010 in het kader van veldonderzoek is 
verzameld, geeft inzicht in het dagelijks leven van verschillende gemeenschappen in de 
municipios Chajul en Nebaj en omvat elementen van het immaterieel cultureel erfgoed. Deze 
zijn een uitdrukking van culturele veerkracht en getuigen van een bewuste, selectieve omgang 
met afzonderlijke componenten. Zo vormt de 260-daagse kalender de basis voor rituele 
handelingen en waarzeggerij. Bovendien bewaart hij het culturele geheugen en geeft hij 
waarden en kennis over kosmogonie en kosmologie door van de ene generatie op de andere. 
Het immaterieel cultureel erfgoed is voortdurend aan verandering onderhevig, aangezien 
afzonderlijke elementen zowel kunnen worden toegevoegd als verwaarloosd. Religieuze 
specialisten spelen een cruciale rol in dit proces, omdat zij culturele normen, mondelinge 
tradities en waarzeggerij in het dagelijks leven gebruiken. Zij leiden ceremonies en kennen 
rituele procedures en taal, hebben een bijzondere toegang tot hogere machten en zijn zeer 
flexibel in het omgaan met tegenslagen en veranderingen. 
De burgeroorlog had een bijzonder grote invloed op het leven in de Ixil-regio. Vernietiging en 
geweld dwongen de Ixil om elementen van de traditionele religie, zoals rituelen en 
waarzeggerij, geheim te houden. Bovendien werd de sociale cohesie ernstig verstoord door de 
burgeroorlog en het optreden van de burgerpatrouilles. Er ontstond een breuk in de sociale 
cohesie en de comunidades maakten een crisis door. Voor de kacholpom, de beoefenaars van de 
traditionele religie, structureren de rituelen zowel de relaties binnen de groep als die tussen de 
individuen en hun omgeving. Sacrale plaatsen, zoals de kardinale punten en bergtoppen die aan 
de jaartallen zijn toegewezen, vormen bruggen tussen het verleden en het heden en verbinden 
de materiële met de immateriële kant van het culturele erfgoed. De kacholpom koesteren het 
heilige landschap en de daarmee verbonden ideeën over de wisselwerking tussen tijd, 
eeuwigheid, dood en leven.  
Met het oog op de constructie van collectieve identiteiten speelt de verdeeldheid van de 
gemeenschappen als gevolg van de burgeroorlog en in het bijzonder de doelbewuste 
vernietiging van de sociale cohesie een bijzondere rol. De heersende categorisering in 'daders' 
en 'slachtoffers' verhindert oplossingen voor het herstel van de sociale cohesie. In dit werk 
konden aan de hand van het voorbeeld van de verzetsdorpen in de Sierra (Comunidades de 
Población in Resistencia de la Sierra, CPR-Sierra) lokale strategieën voor de constructie van 
een mnemonische gemeenschap worden geïllustreerd. Hierbij speelde de relatie tussen mens en 
milieu een prominente rol.  
Tijdens het veldonderzoek was Fundamaya, een culturele en maatschappelijke organisatie, 
actief op verschillende gebieden in de Ixil-regio. Naast landrechten, gebruik van hulpbronnen, 
herinneringswerk, toerisme en gemeentelijk bestuur en beleid, zetten zij zich met de oprichting 
van de Universidad Ixil ook in voor het onderwijs. Dit werk analyseert haar rol in de context 
van de constructie van een collectieve Ixil-identiteit en een collectief geheugen. De voorbeelden 
getuigen van handelingsvermogen als inheemse bevolking en dekolonisatie, , en illustreren de 
complexe processen die gepaard gaan met de constructie van een collectieve identiteit. 
Bovendien wordt aan de hand van het nieuwjaarsritueel het verband tussen politieke activiteiten 
en religieuze aspecten van het openbare leven duidelijk. Het gedocumenteerde ritueel uit 2009 

327



328 
 

combineert de religieuze ceremonie met de formele inwijding van een nieuwe, extra heilige 
plaats en voorlichtingswerk over de winning van grondstoffen. 
In de landelijke periferie van Guatemala, waaronder de regio Ixil, ontbreekt het vooral jongeren 
en jongvolwassenen aan echt gelijke kansen. Formele educatie kan slechts in individuele 
gevallen bijdragen aan het overwinnen van geïnstitutionaliseerde ongelijkheid. Bovendien 
moeten inheemse jongeren de moeilijke taak volbrengen om de tradities van hun voorouders in 
ere te houden, deel uit te maken van een gemarginaliseerde groep in de samenleving en 
tegelijkertijd te voldoen aan de verwachtingen en kansen van de moderne wereld. Echte kansen 
moeten verder gaan dan 'westerse' waarden en structuren. Het is ook van cruciaal belang dat 
etnische attributen zoals Ladino of Indígena geen invloed hebben op het succes in het 
onderwijs. Verschillende perspectieven moeten gehoord worden, evenals de herinneringen aan 
de burgeroorlog die binnen de families zijn doorgegeven. Een cultuur van interculturele en 
tolerante discussie, zowel in de klas als op gemeenschapsniveau, zou het ideaal van Aleida 
Assmann van een 'dialogische herinneringscultuur' kunnen verwezenlijken en kunnen bijdragen 
aan het overwinnen van sociale verdeeldheid. Het onderwijs kan de kans aangrijpen om zich te 
concentreren op tegenstrijdige historische verhalen en hun relatie tot waarheid en macht, om zo 
een discours op gemeenschapsniveau mogelijk te maken. Globalisering betekent niet 
noodzakelijkerwijs achteruitgang; het is ook een kans. Om een einde te maken aan "etnische 
onderdrukking" en over etnische grenzen heen te denken, is een hervorming van het 
onderwijssysteem noodzakelijk. De focus moet veeleer liggen op een holistische persoonlijke 
ontwikkeling, ondersteund door onderwijs en opvoeding, en gebaseerd op verschillende 
aspecten van de Ixil-cultuur. De Universidad Ixil is een voorbeeld van hoe gedekoloniseerd, 
onafhankelijk academisch onderwijs in de praktijk kan worden gebracht en verdeeldheid in 
gemeenschappen kan overbruggen.   
  

328



329 

 

Curriculum Vitae 
 

The author of this dissertation, Caroline Aretz, was born in Aachen, Germany, in 1979. In 2006, 

she successfully completed her M.A. (Magistra Artium) degree at Bonn University, Germany, 

specialising in ethnology/anthropology of the Americas, Spanish literature and linguistics, and 

English literature and linguistics (EthnologieaAltamerikanistik, Romanistik, Anglistik). Her 

research focused on contemporary Highland Maya languages and cultures, as well as 

ethnohistoric sources from Central Mexico. In her M.A. thesis, she analysed a Nahua document 

from the 17th century. Furthermore, she completed a teaching qualification in German as a 

Foreign Language in 2007 prior to joining Prof. Dr. Maarten Jansen's research group, entitled 

"Keeping the Days: Time and Identity in Middle America" at the Faculty of Archaeology, 

Leiden University. Her PhD research comprised several periods of ethnographic fieldwork 

(2007, 2008, 2009, 2010, 2015, 2018) in the Guatemalan highlands. In 2019, she passed the 

federal teacher training examination in Germany (2. Staatsexamen Lehramt Sekundarschulen 

und Gymnasien) with distinction. She has subsequently been employed in the field of public 

education. In 2025, she undertook a further visit to the Ixil region. 

 
 

329



 
 
    
   HistoryItem_V1
   AddMaskingTape
        
     Range: current page
     Mask co-ordinates: Horizontal, vertical offset 527.48, 66.05 Width 22.33 Height 26.98 points
     Origin: bottom left
     Colour: Default (white)
      

        
     D:20260109161503
      

        
     1
     0
     BL
     766
     333
            
                
         Both
         CurrentPage
              

       CurrentAVDoc
          

     527.4808 66.0488 22.3272 26.9787 
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus5
     Quite Imposing Plus 5.3s
     Quite Imposing Plus 5
     1
      

        
     101
     329
     101
     796466f6-4393-4757-b098-70e43b7c49d0
     1
      

   1
  

    
   HistoryItem_V1
   AddMaskingTape
        
     Range: all odd numbered pages
     Mask co-ordinates: Horizontal, vertical offset 500.50, 31.63 Width 29.77 Height 17.68 points
     Origin: bottom left
     Colour: Default (white)
      

        
     D:20260109162523
      

        
     1
     0
     BL
     766
     333
            
                
         Odd
         AllDoc
              

       CurrentAVDoc
          

     500.5021 31.6276 29.7697 17.6757 
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus5
     Quite Imposing Plus 5.3s
     Quite Imposing Plus 5
     1
      

        
     108
     329
     328
     c61e16fa-74c7-4341-b94c-3b6dd8c1de74
     165
      

   1
  

    
   HistoryItem_V1
   AddMaskingTape
        
     Range: all even numbered pages
     Mask co-ordinates: Horizontal, vertical offset 66.11, 48.61 Width 27.49 Height 13.09 points
     Origin: bottom left
     Colour: Default (white)
      

        
     D:20260109162557
      

        
     1
     0
     BL
     766
     333
            
                
         Even
         AllDoc
              

       CurrentAVDoc
          

     66.1094 48.6073 27.491 13.091 
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus5
     Quite Imposing Plus 5.3s
     Quite Imposing Plus 5
     1
      

        
     109
     329
     327
     00c05b37-045f-47cd-b561-83b8077d5d50
     164
      

   1
  

    
   HistoryItem_V1
   AddMaskingTape
        
     Range: From page 303 to page 321
     Mask co-ordinates: Horizontal, vertical offset 500.50, 46.51 Width 40.93 Height 13.95 points
     Mask co-ordinates: Horizontal, vertical offset 500.50, 53.02 Width 40.93 Height 10.23 points
     Origin: bottom left
     Colour: Default (white)
      

        
     D:20260109162829
      

        
     1
     0
     BL
     766
     333
            
                
         Both
         303
         SubDoc
         321
              

       CurrentAVDoc
          

     500.5021 46.5124 40.9332 13.9545 500.5021 53.0245 40.9332 10.2333 
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus5
     Quite Imposing Plus 5.3s
     Quite Imposing Plus 5
     1
      

        
     320
     329
     320
     5955c26b-0491-467d-b094-ddbc56d7e6b9
     19
      

   1
  

    
   HistoryItem_V1
   AddNumbers
        
     Range: From page 7 to page 329
     Font: Times-Roman (unembedded) 12.0 point
     Origin: bottom centre
     Offset: horizontal 0.00 points, vertical 22.68 points
     Colour: Default (black)
     Prefix text: ''
     Suffix text: ''
      

        
     D:20260109163331
      

        
     1
     0
     
     BC
     
     1
     0
     1
     0
     1
     7
     TR
     1
     0
     0
     1104
     339
    
     0
     1
     R0
     12.0000
            
                
         Both
         7
         SubDoc
         329
              

       CurrentAVDoc
          

     0.0000
     22.6772
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus5
     Quite Imposing Plus 5.3s
     Quite Imposing Plus 5
     1
      

        
     6
     329
     328
     792c5f5b-92de-446f-be60-a8a8089d8cf6
     323
      

   1
  

 HistoryList_V1
 qi2base





