Universiteit

4 Leiden
The Netherlands

Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identitat und Bildung in der
Ixil-Region, El Quiché, Guatemala
Aretz, C.N.

Citation

Aretz, C. N. (2026, February 3). Immaterielles kulturelles Erbe, kollektive Identitat und
Bildung in der Ixil-Region, El Quiché, Guatemala. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/4289416

Version: Publisher's Version

Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/4289416

License:

Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).


https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/4289416

IMMATERIELLES KULTURELLES ERBE, KOLLEKTIVE IDENTITAT UND BILDUNG
IN DER IXIL-REGION, EL QUICHE, GUATEMALA

Proefschrift

ter verkrijging van

de graad van doctor aan de Universiteit Leiden,
op gezag van rector magnificus prof.dr. S. de Rijcke,
volgens besluit van het college voor promoties
te verdedigen op dinsdag 3 februari 2026
klokke 16.00 uur
door

Caroline Nadine Aretz

geboren te Aken (Duitsland)
in 1979



Promotor
Dr. M. de Campos Frangozo (Leiden University)
Co-promotor

Dr. M.E. Berger (Leiden University)

Promotiecommissie

Prof. Dr. J.C.A. Kolen, decaan Faculteit der Archeologie (voorzitter) (Leiden University)
Prof. Dr. A.G. Henry (secretaris) (Leiden University)

Prof. Dr. E. van Gijn (Leiden University)

Dr. F. Sachse (Dumbarton Oaks Research Library and Collection)

Dr. Martine Bruil (Leiden University)

The research that resulted in this doctoral thesis was conducted as part of the project “Keeping
the Days: Time and Identity in Middle America” (2007 - 2011, NWO, 360-62-050), a
collaboration between the Department of Cultural Heritage and Society, Faculty of
Archaeology, Leiden University and the Department of Anthropology of the Americas, Institute
for Archaeology and Cultural Anthropology, Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitdt Bonn,
Germany. The project was under the direction of Prof. Dr. Maarten E.R.N.G. Jansen and Prof.
Dr. Nikolai Grube.

Classified as Internal | Intern



ACKNOWIEAZEMENLS ....eeeiiiiiiii ettt ettt e e et e e st eeestaeesstaeessseeesssaeesasaeesnseeenns 7

L 5 11 (S5 110 =SSR 9
1.1 FOrsChUN@STTaA@eN .....eeeeeiiiiiie et eae e st e e e e areeeeens 10
1.2 Gliederung der ATDEIt........cooiiiiiiiiieiieieeie ettt et 11
1.3 FOrsChungSStand .........ccc.eeeeiieeiiiiiciie ettt e e e e eetae e et e e st e e snveeesareeennns 13
1.4 Feldforschung in der IXil-RegION ........c..ooviiiiiiiiiiii e 17

1.4.1 Methodologisches VOrgehen ............ccccieviiiiienieeiiienie e 17
1.4.2 ,,Im Feld*: Probleme und Dilemmata...............ooooviiiiiiiiiiiiiiiiiieieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeaaees 19
1.4.3 Gedanken tiber die Erlebnisse im Feld — Positionierung als Forscherin................. 22
1.4.4 Ethik und FOTrSChUNG ......oooviiiiiiiiieiieceeeee e 24
1.4.5 Besonderes Interesse an Bildung.............ccoecuveriieeiienieiiieniececcee e 27

2. Theoretische Grundlagen und Definitionen ...........cccecevvieriiiiiniininicnienceeeceeeeene 29
2.1 Kulturelles Erbe und TranSition ...........cc.eeeiieeeiiieeiiieecieeecieeeeieeeeieeesreeeeveeesneeesveeenns 29
2.2 Rituale und DIVINATION .....oouieiiiieniieieeiecieet ettt e e e enees 29

2.3 Gemeinschaft (community) — Kollektive Identitdt(en) — mnemonische Gemeinschaft . 33

2.4 Erinnerung, Gedichtnis und Memoria hiStOrica ...............cccocvueeceveicienceiiiiiiieeieeeeeen 37
2.5 Bildung und educacion indigena....................coueevueecueeceeecieenieeiieciesie e eie e 43
2.6 ZUSAMMENTASSUNG .....ecuvieiiieiiieiieeieeiteete et e ette et e steebeessaeeseeesseesseessseenseessseesseenssesnsens 47
3. D1 IXII-REZION ...ttt ettt et et e et e e seeeeaeeas 51
3.1 Das Leben in der IXil-RegION ......cc.eeiiiiiiiiiieiieciiee e 51
3.2 HiStoriSCher KONLEXL .....veieiiieeiiieeiieecee ettt ettt et e e e e ensee s 59
R I V0] 400 (0] 1 ] () | PSR PPR 59
3.2.2 KOIONIAIZEIt ....eeeeiieeiiee ettt ettt et e e et e e s eeenaeeeearaeesaseeas 61
3.2.3 NatioNaISTAAL.....cccuvieeiiieiiie ettt et e e e et eeeeae e ssteeesnaeeeenbaeennneees 63
3.2.4 La violencia — der BUIEETKII€Z........ccvveviiieiiiieiieeiieeee e 69
3.2.4.1 Die Spirale der Gewalt: die ANfANGE.......ccceevuiriiniiiiniiicccceccceee 71
3.2.4.2 Die Militdrregierungen Arana Osorio und Laugerud Garcia...........ccccoeeunennee. 72
3.2.4.3 Die Ixil und die extreme Gewalt: 1978 —1986 ........cevvvieeiiiieiieeiieeeieeeieees 77
3.2.5 Frieden und Nachkriegsentwicklungen .........cc.ceceriereiiieniiiniinienienieieeecneeienene 83

4. Das immaterielle kulturellen Erbe der IXil..........oocoiiiiiiiiiiiiie e 87
4.1 Ordnende SYSTEIMIE. ....c..ueeuiiiiieiieeieeiie ettt et ettt e s aeetee st eesbeessaeenbeesstesnseessseenseas 87
4.1.1 Akteure und AKEEUTINNEN .....ccviieiiieeiiie ettt teeeeereeeaee e e aeeesaee e seneeenens 90
4.1.2 KalNA@IWISSEIL ...ttt ettt ettt ettt st et e e b e e ssaeeabeessaeenbeenseeenseas 95
4.1.2.1 Yaab UNd CROIG Ti ..ottt 97
4.1.2.2 DIVINAION ....utiiiiiieeeiieeeieeeeieeestteesteeeeaeeestaeeeeaeeesseesssaeessseeessseesssseesssseeennses 105
4.1.3 Sakrale Landschaft ..........cccooriiiiiiiiiie e 107

4.1.4 UrsprungsgesChiChte (1) .......cevuieiiiiiiiiiieiieeie ettt 113



4.2 Kacholpom, Katholiken und Evangelikale...........cccceeiiiieiiiiniiiiciecceecce e 116

4.3 DIESKUSSTON ..ottt ettt ettt e ettt e et e et e e e tae e et eessbteesabaeesnseeennseeenaseens 122

5. El tejido social — das s0ziale GEflZE ........cceevvueieeiiiiiiiiiieeie et 127
5.1 Versohnung und Wertschitzung des kulturellen Erbes..........c.ccccoveevvieiiieeeiieenieene, 131
5.2 Zwischen post-memory und GlobaliSIerung............cccvverieeeiiieeiiieeieeeee e 133
5.3 Die ROIIe der PAC ..ottt e 134
5.4 Die Widerstandsdorfer der Sierra (CPR de la Sierr@).........cccueeeceeeeeeeeeeieeeieeeeeee 138
5.4.1 Griindung, Lage und Leben in den Widerstandsdorfern ............coccveeecieeeneeennenn. 139
5.4.2 Frieden und der Weg in die Zukunft............cccoocvieiiieiiieniiiiiiieeeeee e 142
5.4.3 Nuestra cultura es NUEStra TeSISTENCIA ...........cccuveeecueeeereeesreeeireeesreeeeseeesreeeesees 145

5.5 DISKUSSION ..eeiiiiieiiieeciiee ettt ettt e et e et e e et e e e sabeeesbeeessaeeessaeesnsseessseeessseeennnes 149

6. Eine kulturelle und soziale Bewegung der IXil .........ccoooieeiiiiiiniieiiiiieeeceeeee e 153
6.1 Grundséitze und Entstehung der Maya-Bewegung auf nationaler Ebene..................... 154
6.2 Lokale Bewegung: Mayanisierung in der IXil-Region...........ccccoeveevieiinininnennienenn. 161
6.3 Immaterielles kulturelles Erbe, memoria historica und politische Interessen ............. 164
6.3.1 Konstruktion von memoria historica und kollektivem Gedéchtnis ...................... 165

6.3.2 Konstruktion von kollektiver Identitit und kollektivem Gedachtnis am Beispiel des

ATIO NUEVO MAYA ...ttt ettt 170
6.3.3 Kreative Medien des kollektiven Gedachtnisses..........coceevveeierienienieneenieeieneene 174
6.4 Demokratisierung und Politische Organisation. Alcaldia indigena............................. 177
6.5 Kollektives Trauma und EXhumierungen............ccoceeveriiniinenniinienenieneeeeeeeeeeenee 179
6.6 LandreChte .......oouiiiiiiiiiiee e 182
0.7 TOUTISINIUS .....eenveitiiieteeite sttt ettt ettt sttt ettt be et et sbe e bt e st e sbe e beeatesbe e bt enbeeseenbeenee 189
6.8 DISKUSSION ...ttt ettt ettt et e et e st e eateesaeeesbeensbeenbeesnteenbeenes 191
7. Nachkriegsgenerationen auf dem Weg in die Zukunft...........ccccoeeviieniiiiniiiniieee e 201
7.1 Situation der Nachkriegsgenerationen ............ccceevveeeriieeiieeenieeerieeeireeeieeesreeeeiee s 202
7.2 Schulische Bildung in Guatemala ............cccoeiiiiiiiiiieiiiee e 205
7.2.1 Landliche Peripherie, Beispiele aus der Ixil-Region............ccccooeeeiniiiiiiniiencnne. 208
7.2.2 Mayasprachen als Unterrichtssprachen und escuelas mayas ...............cceeeueenn... 209
7.3 EBI — Educacion Bilingtie Intercultural..................cccoocoveveiiouiiiieniiiaiiesieeieeee e 212
7.3.1 Ausbildung der LehrKrafte...........oooouieiiiiiiiiiiieeeeee e 214

7.3.2 Praktische Umsetzung der Educacion Bilingiie Intercultural im Primarbereich..218

7.4 Bildung und Erziehung fiir ein Leben in friedlichen und lebenswerten Gemeinschaften

............................................................................................................................................ 223
7.4.1 Estrategia Nacional de la Formacion Ciudadana Implementada......................... 228
7.4.2 Analyse ausgewihlter Lehrprogramme............ccoccoeeiiiniiniiiiniieiieieeeee e 231

7.4.2.1 Vivamos JUntos en AVIONIQ ..............cccueeveueeeiueeeniieesiieeeieeeeeesiee e 232

T.4.2.2 La Nueva CludAAAnia...............oooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e eeeeeeeeeeeeeaaeaees 234



T 4.3 DISKUSSION ..ttt e e e e e e e e e e e et e eeeeeeeeeeeaaaaaeeeeeeeeaannnan 236

7.5 Von Mayanisierung zu Dekolonisation (im Bildungsbereich) ...........cccooeveeiiieninanennne. 237
7.5.1 Konstruktion von Maya-Identitdt im schulischen Umfeld..............cccccccvrennnnnnne. 238
7.5.2 Akademische Lehre aus Maya-Perspektive: las universidades mayas de Guatemala
........................................................................................................................................ 239
7.6 Zusammenfassung und DiSKUSSION .........cccuiiiiiiieiiie ettt evee e 245
B FAZIE 1ttt b ettt b ettt beeaees 248

AUSDLICK .ttt sttt et a e 256
LteraturVerZEICRIIS .. ..euveeiiiieietieiiecite ettt sttt et 257
ADBKUIZUNGSVETZEICANLS ..c..eeiiiiiiiiiieieieee ettt st e 285
ANNANG (..ot e e tt et e e teeenbe e taeebeeteeerbeensaeensaenneeans 287

Uberblick zur FEldforSChUNG..............coouoveveieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 289

Interviews/informelle GeSPrache ...........cocoeiiiiiiiiiiiii e 290

Besondere Veranstaltungen (teilnehmende Beobachtung) ........c..cccccecevieiiniiniininicnnne 293

GLOSSAT ...ttt ettt ettt ettt h ettt h et e et e et e e bt e st e eh e bt et e ene e bt et e e st e nneenee 297

ADBDIIAUNGEN ...ttt ettt ettt et e e 301

ZUSAMIMENTASSUING .....eeeutieeiiietie ettt ettt e et e it eeate e bee e bt e tee et eesaeeenbeasaeeabeenseeenseesseeenseennneans 323
English SUMMATY ...couoiiiiiiiiiiii ettt e 325
Nederlandse SAMeENVAING .........cocuiiiiiiiiiniieeet ettt 327

CULTICUIUITI VIEAC .ottt et e e e e e e e e e e e e e aaae e e e e e e e e aaeeeeeeeeeaaeaaaeaens 329






Acknowledgements

This dissertation would not exist today without the support of many people in the past.

Regarding the final stage, I would like to thank Dr. Mariana de Campos Francozo and Dr. Martin
Berger in particular. They made the impossible possible, and without their commitment, this
thesis would not be defendable. Furthermore, I would like to express my sincere gratitude for

the patience and support that I have received from the staff of the GSO/Faculty of Archaeology.

I would like to take this opportunity to express my gratitude to Professor Dr. Maarten Jansen
and Prof. Dr. Nikolai Grube for their inspirational teaching and everlasting support, which never
wavered during this arduous journey of highs and lows. In conjunction with Gabina Aurora
Pérez Jiménez's critical emphasis on the responsibilities of archaeologists and anthropologists,
they provided guidance for my fieldwork and shaped my mindset during my academic studies.
My fieldwork in Guatemala would not have been possible without the support of Gerardo, Ana,
Kuxh, Pablo, Otto, Simone, Adele, Donald (1), Lynn, Benoit (1), Cati, Ed, Nan An (1), Pap
Me’k, Diego, Lu’ and Petrona, Magdalena, Lorena, Beatriz and Héctor, Scott, Omar and
Romelia. They accompanied me on my journey in many ways. They invited me into their
homes, shared food, laughter and tears, went on adventurous trips into remote parts of the Ixil-
region with me, and took the time and patience to answer my questions, listen to my doubts,

and share their experiences, knowledge and ideas.

This research would not have been conducted without the support of Leiden’s Research Project,
“Keeping the Days”. I had the pleasure to work with a diverse group of scholars. I would also
like to thank my former fellows at the Faculty of Archaeology, especially Ilona, Wen-Li,
Araceli, Ludo, Caroll, Barbara and Laura. I am grateful to have experienced a good number of

years of academic and personal growth with each of you.






1. Einleitung

Ungleichheit und Diskriminierung priagen die Lebensrealitidt der indigenen Bevolkerung in
Guatemala. Armut, Migration und Konflikte kennzeichnen den Alltag. Gleichzeitig wéchst in
Teilen der indigenen Gesellschaft ein positives Selbstbild in Bezug auf die eigene Sprache und
Kultur!. Politische und soziale Interessen sind eng mit kulturellen Interessen verkniipft, so dass
die Prozesse der Konstruktion einer kollektiven Identitdt und die Bestrebungen zur
Dekolonisierung 2, die von der Ixil-Bewegung ausgehen, fiir die Analyse relevant sind.
Zahlreiche Ambiguititen und Dilemmata manifestieren sich beziiglich historischer Kontinuitit?
des immateriellen Kulturerbes*, des sozialen Miteinanders und der kollektiven Identitit, sowie
Bildung und Erziehung junger Generationen. Bedeutende Entwicklungen, die durch
Globalisierung und Digitalisierung beschleunigt werden, sind ebenfalls zu beobachten. Diese
Prozesse und Herausforderungen, die ,,an zahlreichen Punkten und Ebenen des globalen
Systems* (Eriksen 2010: 310) betreffen insbesondere indigene Volker und Minderheiten nicht

nur in Guatemala.

Der regionale Fokus dieser Arbeit liegt auf der Ixil-Region im nordwestlichen Hochland
Guatemalas. Bis zum heutigen Tag beeinflussen tiefgreifende und widerspriichliche
gesellschaftliche und kulturelle Briiche das Zusammenleben in der Ixil-Region (und an anderen
Orten Guatemalas). Diese haben ihren Ursprung in unterschiedlichen historischen Epochen:

Kolonialzeit, Zeit des Nationalstaats, Zeit der violencia® und der Nachkriegszeit.

! Kulturverstéindnis nach Geertz (1983: 9) Mitglieder einer Gemeinschaft prigen durch Aktion und Interaktion
.Kultur” (Geflecht aus Symbolen und Bedeutungen).

2 Bagele Chilisa (2012: 13) definiert Dekolonisation wie folgt: ,,Decolonization is a process of centering the
concerns and worldviews of the colonized Other so that they understand themselves through their own
assumptions and perspectives”. Zudem steht sie in der Tradition der Anthropologie als kulturelle Kritik. Dieser
Ansatz versteht die anthropologische Forschung immer auch als Kritik moderner Anschauungen und als
Loslésung von Fremddefinition (Marcus / Fisher 21999).

3 Historische Kontinuitit: thematische kulturelle Einheiten, z. B. Rituale, Ritualkalender und Divination, die in
den Gemeinschaften in ihrem jeweiligen historischen Kontext eine wichtige Rolle spielen und daher tradiert
werden (in Anlehnung an Jansen 1988: 99).

4 Die UNESCO — Ubereinkommen von 1972 und 2003 definieren materielles Erbe und Naturerbe (unbewegliche
und bewegliche Objekte, z. B. Denkmaler, Ensembles und Stitten; Landschaften) und immaterielles Kulturerbe
(kulturelle und soziale Praktiken, Techniken, Kenntnisse und miindliche Uberlieferungen) als Kulturerbe, (engl.
heritage, sp. patrimonio) (UNESCO 1972, 2003).

5 Violencia benennt den Biirgerkrieg in den Jahren 1966-1996. Von Regierungsseite stammt die Bezeichnung
.Bewaffneter Interner Konflikt“ (Conflicto Armado Interno). Die in der Ixil-Region weit verbreitete
Bezeichnung violencia bezieht sich insbesondere auf die Jahre 1981-1983. Die post-violencia bezeichnet die Zeit
seit Unterzeichnung der Friedensvertridge am 26.12.1996. Diese Bezeichnung blendet jedoch aus, dass Gewalt
auf unterschiedlichen Ebenen nach wie vor présent ist.



In dieser Arbeit analysiere ich diese Briiche anhand der sozialen Realitét, des Alltagslebens und
von Beispielen des immateriellen Kulturerbes in der Ixil-Region sowie die daraus
resultierenden lokalen Konflikte und Losungsstrategien. Unterschiedliche Akteure und
Akteurinnen reagieren auf diese Briiche und Konflikte und treffen eine Selektion der Elemente
des immateriellen kulturellen Erbes. Sie schaffen Perspektiven und Wege hin zu friedlichem
und respektvollem Miteinander, aus denen sich neue, mitunter unerwartete, Chancen fiir die

jungen Generationen ergeben.

1.1 Forschungsfragen

Die vorliegende Arbeit fokussiert sich auf eine iibergeordnete Forschungsfrage: Welche

6

Prozesse ® prigen die Konstruktion von kollektiven Identititen, Gemeinschaft 7 und

Zusammenhalt im Kontext soziodkonomischer Probleme® und historischer Briiche?

Die einzelnen Kapitel dieser Arbeit thematisieren jeweils ergdnzende Bereiche der komplexen
Prozesse bei der Identititsbildung. Die nachfolgenden untergeordneten Fragen dienen der

Vertiefung der oben formulierten Fragestellung:

1) Wie und wo kommt es zu kultureller Resilienz und zur Selektion von tradiertem Wissen?

2) Welche Strategien werden auf lokaler Ebene angewandt, um der Spaltung der
Gesellschaft zu begegnen und kollektive Identititen neu zu konstruieren?

3) Wo und wie agieren lokale Aktivist*innen der Ixil-Bewegung und wie gelingt es ihnen,

aktiv zur Dekolonisierung beizutragen?

¢ Gemeint sind Vorginge, bezogen auf Interaktion von Individuen, deren Grenzen nicht klar bestimmbar sind
(vgl. Haller 2005: 651t.); sie beinhalten Dynamik, Briiche und Verdnderungen.

"Vgl. Kapitel 2.3 Die vorliegende Arbeit folgt der Definition von McMillan / Chavis von community,
,»Gemeinschaft®, hier wird der Begriff der ,,Gemeinschaft* als Gruppe verstanden, deren Mitglieder ein starkes
gegenseitiges Zugehorigkeitsgefiihl (feeling of belonging) empfinden. Die Mitglieder erfahren in der Gruppe
Bedeutung, Selbstwirksamkeit und Anerkennung und haben eine emotionale Bindung zu ihr (1986: 61f.). Der
Terminus wird in dieser Arbeit verwendet, um auf abstrakter, theoretischer Ebene zu beschreiben. Dariiber
hinaus verwende ich den Begriff ,,Gemeinde®, wenn ich {iber formelle Institutionen und offizielle geographische
Orte spreche. Der spanische Begriff comunidad enthélt die Bedeutung der ,,Gemeinsamkeit”, cualidad de comuin,
von gr. communitas, -atis (DLE, Real Academia Espaifiola o.J.: html). Der spanische Begriff comunidad ist der
im Maya-Kontext in Guatemala und Mexiko verwendete praktische Begriff. Er bezieht sich sowohl auf
traditionelle, auf Verwandtschaft basierende Gruppen als auch auf moderne. Er kann sowohl indigene
Organisationsformen als auch offizielle Einteilungen beschreiben. Im Ixil existiert kein gleichwertiger Begriff.
Es scheint, dass die Maya-Sprachen den spanischen Begriff comunidad vor mehreren Jahrhunderten iibernahmen
(de Ledn Ceto 2018: 163). In dieser Arbeit findet comunidad als empirischer Bezugspunkt bevorzugt
Anwendung.

8 Gemeint sind Probleme, welche die sozialen und wirtschaftlichen Lebensumstinde der Ixil im Kontext des
modernen Guatemalas betreffen. Dies sind z. B. Armut und Marginalisierung.

10



4) Welchen Beitrag konnen formale Schulbildung und/oder indigene Bildungs- und
Erziehungskonzepte leisten,
a) Division zu liberwinden?

b) institutionalisierte Ungleichheit zu mindern und/oder zu {iberwinden?

1.2 Gliederung der Arbeit

Das einleitende Kapitel beschreibt im Detail die im Rahmen dieser Arbeit durchgefiihrte
Feldforschung, die Methodologie, die Positionierung als Forscherin sowie die Entwicklung der
Forschungsfragen im Laufe des (langen) Entstehungsprozesses. Kapitel 2 enthilt einen
Uberblick iiber die theoretischen Konzepte, die fiir die Analyse und Diskussion herangezogen

werden.

In Kapitel 3 erfolgt eine allgemeine und historische Vorstellung der Forschungsregion. In der
Beschreibung der Ixil-Region, die im Norden der Provinz El Quiché liegt, werden die
Strukturmerkmale im Hinblick auf Bevolkerung, soziodkonomische Situation und Bildung
dargestellt. Im Anschluss erfolgt eine historische Einordnung der Region und der beschriebenen
Strukturmerkmale, wobei der Biirgerkrieg, der in der Ixil-Region tiefe Wunden hinterlassen hat,
ausfiihrlicher beschrieben wird. Dies dient einem tieferen Verstdndnis der Auswirkungen des
Biirgerkriegs, die wihrend der Feldforschung priasent waren, und der Diskussion der

Forschungsfragen in den einzelnen Kapiteln.

Kapitel 4, ,,Gelebtes immaterielles kulturelles Erbe®, analysiert auf Grundlage meiner
ethnographischen Feldforschung der Jahre 2007-2010 verschiedene Prozesse, die das
immaterielle Kulturerbe (insbesondere Rituale und Kalenderwissen) in kontempordren
comunidades der Ixil durchlduft. Ritualtheorie, theoretische Ansdtze zum kulturellen
Gedidchtnis und zur Erinnerung und Identitdtskonstruktion in von Traumata und Konflikten

gepragter Realitit sowie Dekolonisationstheorie bieten hier den Rahmen zur Diskussion.

Kapitel 5, ,,El tejido social — das soziale Geflige*, weitet die Analyse der Konstruktion
kollektiver Identitdt auf die Ebene der comunidad aus. Gegenstand sind die multiplen
Divisionen und der soziale Zusammenhalt. Neben einer Analyse der Beziehungen zwischen
sogenannten ,,Opfern“ und , Tatern“ und den daraus resultierenden unterschiedlichen
Geschichtsbildern und Perspektiven fiir das zukiinftige friedliche Zusammenleben thematisiere

ich das Phdnomen der post-memory (nach Marianne Hirsch) im Rahmen intergenerationaler

11



Erinnerung. In den Widerstandsdorfern der Sierra (CPR — Comunidades de Poblacion en
Resistencia de la Sierra) manifestiert sich in besonderer Weise die Konstruktion kollektiver

Identitét aufgrund gemeinsamer Gewalterfahrung.

Ankniipfend an die besondere Form des Widerstands in den CPR untersuche ich in Kapitel 6
,,Eine kulturelle und soziale Bewegung der Ixil* das Selbstverstindnis und die Handlungsfelder
einer lokalen Bewegung. Die Ixil-Bewegung ist ihrerseits auf der Suche nach einem positiven
Selbstbild und einer positiven Identitdt. Dies geschieht mittels Wiederankniipfung an die
Kulturgeschichte der vorspanischen Maya-Kultur und besonders durch Riickbesinnung auf die
eigenen lokalen Wurzeln. Dadurch ist sie an der Konstruktion sowohl von Kultur als auch
kulturellem Gedichtnis beteiligt und priagt diese mitunter stark. Im letzten Jahrzehnt (2009-
2019) ist im Zuge einer zunehmend positiven Identitétsbildung, die auch von der Maya-
Bewegung vorangetrieben wurde und wird, eine selbstbewusste Generation junger indigener
Frauen und Ménner herangewachsen. Dennoch ist die Zugehdrigkeit zu einer indigenen Kultur
in Guatemala nach wie vor ein Grund fiir Diskriminierung, Marginalisierung und alltigliche
Gewalt. Im Gegenzug fiihren die Anfeindungen zu einer Starkung der Bewegung, die sich nicht
nur als Maya-, sondern auch als Widerstandsbewegung versteht. Politische und soziale
Interessen sind eng mit kulturellen Interessen verkniipft. Anhand einer analytischen
Zusammenfassung der Handlungsfelder der Ixil-Bewegung werden Prozesse der Konstruktion
kollektiver Identitét untersucht. Das Kapitel schlieBt mit einer Diskussion der Partizipation der

Ixil-Gesellschaft an der lokalen Bewegung sowie deren Akzeptanz.

Im siebten Kapitel ,,Nachkriegsgenerationen auf dem Weg in die Zukunft* liegt der Fokus auf
der Jugend seit 1996 und ihren Perspektiven in einer von Globalisierung und Digitalisierung
gepragten Welt. Besonderes Augenmerk gilt der Bildung im Hinblick auf ihr
Konfliktlosungspotential in sensiblen gesellschaftlichen Kontexten. Ferner wird der Beitrag
von (schulischer und universitdrer) Bildung zur Identititsbildung, zum Schutz des
immateriellen kulturellen Erbes und zur Etablierung eines friedlichen und guten
Zusammenlebens in den indigenen Gemeinschaften analysiert. Die Analyse des
Bildungssystems und der Perspektiven der Jugend ist geprdgt und motiviert durch meine
berufliche Laufbahn und Praxis als Lehrerin in internationalen Vorbereitungsklassen sowie in

sozialen Brennpunkten in Berlin (2015-2019) und Hamburg (seit August 2019).

AbschlieBend folgen eine Diskussion und eine Zusammenfassung der Ergebnisse in Kapitel 8.

12



1.3 Forschungsstand

An dieser Stelle erfolgt ein Uberblick iiber die vorliegenden ethnographischen,
archédologischen, linguistischen und sozialwissenschaftlichen Arbeiten mit regionalem
Schwerpunkt in der Ixil-Region. Den fiir die jeweiligen Kapitel relevanten theoretischen

Rahmen lege ich in Kapitel 2 dar.

Aus dem deutschsprachigen Raum liegt eine frithe Abhandlung von Otto Stoll aus dem Jahr
1887 vor. Sie beinhaltet neben einem Glossar eine ethnographische Beschreibung nach den
Konventionen des 19. Jahrhunderts. Gustav Nachtigall konzentriert sich in Die Ixil. Maya-
Indianer in Guatemala (1978) hauptsichlich auf die Alltagsrealitét der Ixil und einiger Ladino-
Einwohner Nebajs und analysiert dariiber hinaus die Beziehungen zwischen diesen beiden
Gruppen. Seine Arbeit nimmt Bezug auf die Probleme und Wiinsche der Ixil. Im gleichen Jahr
veroffentlichte Eike Hinz Die Wirklichkeitsdeutung eines Kalenderpriesters: Interview mit
einem traditionellen Ixil-Maya. In dieser Publikation liegt ein traditioneller ritueller Diskurs
eines rituellen Spezialisten auf Ixil mit spanischer Ubersetzung vor®. Lars Friihsorge geht in
seiner Dissertation aus dem Jahr 2010 aus einer komparativen Perspektive kurz auf die lokale

Erinnerungskultur und das Geschichtsbewusstsein indigener Jugendlicher in Nebaj ein.

In den 1930er Jahren fanden unter der Leitung von A. Ledyard Smith und Alfred V. Kidder erste
archdologische Expeditionen und Ausgrabungen in Nebaj und Juil statt. 1951 erschien mit
Excavations at Nebaj, Guatemala eine Publikation der Ausgrabungsergebnisse. Pierre
Becquelin arbeitete 1964 und 1965 im Tal von Acul und konnte anhand von Keramikfunden

Besiedlung von 700 bis 1530 n. Chr. nachweisen'®.

In den 1940er Jahren fiihrte der US-Amerikaner Jackson Steward Lincoln eine lédngere
ethnographische Feldforschung in der Ixil-Region durch, wihrend der er an einer schweren
Lungenentziindung verstarb. Lincoln dokumentierte wesentliche Informationen zum
immateriellen kulturellen Erbe, insbesondere zum 260-tdgigen Kalender und zu Ritualen. Seine
Forschungsergebnisse liegen in einem 1942 verdffentlichten Artikel The Maya calendar of the

Ixil of Guatemala und in einem auf Mikrofilm erhaltenen vorldufigen Entwurf einer

° Das Interview wurde im September 1978 wihrend der Exkursion eines kleinen Forschungsteams der
Universitdt Hamburg nach Nebaj gefiihrt.

10 Er veroffentlichte seine Dissertation Archéologie de la région de Nébaj im Jahr 1969. Neben archiologischen
Daten enthélt die Arbeit auch ethnographische Informationen.

13



Veroffentlichung unter dem Titel An ethnological study on the Ixil Indians of the Guatemala
highlands vor (posthum 1945).

Benjamin Colby flihrte zwanzig Jahre spéter ebenfalls ethnographische Feldforschungen in der
Region durch, zundchst gemeinsam mit Pierre van den Berghe und spéter mit seiner Frau Lore.
In Ixil Country: A Plural Society in Highland Guatemala (1969) stellten er und van den Berghe
eine Theorie zu der pluralen Ixil-Gesellschaft auf!!, indem sie die Beziehungen zwischen Ixil
und Nicht-Ixil (Ladinos) analysierten. Im Mittelpunkt stehen dabei religiose, politische und
wirtschaftliche Institutionen, die nach Ansicht der Autoren sowohl zur Integration als auch zur
Spaltung der beiden Gruppen beitragen. In The Daykeeper dokumentierten Benjamin und Lore
Colby gemeinsam mit b aalvatztiixh Shas Ko‘w umfangreiche Daten zu Divination und dem
260-tdgigen Kalender und analysierten diese unter kognitionswissenschaftlichen
Fragestellungen. Besonders hervorzuheben ist ihre Systematik der Entscheidungen, die ein*e
rituelle*r Spezialist*in beim Lesen der Divination trifft (1981: 111ff.). Ebenfalls einen
kognitionswissenschaftlichen Ansatz verfolgte Joe Harding in seiner Dissertation Cognitive
role structure and culture contact: culture change in the Ixil region of Guatemala aus dem Jahr

1973.

Friihe linguistische Forschung in Nebaj und Chajul unternahm Robert Burkitt in der ersten
Halfte des 20. Jahrhunderts. Auch Helen Elliot und ihr Mann Raymond waren seit 1953 in der
Ixil-Region tdtig. Als Missionare des Summer Institute of Linguistics (SIL) waren sie
insbesondere an einer linguistischen Dokumentation der drei Ixil-Varianten interessiert. Glenn
Ayres konnte im Jahr 1980 mit seiner Dissertation eine deskriptive Grammatik der Ixil-Variante
aus Nebaj im Rahmen des Proyecto Lingiiistico Francisco Marroquin fertigstellen'?. Thomas
Langyel konzentrierte sich Ende der 1980er Jahre in seiner linguistischen Feldforschung
ebenfalls auf die Varianten des Ixil. Dabei analysierte er sowohl die geographisch bedingten
Dialekte als auch die durch soziale und kulturelle Faktoren bedingten Unterschiede innerhalb
einer Dialektvariante. Zudem waren Linguist*innen und Missionar*innen des SIL bis in die
2000er Jahre in der Ixil-Region tdtig, unter ihnen Paul Townsend, der einige linguistische

Phinomene untersuchte und publizierte'>. Im Jahr 2008 vollendeten die Ubersetzer der Wicliff’

! Diese wurde unter anderem von Andreas Wimmer kritisiert, nur die emische Perspektive in die Theorie
einzubeziehen (1992: 119ft.). Ebenso kritisiert Manning Nash (1973: 1326f) in seiner Rezension die Aufstellung
der Dichotomie Ixil/Ladino sowie das Fehlen einer genauen Bestimmung was in kultureller, 6konomischer und
politscher Hinsicht die Gruppen definiert und abgrenzt.

121991 stellte Ayres auf Grundlage der Dissertation La gramdtica Ixil fertig.

13 7. B. Frases nominales en Ixil de Cotzal (1987)

14


https://lhiai.gbv.de/DB=1/SET=2/TTL=68/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=ethnological
https://lhiai.gbv.de/DB=1/SET=2/TTL=68/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=study
https://lhiai.gbv.de/DB=1/SET=2/TTL=68/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Ixil
https://lhiai.gbv.de/DB=1/SET=2/TTL=68/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Indians
https://lhiai.gbv.de/DB=1/SET=2/TTL=68/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Guatemala
https://lhiai.gbv.de/DB=1/SET=2/TTL=68/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=highlands

Bible Translators das Neue Testament in der Ixil-Variante Nebajs. Die Variante Cotzals wurde

bereits im Jahr 2001 fertiggestellt, die Chajul-Variante erst 20164,

In den 1980er Jahren realisierte David Stoll die Feldforschung fiir seine Dissertation Between
Two Armies in the Ixil towns of Guatemala (1993) in der Region. Stoll blieb auch in den
folgenden Jahrzehnten in der Ixil-Region titig und forschte unter anderem {iber die
verheerenden Auswirkungen von Mikrokrediten im Zusammenhang mit internationaler,
illegaler Migration in die USA auf indigene Familien in Nebaj (E/ Norte or bust: how migration

fever and microcredit produced a financial crash in a Latin American town, 2013).

Die Thematik des Biirgerkriegs und die Prozesse des Widerstands sowie der Versohnung in der
Ixil-Region sind Forschungsgegenstinde des britischen Politikwissenschaftlers Roderick

t'¢, Bettina Durocher setzt sich in Los dos

Brett'> und des franzosischen Soziologen Yvon Le Bo
derechos de la tierra: la cuestion agraria en el pais Ixil (2002) mit Landrechtsfragen in der

Ixil-Region auseinander.

Wihrend meines Feldforschungsaufenthalts im Jahr 2007 waren Ausgrabungen der Stitte
Xak’b’al nahe Ilom im vollen Gange. Im Zuge der Arbeiten zum Bau des Wasserstaudamms
bei Ilom wurde die archdologische Stitte Xak’b‘al freigelegt. Internationale und Ixil-
Aktivist*innen konnten auch unter Berufung auf zwei rechtsverbindliche Dokumente, die
Konvention Nr. 169 der Internationalen Arbeitsorganisation, ILO-169 (1989) und die UN-
Erklarung tiber die Rechte indigener Volker (2007), verhindern, dass der Ort zerstort wurde.
Die Grabungsleitung hatte Juan Luis Velasquez von der Universidad San Carlos in Guatemala-

Stadt!”.

Rezente Forschung und ,,work in progress “
In der vergangenen Dekade hat die Forschungstatigkeit in der Ixil-Region nicht geruht. Zu den

bereits verdffentlichten Publikationen zdhlen die Dissertationen von Giovanni Batz (2017,

14 Wycliff Bible Translators https://www.wycliffe.org/prayer/articles/a-people-waiting-for-the-gospel (Zugriff
11.03.2021).

5 Vgl. Una Guerra sin Batallas: Del odio, la violencia y el miedo en el Ixcan y el Ixil, 1972-1983 (2007) und
Social movements, indigenous politics and democratisation in Guatemala, 1985-1996 (2008) sowie The origins
and dynamics of genocide: political violence in Guatemala (2016).

16 Vgl. La guerra en tierras mayas: comunidad, violencia y modernidad en Guatemala (1970 - 1992) (1997).

17 Vgl. Veldsquez, Juan Luis (2010) Xachal y la sub region norte Ixil: Sotzil - Chel - llom, Chajul, EI Quiche.
Proyecto de Rescate Arqueologico Xacbal. Unpublished report. Hidro Xacbal, S.A./Instituto de Antropologia e
Historia de Guatemala.

15



University of Texas, Austin) und Miguel de Le6n Ceto (2018, Université Paris). Batz analysiert
verschiedene invasive Eingriffe von u. a. multinationalen Energiekonzernen durch den Bau von
Stauddammen und Wasserkraftwerken im municipio Cotzal und die Reaktionen und Formen des
Widerstands der lokalen Bevolkerung. Dabei verfolgt er einen aktionsethnologischen Ansatz.
De Ledn Ceto beschiftigt sich in seiner soziologischen Dissertation Résistance et religion au
Guatemala. Le cas des Maya Ixil, 1930-1990 mit unterschiedlichen Formen des Widerstands in
der Ixil-Region aus diachroner und synchroner Perspektive. Er selbst ist Maya-Ixil und somit
stellt seine Arbeit die erste dar, die von einem Ixil selbst an einer akademischen Institution im

Ausland angefertigt wurde.

Zudem waren die Linguisten Sergio Romero und Danny Law (ebenfalls University of Austin,
Texas) unabhéngig voneinander zeitweise in der Ixil-Region titig. Romero publizierte einen
Artikel zur Standardisierung der Orthographie des Ixil und zu den sich daraus ergebenden
Implikationen in Bezug auf Ethnizitdt. Law hingegen untersucht Geschichte und Dynamiken
des Sprachgebrauchs im Maya-Gebiet und ist im Zuge dessen unter anderem auch in der Ixil-
Region titig. Zudem stellt er in einem digitalen Archiv Videomaterial (transkribiert und mit

spanischer Ubersetzung zusammen (2017: html).

Verschiedene orale Traditionen (die zum Teil auch von mir dokumentiert wurden) registrierten
Alejandro Garay Herrera (Universidad San Carlos, Guatemala, seit 2019 Universitit Bonn) und
Monika Banach (Universitit Krakau) und verdffentlichten Artikel mit kurzen Interpretationen.
Zudem realisiert Monika Banach momentan eine partizipative Forschung zur Kartographierung
sakraler Landschaft in Ilom, Chajul im Rahmen ihres Dissertationsprojekts. Ein internationales
Forschungsteam studiert und konserviert zudem momentan kolonialzeitliche Wandmalereien in
verschiedenen Privathdusern in Chajul (erstmalig beschrieben von Frithsorge 2007, zum Team
gehoren zurzeit Jarostaw Zralka, Katarzyna Radnicka, Monika Banach, Lucas Asicona
Ramirez, Maria Luisa Vazquez de Agredos-Pascual, Cristina Vidal-Lorenzo, Juan Luis
Velasquez, Victor Castillo). Unterdessen produzieren die Studierenden der Ixil-Universitit seit

2011 interdisziplinire Studien, die fiir die Ixil-Gesellschaft von Bedeutung sind'®.

18 Vgl. Batz 2017 fiir zwei exemplarische Forschungsarbeiten der Studierenden, die Arbeiten sind nicht publiziert
bzw. frei zugénglich.

16



1.4 Feldforschung in der Ixil-Region

Die vorliegende Arbeit beruht auf insgesamt 20 Monaten Feldforschung zwischen 2007 und
2010 in der Ixil-Region und in einzelnen Kaqchikel-Gemeinden im departamento Solola. 2015
und 2018 fanden zudem zwei Kurzaufenthalte von jeweils 3 Wochen in der Ixil-Region statt.
Als Teilprojekt des Forschungsvorhabens Keeping the Days: Time and Identity in Middle
America’ war die Forschungsfrage zunichst auf den zeitgendssischen Gebrauch des 260-Tage-

Ritualkalenders, des cholg 'ii°’, und der damit verbundenen mantischen Sprache ausgerichtet.

Das ethnographische Material bietet Einblicke in das traditionelle religiése Leben und den
Alltag einzelner comunidades der municipios Chajul und Nebaj. Wéhrend der Feldforschung
beherrschten die Themen kultureller Aktivismus, Migration und auch Gewalt den Alltag. Die
ethnographischen Beobachtungen besitzen eine ,,temporire Giiltigkeit — die Beobachtungen
machte ich zu jener Zeit an den jeweiligen Orten. Wéhrend der Feldforschung und verstérkt
wihrend meiner beruflichen Praxis als Lehrkraft reiften tiefer gehende Uberlegungen zur

Entstehung und Rolle formaler indigener Bildung.

Die vorliegende Arbeit und die beschriebenen und analysierten Umsténde sind durch meinen
personlichen und kulturellen Hintergrund verzerrt (Burke 2009: 20-21) und haben keinen
Anspruch auf universelle Giiltigkeit. Alle Darstellungen aus dem Feld sind meine

Verantwortung.

1.4.1 Methodologisches Vorgehen

Wihrend der ethnographischen Feldforschung kamen teilnehmende Beobachtung sowie
Interviews zum Einsatz. Zudem fiihrte ich zahlreiche informelle Gespriche und wertete
Dokumente des Bildungsministeriums sowie der Ixil-Universitit aus. Die auf diese Weise
gewonnenen Daten sind ,,Produkt kommunikativer Prozesse zwischen Subjekten in
Machtbeziehungen, die in einem spezifischen Zeit-Raum-Kontext stattfanden (Clifford 1986:
15). Einen Uberblick iiber die Interviews, informellen Gespriche und miterlebten

Veranstaltungen geben die Listen im Anhang.

19 Das Forschungsprojekt Keeping the Days: Time and Identity in Middle America wurde von 2007-2011 von der
Nederlandse Organisatie voor Wetenschappelijk Onderzoek (NWO, Projektnummer 360-62-050) gefordert.
20 Im Anhang befindet sich ein Glossar mit den ixil- bzw. spanischsprachigen Begriffen.

17



Die Auswahl der Gespriachs- bzw. Interviewpartner*innen erfolgte nach den Kriterien der
kulturellen Aktivitdt und des kulturellen Interesses. Grundlegend fiir das Zustandekommen
eines Gespriachs bzw. Interviews war jedoch die Bereitschaft der Personen, sich auf ein
Gespriach bzw. meine Anwesenheit liberhaupt einzulassen. Die Akteure und Akteurinnen der
Organisationen Fundamaya, ALMG und Agua para la Salud sowie meine Gastfamilien und
Sprachlehrkrifte vermittelten mir Kontakte zu ,.kulturell wissenden® Personen, d. h. rituellen
Spezialist*innen, ihren Klient*innen, Lehrkrdften, Schiiler*innen, Eltern und
kulturell/sozial/politisch Aktiven aus Chajul und Nebaj sowie den umliegenden Dorfern. Die
beobachtende Teilnahme an Ritualen ermoglichte auch informelle Gespriache. Ferner war das
alltdgliche Miteinander ,,im Feld“ natiirlich von Kommunikation und teilnehmender

Beobachtung geprigt.

Mein Aufenthalt in der Ixil-Region war zu jeder Zeit von Respekt vor den Interessen und
Bediirfnissen der Menschen vor Ort geleitet. Wéahrend der Zeit von 2007 bis 2011 war es mir
nicht moglich, Gespriche, Interviews oder Rituale aufzuzeichnen — meine Gastgeber*innen
gaben dazu kein FEinverstindnis. Fir mich war es selbstverstindlich, diesem Wunsch
nachzukommen. Die Dokumentation der Gespriache und Interviews erfolgte durch Mitschriften

und Gedéchtnisprotokolle unmittelbar im Anschluss.

Die urspriingliche ethno-archiologische Forschungsfrage nach dem zeitgendssischen Gebrauch
des cholg’ii’! wurde von weitergehenden Fragen und Interessen der Personen aus der Ixil-
Region, die an der Entstehung dieser Arbeit beteiligt waren, zu der vorliegenden erweitert. Die
Anpassung der Forschungsfrage an die Vorstellungen und Bediirfnisse der Beteiligten entstand

aus dem Dialog mit ihnen.

Entstanden ist ein Bericht, der ethnographische Informationen enthélt: Kalenderwissen, rituelle
Handlungen, Konstruktion kollektiver kultureller Identititen, das Wirken kultureller
Aktivist*innen, die sozialen, politischen und historischen Umstinde sowie Bildung und
Erziehung in der Ixil-Region. Es handelt sich um eine Momentaufnahme (Clifford 1986: 19)
aus den Feldforschungsaufenthalten in der Ixil-Region zwischen 2007 und 2010. Spétere,

kiirzere Aufenthalte in den Jahren 2015 und 2018 ergéinzen die gewonnenen Informationen.

2! Dies ist der 260-tigige Kalender, siche Kapitel 4.1.2.

18



Internalisierter Kolonialismus und Wunden sowie Briiche des Biirgerkriegs prigten den Alltag
der Ixil, der auBerdem von Marginalisierung, Diskriminierung, Rassismus und teilweise
extremer Armut und Alltagsgewalt bestimmt war. Fiir viele meiner Gesprachspartner*innen
waren die Suche nach der eigenen Identitét, die Stirkung und Wiederentdeckung kultureller

und religioser Traditionen, aber auch die Abgrenzung von anderen wichtig.

Zudem habe ich verschiedene nichtakademische, analoge sowie digitale Publikationen
(politische Strategiepapiere, Bildungsplédne, Lehrmittel), sowohl von vor Ort tétigen
Nichtregierungsorganisationen als auch von Einrichtungen aus dem Bildungssektor (u. a. das
guatemaltekische Bildungsministerium, ALMG, Ixil-Universitit, Universidad Kaqchikel in
Guatemala) analysiert. Zusdtzliche Erkenntnisse lieferte zudem die Analyse von informellen

Publikationen von Privatpersonen sowie Organisationen aus sozialen Medien.

1.4.2 ,Im Feld“: Probleme und Dilemmata

Im August 2007 begann meine Feldforschung in Nebaj. Ich bezog ein Zimmer in einer Herberge
und nahm Stunden in Ixil. Mein Lehrer gab mir hilfreiche Hinweise und vermittelte Kontakte
zu Personen in anderen Ortschaften des municipios Nebaj. So konnte ich einige Tage bei
Gastfamilien oder in einfachen Herbergen in Salquil Grande, Parramos Grande, Palop und Xeo

verbringen.

Wihrend der beiden ersten Feldforschungsaufenthalte in den Jahren 2007 und 2008 arbeitete
ich eng mit der Nichtregierungsorganisation Fundamaya und insbesondere mit Pablo Ceto und
Miguel Ceto de Ledon zusammen. Im April 2008 planten wir gemeinsam einen ldngeren
Aufenthalt im Hinterland des municipios Chajul, mit dem Ziel, kulturelle Traditionen wie den
Gebrauch des Ritualkalenders und weitere Aspekte des gelebten immateriellen Kulturerbes zu
dokumentieren. Die Fundamaya stellte mir zwei Assistent*innen zur Seite, Ana und Kuxh, die
gleichzeitig meine Lehrer*in, Begleiter*in, Vermittler*in, Ubersetzer*in und Freund*in waren.
In dieser friihen Phase der Feldforschung ging es vor allem darum, einen Uberblick iiber die
Kontinuitét kultureller Traditionen in den von der violencia stark betroffenen Gemeinden zu

gewinnen. Orale Traditionen erzdhlen davon, dass Ilom der Ursprungsort der Ixil ist. Die

19



cabecera®’ Chajul und ihre Déorfer wirkten traditioneller als Nebaj. Die Bewohner*innen galten

als konservativer im Vergleich zu ihren Nachbar*innen®>.

Die Feldforschung begann in Chel und Ilom sowie den angrenzenden Gemeinden Jua, Xolcuay
und J’al a las Flores. Von dort aus unternahmen wir Reisen in die Widerstandsdorfer
(Comunidades de Poblacion en Resistencia, CPR) Santa Clara und Amaq’chel. Wir konnten
zahlreiche Interviews sowohl mit Angehérigen der alcaldia indigena®?, ilteren Mitgliedern der
Gemeinschaften, religiosen Spezialist*innen (auch b’aalvatztiixh) und Hebammen fiihren.
Allerdings war es sehr schwierig, das Vertrauen der Menschen zu gewinnen. Ohne meine
Begleiter wiren viele Gespriache nicht moglich gewesen, selbst mit weitreichenderen Ixil-
Kenntnissen®. Als Mitglied der alcaldia indigena war Kuxh mit vielen der alcaldes bereits
bekannt und entsprechend hoch waren seine Anerkennung und das ithm entgegengebrachte
Vertrauen. Anerkennung und Vertrauen beschrinkten sich jedoch auf Personen, die mit der
politisch linksorientierten, Ex-Guerilla nahen Maya-Bewegung hinter der alcaldia indigena in
Chajul sympathisierten. Diese Division der Gemeinden besteht bis heute und macht auch vor
Familien nicht halt. Die ethnographische Feldforschung fand in einem Spannungsfeld zwischen
unterschiedlichen Machtpolen statt, dies wurde mir jedoch erst im Laufe der Zeit bewusst. Dies

trug auch dazu bei, dass die Division zum zentralen Gegenstand dieser Arbeit wurde.

In der Regel fiihrte der erste Weg in den Dorfern zum alcalde, dessen Fragen zu meiner Person
und meinem Aufenthaltsgrund wir beantworteten, bevor ich die Erlaubnis bekam, dort zu
bleiben. Ausnahmslos erhielt ich keine Einwilligung zur Aufnahme der Gespriache, was ich
auch stets respektierte®®. Im Anschluss an die Gespriche begann ich gemeinsam mit Kuxh und
Ana, sie so genau wie moglich zu protokollieren. Nach zwei Monaten erkrankte ich schwer und

musste den Aufenthalt abbrechen.

22 Provinzhauptstadt.

23 Internationale NROs haben zum Zeitpunkt der Feldforschungen (in den Jahren 2007-2009) davon abgesehen,
dort Projekte durchzufiihren, bzw. haben Projekte aufgrund von Konflikten abbrechen miissen (Peace Corps,
Engineers without borders). Ein Projektleiter einer NRO bezeichnete die Gemeinden als ,,tight communities®,
womit er auf das erhebliche Misstrauen der Bewohner gegeniiber fremden Personen anspielte. In dieser Hinsicht
haben sich die Gemeinden wahrend der letzten zehn Jahre gedffnet. Es gibt seit einigen Jahren mindestens eine
internationale NRO, die in Chajul angesiedelt ist. Es handelt sich um Limitless Horizons, die Organisation
vergibt Stipendien an engagierte und talentierte Schiiler, um ihnen den Besuch einer weiterfiihrenden Schule zu
ermdglichen.

24 Indigene Biirgermeister, siehe Kapitel 6.4.

25 Sie beschrinkten sich auf ein einfaches Konversationsniveau, hauptsichlich innerhalb des Themenkreises
Alltag und Familie.

26 Es ist ein ethisches Ubereinkommen in der jiingeren anthropologischen Forschung, die Gastgeber iiber seine
Intentionen zu informieren und ihre Entscheidungen, ein Teil der Forschung zu sein oder nicht, zu akzeptieren
(Eriksen 2010: 29).

20



Nach meiner Riickkehr im Jahr 2009 bezog ich als Basis ein Zimmer bei einer Familie in Chajul
und besuchte von dort die umliegenden Gemeinden. Durch ungliickliche Kontextualisierung
meiner Person mit den ,,falschen Personen® war ich in Chajul nach einer gewissen Zeit nicht

mehr willkommen und musste den Ort verlassen.

Daraufhin kniipfte ich Kontakte zu der NRO Agua para la Salud (,,Wasser fiir Gesundheit™) in
Nebaj und begleitete die Mitarbeiter*innen auf Projekten in den municipios Nebaj und Solola.
Die NRO engagierte sich in Wasser-, Hygiene- und Sanitérprojekten, vor allem an Schulen im
landlichen Raum. Sie fiillte die Liicke des abwesenden Staates und kiimmerte sich um die
Grundbediirfnisse der Bevolkerung in der ruralen Peripherie. Als diplomatische Sprachmittlerin
eingebunden, nahm man mich vo6llig anders wahr und so fiel es leichter, Vertrauen aufzubauen.
Diese Aufenthalte in den Gemeinden ermdglichten mir ein besseres Verstdndnis der
Organisation und der politischen Abldufe. Dadurch verstand ich auch besser, was in Chajul
geschehen war: Ein Mitarbeiter der Fundamaya war in einen Landkonflikt involviert und dieser

farbte so stark auf meine Person ab, dass man mich nicht mehr dort akzeptieren wollte.

Uber einen Mitarbeiter von Agua para la Salud, Lu*, der die traditionelle Religion ausiibt und
ein bekennender kachol pom?’ ist, gelang es schlieBlich, neue Kontakte in Nebaj herzustellen.
Im Verlauf der Jahre 2009 und 2010 nahm ich an einigen rituellen Veranstaltungen teil und
filhrte weitere Interviews mit religiosen Spezialisten. 2010 konnte ich erneut die Dorfer im

municipio Chajul fiir kurze Zeit besuchen und die Ausgrabungsstitte [lom besichtigen.

Wihrend der Feldforschungsaufenthalte zwischen 2007 und 2010 zeigte sich schnell, dass die
comunidades sehr verschlossen und misstrauisch gegeniiber AufBlenseiter*innen waren. Sie
schiitzten ihr traditionelles Wissen, zu dem auch Rituale und der Kalender gehorten, und teilten
es nicht ohne Weiteres mit Fremden. Es dauerte sehr lange, bis ausreichend Vertrauen aufgebaut
werden konnte. Daher war insbesondere der Zugang zu den Ritualen problematisch fiir mich.
Noch schwieriger war die Eingebundenheit in den Ablauf und die Partizipation an sich. Ich war
zwar geduldet, in den meisten Féllen widerwillig, aber nicht integriert. Daher ist diese Arbeit
auch ein Versuch, zu verstehen, wie jenes ablehnende Verhalten entstehen konnte und welche
gesellschaftlichen Umstinde und Vorgidnge dazu fiihrten. Die enge Zusammenarbeit mit

kulturellen Aktivisten, lokalen NROs und Lehrkriften erwies sich als eine erkenntnisbringende

Y’Kachol pom wortlich: Personen, die Copal (pom) verbrennen, iibertragen: Personen, die Zeremonien feiern;
auch oft auf Spanisch als costumbristas bezeichnet. Pom ist getrocknetes Baumharz und wird bei rituellen
Handlungen verbrannt.

21



Losung. Die durch jene Zusammenarbeit entstandenen Kontakte pflege ich noch heute und sie
ermOglichten mir zwei weitere, wenn auch kurze, Feldforschungsaufenthalte in den Jahren 2015
(Mérz—April) und 2018 (Juli-August). Die fortschreitende Digitalisierung auch im ldndlichen
Guatemala vereinfacht den digitalen Austausch, um gemeinsame Ideen fiir zukiinftige

Forschungsvorhaben zu entwerfen.

1.4.3 Gedanken iiber die Erlebnisse im Feld - Positionierung als Forscherin

Die kulturanthropologische Forschung und der Blick von auBlen auf ,die Ixil* begegnen
zundchst einer harten und widerspriichlich erscheinenden Realitit. Der Forscherin von au3en
prasentiert sich ein begrenzter, unvollstindiger und fragmentierter Ausschnitt, ein tieferer
Zugang bleibt ihr unter Umstidnden zunichst verwehrt. Historische Erfahrungen, die von
Feindseligkeiten, Gewalt und Ausbeutung geprigt sind, filhren zu Misstrauen gegeniiber
Fremden und zu einem vorsichtigen Umgang mit traditionellem Wissen. Fiihrte die Verfolgung
traditioneller Wissenstrager wihrend des Biirgerkrieges letztlich zum Verlust und zur

Zerstorung des immateriellen Kulturerbes?

Andererseits werden bestimmte kulturelle Elemente und Ereignisse im touristischen Umfeld
bereitwillig preisgegeben und mitunter als ,,Ware* verkauft. Die guatemaltekische
Tourismusbehdrde gibt den Ton in dieser Hinsicht mit farbenfrohen Hochglanzprospekten an,
manchmal springen die indigenen Gemeinden auf diesen Zug auf, um ihren Teil am Ausverkauf
zu erkdmpfen (Little 2008: 646ff.). Kritische Stimmen der Ixil warnen jedoch vor diesem
Kulturausverkauf und sehen die Werte, die hinter den religidsen und kulturellen Praktiken
stehen, in Gefahr. Meines Erachtens gibt es auch eine gewissenhafte Auswahl der Aspekte, die
offengelegt oder fiir sich behalten werden. Intime und wirklich bedeutsame Aspekte werden in
der Regel nicht mit Touristen geteilt. Allerdings 6ffnete sich im Zuge der Digitalisierung und
der Prisenz der sozialen Medien und Netzwerke der Umgang mit traditionellem und rituellem
Wissen. War es im Jahr 2008 noch beinahe unmdglich, mit einer Kamera durch ein Dorf zu
gehen, so fertigten im Jahr 2015 Jugendliche in Nebaj mit ihren Mobiltelefonen Selfies oder
Videos an. Dies geschah genauso gerne und hdufig wie bei ihren Altersgenossen in Berlin oder
Leiden. ,,Fremde* — Tourist*innen, NRO-Mitarbeiter*innen und Wissenschaftler*innen — sind
nun nicht mehr nur in Nebaj, sondern in der gesamten Ixil-Region deutlich zahlreicher

anzutreffen als noch Ende der 2000er Jahre. Dementsprechend wurde die Infrastruktur

22



ausgebaut und es finden sich im Internet zahlreiche Reiseberichte und sogar Videos von

Ritualen aus der Region.

Einerseits werden Rituale und traditionelles Wissen vor Einfliissen von auflen geschiitzt,
gleichzeitig findet jedoch eine Verdnderung derselben durch Vertreter*innen der Maya-
Bewegung statt. Rituale werden also nicht nur zu touristischen Zwecken veréndert und mitunter
verfremdet, sondern auch besonders héufig in politischen Zusammenhidngen (Morales Sic
2004). Da Diskriminierung, Unterdriickung, Verletzung der Menschenrechte, eklatante Armut
und verschrankter Zugang zu Bildung fiir die breite Bevolkerungsmehrheit weiterhin Realitdt
sind, ist die Maya-Bewegung von erheblicher Wichtigkeit in einem langen Prozess hin zu
Anerkennung und einem Leben in Wiirde. In der Ixil-Region war und ist die Maya-Bewegung
von politischen Interessen gelenkt (sieche Kapitel 5). Eine solche Hybridisierung ritueller

Praktiken ist nicht ungewdhnlich.

Menschen, die bereit waren bzw. sind, Wissen mit einer europdischen Forscherin zu teilen, sind
in vielen Fillen in einer — nicht nur 6konomisch — benachteiligten Position. Die Ungleichheit
duBert sich z. B. darin, dass die Ethnographin das Privileg besitzt, jederzeit in ein Flugzeug zu
steigen und Armut, Gewalt und Diskriminierung hinter sich zu lassen, wéhrend die anderen nur
mittels lebensgefahrlicher und ,,illegaler MaBBnahmen in ein — vermeintlich — besseres Leben

aufbrechen konnen.

Das generelle ethische Problem ethnographischer Feldforschung stellt sich auch im Fall
vergangener und aktueller Forschung in der Ixil-Region. Triger*innen des traditionellen
Wissens sind insbesondere dltere Menschen. In der Vergangenheit sind jene
Wissenstrager*innen hdufig lediglich als ,,menschliche Subjekte* oder ,Informant*innen* in
ethnographische Arbeiten eingeflossen. Thnen wurden Teilhabe, Respekt oder Wertschdtzung
meistens nicht entgegengebracht und sie wurden meistens nicht dariiber informiert, was mit
ihren Informationen geschieht. Oftmals waren Wissenschaftler*innen in der Vergangenheit vor
Ort, die Informationen sammelten und dann an ihre Universititen zuriickkehrten. Sie
publizierten ihre Arbeiten und trieben ihre wissenschaftlichen Karrieren voran, aber sie kehrten
nie mehr in die Gemeinden zuriick, deren Wissen sie mitgenommen hatten. Daraus resultiert
unweigerlich eine negative Voreingenommenheit gegeniiber FEthnograph*innen oder
Archédolog*innen in indigenen Gemeinden. Auch monetire Entlohnung fiir Informationen

anzubieten, trigt nicht unbedingt zu einer Verbesserung der Situation bei, da unter Umstidnden

23



das Gefiihl vermittelt wird, etwas Bestimmtes erzéhlen zu miissen, um der - imaginierten —
Erwartungshaltung zu entsprechen (Chilisa 2012, Clifford / Marcus 1986, Tuhiwai Smith 1999).
Daher stelle ich mir noch stets die Frage, wie ich respektvoll und ethisch mit Wissen umgehe,
das die Mitglieder der Gastgemeinden mit mir teilen. Es bleibt auch nicht aus, die Institution
Luniversitit® und die Disziplin ,,Ethnologie” an sich kritisch zu hinterfragen. Eine
Dekolonisierung der Disziplin wird bereits von vielen Forscher*innen vorangetrieben, die
Grenzen zwischen ,,wir* und ,,sie” verwischen. Das Studium ,,des Anderen* wird mehr und
mehr zum Studium ,,unserer selbst™ (siche insbesondere Tuhiwai Smith 1999, Chilisa 2012,
Kovach 2010, Jansen und Pérez Jiménez 2010). Veena Das (1994: 143) schreibt {iber den
indischen Kontext, aber ihre Aussage ist unabhingig von regionalen Situationen fiir
anthropologische Forschung giiltig:

[...] contemporary social scientists cannot lay claims to absolute truths, but can only insert their
voices within a plurality of voices in which all kinds of statements — prescriptive, normative,
descriptive, indicative — are waging a battle about the nature of Indian society and the legitimate
space for social sciences in this society.

1.4.4 Ethik und Forschung

In zahlreichen wissenschaftlichen Disziplinen, die sich in der Vergangenheit mit Forschung
»uber® indigene Volker befassten, setzte spdtestens mit der Verabschiedung der UN-
Deklaration der Rechte der Indigenen Volker im Jahr 2007 ein Umdenken in der Forschung ein.
Eine sich kontinuierlich verstirkende anthropologische Stromung, die sich der Dekolonisierung
widmet, prasentiert alternative Ansdtze zu herkommlichen akademischen Diskursen und

Methodologien?®.

Dekoloniale Werke?’ unterscheiden sich von post-kolonialen Werken wie etwa von Edward
Said, Gayatri Chakravorty Spivak und Homi Bhabha®, da sie sich explizit auf die Rechte der
indigenen Volker beziehen und vormals ausgeblendete, ignorierte oder als nicht
wissenschaftlich angesehene indigene Methodologien, Methoden und Anliegen definieren und
einfordern. Eine bahnbrechende Monographie ist Decolonizing Methodologies®! von Linda

Tuhiwai Smith. Sie ordnet Forschung in einen breiteren historischen, politischen und

28 Sie hat ihren Ursprung in englischsprachigen Lindern; Neuseeland sowie Kanada nehmen nach wie vor eine
Vorreiterposition ein, auch im Hinblick auf die Organisation politischer, legislativer und edukativer indigener
Bereiche (Drawson 2017: 10-11).

29 Siehe auch das frithe Werk Frantz Fanons The Wretched of the Earth (Original: Les Damnés de la Terre, 1961).
30 Die Autor*innen waren anfénglich in der literaturwissenschaftlichen Forschung von Bedeutung, spiter fanden
ihre Arbeiten auch in anderen geistes- und kulturwissenschaftlichen Fachern Beachtung.

31 Erste Ausgabe 1999, zweite iiberarbeitete Ausgabe 2012.

24



kulturellen Kontext ein und analysiert kritisch die Forschungspraxis innerhalb dieses
dynamischen Kontextes. Dariiber hinaus {ibt sie Kritik an der ,,westlichen* Hegemonie {iber die
Prozesse, die die Welt definieren, formen und benennen. Zudem bietet ihr Werk einen Rahmen
zum Verstidndnis der Ausbildung von Wissen und zur Orientierung, nicht nur fiir indigene
Forschende, sondern auch fiir nicht-indigene. Das Ziel besteht darin, durch die kritische
Analyse und Reflexion der Forschungspraxis eine ethisch verantwortungsvollere, effizientere
und angemessenere Forschung zu fordern (Chilisa 2012: 45-50). Dem dekolonialen Ansatz ist
ein hoher ethischer Anspruch inhdrent. Indigene und nicht-indigene Wissenschatftler teilen die
Uberzeugung, ihre Forschungen nur unter Beteiligung und Teilhabe der Gemeinden
durchzufithren und fiir Transparenz und Nutzen zu sorgen. Mit einer befreienden und
transformierenden Zielsetzung (researching back) strebt die Dekolonisierungsstromung nach
ethnographischer Forschung, die koloniale Geschichte {iberwindet, Kategorisierung in
,»wir/uns® vs. ,.sie/ihnen® iberfliissig macht und lokalem Wissen eine privilegierte Rolle
zukommen lésst. Dabei bringt die Forschung insbesondere den religiosen Vorstellungen und
Praktiken der ,,Anderen hochsten Respekt entgegen (ebd.: 14; 69; 194). Dies kann mittels

counternarratives oder self-praise bzw. identity stories geschehen (ebd.: 139).

Auch in Mittel- und Siidamerika entstanden in der vergangenen Dekade zunehmend Werke, die
in der Tradition der angelsdchsischen Dekolonisierungsstromung stehen. Zu diesen Arbeiten
zdhlen unter anderem die richtungsweisenden Beispiele von Anita Tzec (Maya, Belize), Manuel
May Castillo und Genner Llanes Ortiz (Maya, Yucatan), Juan Carlos Reyes Gomez
(Ayuuk/Mixe), Ratl Macuil Martinez (Nahua) und Omar Aguilar Sanchez (Mixteco). Sie alle
eint thr Studien- bzw. Forschungs- und Lehraufenthalt an der Universitit Leiden. Prof. Dr.
Maarten Jansen und Gabina Aurora Pérez Jiménez haben durch die gleichberechtigte
Einbeziehung indigener Expert*innen ein internationales intellektuelles Konsortium

geschaffen, welches konventionelle akademische Einrichtungen als Plattform nutzt.

Die Feldforschung und der Schreibprozess der Dissertation fanden mit einem von der Lehre
Prof. Dr. Maarten Jansens und Gabina Aurora Pérez Jiménez beeinflussten Mindset statt.
Allerdings kam es durch die in den vorangegangenen Unterkapiteln erlduterten Ereignisse im
Feld zu Briichen im Hinblick auf eine kollaborative Durchfiihrung. Dennoch konnte ich die
erste Feldforschungsphase im Jahr 2008 gemeinsam mit Akteuren der Fundamaya planen und
mit zweien von ihnen durchfiihren. Im Bereich der Zugéanglichmachung akademischen Wissens

konnte ich einen kleinen Beitrag mit einem Seminar zu Maya-Epigrafik im Juli 2009 leisten,

25



an dem Lehrer*innen und Aktivist*innen teilnahmen. Zudem leitete ich im April 2010 eine
Gruppe Jugendlicher an, die anschlie8end eine ethnographische Studie zu Landrechten in der
Region um die Baustelle der HidroXacbal 3 durchfiihrten (vgl. Kapitel 6.6). Eine
spanischsprachige Publikation basierend auf dieser Arbeit fiir Leser*innen in der Ixil-Region
befindet sich in Planung: Die primire Phase meiner Feldforschung fiihrte ich vor iiber 15 Jahren
durch, dennoch ist sie auch heute noch relevant. Die ,,Daten* haben sowohl fiir interessierte
Ixil, insbesondere die Repridsentant*innen der lokalen Maya-Bewegung, als auch fiir eine
interessierte akademische Leserschaft einen analytischen und historischen Wert. Im diachronen
Vergleich konnen Verdnderungen des Gebrauchs des 260-tdgigen Kalenders und bei der
Durchfiihrung ritueller Praktiken sichtbar gemacht werden. Zudem enthélt die vorliegende
Arbeit eine Langzeitperspektive auf sozialen und politischen Wandel in der Region. Auch im
Hinblick auf aktuelle Debatten liber Migration, Identitit und Ressourcennutzung in Guatemala
und insbesondere in den indigenen Hochlandgemeinden ist die Arbeit von Relevanz. In Bezug
auf das Thema ,bilinguale interkulturelle Bildung* formuliere ich die Hoffnung, dass die
vorliegende Studie einen Beitrag zur Debatte leisten und fiir die Integration indigener
Bildungsansitze auch im staatlichen Bildungssystem pliddieren kann. Die seit 2011 stetig ihre
Aktivititen ausweitende Ixil-Universitdt kann dafiir eine geeignete Plattform bieten (siehe

Kapitel 7).

Dariiber hinaus leiste ich mit der Information der europiischen, interessierten Offentlichkeit
und meiner Schiilerinnen und Schiiler {iber diese Region Guatemalas und ihre Dilemmata einen
Beitrag zum globalen Lernen und zur Bewusstmachung internalisierter, ,,unbewusst®
diskriminierender Vorstellungen. Nach meinem Verstdndnis endet die durch meine
Forschungsaufenthalte entstandene Verpflichtung gegeniiber meinen Gastgeber*innen nicht mit
dem Abschluss der Dissertation oder des Forschungsprojekts, sondern bleibt bestehen.
Freundschaften und auch meine Beteiligung an lokalen kulturellen und péddagogischen
Projekten in der Ixil-Region und in Solola konnte ich iiber die Jahre festigen und in diesen

Partnerschaften entstehen Plédne fiir die Zukunft.

32Es handelt sich um den Bau eines Staudamms mit hydraulischen Turbinen zur Stromerzeugung. Von der
Landrechtsfrage betroffene Gemeinden sind Jua‘, Juil, Chel, Ilom und Sotzil. Im Zuge der Bauarbeiten kam es zu
Verletzungen der ILO-Konvention 169 und der Deklaration der Rechte der Indigenen Volker von 2007. Die
Gegend ist nach wie vor unruhig, es kommt immer wieder zu Auseinandersetzungen. Siehe auch Batz 2017 zur
Thematik im municipio Cotzal.

26



1.4.5 Besonderes Interesse an Bildung

Meine Erfahrungen und Begegnungen in Schulen der Ixil-Region und in Solola weckten mein
wachsendes Interesse an bildungs- und erziechungswissenschaftlichen Fragestellungen. Seit
2015 arbeite ich hauptberuflich an 6ffentlichen deutschen Schulen. Diese Tétigkeit verstirkte
mein Interesse im Kontext von gesellschaftlicher Ungleichheit, historischen Zusammenhéngen
und der Konstruktion kollektiver Identititen. In Deutschland arbeite ich, dhnlich wie in
Guatemala, an Orten, an denen formale Bildung ihre Grenzen erreicht. Die Schiiler in den
sogenannten ,sozialen Brennpunkten“ der GroBstidte Berlin und Hamburg erleben
Diskriminierung durch die Mehrheitsgesellschaft. Diese richtet sich gegen ihren Stadtteil, ihre
kulturellen Wurzeln und ihre Religion. Im letzten Kapitel dieser Arbeit fliet meine berufliche

Erfahrung in die theoretische Reflexion ein.

27



28



2. Theoretische Grundlagen und Definitionen

2.1 Kulturelles Erbe und Transition

Kulturelles Wissen und Traditionen sind Teil eines stindigen und globalen ,,Prozesses der
Entstehung® (process of becoming). In diesem Prozess entwickeln sie mittels durchgéngiger
Interaktion mit anderen Menschen Féhigkeiten, ithrer Umwelt (menschlich und nicht-
menschlich) Bedeutung zu entnehmen (Ingold 2000: 22). Demnach sind die gelebten
kulturellen Traditionen der Ixil, wie z. B. das Kalenderwissen und die Divination, ebenfalls
Ergebnis der menschlichen Interaktion untereinander und mit ihrer Umwelt — es entsteht die
[lusion historischer Kontinuitit. Jedoch gibt es keine ,,authentischen* bzw. ,,unverfalschten*
Traditionen. AuBere, von Gewalt und Zerstdrung begleitete Einfliisse wihrend des
Biirgerkriegs, der Kolonialzeit und der Zeit der finqueros fiihrten in der Ixil-Region zu
Kulturwandel. Dieser ist in erster Linie vom Streben nach Uberleben geleitet worden ,, What we
see today as a continuous tradition is actually the result of generations of practice by people
working within the bounds of what they understood to be both possible and desirable* (Joyce
2004: 4). Kulturelle Interaktion beinhaltet ebenfalls, bewusste Handlungen zu unternehmen,
um ,,andere” Konzepte zu iibersetzen, zu erhalten oder zu iibernehmen (Burke 2009: 55ff).
Traumatische Ereignisse wie der Biirgerkrieg fiihrten bei den Ixil zu Briichen, aber selbst unter
zerstorerischen Umstdnden verschwindet traditionelles Wissen nicht: Wie die Beispiele aus der
Ixil-Region zeigen, sind die Akteure und Akteurinnen keineswegs passiv und sich der
kulturellen Briiche bewusst. Auch die Identitdt unterliegt einem stindigen Prozess der
Umgestaltung (Wilson 1995: 312). In Guatemala ist keine Region von den Prozessen der
Globalisierung isoliert, die zu kultureller Hybridisierung fithren (Garcia Canclini 2009: iii,

Reyhner / Kumar Singh 2015: 14fY).

2.2 Rituale und Divination

Die vorliegende Arbeit dokumentiert Rituale in unterschiedlichen Kontexten, die einen
signifikanten Beitrag zur Ausbildung kollektiver Identitéten leisten (Definition siehe Kapitel
2.3). Rituale werden als symbolische, zweckrationale Handlungen definiert, die elementare
kulturelle Werte, Ideologien, Wissen und Dramatik in soziale Beziehungen vermitteln. Dies
geschieht zumeist in Schliisselmomenten von Wandel oder Intensivierung (Schieffelin 2007:

17, Bellinger / Krieger 2008: 7). Existenzielle Probleme und Fragen in Bezug auf die Geburt

29



und die Angst vor dem Tod sowie dem Sinn des Lebens werden durch Rituale nicht unbedingt
beantwortet, jedoch zumindest artikuliert. Rituale veranschaulichen, auf welche Weise eine
Gemeinschaft Beziehungen zwischen Menschen sowie zwischen Menschen und ihrer Umwelt
konstruiert. Hierbei handelt es sich um soziale Wirkungsbereiche der Ereignisse, die einer
Gesellschaft oder Kultur Struktur und Bedeutung geben (Bell 1992, 1997). Zudem sind sie
zentrale Elemente der kulturellen Aktivitdten und haben hierbei Schliisselfunktionen inne. Ein
Ritual hat eine bestimmte Bedeutung und Funktion, die au8erhalb des Rituals selbst zu finden

ist, z. B. das Ritual als ,,sozialer Aspekt der Religion* (Eriksen 2010: 227).

Nach der Definition von Platvoet (2008: 187) sind Rituale durch die folgenden Charakteristika
gekennzeichnet:  1.)  stilisiertes  Verhalten, 2.)  besondere  Fidhigkeiten  zur
Aufmerksamkeitserregung, 3.) Durchfiihrung zu speziellen Anlédssen oder an besonderen Orten,
4.) Nutzung kulturell spezifischer Symbole und multimedialer Performances fiir symbolische
Transformationen. Die Durchfiihrenden des Rituals verfolgen damit strategische Ziele, sowohl
latente als auch offene, und erreichen diese auf diese Weise. Zu den Funktionen von Ritualen
zdhlen die Legitimation von Macht und im Zuge dessen von Ideologie (Eriksen 2010: 227)

sowie die Ermdglichung starker emotionaler Erfahrungen seitens der Teilnehmenden?®*.

Des Weiteren erfiillen Rituale eine kognitive Funktion, eine ,,Entdeckungsfunktion®, im
Hinblick auf Wissen. Diese geht iliber die Gewinnung von Wissen hinaus und beinhaltet
ebenfalls dessen Vermittlung im Rahmen einer , rituellen Gestaltung der Welt“. Auerdem kann
ein Ritual eine Performance im Sinne der Zurschaustellung des Wissens gegeniiber anderen
sein. Konventionen, Regeln und Bedingungen werden von einem Ritual einerseits befolgt und
andererseits konstruiert (Bellinger / Krieger 2008: 26). Kulturelle Konventionen regeln die
Formalitdt und den Ort, die Zeit sowie die Umstéinde der Durchfiihrung der rituellen Praktik
der Divination**. Als performative Sprechhandlung ist sie in der Regel stilisiert, repetitiv und
stereotyp (Rappaport 1999: 78). Zudem beinhaltet Divination Wirkkraft, d. h., sie verleiht

personliche Kontrolle iiber externe, stressauslosende Ereignisse und Faktoren, aus denen

33 Gelingt es, mit einem Ritual das Gefiihl der Teilnahme an etwas Héherem hervorzurufen, spricht Durkheim
(1981 [1912]) in diesem Zusammenhang von ,,dem Heiligen®.

34 Colby (2004: 81) beschreibt Divination auf Grundlage des Kalenders bei den Ixil als ,,cultural logic organized
by key metaphors covering religious beliefs, ethics, morality and general prescriptions for locally defined
success‘. Dies bedeutet, dass lokal bedeutsame und erstrebenswerte Ergebnisse des tdglichen Lebens von einem
ethischen, religidsen und moralischen System gestiitzt werden, die ausschlielich innerhalb der Ixil-Kultur Sinn
ergeben. Colby entwickelte basierend auf seiner engen Zusammenarbeit mit dem Kalenderpriester Xas Khov
eine ,,narrative Grammatik* und ein Modell zur Entscheidungsfindung wéhrend des Divinationsprozesses.
Dieses Muster oder Schema spricht fiir die Anpassungsfihigkeit des Systems, Colby geht von einem universellen
Set optimaler Konditionen aus, die Gesundheit und Wohlbefinden von Individuen in jeder interagierenden
sozialen Gruppe betreffen (ebd.: 82).

30



schlieBlich eine heilende Wirkung entsteht. Da Divination, gemeinsam mit assoziierten
Vorstellungen, soziale Beziehungen reguliert und die kulturelle Logik, d. h. die Sicht auf die
soziale Welt und die moralische Ordnung, beinhaltet (Fischer 2001), schreiben Colby / Colby
(1981: 222-223) ihr eine ordnende Funktion zu*>. Divination wird durch das Allgemeinwissen
des Individuums sowie durch die jeweilige Interpretation der Umwelt bestimmt. Das Verhalten
der Individuen unterliegt sowohl der Beobachtung und Beurteilung durch Gottheiten als auch
der Bewertung und gegebenenfalls Sanktionierung durch Mitmenschen (Colby 2004: 83). Die
kulturelle Logik ist an die Sprache gekoppelt und wird {iber sie weitergegeben. Ebenso wie
Divination stellt Sprache ein iibergeordnetes und ordnendes Metasystem dar. Sowohl Syntax
als auch Semantik sind auf Pragmatik angewiesen. Somit ist die kulturelle Logik einer
Sprachgemeinschaft in den unterschwellig vorhandenen Annahmen und deren Organisation
begriindet (ebd.: 85). Zu den wiederkehrenden Mustern einer kulturellen Logik gehéren etwa
narrative Motive, die in vielen Teilen der Welt immer wieder auftauchen. Die in Mesoamerika>®
vorherrschenden Motive umfassen neben den bereits angefithrten gefangengehaltenen Seelen
und der beseelten und belebten Landschaft zudem die Kombination eines Alter Ego in Gestalt
einer Tierseele beziehungsweise eines nahuales mit einer Person sowie das Auftreten dieser
Tierseelen in rituellen Praktiken, die darauf abzielen, eine negative Wirkung zu erzielen (ebd.:

86).

Ritualisiertes Handeln kann Konventionen etablieren, einflihren und konstruieren (Rappaport
1999: 24). Diese sind Strategien zur Konstruktion von bestimmten Machtbeziehungen.
Allerdings sind Rituale nicht nur im Dienst von Macht, sondern sind auch selbst méachtig.
Rituelles Wissen ist demnach dasjenige, welches sich durchgesetzt hat. Das Ritual ist eine
eigene Ebene des kommunikativen Handelns mit eigenen pragmatischen Bedingungen (Krieger
/ Belliger 2008: 31). In pluralistischen Gesellschaften bringen Rituale die Beziehungen
zwischen den Gruppen zum Ausdruck. Solche Rituale, die nach innen Solidaritdt und nach
aulen Grenzen ausdriicken, waren immer schon in Gruppen vorhanden. Rituale zwischen
Gruppen stellen eine signifikante Eigenschaft stratifizierter Gesellschaften dar. Ein Ritual muss
nicht immer eine traditionelle Wiederholung fritherer Zeremonien sein. Es kann auch ein

einmaliges Ereignis darstellen, das ausdriicklich fiir einen besonderen Anlass oder einen

35 Als kommunikative Handlung hat auch das Ritual eine ordnende Funktion. Es ist jedoch unklar, ob soziale
Ordnung durch die rituellen Handlungen der Individuen entsteht oder ob das Ritual selbst aus der
iiberindividuellen sozialen Ordnung hervorgeht (Rappaport 1999: 22).

36 Die Bezeichnung ,,Mesoamerika“ geht auf Paul Kirchhoff (1966) zuriick, der u.a. das Kalendersystem, die
Religion, und den Maisanbau als verbindende kulturelle Merkmale der dort lebenden Bevdlkerung herausstellte.
Das Kulturareal ist ungeféihr in Zentralmexiko, Belize, Guatemala, und Teilen El Salvadors sowie Honduras
angesiedelt.

31



bestimmten Zweck konstruiert wurde. Beispiele hierfiir sind Einweihungszeremonien, z. B. fiir
Briicken oder offentliche Gebdude (Platvoet 2008: 177). In Konfliktsituationen in
pluralistischen Gesellschaften kdnnen Rituale einmalige Ereignisse sein, die mit der Intention
konstruiert werden, zu zerriitten. In Auseinandersetzungen zwischen verfeindeten Systemen
haben Rituale immer schon eine Rolle gespielt, um Nichtmitglieder von Mitgliedern zu trennen.
Hierbei handelt es sich um mentale Konstruktionen. Ritualisierte ,,erfundene Traditionen*
konnen Gewalt verschleiern. So konnen fiktive Fundamente wie mythische Erzidhlungen iiber
Griindungstaten oder kulturelle Eigenart der Forderung von politischen Zielen oder der

Unterstiitzung politischer Macht dienen (Platvoet 2008: 186).

Rituale konnen bedeutsame Ebenen einer Gesellschaft in einer Handlung vereinen: die
symbolische und die soziale Ebene sowie die individuelle und die kollektive Ebene. Da ein
Ritual auf diese Weise gesellschaftliche Widerspriichlichkeiten und Ambiguitéiten anspricht und
Losungen auf symbolischer Ebene anbietet, kommt ihm eine besondere Bedeutung zu (Eriksen
2010: 228, Rappaport 1999: 315). Das Ritual ist vermittelndes Medium zwischen sozialen
Beziehungen (Turner 2008 ['1969]). Darunter fillt beispielsweise die Losung sozialer und

psychologischer Spannungen und Konflikte in einer Gemeinschaft.

In Ritualen sind vieldeutige Symbole von Belang. Unterschiedliche und vielfiltige
Verbindungen von Symbolen untereinander ermoglichen, verschiedene Bedeutungen
abzuleiten. Auch wenn die Bedeutungen abweichend und widerspriichlich sind, so trdgt gerade
dies zur Schaffung von Solidaritit bei (Turner 2008 ['1969]: 37). Rituelle Symbole
reprasentieren idealerweise sowohl soziale Struktur und Legitimation (Politik) als auch

existentielle oder emotionale Belange — wenn sie effektiv sein sollen (Morales Sic 2007: 265).

Rituale spiegeln die universellen Werte einer Gemeinschaft, die ihr zugrunde liegen.
Abweichende Durchfiihrungen sind mdglich, da Rituale weitreichenden Variationen
offenstehen, die sich an den Zielen eines jeden Teilnehmenden orientieren (Bell 1997: 231). Sie
prisentieren eine bestimmte Version der Ereignisse und Méchte innerhalb einer Gruppe und
tragen zur Legitimation bei. Das eigentliche Spiel bzw. Zerren zwischen unterschiedlichen
sozialen Kréften bleibt unter der harmonisch anmutenden Oberfliche der formalen
Durchfiihrungen der Rituale verborgen. So konnen Rituale, die nicht den Anforderungen
entsprechen, eine Moglichkeit bieten, die verborgenen Dynamiken wahrzunehmen (Schieffelin

2007: 18).

32



Der rituelle Prozess

In seinem Werk The Ritual Process: Structure and Antistructure (1969) prdigte Victor Turner
die Theorie des rituellen Prozesses. Gemeinschaftsstiftende Handlungen durchlaufen einen
Prozess des Bruchs, der Krise, der Losung und der Reintegration (dies erfolgt nach dem
Schema: Struktur/Anti-Struktur/Struktur)®’. Dabei macht Liminalitit (entspricht der Anti-
Struktur) das entscheidende Moment aus. Nach Turner erleben Menschen in der Phase der
Auflosung von Konventionen, Verhaltensmustern und sozialen Differenzen Liminalitit — einen
Zustand der Unbestimmtheit und Potenzialitit. Durch die Erfahrung von Liminalitét 16sen sich
die gegebenen sozialen und psychologischen Strukturen auf und eine Transformation von
Individuum und Gesellschaft wird erméglicht (Turner 2008 ['1969]: 255). Es handelt sich um
einen Prozess, in dem Verhalten ,,rekodiert” wird. Die ,,generative Pragmatik® ist die Grundlage
aller sinnvollen Handlungen. Sie bezeichnet Regeln, die es erlauben, den Sinn von Handlungen
zu dekonstruieren und anschlieBend zu rekonstruieren. Wiahrend des Rituals wird die
Unterscheidung zwischen Kollektiv und Individuum aufgehoben. Die Person, die Gruppe sowie
der Kosmos bilden eine Gemeinschaft, die communitas. Das Ritual ist vermittelndes Medium
zwischen sozialen Beziehungen (Turner 2008 ['1969]). Dazu zihlt beispielsweise die Losung

sozialer und psychologischer Spannungen und Konflikte in einer Gemeinschaft.

2.3 Gemeinschaft (community) - Kollektive Identitit(en) - mnemonische
Gemeinschaft

In der vorliegenden Arbeit wird der Begrift der ,,Gemeinschaft” als Gruppe definiert, deren
Mitglieder ein starkes gegenseitiges Zugehorigkeitsgefiihl (feeling of belonging) empfinden.
Die Mitglieder erfahren in der Gruppe Bedeutung, Selbstwirksamkeit und Anerkennung und
haben eine emotionale Bindung zu ihr (McMillan / Chavis 1986: 6ff.). ,,Gemeinschaft® ist
wesentlicher Bestandteil kollektiver Identitit(en). Identitdt wird definiert als das Verstdndnis
einer Person von ihrer eigenen Person sowie das Begreifen anderer Menschen von sich selbst
und voneinander. Die kollektive Identitdt, definiert auf der Ebene kollektiver Gruppen, umfasst
die gemeinsame Definition dieser Gruppen, die sich aus den gemeinsamen Interessen,

Erfahrungen und der Solidaritét ihrer Mitglieder ableitet.

Ein Blick auf die in und iiber Guatemala kursierenden Fremd- und Eigenbezeichnungen und

Definitionen von ethnischen Gruppen ist in diesem Zusammenhang wichtig. In Guatemala

37 In Anlehnung an Arnold van Gennep (Ubergangsriten, 1909).

33



vermitteln diese einen ersten Eindruck iiber die Machtstrukturen, nicht nur im Hinblick auf
Geschichtspolitik und Geschichtsbewusstsein. Die Kategorisierung ist selbst ein Element des
sozialen Konflikts und der Machtverhéltnisse, da die Zugehdrigkeit zu einer bestimmten
sozialen Kategorie bedeutet, dass man eine spezifische Statusposition einnimmt (Gabbert 2004:

XV).

Unter den sich selbst als ladino’® und ,,nicht-indio* bezeichnenden Teilen der Bevolkerung
kursiert weiterhin die herabwiirdigende Bezeichnung indio fiir die Anderen. Die Bezeichnungen
indigena und Maya werden von der Mehrheit als politisch korrekt angesehen. Die in Mexiko
verwendete Bezeichnung pueblos originarios findet in Guatemala derzeit noch keine
Anwendung. Hierbei handelt es sich jedoch ausschlieBlich um urspriingliche
Fremdbezeichnungen, auch wenn sie von Mitgliedern der Maya-Bewegung verwendet werden.
Die Mehrheit der indigenen Bevolkerung verwendet die genannten Bezeichnungen nicht selbst.
In der Ixil-Region erfolgte Ende der 2000er Jahre hauptséchlich eine Autoidentifikation mit
dem Heimatort, in der Regel mit dem municipio. Neuere Zahlen des Zensus von 2018 zeigen,
dass sich ,,Maya“ mittlerweile als Eigenidentifikation in der Ixil-Region ausgewdhlt wird,

zumindest wenn diese Kategorie zur Auswahl steht (vgl. Kapitel 3.1, INE 2018: html).

,,Wir-Identitit oder ,kollektive Identitit**® definierte Jan Assmann (2003 ['1992]: 132) als
,»das Bild, was eine Gruppe von sich aufbaut und mit dem sich deren Mitglieder identifizieren®.
Die Entstehung kollektiver Identitdt wird durch dynamische Wechselwirkungen zwischen
gemeinsamen FErinnerungen und Konzepten von Alteritit beeinflusst. Dabei werden
Differenzen nach aullen betont und nach innen heruntergespielt (Erll 2005: 109). Sokefeld
zufolge ist die Betonung der Differenzen von groBerer Bedeutung als die der Gemeinsamkeiten.
Zudem existieren auch zwischen den verschiedenen Differenzen dynamische Beziehungen

(2012: 46). Die kollektive Identitdt gewinnt ihre Bedeutung fiir die Gruppe aus einem einzelnen

38 ladino/a ist ein soziokulturelles Konstrukt zur Selbstbeschreibung der eigenen Ethnizitdt, dabei liegt die
Betonung auf dem Aspekt nicht-indigena zu sein. Urspriinglich kam die Bezeichnung in der Kolonialzeit fiir
Indigene mit sehr guten Sprachkenntnissen des Spanischen zur Anwendung. Mit der Zeit inkludierte die
Bezeichnung vor allem soziale Aufsteiger. Die Selbstdefinition als /ladino/-a auch im Hinblick auf eine
machthabende soziokulturelle Gruppe kam erst ab dem 19. Jahrhundert auf (Hale 2006: 15-20).

39Kritik an der Verwendung des Begriffs ,kollektive Identitdt” &dulerte Straub (1998). Es handele sich um die
unrechtmiBige Ubertragung des personalen Identititsbegriffs auf Kollektive. Zudem bestiinde in Diskursen iiber
konkrete kollektive Identitidt Ideologieverdacht. ,,Die verschiedenen Identititen, die ein Mensch verkorpert,
beeinflussen sich oft in hohem Grad wechselseitig, und zwar nicht notwendigerweise in dem Sinn, dass sie sich
wechselseitig zurecht stoffen und eine konsistente Personlichkeit, eine integrierte Ich-Identitdt hervorbringen
wiirden. Die verschiedenen Identititen kdnnen im Gegenteil Konflikt und Antagonismus hervorrufen,
Inkonsistenzen und Ambivalenzen, die je nach Situation und Kontext unterschiedlich aufgeldst werden kénnen*
(Sokefeld 2012: 471.).

34



Wissensvorrat (Welzer 2005: 14). Tacit knowledge (,,implizites Wissen) umfasst die Aspekte
des Denkens, Fiihlens, Wollens und Handelns. Es spielt eine bedeutende Rolle bei der
Strukturierung und Steuerung der kollektiven Identitdt einer Gesellschaft (Straub 1998: 103).

Bewusste und unbewusste Anteile ergidnzen sich in diesem Prozess (Erll 2005: 109).

Das Bestreben ciner Gemeinschaft eine bestimmte Identitdt zu stabilisieren, stellt weitere
Identitéten in Frage. In einem mehrdeutigen Kontext fiihrt die Festlegung auf eine bestimmte
Identitdt zu Widerstand (ebd: 47f.). Benedict Anderson argumentiert in seinem Konzept der
imagined communities (1983: 6) im Kontext des nationbuilding, dass ,,bewusste* Anteile der
kollektiven Identitét einflieBen: ,,[...] in the minds of each lives the image of their communion®.
Andersons imagined communities gehen iiber ethnische Dualismen hinaus. Nicht nur der Staat,
sondern auch andere Institutionen wie Kirchen und zivilgesellschaftliche Organisationen,
prigen die Identitdt der Gemeinschaften. In der vorliegenden Arbeit wird der Begrift imagined
political community als Kulturartefakt verstanden, welches auf die Sozialstruktur des Kollektivs

(= Gemeinschaft) anstelle von Nation/Staat verweist.

Ohne kollektive Identitéit kann sich keine soziale Bewegung formieren. Die Identifikation mit
der Gruppe verbindet kollektive und soziale Identitit und verkniipft die individuelle mit der
kollektiven Ebene der Identitdt. Die kollektive Identitdt einer Gruppe kann mithilfe der
,,Gruppenphinomene®, d. h. mit Ritualen, Symbolen, Uberzeugungen und den von den

Mitgliedern geteilten Werten, bestimmt werden (van Stekelenburg 2013: 219).

Soziale Bewegungen werden nicht nur durch gemeinsames Handeln und Solidaritatsverhéltnis
zusammengehalten, sondern auch durch Identititen, Symbole, gemeinsamen Identititsdiskurs
und Alltagspraktiken, die zu den Erfahrungen von sozialer Ungerechtigkeit der Teilnehmer
beitragen (ebd.: 220). Die folgenden drei Punkte definieren soziale Bewegungen: 1. Grenzen
werden gezogen (boundaries); 2. Bewusstsein (consciousness), d. h. die Gruppenmitgliedschaft
und die Positionierung der eigenen Gruppe in der Gesellschaft, auch im Vergleich zu anderen,
werden bewusst wahrgenommen (um die Mitgliedschaft in der Gruppe politisch relevant zu
machen, muss diese Position als illegitim empfunden werden); 3. Verhandlung (regotiation),
d.h. Menschen verhandeln innerhalb ihrer Netzwerke, um symbolische Bedeutungen im
alltdglichen Denken und Handeln zu verdndern, sie leben die ,,Politisierung des Alltags* (van

ebd.: 220).

35



Politisierung von Identitdten entsteht aus einer Reihe politisierender Ereignisse, die schrittweise
das Verhéltnis der Gruppe zu ihrem sozialen Umfeld verdndern. Daher kann kollektives
Handeln ein wichtiges Instrument zur Verdnderung kollektiver Identitéten sein (ebd.: 220).
Soziale Bewegungen sind eine gemeinschaftliche Ausdrucksform von Unzufriedenheit und

Protest und entstehen rund um spezifische soziale und politische Fragen.

Die Bezeichnung ,,mnemonische Gemeinschaft* wurde von Zerubavel (2003) geprigt und
bezeichnet eine soziale Gruppe, die sich durch die besondere Beachtung bestimmter Ereignisse
in der Vergangenheit auszeichnet. Diese Ereignisse schaffen soziale Zeitlinien und nehmen eine
soziale Markierung der Vergangenheit vor (Zerubavel 2003: 28). Eine mnemonische
Gemeinschaft schafft demnach ein ,,Hauptnarrativ. Als ,,besonders niitzliches Medium der
Erinnerung® gilt der Kalender, da er als ein Zyklus ,heiliger Tage* kollektiv dafiir geschaffen
wurde, ausgewdhlte historische Ereignisse zu vergegenwirtigen. Eine Gesellschaft besteht
immer aus mehreren mnemonischen Gemeinschaften. Wenn mehr als eine Religion involviert
ist, gibt ein Kalender Aufschluss iiber die ,,strukturelle Komplexitdt ihrer Identitdten™ (ebd.:
32).

Dynamische Entwicklungen im Zuge von Globalisierung und Digitalisierung fiihrten zu einem
konservativen (Hervorhebung im Original) Bediirfnis, eine historische Kontinuitit zu
bewahren. Dies war meist gepaart mit einer deutlichen Ablehnung jeglichen Wandels, welcher
eine Gefahr fiir die Identitat darstellen wiirde. Zudem fiihren drastische politische, kulturelle
oder 6konomische Einschnitte zu besonderer Aufmerksamkeit fiir die Vergangenheit (ebd.: 38-
39).

Continuous identities are thus products of mental integration of otherwise disconnected
points in time into a seemingly single historical whole. [...] it is our memory that makes
such mental integration possible, thereby allowing us to establish the distinctly
mnemonic illusion of continuity (ebd.: 39)

Demnach beruht historische Kontinuitit auf der Integrationsleistung des Gedéchtnisses, die
eine mnemonische Illusion schafft. Dieser Prozess wird durch die Verbindung eigentlich
voneinander unabhéngiger Zeitpunkte realisiert. Ein Ritual, ein Diskurs, ein Kalender oder
kiinstlerische Ausdrucksformen konnen jeweils als ,,Briicke* dienen und zeitlich oder rdumlich
verkniipfte Manifestationen derselben Einheit (entity) miteinander verbinden (ebd.: 40,
Durkheim 1981). Rituale beinhalten nicht nur eine soziale, sondern auch eine zeitliche

Komponente: Sie verbinden neue Belange mit denen vergangener Generationen. Zum Beispiel

36



iiberwindet die Einbeziehung von kollektiven Traumata in ein Ritual die Liicke zwischen
Generationen. Geschieht dies, triigt es zur Identititskonstruktion bei (J. Assmann 2003 [11992]:
51f., Connerton 1989, Halbwachs 1985). Performative Handlungen, die unter den Begriff Ritual
oder Ritualisierung fallen, sind demnach Voraussetzung fiir kulturelle Reproduktion, Bildung
von Gruppensolidaritit und die Konstruktion von sozialer und personlicher Identitit (Krieger /

Belliger 2008: 32).

2.4 Erinnerung, Gedichtnis und Memoria histérica

Zum Thema Erinnerung und Gedéchtnis fand in den vergangenen Jahrzehnten eine lebhafte
Forschungstitigkeit statt. An dieser Stelle erfolgt ein knapper Uberblick der fiir die vorliegende

Arbeit bedeutsamen theoretischen Konzepte.

Laut neurowissenschaftlicher Definition ist ,,Erinnern® ein subjektiver, selektiver und oft
emotionaler Prozess (Wierling 2003: 95). In diesem Kontext ist nicht die historische Wahrheit
von Relevanz, sondern die gesellschaftliche Bedeutung. Der Erinnerungsprozess ist nie
ausschlieBlich eine erneute Abrufung einer gespeicherten Information. Stattdessen handelt es
sich um eine selektive Wiederherstellung (auf bewusste, aktive und kreative Art und Weise),
die Informationen produziert, die dem jeweiligen Kontext in der Gegenwart angemessen sind.
In La mémoire collective, ,Das kollektive Gedachtnis®, schrieb Maurice Halbwachs, dass die
»individuelle Weltsicht auch Teil eines von einer sozialen Gruppe geteilten Gedédchtnisses* ist.
Dies bedeutet, dass jedes Individuum von der Interaktion mit seinem sozialen Umfeld gepragt
ist. Das Individuum kann verschiedenen kollektiven Gedachtnissen angehoren, jedoch ist das
verbindende Gedéchtnis nicht bei allen Mitgliedern in gleicher Intensitét ausgeprégt. Dariiber
hinaus werden dem Gedéchtnis lediglich solche Elemente der Vergangenheit vermittelt, die
innerhalb des jeweils relevanten Referenzrahmens durch die Gesellschaft zu jeder Epoche
rekonstruiert werden konnen (1985: 56). Kollektives Gedachtnis sollte demnach als ,,aktiver

Prozess der Wissenskonstruktion im Laufe der Zeit* gesehen werden (Olick / Levy 1997: 933).

Erinnerung und Identitét sind sowohl individuelle als auch kollektive Phdnomene, die sich aus
der Interaktion innerhalb des sozialen Umfelds ergeben. Die Mitgliedschaft in einer sozialen
Gruppe, insbesondere in der Familie, in einer religiosen Gemeinschaft oder in einer bestimmten
sozialen Klasse, befdhigt das Individuum, sich Erinnerungen anzueignen, zu lokalisieren und

abzurufen (Connerton 1989: 36; 38).

37



Miindliche historische Uberlieferungen, die auf Erlebnisse und Erfahrungen der mnemonischen
Gemeinschaft zuriickgehen, werden laut Vansina (1996: 24) nach ca. 80—100 Jahren vergessen.
Bestimmte Erinnerungen an eine fernere ,,Urzeit” werden als Teil religioser oder ,,mythischer*
Uberlieferungen erhalten. Als floating gap bezeichnet er jene sich stindig verschiebende und
daher ,,schwimmende Liicke* zwischen diesen beiden Uberlieferungsarten. In Guatemala stellt
die floating gap nicht nur ein zeitliches Moment dar, sondern auch ein kommunikatives Vakuum
zwischen den verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen*’. Die guatemaltekische Gesellschaft
ist von schnellen Generationswechseln gepragt und daher kommt der floating gap eine groflere
Bedeutung zu. In diesem Zusammenhang bezeichnet Vansina das kollektive Gedachtnis als das
Informationskorpus in der oral history, zu dem im Idealfall jedes Gruppenmitglied den gleichen

Zugang hat (ebd.: 168f.).

An diese These schliefit sich Jan Assmanns Unterscheidung des kollektiven Gedéchtnisses in
das kommunikative und das kulturelle Geddchtnis an. Das kommunikative Gedédchtnis umfasst
sowohl alltdgliche, hiufig private Erinnerungen als auch Erfahrungen, die sich auf die
Zeitgeschichte beziehen. An soziale Bediirfnisse passt es sich an und verdndert sich mitunter
stark. Das kulturelle Gedichtnis hingegen ist relativ statisch und Ausdruck einer verbindlichen,
offentlichen Erinnerung an die eigenen Urspriinge oder andere fiir die Gemeinschaft relevante
Ereignisse. Diese dienen primér der kollektiven Identitatsstiftung, beispielsweise in Form von
Gedenkritualen, Denkmilern, schriftlicher Fixierung und dauerhafter Konservierung*' (J.
Assmann 2003 ['1992]: 42f.). Hierbei handelt es sich um ein soziales Phinomen, bestehend aus
einer Vielzahl sich teilweise liberschneidender Gruppenidentititen und Gruppengedéchtnisse
bzw. —erinnerungen. Erinnerung besitzt eine konfliktive Natur. Es ist eine Frage von Macht,
welche Erinnerungen kanonisiert oder zensiert werden. Das kommunikative Gedachtnis wird
auch als ,,intragenerationelles” Gedachtnis bezeichnet. Zeitzeugen stehen in Dialog mit der
jungen Generation (ebd.: 42f.). Welzer zeigt, dass das menschliche Gedéchtnis ein durch und
durch kommunikatives ist. Es existiert dadurch, dass Individuen im Dialog miteinander stehen,
sich gegenseitig anerkennen und als Menschen wahrnehmen und eben nicht ,,autonom

gegeniiber und getrennt von anderen existieren® (2005: 12).

Hobsbawm (1983: 9) unterscheidet drei sich iiberschneidende Kategorien erfundener
Traditionen: a) jene, die soziale Kohision, Mitgliedschaft in Gruppen oder kiinstliche

Gemeinschaften etablieren oder symbolisieren, b) jene, die Institutionen, Status oder autoritére

40 Solch ein kommunikatives Vakuum begiinstigt, neben anderen Faktoren, den Verlust der Sprachdiversitit.
41 Zwischen kommunikativem und kulturellem Gedéchtnis sind Diskrepanzen méglich, da zwei véllig
unterschiedliche Erinnerungen eines Ereignisses existieren konnen (vgl. Welzer ,,Opa war kein Nazi*.)

38



Beziehungen symbolisieren oder etablieren, oder ¢) jene, deren Hauptzweck Sozialisierung,
Indoktrinierung von Glaubensrichtungen, Wertesystemen oder Verhaltenskonventionen sind.
Im Gegensatz zu erfundenen Traditionen, die als soziale Praktiken betrachtet werden konnen,
sind alte Traditionen spezifische und stark bindende soziale Praktiken. Die erfundenen
Traditionen hingegen neigen dazu, eher vage zu sein, insbesondere in Bezug auf die Werte,
Rechte und Verpflichtungen der Gruppenmitglieder. Die Erfindung emotional und symbolisch
beladener Zeichen der Gruppenzugehorigkeit scheint in diesem Fall bestimmend zu sein. In der
Maya-Bewegung sind dies insbesondere archidologische Stitten, die Hieroglyphenschrift sowie
Rituale, die in der Offentlichkeit abgehalten werden. Dariiber hinaus tragen Zeichen und
erfundene Traditionen zur Legitimation von Handlungen und zur Festigung des Zusammenhalts

innerhalb der Gruppe bei (ebd.: 12).

Pierre Nora prigte das Konzept der lieux de mémoire (Erinnerungsorte, Gedéchtnisorte, auch
Riickzugsorte). Laut Nora konstituiert sich der Erinnerungsort aus einer Umk&mpftheit
zwischen Gedichtnis und Geschichte (1984: 11). Jedoch ist die Frage, wie erinnert wird,
ergiebiger als die Opposition Geschichte/Geddchtnis und der Erinnerungsgegenstand selbst.
Welche Bedeutung und Qualitidt werden der Vergangenheit gegeben? Identische Ereignisse

konnen sehr unterschiedlich erinnert werden (Erll 2008: 7).

Das in Guatemala gingige Konzept memoria historica (dt. ,historisches Erinnern®,
,historisches Gedenken®, , historisches Gedichtnis*) geht auf das Abkommen iiber die Rechte
und die Identitét der indigenen Volker Guatemalas (Acuerdo sobre identidad y derechos de los
pueblos indigenas, AIDPI) zuriick. Die Forderung nach Anerkennung eines ,.eigenen
historischen kollektiven Gedichtnisses® (memoria historica colectiva propia) als distinktives
Merkmal der Maya-Identitét fand Eingang in die Friedensvertrdge von 1996 (Vereinte Nationen
et al. 1995: § 1 Abs. 2 Nr. 4). Damit einher ging die Zuschreibung objektivierender
Eigenschaften, unter anderem durch die Verwendung der Bezeichnung im Titel und der
Zielsetzung des Berichts der CEH. Der Titel lautet ,,Erinnerung an das Schweigen* (Memoria
del Silencio) und die Zielsetzung ist die Wiedererlangung der historischen Erinnerung

(recuperacion de la memoria historica).

Zudem nutzen die (inter-)nationale Friedensbewegung bzw. Entwicklungszusammenarbeit im
Anschluss an den Biirgerkrieg memoria als historiographische Methode. Diese besteht aus der
Dokumentation der Aussagen von Augen- und Zeitzeugen. Der Schwerpunkt liegt auf der
indigenen Sozialgeschichte wihrend des Biirgerkriegs sowie der kolonialen und nationalen

Epoche. Betont werden dabei insbesondere strukturelle soziale Ungleichheiten, Rassismus und

39



ethnische Unterdriickung. Entstehen sollte ein Gegenstiick zu der in den offiziellen Lehrplédnen
geschriebenen Geschichte, die von Zensur und Marginalisierung geprigt ist (A. Assmann 2007:
138). Indem die ,,Stimme der Unterdriickten” Gehor fand, erhoffte sich die Bewegung, die
Argumentation bei den Forderungen nach Wiedergutmachung zu unterstiitzen (Kupprat 2011:

29£).

Bei Augen- und Zeitzeugenberichten handelt es sich um ,,gelebtes semantisches Gedachtnis*
(lived semantic memory) aus dem Bereich der collected memory (Olick / Robbins 1998).
Collected memory versteht Geddchtnis als Metonymie, als Kulturphdnomen — das sozial und
kulturell geprédgte individuelle Geddchtnis erinnert sich mit Hilfe von kulturspezifischen
Schemata und handelt geméaf kollektiv geteilter Werte und Normen. Erfahrungen aus zweiter
Hand konnen in den eigenen Erfahrungsschatz assimiliert werden, sowie verschiedene
Elemente des soziokulturellen Umfeldes angeeignet werden. Collective memory hingegen
versteht das Gedéichtnis als Metapher oder ,,Ged4chtnisphdnomen®. Es beinhaltet die Symbole,
Medien, sozialen Institutionen und Praktiken des gesellschaftlichen Bezugs auf Vergangenheit,
die metaphorisch als ,,Gedachtnis* bezeichnet werden. Jedoch handelt es sich hierbei um eine
analytische Trennung, denn sie sind nur durch das Zusammenwirken auf individueller und
kollektiver Ebene wirksam (Erll 2005: 98f., Olick / Robbins 1998). ,,Erinnern* ist nicht getrennt
von ,,Vergessen* diskutierbar, und eine eindeutige Unterscheidung kann unter Umstinden
schwer zu treffen sein. Das kommunikative Gedichtnis auf der Ebene des Individuums gleicht
einem ,,Wandlungskontinuum, auf dem weniger relevante Wahrnehmungen und Erfahrungen
sukzessive dem Verblassen und Vergessen anheimfallen, wihrend biographisch bedeutsame
aufbewahrt, vertieft, reguliert, neu bewertet, kurz: veridndert werden* (Welzer 2005: 21-22).
Auch hier gilt, dass soziale und individuelle Erinnerungen untrennbar sind, denn ,,der Mensch
wiéchst in ein sozial dimensioniertes Universum hinein®. Es kommt zu stdndiger Neubildung
individueller und kollektiver Erinnerungen durch und mit sozialer Kommunikation (ebd.: 27,
30, 44). Eine Gesellschaft besteht sowohl aus Kommunikation als auch durch Kommunikation.
Daher kann keine strikte Trennung von psychischem und sozialem Gedédchtnis durchgefiihrt
werden. Semantiken entstehen durch Kommunikationen, die auf jene Bezug nehmen. Zwischen
Gedichtnis und Kommunikation(-smedien) besteht demnach ein zirkuldrer Zusammenhang

(Esposito 2002: 10).

Foote stellte eine sehr enge Verbindung zwischen Kultur und kollektivem Gedichtnis her und
argumentierte, dass ,,Kultur® eine Art kollektiven Gedéichtnisses darstellt (2003: 33). Kultur

beruht auf kollektiven Vorstellungen und Werten, sozialen Konventionen und Traditionen, die

40



Individuen in eine Gruppe oder Gemeinschaft binden. Dabei handelt es sich um Werte, die das
alltdgliche Leben formen und den Einflussbereich des Individuums iibersteigen. Diese Werte
entstehen nach und nach, verdndern sich langsam und wandern von Generation zu Generation.
Dieses Konzept des kollektiven Gedachtnisses stellt eine bedeutsame Verbindung zwischen
Kultur und Landschaft her, da menschliche Eingriffe in diese zumeist mit Strategien
einhergehen, die auf den Erhalt oder die Beseitigung von Erinnerungen abzielen (ebd.: 33).
Diese Verbindung ist im Hinblick auf die vorliegende Arbeit von besonderer Relevanz, da die
Landschaft religiose und rituelle Bedeutung hat und durch die gewaltsamen Vertreibungen

wahrend der violencia erschittert wurde.

Kulturelle und soziale Traumata gehoren zu der guatemaltekischen Erinnerungsdebatte. Im
Kontext von Biirgerkrieg, aber auch von Kolonialismus, Ausgrenzung und Rassismus arbeiten
insbesondere Mitglieder von Friedens- und der kulturellen Maya-Bewegung an Strategien zum
Umgang mit ihnen. Friedensbewegung und kulturelle Aktivist*innen streben danach, durch
Gewalt verursachtes Vergessen (A. Assmann 2007) in aktives Erinnern umzuwandeln. Aktives
Erinnern kann psychotherapeutische Notwendigkeit sein (z. B. in Form von Exhumierungen
und der Schaffung von Mahnmailern). Die These, dass kollektive Erinnerungsprozesse per se
eine friedlichere Zukunft bedeuten, da Vergessen eine heilende Wirkung hat, ist nicht
zwangslaufig zutreffend (Peters 2020: 203). Von Bedeutung ist vielmehr, welche Instanz {iber
das Erinnern oder das Vergessen bestimmt, wer von dieser Entscheidung profitiert und welche
Konsequenzen sich daraus fiir unterschiedliche soziale Gruppen ergeben (A. Assmann 2012:

68).

Im Gegensatz zu exkludierenden und abgrenzenden Erinnerungskonzepten bietet ,,dialogisches
Erinnern® Gruppen einen breiteren Orientierungsrahmen. Dialogisches Erinnern ermoglicht es
einer Gruppe, ihre Rolle in der traumatischen Vergangenheit zu reflektieren, wéhrend
gleichzeitig die andere Gruppe die Moglichkeit erhélt, diese Rolle anzuerkennen.
,Monologisches Erinnern®, so Aleida Assmann, konzentriert sich auf das eigene Leid einer
Gruppe, was wiederum zu einem hohen Grad der Viktimisierung fiihrt. Daher ist das Ziel des
dialogischen Erinnerns nicht die Schaffung einer Universalerinnerung, sondern vielmehr ein
kompatibles Verstindnis der Geschichte, geprdgt und motiviert durch gegenseitige
Anerkennung und Bezug aufeinander (2013: 124; Hoélscher 2003: 15). Von ,,Katastrophen*
hervorgerufene ,,Briiche in der Geschichte* nur zu iiberwinden sind, wenn ,, Tater* und ,,Opfer
als gleichwertige Parteien einander anhdren (Holscher 2003: 9-12). Ob eine vollige
Gleichwertigkeit und ein richtiger Dialog in Guatemala je erreicht werden konnen, ist nicht

absehbar.

41



Das kollektive Gedédchtnis definiert eine Gruppe von innen und zielt darauf ab, ihr ein Bild der
Vergangenheit zu liefern, welches sie jederzeit wiedererkennt und wodurch sie in der Lage ist,
auch schwerwiegenden Wandel auszugleichen. Historische Fakten werden nur als solche
deklariert, wenn sie als Prozess oder als Ereignis Wandel hervorrufen (J. Assmann 2003
[11992]: 169-170). Die Vergangenheit wird emotional vom kollektiven Gedichtnis erfasst und
unkontrollierbar von ihm veréndert. Stindig werden neue Interpretationen und Erfindungen
hinzugefiigt. Jede nachfolgende Generation versteht und konstruiert die Vergangenheit neu.
Aullerdem bendtigt jede Generation Erinnerungen zur Konstruktion der eigenen Identitit. Es
kann kein Bild der Vergangenheit ohne Verbindung zur Gegenwart geben. Da die
Bezugsrahmen des kollektiven Gedéchtnisses sich immer in der Gegenwart befinden und

staindige Neuorganisation die Regel ist, ist es auch rekonstruierbar.

In der ersten Feldforschungsperiode von 2007 bis 2010 wurden viele als ,,sensibel* empfundene
Themen, wie beispielsweise die Religionszugehdrigkeit, die individuelle Rolle und Traumata
wihrend des Biirgerkriegs, nicht thematisiert. Auf der Ebene des kulturellen Gedéchtnisses
fiihrt Tabuisierung zur Ausléschung, da es nur mittels Kommunikation {iberleben kann

(Assmann 2003 ['1992]: 164).
Post-memory

Post-memory beschreibt die Beziehung, welche die Nachfolgegeneration zu den Erfahrungen
von kollektivem Trauma der dlteren Generationen hat. Diese Erfahrungen ,.erinnern® sie
lediglich auf Grundlage von Geschichten, Bildern und Verhaltensweisen von Menschen, mit
denen sie aufwuchsen. Sie haben sie nicht selbst erlebt (Hirsch 2012: 106). Post-memory ist
eng verkniipft mit der inter- und transgenerationalen Weitergabe von traumatischen
Erfahrungen. Es ist rekonstruiert und ,,vererbt”, es ist eine Konsequenz traumatischen

Erinnerns.

Besonders grausame Fotografien, Dokumentarfilme oder auch Erzdhlungen haben durch ihre
emotionale Wirkkraft einen besonderen Einfluss auf die Nachkriegsgenerationen — auch wenn
die Kinder und Jugendlichen die Umsténde nicht selbst erlebten. Verkorperte Erinnerungen
(embodied memories) konnen sowohl durch echte als auch durch imaginédre Erlebnisse und
Berichte provoziert werden. Sie dullern sich in korperlichen Beschwerden, die durch visuelle,
kinésthetische oder olfaktorische Impulse entstehen. Embodied memories spielen ebenso eine

Rolle wie postmemories. Bei postmemories handelt es sich um Erinnerungen, die

42



intergenerational mit tiefer Emotionalitdt und affektiv tradiert werden und dadurch von den

Empfingern als selbst durchlebt wahrgenommen werden (ebd.: 106—-107).

2.5 Bildung und educacion indigena

Bildung ,,ist eine aktive Aneignung von Welt durch Lernen und Erfahrungen sowie das Sich-
selbst-in-Beziehung-Setzen zu einem Thema, zu einem Kontext oder einer Erkenntnis. Die
Dinge bekommen erst so eine Bedeutung, einen Wert* (EI-Mafaalani 2012: 65). Bildung steht
demnach in engem Zusammenhang mit Wissen und Wissensaneignung. Zudem hat Bildung
eine gesellschaftliche Funktion: Sie ermoglicht dem Einzelnen als , kulturelles Kapital®, die
gesellschaftliche Position zu wahren oder zu verbessern. Dariiber hinaus kann Bildung als
,»stetige Entfaltung von Selbst-Welt-Bild* und als Personlichkeitsentwicklung gesehen werden.
Bildung steht auBBerdem fiir die sozialen Rahmungen und Spielrdume, welche durch die soziale

Schicht und das soziale Umfeld geprigt sind (ebd.: 66f).

Bourdieu definierte gesellschaftlich relevante Ressourcen als Kapital, jedoch, anders als Marx,
nicht als ausschlieBlich 6konomische Ressource. Zu den Kapitalarten zdhlt er kulturelles
Kapital (Bildung), soziales Kapital (Netzwerke) sowie 6konomisches Kapital. Das kulturelle
Kapital wiederum lésst sich in drei Bereiche unterteilen: objektiviertes kulturelles Kapital
(Objekte; z. B. Kulturgiiter, Biicher), inkorporiertes kulturelles Kapital (Kdrper und Geist; z. B.
Wissen und Fahigkeiten, Verinnerlichung des Kulturellen) und institutionelles Kapital
(institutionelle Form, z. B. Zeugnisse und Abschliisse) (Bourdieu 2009: 112; '1983). Kapital
ermoglicht einem Individuum, die Stellung in der Hierarchie einer Gesellschaft zu bestimmen,
zu erhalten oder zu verdndern (El-Mafaalani 2012: 69-73). Jedes Kapital ldsst sich in ein
anderes umwandeln, wodurch ein Individuum seine soziale Stellung erhalten oder verbessern
kann. Beispielsweise kann 6konomisches Kapital in kulturelles umgewandelt werden, indem es
fiir Bildung eingesetzt wird. Mit dem Abschluss entsteht das kulturelle Kapital, welches durch
beruflichen Aufstieg erneut in 6konomisches umgewandelt werden kann. Auch soziales Kapital
(insbesondere hilfreiche berufliche Beziehungen) kann wiederum zu 6konomischem Kapital
werden (ebd.: 95-102). Aus dieser Darstellung wird die in kapitalistisch geprédgten

Gesellschaften anerkannte Auffassung von Bildung als Humankapital** deutlich.

4 Humankapital ist die Summe der wirtschaftlich nutzbaren Fihigkeiten, Kenntnisse und auch
Verhaltensweisen der Erwerbsbevolkerung einer Volkswirtschaft™ (Duden Wirtschaft A-Z 2016). Erst durch die
Ausbildung kann ein Individuum volkswirtschaftlich produktiv titig werden. Dieser Begriff aus den

43



Eine Grundvoraussetzung fiir Bildungserfolg ist, dass die formale Bildung an den spezifischen
Bediirfnissen der Menschen im jeweiligen kulturellen und gesellschaftlichen Kontext
ausgerichtet ist und diese beriicksichtigt. Paulo Freire definierte in seinem
befreiungspiadagogischen Werk Pedagogia do Oprimido (1968) den Prozess der
Bewusstseinsbildung, conscientizagdo, als Voraussetzung flir Bildung und Erziehung.
Bewusstseinsbildung befdhigt die Lernenden in einem ersten Schritt, Machtverhiltnisse und
damit verkniipfte Mythen sowie Unterdriickung zu erkennen. So ist es ihnen moglich, soziale,
politische und 6konomische Widerspriiche zu erfassen und ihre Denk- und Handlungsweise
anzupassen. Dadurch werden die ,,Armen und Ausgebeuteten” befdhigt, in sich selbst zu

vertrauen und eigene Wissensproduktion anzugehen (Chilisa 2012: 236, Dary 2007: 76).

Porter spricht sich ebenfalls gegen ein staatlich vorgegebenes Curriculum aus, das den
Interessen der Machthabenden dient und den passiven Lernenden Handlungskompetenz,
Selbstbestimmung und Befdhigung verwehrt (2015: 245). Stattdessen gilt die Forderung nach
Unterricht, der den unmittelbaren und authentischen politischen Bediirfnissen der Lernenden
dient (ebd.: 245). Indigene Bildung und Erziehung (educacién® indigena) zielt darauf ab,
zukiinftige Fiihrungspersonlichkeiten ganzheitlich zu formen und zu befdhigen, im Interesse
ihrer Volker zu sprechen und zu handeln (Jacob et al. 2015: 2). Die Grundlage bildet das
Verstidndnis von indigenen Volkern als durch Kultur, Sprache und Identitét geprigte Agierende,
die liber Souverdnitdt, Stimme und Integritdt verfiigen. ,,Indigene Bildung und Erziehung®
umfasst dabei nicht nur die formale, institutionelle Schulbildung, sondern insbesondere auch
die in der Gemeinschaft verankerten, lebenslangen Prozesse der Sozialisation und
Enkulturation:

Indigenous education involves knowledge that is generated, obtained, and adapted to fit the

historical contexts and needs of indigenous peoples and is then transmitted through educative

means to others. It is communal and communitarian, gaining potency as it is shared and reshaped
across generations and geography. We view education as a life-long process (ebd.: 3).

Von besonderer Relevanz sind in diesem Zusammenhang die Repetition von Wissensstrukturen

sowie die Adaption von Wissen durch die jiingeren Generationen an die jeweiligen

Wirtschaftswissenschaften wurde zu Beginn der 2000er Jahre zunehmend auch auf andere gesellschaftliche
Bereiche angewandt und stand daher in der deutschsprachigen Offentlichkeit in der Kritik, dazu beizutragen alle
Lebensbereiche zu 6konomisieren (Lohmann 2007: 618).

43 Sowohl educacién (sp.) als auch education (eng.) umfassen nicht nur die oben dargelegte Definition von
,,Bildung® sondern auch den Aspekt der ,,Erziehung®. Je nach Disziplin wird der Begriff ,,Erziehung* mit
unterschiedlicher Schwerpunktsetzung definiert. Alle teilen jedoch folgenden Ansatz: Erziehung bezeichnet den
Versuch, den ,,Geist und Charakter* und die Entwicklung eines Menschen im Einklang mit der Gemeinschaft zu
fordern (Stangl 2021: html).



Gegebenheiten und zeitlichen Verdnderungen. Dariiber hinaus beinhalten indigene Bildung und
Erziehung sowohl einen spirituellen als auch einen mentalen bzw. physischen Lernprozess und
werden daher am besten als unendlicher, reziproker, interaktiver und symbiotischer Lernprozess

beschrieben (ebd.: 3).

Die formale Schulbildung und educacion indigena umfassen weitestgehend voneinander
unabhingige Lernprozesse. Initiativen, die auf individuellem Engagement beruhen und die
lokale Lebensweise kennen und beachten (siche Kapitel 7.3.2), zeigen alternative Wege fiir die

Gemeinden zur Verkniipfung von formaler Schulbildung und educacion indigena auf.

Um das informelle Lernen (educacion indigena sowie indigenes Wissen) und das formelle
Lernen (Schulkontext und offizielle Curricula) in Gleichgewicht zu bringen und den indigenen
Gemeinden somit eine alternative Perspektive zu eroftnen, ist die detaillierte Betrachtung

einiger grundlegender Dilemmata und Widerspriiche sinnvoll:

Empirische Evidenz und wissenschaftliche Erkenntnisse (in Opposition zu religiésen oder
spekulativen Argumenten) trugen zur Ausiibung von Macht und Dominanz {iber Natur und
Mensch bei. In indigenen Gemeinden, wie beispielsweise der der Ixil, wurde die Schulbildung
als Instrument der sozialen Kontrolle eingesetzt. Die Auswahl der Lerninhalte und Lernformen
spiegelte die vorherrschenden Machtbeziehungen wider. So konnte sich eine universelle
Autoritdt auf Grundlage von rationalen, objektiven Kriterien herausbilden (Foucault 1980).
Diese Annahme griindet in der Prdmisse, dass westliche Lern- und Bildungsformate anderen
iiberlegen sind. Sie manifestiert tief verwurzelte, institutionalisierte Voreingenommenheit und

fungiert als wesentlicher Faktor in der Verstarkung des Kolonialisierungsprozesses.

Schulbildung stellte in der Vergangenheit einen zentralen Bestandteil von Kolonisierung und
Missionierung dar, dazu trug das repressive Verbot des Unterrichts in den indigenen Sprachen
bei (Oviedo Gasparico 2021: 6). Auch in der Gegenwart ist der Staat in der Regel fiir
Organisation und Angebot von Bildung verantwortlich. Der ehemalige Bildungsminister und
Maya-Aktivist Demetrio Cojti Cuxil hat das guatemaltekische Bildungssystem in der
Vergangenheit als Instrument zur Durchfiihrung eines Ethnozids charakterisiert (1987). Dieses
Verméchtnis stellt nach wie vor ein Problem dar. Die Frage, welche Formen des Wissens als
bedeutsam und niitzlich erachtet und welche Formen des Wissens représentiert werden, ist nach
wie vor von Relevanz. Ebenso ist zu klidren, wer iiber die Deutungshoheit verfiigt, was es
bedeutet, ,,erzogen* oder ,,gebildet” zu sein. Diese Entscheidungen werden getroffen, wihrend
die politischen, dkonomischen und ideologischen Faktoren, die direkten Einfluss auf die

Curricula haben, im Verborgenen bleiben (Wotherspoon 2015: 86, 94).

45



Institutionen erkennen indigenes Wissen in der Regel lediglich im Kontext informellen Lernens
an und ignorieren den lebenslangen, dynamischen Charakter indigenen Wissens und indigener
Péadagogik. Eine sinnvollere Herangehensweise als die Dichotomie zwischen informellem und
formellem Lernen wére die Vorstellung eines Kontinuums, das von unstrukturiertem zu
strukturiertem Lernen reicht. Institutionen tragen indes dazu bei, dass indigenes Wissen und
indigene Pddagogik mit niedrigem sozialem Status konnotiert sind und selten in Diskussionen
einbezogen werden. In Guatemala herrschen nach wie vor ,,westliche* Standards vor, wobei die
Diskrepanzen zwischen Schulpraktik und den Realititen in den Gemeinschaften oftmals
uniiberwindbar sind (ebd.: 87). Demgegeniiber steht indigenes Wissen, das als ,,tiefes Wissen*
verstanden wird und fiir das es wissensbasierte Protokolle gibt (ebd.: 88). Sprache, kulturelle
Praktiken, Spiritualitidt, Wissen um Land und Ressourcen sowie soziale und kommunikative
Kompetenzen sind integrale Bestandteile indigener Erziehung und Bildung. Diese Fahigkeiten
sind von entscheidender Bedeutung fiir die sozialen und intergenerationalen Beziehungen in

einer Gemeinschatft.

Indigene Gemeinschaften haben spezifische Anspriiche an Bildung und Erziehung. Die
epistemologische Grundlage, auf der diese Anspriiche fuflen, weicht deutlich von der
westlichen ab. Ein wesentliches Merkmal ist das Streben vieler indigener Gemeinschaften nach
epistemischer Selbstbestimmung. Dieser Ansatz umfasst nicht nur die Sprache, sondern auch

Kultur und vielféltige Zugidnge und Methoden der Beschulung (Tuhiwai Smith 2005: 94).

46



2.6 Zusammenfassung

Die vorliegende Arbeit untersucht, welche Prozesse die Konstruktion von kollektiven
Identitdten, Gemeinschaft und Zusammenhalt im Kontext soziookonomischer Probleme und
historischer Briiche prigen. In Bezug auf das immaterielle kulturelle Erbe umfasst kulturelle
Interaktion auch die bewusste Umsetzung von MalBnahmen, um ,andere* Konzepte zu
iibersetzen, zu erhalten oder zu iibernehmen (Burke 2009: 55ff). Der Biirgerkrieg rief
historische Briiche und somit tiefgreifende Verdanderungen hervor, wie das Beispiel der Ixil-
Region zeigt. Traditionelles Wissen wird in solchen Féllen nicht tiberholt. Die Akteure und
Akteurinnen der Ixil-Region sind sich der kulturellen Briiche bewusst und gestalten ihre

Identitdt stindig neu.

Rituale sind die Ereignisse, die einer Gesellschaft oder Kultur Struktur und Bedeutung geben
(Bell 1992). Rituale, als zentrale Elemente kultureller Aktivitdten, vermitteln zwischen sozialen
Beziehungen und 16sen Spannungen und Konflikte in einer Gemeinschaft. Rituale weisen oft
eine hohe Variationsbreite auf, die sich an den Zielen der Teilnehmenden orientiert (Bell 1997:
231), und stellen auf diese Weise Schliisselprozesse bei der Konstruktion kollektiver Identitéten
dar. Das Ritual fungiert als vermittelndes Medium zwischen sozialen Beziehungen (Turner
2008 ['1969]), etwa zur Lésung von sozialen und psychologischen Spannungen und Konflikten
in einer Gemeinschaft. Dies ist insbesondere nach der Erfahrung von sowohl Liminalitét als

auch communitas — von Bruch, Krise und Losung — der Fall (ebd.: 255).

Jan Assmann definiert Identitét als ,,das Bild, das eine Gruppe von sich aufbaut und mit dem
sich deren Mitglieder identifizieren* (2003 [11992]: 132). Die Entstehung kollektiver Identitit
wird durch Wechselwirkungen zwischen gemeinsamen Erinnerungen und Konzepten von
Alteritit beeinflusst. Hierbei werden Differenzen gegeniiber der Aulenwelt betont, wahrend
interne Harmonie gefordert wird (Erll 2005: 109). Differenzen werden als prignanter
wahrgenommen als Gemeinsamkeiten, und selbst innerhalb von Differenzen existieren
dynamische Beziehungen (Sokefeld 2012: 46). Fiir die Gruppe ist ihre kollektive Identitdt von
Bedeutung, da sie sich aus einem Wissensvorrat speist, auch implizites Wissen oder facit
knowledge genannt (Welzer 2005: 14; Straub 1998: 103). Er umfasst Denken, Fiihlen, Wollen
und Handeln und steuert die kollektive Identitdt. Bewusste und unbewusste Anteile ergéinzen

sich (Erll 2005: 109).

Das Konzept der ,,mnemonischen Gemeinschaft* erweist sich als ein niitzliches Instrument zur

Erklirung der Bildung von Gemeinschaft vor dem Hintergrund historischer Briiche. Es

47



bezeichnet eine soziale Gruppe, die sich durch eine besondere Beachtung bestimmter
historischer Ereignisse auszeichnet. Diese Ereignisse kreieren soziale Zeitlinien (Zerubavel
2003: 28). Rituale vereinen demnach neue mit alten Belangen, verbinden soziale und zeitliche
Aspekte und fordern die Verbindung zwischen den Generationen. Zudem tragen sie zur
Identitétskonstruktion bei, sofern kollektive Traumata in ein Ritual einbezogen werden (J.
Assmann 2003 [11992]: 51f., Connerton 1989, Halbwachs 1985). Rituale sind wesentlich fiir
kulturelle Reproduktion, die Bildung von Gruppensolidaritit sowie die Konstruktion von

sozialer und personlicher Identitit (Krieger / Belliger 2008: 32).

In der vorliegenden Arbeit werden die signifikanten Aspekte des immateriellen kulturellen
Erbes einer ndheren Betrachtung unterzogen. Es wird herausgearbeitet, dass heilige Orte — als
Erbe, als Sitz der Geschichte sowie als Orte der Resonanz betrachtet — von besonderer Relevanz
sind. An diesen Orten manifestieren sich das Materielle, das Symbolische und das Funktionale
simultan, was eine Schnittstelle zwischen dem Materiellen und Immateriellen, zwischen
Vergangenheit und Gegenwart, bildet. Die Bewohnerinnen und Bewohner stehen in direktem
Kontakt mit den heiligen Orten und bewahren so die Verbindung zwischen sich und der
Vergangenheit. Dabei besteht eine Bindung zwischen Leben und Tod sowie zwischen Zeit und
Ewigkeit (Ingold 2000: 16—19). Eine Gemeinschaft definiert sich in Relation zu der sie
umgebenden Landschaft, sie haben eine besondere Beziehung. Kollektive Erinnerung stellt
ebenfalls eine bedeutsame Verbindung zwischen Kultur und Landschaft dar. Denn menschliche
Eingriffe in die Umwelt sind oft mit der Art und Weise verbunden, wie Gesellschaften
Erinnerungen erhalten oder 16schen wollen (Falla 2011: 104, Foote 2003: 33, Ingold 1993,
Rodriguez 2018: 62, Wilson 1995: 20). Orale Traditionen sind relevant fiir das kollektive
Gedidchtnis und den Dialog zwischen den Generationen. Sie konnen sich an die jeweiligen
Gegebenheiten anpassen und so auf dynamische Weise auf aktuelle Herausforderungen

reagieren (Vansina 1996, Olick / Robbins 1998).

Das Konzept des dialogischen Erinnerns ermdglicht es einer Gruppe, die eigene Rolle in der
traumatischen Vergangenheit zu reflektieren. Gleichzeitig wird der anderen Gruppe ermoglicht,
diese Rolle anzuerkennen (A. Assmann 2013: 124). Somit erweist es sich als ein hilfreiches
theoretisches Konzept in diesem Zusammenhang. Das monologische Erinnern konzentriert sich
demgegeniiber auf das eigene Leid einer Gruppe, was wiederum zu einem hohen Grad der
Viktimisierung fiihrt. Das Ziel des dialogischen Erinnerns ist demnach nicht die Schaffung einer
Universalerinnerung, sondern vielmehr das kompatible Verstindnis der Geschichte, das geprégt

und motiviert ist von gegenseitiger Anerkennung und dem Bezug aufeinander (A. Assmann

48



2013: 124; Hélscher 2003: 15). Eine Uberwindung von Briichen in der Geschichte ist nur durch
ein aufrichtiges gegenseitiges Horen von Tétern und Opfern mdglich (Holscher 2003: 9—-12).
Die Frage, ob eine solche Gleichwertigkeit und ein richtiger Dialog in Guatemala je erreicht
werden konnen, bleibt jedoch offen. Post-Memory steht fiir die Weitergabe von traumatischen
Erfahrungen zwischen Generationen. Es wird rekonstruiert und ,,vererbt. Postmemories sind
demnach Erinnerungen, die intergenerationell tradiert werden und von den Empfangern als

selbst durchlebt wahrgenommen werden (Hirsch 2012: 106—-107).

Eine soziale Gruppe, die sich selbst als ein Erinnerungskontinuum konstituiert, ist in der Lage,
ihre Vergangenheit sicher iiber lange Zeitrdume als einzigartig zu bewahren. Sie kann auch eine
eigene Identitdt (als Maya oder Ixil) konstruieren, die dafiir sorgt, dass indigenes Wissen und
indigene Piddagogik einbezogen und wertgeschétzt werden. Sowohl Selektion als auch ideelle
Positionierung erinnerter Tatsachen, Ahnlichkeiten und Kontinuititen stellen demnach
natiirliche Prozesse dar (J. Assmann 2003 ['1992]: 167). Der Fokus liegt auf den eigenen
Konzepten und tragt zur Forderung des Verstdndnisses aus der eigenen Perspektive bei. Dieser

Prozess kann als Dekolonisierung bezeichnet werden (Chilisa 2012: 13).

Fiir Bildungserfolg muss formale Bildung an spezifischen Bediirfnissen der Menschen und
ihrem jeweiligen Kontext ausgerichtet sein. Institutionen erkennen indigenes Wissen nur im
Kontext informellen Lernens an und ignorieren dabei dessen lebenslangen, dynamischen
Charakter. Eine sinnvollere Herangehensweise als die Dichotomie zwischen informellem und
formellem Lernen wire ein Kontinuum, das von unstrukturiertem zu strukturiertem Lernen
reicht. Institutionen bewirken, dass indigenes Wissen und indigene Péddagogik oft
ausgeschlossen und negativ bewertet werden. In Guatemala herrschen westliche Standards vor,
wobei die Diskrepanzen zwischen Schulpraktik und Realitdt oftmals uniiberwindbar sind.
Demgegeniiber steht indigenes Wissen, das als ,,tiefes Wissen* verstanden wird und fiir das es
wissensbasierte Protokolle gibt (Tuhiwai Smith 2005: 88). Indigene Erziehung und Bildung
wird mafgeblich von verschiedenen Faktoren beeinflusst. Dazu zdhlen insbesondere Sprache,
kulturelle Praktiken, Spiritualitit, Wissen um Land und Ressourcen sowie soziale und
kommunikative Kompetenzen. Diese Faktoren sind von entscheidender Bedeutung fiir die
sozialen und intergenerationalen Beziehungen in einer Gemeinschaft. Ein bedeutender Aspekt
ist in diesem Zusammenhang das Streben vieler indigener Gemeinschaften nach epistemischer
Selbstbestimmung. Dieser Ansatz umfasst nicht nur die Sprache, sondern auch Kultur und

vielfaltige Zugidnge und Methoden der Beschulung (ebd.: 94).

49



50



3. Die Ixil-Region

In Guatemala werden neben Spanisch als Amtssprache 22 Maya-Sprachen**, Xinka und Igfieri
(Sprache der Garifuna) gesprochen (DIGEBI 2019, siche Abbildung 2). Eine Einteilung der
indigenen Volker anhand ihrer linguistischen Zugehorigkeit ist in der wissenschaftlichen

Forschung weit verbreitet.

Der Zensus des INE von 2018 zdhlt 133.329 Sprecher*innen des Ixil (INE 2018: html). In
vielen Gemeinden des municipios Nebaj sprechen viele der dlteren Generationen und vor allem
die Frauen ausschlieBlich Ixil, in den municipios Chajul und Cotzal ist die Einsprachigkeit
auBlerhalb der urbanen Zentren der Regelfall. Bilingualitit nimmt im urbanen Zentrum von
Nebaj und ebenfalls in den Dorfern des municipios weiter zu. Die Mehrheit der Dorfer des
municipio Chajul ist hauptsiachlich einsprachig Ixil. Daneben gibt es K’iche’, Q’anjob’al,
Q’eqchi’ und Awakateko-sprachige Familien in der gesamten Ixil-Region (Brett 2007: 15, Batz
2017: 7). Mehrsprachigkeit ist insbesondere in den Dorfern in unmittelbarer Néhe zu den
benachbarten municipios weit verbreitet (z. B. in Chuatuj, siehe Kapitel 7). Auch die
Widerstandsdorfer der Sierra (Comunidades de Poblacion en Resistencia de la Sierra) sind
mehrsprachig (vgl. Kapitel 5). Zudem existieren drei dialektale Varianten des Ixil: xi/ de Nebaj,
Ixil de Chajul und Ixil de Cotzal (Lengyel 1991: 332ff.) und auch in anderen Bereichen wie z.
B. der traditionellen Kleidung lassen sich signifikante Unterschiede zwischen den drei

municipios feststellen.

3.1 Das Leben in der Ixil-Region

Die Ixil-Region befindet sich im Norden des departamento El Quiché, Guatemala, in den
oOstlichen Ausldufern der Sierra de los Cuchumatanes (vgl. Abbildungen 1, 3-5). Der Cerro
Sumal stellt mit 3275 m nicht nur den hochsten Berg der Ixil-Region dar, sondern ist auch ein
heiliger Ort von Bedeutung fiir die umliegenden Dorfer und Weiler des municipios Nebaj
(Colby / Colby 1981, Elliot 1971, Lincoln 1945). Im Osten grenzt dieses Gebiet an die Sierra
de Chama (Alta Verapaz). Im Norden grenzt es an die Tiefebene des Ixcan. Im Westen gehen
die Cuchumatanes in das Verwaltungsgebiet des departamento Huehuetenango iiber, wo die
Bevdlkerung den Awakateko, Mam, Q’anjob’al oder Chuj spricht. Im Siiden schlief3t sich die

fruchtbare Ebene von Sacapulas an (1200 m), wo K’iche’ gesprochen wird. Die

4 Das Chaltiteko gilt seit 2003 nicht mehr als Dialekt des Awakateko, sondern wird als eigenstiindige Sprache
anerkannt (vgl. ALMG https://www.almg.org.gt/comunidades-linguisticas).

51



Verwaltungsbezirke (municipios) der Ixil-Region sind Santa Maria Nebaj, San Gaspar Chajul
und San Juan Cotzal. Die gleichnamigen Provinzhauptstidte (cabeceras) tragen auch die
Namen ihrer Schutzpatrone. Die Patronatsfeste finden am 15. August (Nebaj), 6. Januar

(Chajul) und 24. Juni (Cotzal) statt (Colby und Colby 1981, Stoll 1993).

Die gesamte Region erstreckt sich ungefdhr iiber 80 km auf einer Nord-Siid-Achse und
ebenfalls 80 km auf einer Ost-West-Achse. Insgesamt gibt es ungefdhr 85 Dorfer und Weiler,
viele sind in der Endphase der violencia aus den sogenannten Entwicklungspolen (polos de
desarrollo®) und Modelldorfern (aldeas modelo) entstanden. Polos de desarrollo wurden von
der Militdrregierung wihrend des Biirgerkriegs parallel zu Modelldorfern eingerichtet. Die
urspriinglichen Gemeinden wurden vollstandig zerstort und die iiberlebende Bevdlkerung
wurde in den neuen zentralisierten Dorfern zwangsangesiedelt. In vielen Féllen wurde auf die
Herkunft und Dorfzugehorigkeit keine Riicksicht genommen (Brett 2007, 2008, 2016, Le Bot
1997).

Das nordwestliche Hochland weist aufgrund der jeweiligen Hohenstufen eine starke Variabilitit
der Klimazonen auf. Die Taler des Vértice Norte (vgl. Abbildungen 4-5), die sich auf einer
Hohe zwischen 1400 und 1800 Metern befinden, sind durch ein feucht-tropisches Klima
charakterisiert. Dies ermoglicht zwei gesicherte Maisernten pro Jahr sowie den Anbau von
Kaffee, Kardamom und in geringerem Umfang auch von Bananen und Baumwolle. In den
hoheren Lagen kann es in den Monaten Januar und Februar zu Nachtfrost kommen. In den
norddstlichen Ausldufern der Cuchumatanes sind zahlreiche kleine Dorfer in Hochtédlern
lokalisiert, die durch ein stets feucht-regnerisches Klima mit Nebelwildern, die von Pinien und
Nadelbdumen dominiert werden, gekennzeichnet und zudem durch eine hohe Anzahl an
Fliissen und Béchen charakterisiert sind (Brett 2007: 15). Die Regenzeit erstreckt sich in der
Regel von Mitte Mai bis Mitte November, mit einer zweiwochigen Unterbrechung, die als
canicula bezeichnet wird und Mitte/Ende Juli stattfindet. In den vergangenen Jahren kam es
jedoch zu signifikanten Schwankungen, die sich in Form von sowohl auBlergewdhnlichen
Niederschlagsereignissen als auch Trockenheit duflerten. Diese Schwankungen hatten einen
negativen Einfluss auf den Ernteertrag und folglich auf die Erndhrungssouverdnitit der

Gemeinden (ebd.: 17-18).

4 siehe auch Kapitel 2.2.4.

52



Die verbesserte Erreichbarkeit der Region ist auf den Bau der asphaltierten Strale von
Sacapulas nach Nebaj im Jahr 2000 und einer asphaltierten ,,Dreiecksverbindung* (2006-2007)
zwischen den drei Provinzhauptstddten zuriickzufiihren. Zudem fiihrte der 2007 begonnene Bau
des Staudamms fiir das Wasserkraftwerk nahe des Dorfes Jua, Chajul, zu einem Ausbau der
StraBen in diesem municipio*®. Die Mobilitit und die wirtschaftlichen Aktivititen der
Bevolkerung wurden so stark erhoht. Die Mirkte der Provinzhauptstddte Nebaj, Chajul und
Cotzal sowie der groferen Dorfer Salquil Grande, Chel und Ilom prégen mit ihrem Rhythmus

weiterhin den Alltag der Einwohner*innen der umliegenden Dérfer.

Im Zensus des INE (Instituto Nacional de Estadistica) von 2018 identifizieren sich jeweils 91,4
% im municipio Chajul, 96,1 % im municipio Cotzal und 94,4 % im municipio Nebaj selbst als

,,Maya“47

. Die Departments im westlichen und nordwestlichen Hochland, die eine mehrheitlich
indigene Bevdlkerung haben, sind auch diejenigen mit den hochsten Armutsquoten und stark
ausgeprigter sozialer Exklusion (Brett 2007: 13). Hinzu kommen zahlreiche
Auseinandersetzungen beziiglich Landnutzung und Landrechten (ebd.: 13, Durocher 2002: 15).
Die sich selbst als Ladino bezeichnenden Einwohner*innen leben mehrheitlich in den drei
Provinzhauptstddten (INE: 2018). Im Zuge der Landbesitznahmen im ausgehenden 19.
Jahrhundert entstanden in den fruchtbaren Télern des municipios Chajul (vértice norte genannt)
einige bis heute weiter bestehende und dominante Plantagen (fincas). Dort wird hauptsachlich
Kaffee und Kardamom angebaut. Sie sind im Besitz wohlhabender und einflussreicher Ladino-
Familien, die ihren Hauptwohnsitz in der Hauptstadt oder in den beiden anderen GroBstidten,
Huehuetenango bzw. Quetzaltenango, haben (Brett 2007, Colby / van den Berghe 1969, Colby
/ Colby 1981, Durocher 2002, Stoll 1993, Talomé 2008). Alle Plantagenarbeiter*innen leben
unabhingig von ihrer ethnischen Zugehorigkeit unterhalb der Armutsgrenze. In den urbanen
Zentren Nebaj, Chajul und Cotzal nehmen die Ixil jedoch nicht ausschlielich marginalisierte
Positionen ein, sondern es besteht durchaus soziale Mobilitit (Colby / van den Berghe 1969:

1714%).

46Staudamm- und Minenprojekte, wie sie zahlreich in Guatemala durchgefiihrt werden, sind mit
schwerwiegenden problematischen Entwicklungen und Dilemmata fiir die lokale Bevdlkerung verbunden. Die
drei Sdulen der Nachhaltigkeit, ndmlich soziale, 6kologische und 6konomische Nutzen, werden selten erreicht.
47Vgl. https://www.censopoblacion.gt/calor (Zugriff 12.03.2021). Bemerkenswert ist der Wandel zur
Beriicksichtigung der Autoidentifikation der Bevdlkerung. Neu sind auch die Kategorien, die im Zensus
angeboten werden: Maya, Xinka, Garifuna, Afrodescendiente/Creole/Afromestizo, Ladino, Extranjero. Sie
orientieren sich an der Definition von Guatemala als Vielvolkerstaat.

48 Andreas Wimmer (1992: 109) kritisiert die Darstellung von Colby und van den Berghe, sie reproduziere
lediglich die kulturimmanente Perspektive. Er vermisst die Thematisierung intraethnischer Konflikte und
Interessenoppositionen im Hinblick auf eingeschriankte Aufwértsmobilitit von Individuen innerhalb der lokalen
Gruppe.

53



Guatemala ist ein sehr junges Land, im Jahr 2010 waren 42 % der Bevdlkerung als Kinder und
33 % als junge Menschen im arbeitsfiahigen Alter registriert (Bellino 2017: 4). Im Jahr 2015
manifestierte sich fiir Guatemala eine demografische Konstellation, die als ,,Fenster der
Moglichkeiten" bezeichnet wird. Prognosen zufolge werden die 15- bis 34-Jéhrigen innerhalb
eines 35-jdhrigen Zeitraums die zahlenmiBig grofite Bevolkerungsgruppe darstellen. Diese
demografische Entwicklung erdffnet potenziell neue Moglichkeiten fiir eine beschleunigte
okonomische Wachstumsrate (Oviedo Gasparico 2021: 2). Bislang war und ist Guatemala eines
der d&rmsten Lénder Lateinamerikas (Kruijt 1994, UNDP 2010, UN Guatemala 2019: 19f.). In
den municipios der Ixil-Region lebten im Jahr 2011 12 % (Nebaj), 27 % (Chajul) und 67 %
(Cotzal) der Bevolkerung in extremer Armut*’ (INE 2013: 52). Im Jahr 2018 waren es 32,82 %
in Nebaj, 56,47 % in Chajul und 47,16 % in Cotzal (SIE 2018: html). Nach wie vor haben viele
Menschen keinen Zugang zu Transportwegen, zu elementarer sanitirer Versorgung oder zu
Elektrizitit. Lediglich ein geringer Teil der Verbesserungen wird von staatlicher Seite
ausgefiihrt. Der Grofteil der Investitionen im ldndlichen Raum wird vielmehr von staatlichen
und nichtstaatlichen Hilfsorganisationen aus der Europdischen Union und den USA getiitigt™.
Der Staat zeigt eine eklatante Vernachlidssigung seiner Fiirsorgepflicht und ist in dieser Hinsicht
als abwesend zu betrachten. Dies konfrontiert Nichtregierungsorganisationen (NROs) mit
einem Dilemma, da sie durch die Ubernahme staatlicher Aufgaben nicht zur Uberwindung
wirtschaftlicher (und politischer) Missstidnde beitragen konnen. In der Konsequenz kann dies
zu einer Schwichung von Widerstand und sozialen Bewegungen fiihren (Ismail und Kamat
2018). In diesem Zusammenhang wird nicht nur in Guatemala von einer ,,NGOisierung®

gesprochen (Kalny 2017: 29).

Im Jahr 2014 waren 45,3 % der Bevolkerung im urbanen und 87,5 % der Bevdlkerung im
ruralen Raum von mehrdimensionaler Armut betroffen. Dieser Begriff umfasst die Bereiche
Gesundheit, Zugang zu Bildung und Lebensstandard. Unter der indigenen Bevdlkerung lag
dieser Wert bei 86,6 %, wihrend er bei der nichtindigenen Bevolkerung bei 53,9 % lag. Zudem
wies die indigene Bevolkerung im Jahr 2015 eine iiberdurchschnittlich hohe Privalenz
chronischer Mangelerndhrung auf, insbesondere in den municipios mit einem hohen Anteil an

indigenen Bevolkerungsgruppen (CERD 2019: 3). Im Jahr 2014 befanden sich 89,4 % der

“Laut Definition des UNDP leben Menschen in extremer Armut, wenn sie mit weniger als einem USS$ pro Tag
ausgekommen miissen.
50Seit 2011 beteiligen sich zunehmend Taiwan und auch China an Entwicklungsprojekten.

54



indigenen Kinder und Jugendlichen in einem Zustand sowohl finanzieller als auch

mehrdimensionaler Armut (ebd., UNICEF und ICEFI 2016: 48).

Steigende Schulbesuchszahlen manifestieren sich auch in steigender Bilingualitdt (INE 2018).
Hinsichtlich genderspezifischer Unterschiede im Zugang zu Primarbildung hat in den
vergangenen zwei Jahrzehnten eine positive Entwicklung in der Ixil-Region stattgefunden (vgl.
Kapitel 7). 2011 wurde die Ixil-Universitit gegriindet. Dort lernen die Studierenden nach einer
Struktur, die sich nicht an den konventionellen akademischen Prioritdten orientiert. Stattdessen
ist sie an der Lebensrealitit in den Gemeinden und den Bediirfnissen ihrer Bewohner*innen

ausgerichtet (Batz 2017, Universidad Ixil 2014).

Die guatemaltekische Gesellschaft ist von sozialer Ungleichheit in gravierender Form gepréagt.
Auch in den vergangenen Jahrzehnten nach Unterzeichnung der Friedensvertrige hat sich diese
Situation nicht signifikant verbessert. Der Bericht aus dem Jahr 2019°! der Vereinten Nationen
zur Erfassung von Entwicklung und Ungleichheit positioniert Guatemala auf Rang 126 (von
182 UN-Mitgliedsstaaten). Lédnder mit einem ebenfalls hohen Anteil indigener
Landbevolkerung, wie Ecuador (Rang 85), Kolumbien (Rang 79) und Mexiko (Rang 76) und
Bolivien (Rang 114), schneiden mehrheitlich deutlich besser ab (UNDP 2019). Laut UNDP
(ebd.: Table 3) verfiigen die reichsten 10 % der guatemaltekischen Gesellschaft {iber 38 % der
erwirtschafteten Summen und die drmsten 40 % iiber 13,1 % des Einkommens. Daraus leitet

sich der GINI-Koeffizient von 48,3 ab (ebd.).

In Guatemala stellt die ungleiche Landverteilung nach wie vor ein zentrales Problem dar: 2,5
% der Bevolkerung verfiigen {iber 65 % des Landes, einschlieflich der ertragreichsten Flichen
und Rohstoffvorkommen. Die Mehrheit der indigenen Landbevdlkerung, d. h. die
Kleinbduer*innen (ca. 68 % der Gesamtbevdlkerung), betreibt Subsistenzwirtschaft in Form
von Milpawirtschaft auf kleinen Parzellen in hdufig ungilinstigen Hanglagen mit schlechten
Boden (Batz 2017). 78 % der Kleinbauer*innen miissen ihren Lebensunterhalt mit nur 16 %
der tiberhaupt fiir Landwirtschaft geeigneten Flachen sichern. In der Ixil-Region waren 15 %
der Léndereien in Privatbesitz ungenutzt, wihrend 40 % dieser Brachflichen zu den
landwirtschaftlich giinstigen Flachen gehorten (Gonzales 2005: 19-20). Die ungleiche
Verteilung des knappen fruchtbaren Landes der Region fiihrt bis in die Gegenwart zu

3! Human Development Report 2019, Tables 3 and 5.

55



Konflikten®? (Brett 2007, de Leon Ceto 2018, Durocher 2002). Abgesehen von saisonaler
Arbeitsmigration auf Plantagen, zum Teil an der Pazifikkiiste, betrieben die Ixil in der

Vergangenheit hauptsidchlich Milpawirtschaft (Colby / van den Berghe 1969, Lincoln 1942).

Die Milpa ist als Lebensgrundlage von wesentlicher Bedeutung fiir die Subsistenzbauer*innen.
Der Biirgerkrieg zerstorte die letzten traditionellen Streusiedlungen, in denen die Héauser
unmittelbar von den Milpas umgeben waren®®. Die Lage und GréBe der Parzellen sind variabel.
Ungleiche Landverteilung (siehe oben) und Bevolkerungswachstum (siehe Kapitel 6.6) fiihrten
in jiingerer Vergangenheit im Hochland und insbesondere in der Ixil-Region zu Schwierigkeiten
bei der Subsistenzversorgung. Die Arbeit auf der Milpa ist traditionell eine Aufgabe der
Mainner. Dies verdnderte sich jedoch stark im Zuge der Migration von vorwiegend mannlichen
Familienmitgliedern in die USA zu Beginn der 2000er Jahre. Die Milpa besteht aus Mais,
Bohnen und Kiirbis, wobei die kréftigen Stingel der Maispflanzen den Bohnen als Rankhilfe
dienen. Die Bohnen geben ihrerseits Stickstoff in den Boden ab. Es werden verschiedene
Kiirbissorten (chilicayote, ayote) angebaut. Die groBen Blitter der Kiirbisse schiitzen den
Boden in Hanglagen vor Erosion. Daneben werden Chili, Miltomate (fomatillo) und giiisqil
(chayote) sowie bledo (westamerikanischer Amaranth, Amaranthus blitoides) kultiviert. Der
Anbau von Mais stellt einerseits die Erndhrungsgrundlage dar und rhythmisiert andererseits das
Leben in den Gemeinschaften: Ernte von September bis November, Vorbereitung des Bodens
von Januar bis Mérz, April bis Anfang Mai die Aussaat und von Juli bis September die Pflege

der Milpa. Rituelle Praktiken begleiten den landwirtschaftlichen Zyklus.

Neben der Milpawirtschaft stellt das Webhandwerk eine wichtige 6konomische Siule dar und
die regionalen Markttage bestimmen ebenfalls den Rhythmus des alltéglichen Lebens. In den
Jahren 2007 bis 2010 wurde die Moglichkeit der Arbeitsmigration auf die Plantagen des Vértice
Norte von einer Vielzahl von Ixil ohne formale Ausbildung in Anspruch genommen. Als
Alternative boten sich bescheidene Optionen in Agrarkollektiven und im Tourismus an. Trotz
strenger Einwanderungsgesetze stellten (und stellen, vgl. Kapitel 7.1) die USA fiir viele
Guatemaltek*innen (und auch gerade fiir viele Indigene) einen Sehnsuchtsort dar. Die Zahl

derer, die sich entschlieBen, zu migrieren, bleibt hoch. Diese Migration trigt zu einer

52 Seit der frithen Kolonialzeit gab es unzihlige Auseinandersetzungen iiber Landrechte. Es bleibt abzuwarten,
welchen Einfluss die auf dem Papier bestehende Deklaration der Rechte der Indigenen Volker der Vereinten
Nationen von 2007 in einer neoliberalen Weltwirtschaft tatsdchlich haben kann. Kapitel 5.2 beschreibt einen von
dieser Deklaration motivierten Versuch der lokalen Mayabewegung, eine jahrhundertealte Auseinandersetzung
iiber das Land der Finca La Perla anzugehen.

3 Vgl. Kapitel 3.2.2 zu Zwangsumsiedlung im 16. Jahrhundert.

56



Veranderung und einer fortschreitenden Hybridisierung der Gesellschaft bei und beeinflusst
nachhaltig die kulturelle Identitdt. Der Erfolg und relative Wohlstand, den -einige
Familienmitglieder aus den USA mitbringen, stehen jedoch im Kontrast zu einer zunehmenden
kulturellen Verunsicherung. Dies fiihrt dazu, dass sie sich oftmals weder der einen noch der
anderen Kultur zugehorig fiihlen. Dieses Phdnomen ist nicht neu und wurde in vielen regionalen
Kontexten untersucht. Zudem existieren zahlreiche Autobiografien sowie literarische und

cineastische Werke zu diesem Thema.

Des Weiteren konnen derartige Erfolgsgeschichten bei Heranwachsenden der Impulsgeber sein,
von einem vermeintlich ,,besseren und einfacheren Leben zu traumen und den Schritt in die
illegale Migration zu wagen (UNICEF und ICEFI 2016, Stefoni 2012: html, sowie Kapitel 6
dieser Arbeit). Als ,,Migrant*in* ergibt sich demnach eine neue kulturelle Identitét, die sich aus
der Begegnung mit der Mehrheitsgesellschaft heraus entwickelt und von dieser abweicht. Diese
neue kulturelle Identitét ist mitunter von einer Sehnsucht nach ,,Reinheit* oder ,,Authentizitét*

gepragt, gleichzeitig jedoch als hybrid zu betrachten (Bhabha 2004).

Die verbesserte Infrastruktur in der Ixil-Region schuf gerade in den Bereichen Transport und
Logistik neue Erwerbs- und Beschiftigungsmdglichkeiten>*. Seit Beginn der 2000er Jahre
vergeben verschiedene Organisationen und Institutionen Mikrokredite, die in erster Linie in den
Provinzhauptstddten Nebaj, Chajul und Cotzal zu einer Vielzahl kleiner Geschifte
(Gemischtwarenldden) gefiihrt haben. Das Geschéft mit Mikrokrediten ist jedoch nicht frei von
Widerspriichen und Problemen. Laut David Stoll (2013) kam es zu negativen
Wechselwirkungen zwischen (gescheiterter) Migration und Kleinkrediten zu schlechten
Konditionen, welche abermals Konflikte generierten, die den Zusammenhalt der Gemeinden
schwichten und storten. Dabei handelte es sich bei Mikrokrediten um ein Geschéft, bei dem
einige wenige auf Kosten vieler profitierten. Ohne addquate Information und Beratung wurden
Menschen ohne entsprechende Bildung mit Kleinkrediten zu ungiinstigen Konditionen und

exorbitanten Zinssdtzen in die lebenslange Verschuldung getrieben (ebd.: 109 ff.).

Im urbanen Zentrum Nebajs, dhnlich wie beispielsweise in Chimaltenango oder Sacatepéquez
(Dary 2007: 73), lieB8 sich um 2010 wirtschaftlicher Aufschwung beobachten. Viele kleine

Unternehmen, wie z. B. Eisenwarenhandel, Buslinien nach Santa Cruz del Quiché oder

3Z. B. bot der Erwerb eines (Klein-) busses oder eines Lastwagens ganzen Familien eine Einnahmequelle.
Oftmals beteiligten sich mehrere Familienmitglieder am Geschitft.

57



Guatemala-Stadt, Taxis (in Form von Tuk-Tuks), Apotheken, kleine Gemischtwarenldden u. a.,
wurden von Ixil-Familien gefiihrt. AuBlerdem entstand eine zunehmend selbstbewusste
Mittelschicht in Nebaj. Viele Ixil nahmen klassische Berufe des sozialen Aufstiegs an, z. B. als
Lehrer*in, Anwalt*in, Bankmitarbeiter*in oder Krankenpfleger*in. Der Anbau von cash crops,
wie beispielsweise Brokkoli, wurde zunédchst vom Militdr wéhrend der Einrichtung der
Modelldorfer und Entwicklungspole eingefiihrt und spiter von diversen Organisationen der
Entwicklungszusammenarbeit in der Region ausgeweitet (Fischer 2001: 235). Fischer duferte
Kritik an diesem Wandel, da er eine Erosion der materiellen Grundlage kultureller Tradierung
fiir indigene Gemeinden befiirchtete (ebd.: 237). Claudia Dary hingegen vertritt die Ansicht,
dass 6konomische Alternativen einen personlichen und gemeinschaftlichen wirtschaftlichen
Fortschritt gestatten, der mit einer besseren Kontrolle iiber Land einhergeht und letztendlich
eine bessere Ausgangssituation fiir lokalen kulturellen Widerstand schafft (2007: 71). In den
letzten 15 Jahren haben die Geldriicksendungen, auch als remesas populares oder remesas
familiares bezeichnet, eine enorme Bedeutung erlangt. Sie stellen fiir Millionen
Guatemaltek*innen die Haupt- oder oft auch einzige Einnahmequelle dar. Wahrend im Jahr
2007 die Summe bei 12,6 % des guatemaltekischen BIP lag, stieg dieser Wert bis 2022 auf 19,2
% (Weltbank 2023: html). Um 2018 setzte in Nebaj auch auf der Grundlage der

Geldriicksendungen ein regelrechter ,,Bauboom* ein.

Im Jahr 2008 befanden sich schitzungsweise 1,2 Millionen Guatemaltek*innen in den USA,
von denen 60 % einen illegalen Status hatten. Schidtzungen des US Census Bureau aus dem Jahr
2022 beziffern die Zahl auf 1.878.599 Personen (2023: html). Wihrenddessen ging das Red
Consular Guatemalteca im Mai 2023 von 2.842.258 Personen aus (Ministerio de Relaciones
Exteriores 2023: html). In der Ixil-Region war die internationale Migration im municipio Nebaj
besonders ausgepragt (Stoll 2013: 511f.). Im Jahr 2022 erhielten die Riicksendungen Personen
aus den departamentos Guatemala (18,7 %), San Marcos (10,2 %), Huehuetenango (9,0 %),
Quetzaltenango (7,7 %) sowie El Quiché und Escuintla (jeweils 5,4 %). Hinsichtlich der
ethnischen Zugehorigkeit der Empfianger*innen der Riicksendungen identifizierten sich 57,0 %
als Ladino/-a und 40,0 % als Maya. Die Maya-Bevolkerung stammt mehrheitlich aus den
ruralen Gebieten und die Ladino/-a-Bevolkerung aus urbanen (USAID und OIM 2023: html).

58



3.2 Historischer Kontext

Zur besseren Einordnung vieler gegenwartiger Probleme in der Ixil-Region erfolgt an dieser
Stelle ein kurzer historischer Uberblick, von der vorkolonialen Zeit bis in die Gegenwart. Der
Biirgerkrieg scheint alle anderen historischen Ereignisse zu {iberschatten, doch ist er selbst im
,»historischen Zusammenhang der tiefgreifenden sozialen, 6konomischen und kulturellen

Konflikte des Landes* zu verorten (CEH 1999: 23).

3.2.1 Vorkoloniale Zeit

Die Ixil-Region birgt noch viele unerforschte Strukturen und historische Geheimnisse der
vorkolonialen Zeit. An zahlreichen Orten, wie z. B. in der Umgebung Nebajs oder auch Iloms
und Chels, sind vorspanische Gebdude mit ihrer typischen Pyramidenstruktur zu erkennen
(Banach 2017: 16). Sie wurden den oralen Traditionen nach errichtet, indem den Ahnen die
Féhigkeit gegeben wurde, ,,die Steine* zu werfen (Colby und Colby 1981: 28). Die Gebaude
sind zwar nicht so ,,zahlreich und beeindruckend* wie z. B. in Tikal, der Usumacinta-Region
oder Yukatan, jedoch geben sie deutlich dariiber Aufschluss, dass die Ixil-Region zum
Einflussgebiet der klassischen Maya-Kultur gehorte (ebd.: 29). Archdologische Forschung in
der Region wurde in Nebaj und Ju’il (Smith und Kidder 1951), Acul (Becquelin 1969, Adams
1972) und Xak’b’al (Velasquéz 2010, 2012) durchgefiihrt. Aulerdem wurde die Forschung
begrenzt im Rahmen eines Surveys im oberen Becken des Flusses Xacbal (Becquelin et al.

2001) durchgefiihrt.

wXak’b’al’>“ und der vértice Norte

Xak’b’al bzw. B’ayal I’ war seit der Préklassik (500 v. Chr.) weitestgehend ohne Unterbrechung
bis in die spite Postklassik (1530 n. Chr.) besiedelt (Velasquez 2010). Keramikfunde konnten
auf 500-200 vor Chr. datiert werden (Hermes und Velasquez 2014: 112). Die freigelegten
Strukturen deuten auf religiose Nutzung (Tempel sowie Altare), Verwaltungs- und
Wohngebéude hin (Veldsquez 2012: 520). Bis in die Gegenwart erzdhlen orale Traditionen von

Ilom als Ursprungsort der Ixil und sprechen von den Lakandonen®® als Vorfahren (siehe Kapitel

3 Die Stitte ist unter ,, Xacbal* registriert und wird von den Archiologen so benannt. Franz Termer benannte ihn
1927 nach dem Fluss Xak’b’al und er dokumentierte 1931 in den Grébern aus Tempel 2 und 3 Keramikfunde
(Termer 1958, ALMG 2008: 18). Die Menschen aus Ilom nennen die Stétte hingegen B ayal I’ (wildes Rohr)
oder Xe’ Kuxhab’ (Ort der Achiote) und sehen sie als heiligen Ort (consejo de los principales Tlom, 07.05.2008).
%6 Hier ist es wichtig die Ch’ol sprachigen Lakandonen von jenen zu unterscheiden, die nach der spanischen
Eroberung aus den Gebieten 0stlich und westlich des Usumacinta kamen (de Vos 1988: 121). Die Ixil beziehen
sich auf die Ch’ol sprachigen Lakandonen (Banach 2017: 15).

59



3.2.5, Banach 2017, Gonzalez Galeotti et al. 2013). Die Lage der Stitte am Zusammenfluss der
beiden Fliisse Xacbal und Xamala hat moglicherweise dazu beigetragen, den Zugang zur tierra
caliente im Norden des municipio Chajul vom weiter siidlich gelegenen Hochland aus zu
kontrollieren (Velasquez 2012: 521). Velasquez stellt zudem die Theorie auf, dass B’ayal I’
gemeinsam mit weiteren Orten im nordlichen Teil Chajuls, wie etwa Verdun, Ilom, Sagsivan
Maravilla, Mapalpa, Sotzil, Potrero Grande, Potrerito, Finca La Perla, Finca Estrella Polar,
Covadonga und Chel, eine ,,politische und kulturelle Einheit* bildete. Diese Einheit unterschied
sich von den Stétten und ihren Bewohner*innen*innen in der weiter siidlich und hoher

gelegenen Region Nebaj-Chajul-Cotzal (ebd.: 516).

Ju’il

Nahe des Dorfes Ju’il, Chajul, liegen einzelne Reste archdologischer Strukturen. Des Weiteren
sind Anhdufungen von Keramikscherben auf dem Geldnde vorhanden (Smith / Kidder 1951).
Auf einer Struktur wurde eine Kapelle zur Durchfiihrung traditioneller religioser Rituale
errichtet, die jedoch nach Zerstérung wihrend der violencia an einer anderen Stelle wieder
aufgebaut wurde und nun als Xe Ju’il bekannt ist. Ebenso wie der Berg Vi’ Ju’il wird sie von
religidsen Spezialisten nicht nur aus der Ixil-Region aufgesucht (ALMG 2008: 19, Burkitt
1930: 57, Lincoln 1945).

Xe’vak und Acul

Im canton Xe’vak des heutigen urbanen Zentrums von Nebaj liegt jene archéologische Stitte
namens Xe’vak, die Ledyard Smith und Alfred Kidder in den 1940er Jahren freilegten,
dokumentierten und analysierten (1951). Von ungefdhr 200 — 1000 n. Chr. konnte Besiedlung
nachgewiesen werden (Becquelin 1969, Smith und Kidder 1951). Die Funde umfassen unter
anderem Jade- und Granitskulpturen, Keramiken mit Inschriften und den Titel eines Codex.
Zudem konnten Griber mehrerer Herrscherdynastien und Ballspielplétze freigelegt werden.
Keramikfunde aus Nebaj tragen hieroglyphische Inschriften (Becquelin 1969, Termer 1958).
Smith und Kidder duflerten die Hypothese, dass die Ixil zumindest wéahrend der Bliitezeit der
grof3en klassischen Tieflandstddte als Hiandler zwischen dem Tiefland und dem von den K’iche’
bevolkerten Hochland weiter siidlich tdtig waren. Grund hierflir waren die archdologischen
Funde. Dariiber hinaus wurde von Smith und Kidder die These aufgestellt, dass die Ixil-Eliten
nicht nur unter dem kulturellen, sondern auch dem politischen Einfluss der Stadtstaaten des
Petén standen (ebd.: 5). Pierre Becquelin, der in den 1960er Jahren weitere archdologische

Feldforschung in Nebaj und benachbarten Orten durchfiihrte, bestitigte den kulturellen Einfluss

60



des Tieflandes auf die Ixil. Allerdings kam er zu dem Schluss, dass der Handel zwischen Tief-
und Hochland eine untergeordnete Rolle spielte (2001: 217). Mit dem Niedergang der Stidte
im Tiefland kam der Handel zum Stillstand und die Ixil waren geographisch isoliert. Daher
blieben sie von Umwilzungen der Post-Klassik, wie Sidkularisierung und Militarisierung,
weitestgehend ausgeschlossen (Colby 1976). Aus dem Rabinal Achi geht hervor, dass die Ixil
fiir eine gewisse Zeit von einem K'iche'-Herrscher unterworfen wurden oder zumindest zu

Tributabgaben verpflichtet waren®’ (Colby und Colby 1981: 29).

3.2.2 Kolonialzeit

Nachdem eine kriegerische Allianz aus Spaniern und Kriegern aus Zentralmexiko>® und Oaxaca
im Jahr 1524 in der Nihe der heutigen Stadt Retalhuleu in Guatemala eintraf (Lovell 1992: 58,
Lovell et al. 2020, Matthew 2012, Matthew / Oudijk 2007), gelangte sie im Jahr 1530 nach
Nebaj. Francisco Antonio de Fuentes y Guzman (1932) [1690] beschreibt in Recordacion de
Florida, wie die Spanier unter Francisco Castellanos im Dezember 1529 aus dem Tal von
Sacapulas in die Berge von Nebaj gelangten. Dabei kam es zu einer kriegerischen
Auseinandersetzung zwischen den Verbiindeten und den Ixil aus Nebaj auf dem siidlichsten
Bergkamm, der das Tal von Nebaj umgibt (Gall 1976: 727-728). Gemall Fuentes y Guzman
(1932 [1690]: 62—64) fielen die Ixil aus Nebaj entweder in der Schlacht oder sie wurden als
Kriegsgefangene versklavt. Chajul umging eine kriegerische Auseinandersetzung, indem es
sich in Reaktion auf die Nachricht der Niederlage Nebajs den Spaniern unterwarf. Cotzal hatte
mit den K’iche’ aus Uspantan eine Allianz gebildet und widersetzte sich den Spaniern (unter
Francisco de Ordufia) in einer ersten Schlacht im Jahr 1529. Die Ixil aus Cotzal mussten sich
jedoch in der zweiten Schlacht 1530 ebenfalls geschlagen geben (Gall 1976: 356, Lovell et al.
2020). Anders als in vielen Regionen der Kolonie beeinflussten die Spanier das Leben in der
Ixil-Region zunéchst nicht tiefgreifend (Colby und Colby 1981: 30). Im Jahr 1540 begannen

die dominikanischen Missionare, ihre Bestrebungen, die Maya zum Christentum zu bekehren,

37 Dafiir gibt es laut den Colbys auch linguistische Hinweise: es gibt viele Lehnwdorter aus dem K’iche’, darunter
auch die Tagesnamen des Kalenders, davon einige aus der Kolonialzeit stammend (1981: 302). Zu den
Kalendernamen vgl. Kapitel 3.2.1 dieser Arbeit.

58 Laura Matthew weist darauf hin, dass die Eroberung Zentralamerikas im 16. Jahrhundert nur vor dem
Hintergrund mesoamerikanischer Muster der Kriegsfithrung und Bildung von Allianzen zu verstehen ist. Der
Imperialismus der Tenochca brachte verfeindete Nahua in Zentralmexiko dazu, eine Allianz mit den Spaniern zu
bilden, was letztlich zum Fall Tenochtitlans fiihrte. Die dortigen Eliten stellten sich als Beratende in den Dienst
der Spanier, und die gut ausgebildeten Krieger kampften als Hilfstruppen mit den Spaniern 1524. Es zogen
tausende Nahua aus Cholula, Tlaxcala und weiteren, von den Tenochca unterworfenen Stiadten gemeinsam mit
Mixteca-Kriegern aus Oaxaca Richtung Guatemala. Hunderte blieben in Ciudad Vieja als Kolonist*innen und
Nachbarn (Matthew 2012: 40f.). Aufgrund der Allianz mit den Kaqchikel konnten 1524 die K’iche’ besiegt
werden (Carmack 2001: 144, Lovell et al. 2020).

61



zu systematisieren. Durch die Aufteilung der nordwestlichen Landesteile in congregaciénes®

und die Einrichtung regionaler administrativer kirchlicher Zentren — cabeceras de doctrina —
waren nun auch die Ixil wieder im Bewusstsein der Missionare (Lovell 1992: 149-154). und die
Einrichtung regionaler administrativer kirchlicher Zentren — cabeceras de doctrina — waren nun
auch die Ixil wieder im Bewusstsein der Missionare (Lovell 1992: 149—154). Dies fiihrte zu
einer erheblichen rdumlichen und soziopolitischen Umstrukturierung — dazu gehorten
Zwangsumsiedlungen zur effizienteren politischen und religiosen Kontrolle und illegitime
Inbesitznahme des Landes (Lovell et al. 2013: 96). Der Dominikaner Andrés de Remesal
dokumentierte die Ansiedlung der Bevolkerung aus kleineren Dorfern in die cabeceras de
doctrina Nebaj, Chajul und Cotzal:

En la sierra de Zacapulas, Chaul, alli se juntaron a peticion de los padres fundadores del
convento, por orden y diligencia del licenciado Pedro Ramires de Quifiones, los pueblos de
Ylom, Honcab, Chaxa, Aquazap, Huiz y otros cuatro, y cada uno destos tenia otros puebleuelos
conjuntos como sufraganeos. Al pueblo de Aguacatlan, Neba se juntaron Vaca, Chel, Zalchil,
Cuchil, y otros muchos mas de doce. Al pueblo de Cotzal se juntaron Nama, Chicui, Temal,
Caquilax, y otros muchos. [...] (1966 ['1619]: 178-179).

Viele Ixil konnten jedoch im Zuge der relativ schwachen Kontrolle in den congregaciones von
dort flichen und in die urspriinglichen Streusiedlungen zuriickkehren oder neue griinden (Lovell
1992: 83, Remesal 1966 [11619]: 148ff., Termer 1958: 342). Zudem widersetzten sich die Ixil
den von den Spaniern eingesetzten caciques. Deren Aufgabe war die Kontrolle der indigenen
Gemeinschaften, aber sie kontrollierten diese Gemeinschaften nur unvollstindig oder gar nicht
(Lovell 1992: 80). Dariiber hinaus stiitzte sich das von den Spaniern erdachte
Verwaltungssystem der caciques auf die traditionellen, indigenen Formen soziopolitischer
Organisation®®. Dadurch konnten traditionelle Strukturen aufrechterhalten werden (ebd.: 126—
128), auf die sich notwendigerweise die neuen, an spanische Formen angelehnten
Verwaltungseinheiten stiitzten. Damit einher ging die Einfiihrung von encomiendas, von
Tributzahlungen und Zwangsarbeit, die in der Ixil-Region zu zahlreichen Aufstdnden fiihrte
(ebd.: 121). Gleichzeitig gehorten die congregaciones der Ixil dem corregimiento von
Totonicapdn und Huehuetenango an (Fuentes y Guzman 1932 [1690]: 44-45). Die
corregimientos waren die kolonialen administrativen Einheiten der eroberten Territorien unter

Herrschaft der Audiencia de Guatemala®’.

% Dazu gehorte der Bau einer Kirche, einer Behausung fiir den Priester und einer plaza (Lovell 1992: 77).

% Dies war in der Regel in den indigenen Gemeinden zur Kolonialzeit der Fall, da die Spanier durch mangelnde
Prédsenz in den Gemeinden und die groflen Entfernungen der Gemeinden zu den kolonialen soziopolitischen
Verwaltungszentren, auf die bestehenden Strukturen angewiesen waren (Schiiren 2019: 149).

¢! Dazu zihlten die heutigen Territorien von Chiapas, Belize, Guatemala, El Salvador, Honduras, Nicaragua und
Costa Rica.

62



Die Missionierungsbestrebungen fiihrten zu Verdnderungen im kulturellen und religidsen
Leben. Wie an vielen anderen Orten Mesoamerikas, gingen die Bevdlkerungszahlen durch
eingeschleppte Krankheiten signifikant zuriick (Colby und Colby 1981: 31). Colby und Colby
geben den niedrigsten Stand der Bevdlkerung fiir das zweite Quartal des 18. Jahrhunderts an
(ebd.: 30). Der Bevolkerungsverlust resultierte in dem fortschreitenden Riickgang der Zahl der
Triger des traditionellen Wissens und fiihrte zu einer Bedrohung des immateriellen kulturellen
Erbes. Es kam zu einem Bruch, der jedoch ein lingerer Prozess war, der dennoch lokale
kulturelle Kontinuitét zuliel (Gabbert 2019: 147—-148). Die Ixil-Region war folglich {iber einen
erheblichen Zeitraum hinweg von den Entwicklungen unter kolonialer Herrschaft sowie der
katholischen Missionierung isoliert, wobei sich in der Region katholische Bruderschaften,
cofradias, herausbildeten, die auf die Rekrutierung indigener Fiihrungspersonlichkeiten
zuriickzufiihren sind (Lovell 1992: 91). Die Ixil entwickelten eine Religion, die Elemente des
Katholizismus neben traditionellen Vorstellungen und Konzepten integrierte, die als iiberlegen
betrachtet wurden (Colby / Colby 1981: 31). In einem Eintrag im Archiv der parroquia von
Chajul beklagte der Priester, dass die Bevolkerung ungeachtet der langen Zeit der
Christianisierung die Anordnungen der Kirche missachte und sich immer mehr den
traditionellen religiosen Praktiken zuwende (Lincoln 1945: 49). Das Interesse an den Ixil ging
bei Lincoln, Stoll und weiteren von der Annahme einer erheblichen kulturellen Kontinuitéit
sowie einer Vielzahl erhaltener traditioneller ritueller Praktiken aus (Steward Lincoln 1942,
Horst Nachtigall 1978, Benjamin Colby / Van den Berghe 1969, David Stoll 1993). Die
Kombination dieser beiden Faktoren, kulturelle Kontinuitdt einerseits und 6konomische
Isolation andererseits, pragte demnach die Situation in der Ixil-Region iiber einen lingeren

Zeitraum hinweg mafgeblich.

3.2.3 Nationalstaat

Die Unabhéngigkeit Guatemalas im Jahr 1821 hatte zunadchst kaum Einfluss auf die relative
Isolation der Ixil vom nationalen Leben Guatemalas (Colby / Colby 1981: 31). Erst in den
1890er Jahren iibten Ladinos und ihre wirtschaftlichen Interessen Einfluss auf die Ixil-Region
aus. Der neue, liberale guatemaltekische Staat vertrat nicht die Interessen der ruralen, indigenen
Bevolkerung und wurde folglich auch nicht von ihnen unterstiitzt (Colby / Colby 1981: 31;
Colby / van den Berghe 1969: 92; Grandin 2000: 13).

63



Wie Eric Hobsbawm (1983) darlegte, konstituiert sich eine Nation nicht primér durch eine

gemeinsame Ethnizitit 62

und Sprache, sondern vielmehr durch das Zusammenspiel von
Organisation industriellen Kapitals und der Herausbildung 6konomischer Eliten. Die Frage
nach Macht steht in engem Zusammenhang mit der komplexen politischen Entwicklung in
Guatemala im 19. Jahrhundert. Historisch betrachtet ldsst sich diese Entwicklung auf die
Bestrebungen der Liberalen zuriickfiihren, einen kohidsiven Staat zu etablieren, der sich durch
politische, militdrische und kulturelle Hegemonie auszeichnete (Grandin 2000: 11). Die Macht
des katholischen Klerus und der Schutz der indigenen Gemeinschaften wurden in den Jahren
nach der Unabhéngigkeit sukzessive eingeschrinkt. Dies fiihrte zu einer Rebellion der
Bevolkerung sowie zur Abspaltung von Teilen der Elite und bedeutete somit das Ende der
liberalen Bewegung. Im Jahr 1839 iibernahm Rafael Carrera, ein konservativer Politiker, die

Fiihrung des guatemaltekischen Staates und iibte fiir die Dauer von zwanzig Jahren einen

bedeutenden Einfluss auf die Politik in ganz Zentralamerika aus (ebd.: 12).

Unter dem ,,Kaffeebaron* Justo Rufino Barrios (1873—1885) kam der seit 1871 unter liberaler
Fiihrung stehende Staat zu einer Legislation, welche indigenes Land und indigene Arbeitskraft
der neu aufstrebenden Kaffeewirtschaft uneingeschrinkt zur Verfiigung stellte. Dies bedeutete
eine radikale Verschlechterung der Landbevdlkerung, und zwar sowohl in rechtlicher, als auch
in 6konomischer Hinsicht (Kalny 2017: 76). Obwohl die indigenen municipios schwer von den
Reformen der ersten liberalen Regierung betroffen waren, kam es zu keinem flachendeckenden
offenen Widerstand seitens der Bevolkerung (Grandin 2000:11). Vielerorts kam es jedoch sehr
wohl zu Handlungen und Verhaltensweisen, die als Widerstand gegen die liberalen Reformen
einzuordnen sind. In zahlreichen Fillen missachteten die Bewohner*innen staatliche
Anordnungen und Vorschriften oder verweigerten die Registrierung von Landbesitz,
EheschlieBungen, Todesfillen etc. (Kalny 2017: 77). Einzig Ende der 1870er Jahre sind

Aufstinde aus indigenen Hochlandregionen dokumentiert (insbesondere Momostenango), die

62 Ethnizitit stellt einen dynamischen ,,Prozess der kulturellen Differenzierung von Bevdlkerungsgruppen in Form
von Selbst- und Fremdzuschreibungen® dar. Gruppen- bzw. identititskonstituierende Merkmale konnen
verschiedene Traditionen (Sprache, Religion, Geschichte etc.) in beliebiger Anzahl und Kombination sein. Es
entstehen ,,Wir-Gruppen durch In- bzw. Exklusion von Bevdlkerungsteilen, jedoch stehen diese auch gerade
durch die dynamischen Eigenschaften dieses kognitiven Prinzips nicht unbedingt in Opposition zur nationalen
Identitdt. Sie kann jedoch zum Gegenstand von Konflikten in kulturpluralistischen Staaten werden und im Kampf
um Einfluss und Macht als symbolische Ressource genutzt werden (wie im Fall des nationbuilding) (Orywal 1999:
100-101). Besonders in kolonialen und postkolonialen Gesellschaften ist Ethnizitdt ein Aspekt von Ungleichheit,
da die Verteilung von Macht und Status, die Machtverhéltnisse und die Mdglichkeiten sozialer Mobilitdt eine
zentrale Rolle in der Verwendung ethnischer Kategorien im alltdglichen Diskurs und der Konstitution ethnischer
Gemeinschaften spielen. Dabei sind gerade auch die divergierenden Interessen innerhalb einer Gruppe wichtig zu
beachten (Gabbert 2004: xiii). Nach Foucault zieht Macht ihren Ursprung aus vielerlei Quellen und beinhaltet die
Macht, die Bildung und Verdnderung von Identitdten zu beeinflussen (1980: 79).

64



sich gegen die kirchenfeindliche Politik richteten und die mit Waffen aus der Hauptstadt
versorgt wurden (Carmack 2001: 290f.) Verschiedene Land- und Arbeitsreformen zielten
hauptséchlich auf die ErschlieBung geeigneter Léndereien fiir den Kaffeeanbau und die

Gewinnoptimierung durch verstiarkten Export.

Fir die Kaffeeokonomie stellte Nebaj eine zentrale Ressource dar, ndmlich die saisonale
Arbeitskraft. Dies hatte eine hohere Relevanz als die Nutzung des Landes als solches. In der
Region spielte Alkoholkonsum eine tragische Rolle: Viele Ixil arbeiteten auf den Kaffeefincas
und erhielten im Gegenzug von den finqueros Alkohol. Die langfristigen Auswirkungen dieser
Praktik waren destruktiv (Lovell 2010: 125—-127). Der Archiologe Robert Burkitt beschreibt
1913 in Nebaj, wie ,,Rumindustrie und Kaffeeindustrie in Guatemala Hand in Hand arbeiten®.
Nebaj war von Alkohol ,,getrédnkt“. Er schildert, wie seine Ausgrabungen kaum durchzufiihren
waren, da alle Arbeiter, die er mitnehmen wollte, nie niichtern waren. Insbesondere im Vértice
Norte, in Sotzil und Ilom, héuften sich unrechtmifige Aneignungen von Landtiteln. Der
Konsum von Alkohol zog bei den Subsistenzbduer*innen eine erhebliche Verschuldung nach
sich, die dazu fihrte, dass sie zunédchst ihr Land und schlieBlich ihre Arbeitskraft auf der Finca
zur Verfiigung stellen mussten. UnregelméBigkeiten bei der Vergabe von Landtiteln sind bis
mindestens Mitte des 20. Jahrhunderts dokumentiert (Durocher 2002, siche Kapitel 6.6 dieser
Arbeit).

Mit den Landreformen gingen Verdnderungen hinsichtlich einer stirkeren sozialen Kontrolle
und einer zunehmenden Militarisierung des Staates einher (Grandin 2000: 110-111). Die
Strukturen und Organe in den Gemeinden und die nétigen Voraussetzungen, um die
Subsistenzversorgung zu gewéhrleisten, wurden mit Hilfe politischer, aber auch militérischer
Macht aufgeweicht, verdndert und gestort. Insgesamt war die wirtschaftliche Situation und
Entwicklung Guatemalas von Anfang an in rassistischen Dimensionen zu sehen (ebd.: 128) und
hatte ,,die Zerstorung indigener Kultur zum Ziel* (Kalny 2017: 76). Der nationale Zensus von
1894 definiert Ladinos und Indigene als zwei unterschiedliche Klassen, wobei die Ladinos mit
,Hoffnung und Energie den Pfad des Fortschritts beschreiten, wihrend die Indigenen
,2unbeweglich und geldhmt* keinen Anteil am politischen und intellektuellen Leben haben, und
sich stattdessen ,,an ihren alten Gewohnheiten und Briuchen festklammern*“®* (Grandin 2000:

134).

% Diese Vorstellung ist auch unter den herrschenden Eliten heute verbreitet.

65



Im Zuge der ,liberalen Revolution von 1871 wurden alle Liandereien, inklusive der
kommunalen Lindereien®, konfisziert und die groBen Kaffeefincas (wie auch die Finca La
Perla im municipio Chajul, El Quiché) sowie Zuckerrohrplantagen gegriindet. In Guatemala
(und in geringerem Ausmal} in El Salvador und Nicaragua) wurden in den 160 Jahren seit der
Unabhéngigkeit oligarchische Wirtschaftsstrukturen durch Ausschluss und unerbittliche
Repression bis heute aufrechterhalten. Die Gesellschaft Ende des 19. Jahrhunderts war stark
gespalten und von Armut und Exklusion gekennzeichnet. Wihrend der langen Zeitspannen
unter militirischer Herrschaft®® wurde die Ungleichheit weiter verschirft (Kruijt 2008: 14).
Zwischen Zugang zu Land, Arbeit und der Verdnderung der Gemeinschaftsstrukturen besteht
ein uniibersehbarer Zusammenhang: Es entstand ein oligarchisch organisierter Staat, der auf
der Grundlage der GroBgrundfarmen als estado oligarquico-finquero bezeichnet wird. Dieser
Staat basierte auf Rassismus, dem Einsatz von Repression und militdrischer Gewalt gegeniiber
der indigenen Bevolkerung und jeder Form von Widerstand (de Ledn Ceto 2018: 103, Tischler
Visquerra 1997: 112).

Mit der Herbeifiihrung einer stirker hierarchisierten Gesellschaft ging immer auch
unausweichlich der Verlust von Gemeindeland einher®®. Hinzu kam, dass die liberale Politik
auch Einfluss der katholischen Missionare durch antiklerikale Gesetze zwischen 1872 und 1882
immer weiter schwiéchte (de Leon Ceto 2018: 101). Dies wiederum modifizierte die
Machtstrukturen auf Gemeindeebene (durch Verdnderungen in den cofradias) (Kalny 2017:
76). Bereits zu diesem Zeitpunkt wurde das Streben nach einem kapitalistischen 6konomischen
System nach US-amerikanischem Vorbild von ersten protestantischen bzw. evangelikalen
Missionaren begleitet. Dieser Umstand markiert zudem den Ursprung der engen Verflechtung
von evangelikalem Glauben und Machtpositionen in Guatemala insgesamt sowie in der Ixil-
Region im Einzelnen®” (de Leon Ceto 2006). Andererseits ermdglichte die fehlende physische

Priasenz des Klerus in zahlreichen indigenen Gemeinden die Entstehung einer eigenstdndigen,

% Nachdem die spanische Krone im Zuge der Eroberung und Unterwerfung simtliche Lindereien in Besitz
genommen hatte und zwischen der katholischen Kirche und den Konquistadoren aufgeteilt hatte, blieben die
indigenen Gemeinden mit kleinen Parzellen zuriick, die als kommunales Eigentum deklariert wurden (Colby und
van den Berghe 1969; Durocher 2002).

65Zwischen den 1920er Jahren und der Mitte der 1980er, war Guatemala mit nur zwei Ausnahmen von
militdrischen Putschisten bzw. Présidenten regiert (Kruijt 2008: 19).

% Im Jahr 1883 wurde z. B. laut eines Berichts aus dem municipio Quetzaltenango das Wort e¢jido aus dem
Wortschatz der Verwaltung gestrichen (Grandin 2000: 110).

%7 In seiner Abschlussarbeit Las fuentes del poder del movimiento evingelico en Nebaj, El Quiché von 2006 zur
Erlangung der maestria in Politikwissenschaften an der Universidad Rafael Landivar analysiert und
problematisiert Miguel de Ledn Ceto Priasenz, Macht und Verflechtung 6konomischer, politischer sowie
ideologischer Bereiche des Lebens in Nebaj mit den unterschiedlichen evangelikalen Einrichtungen in Nebaj aus
diachroner und synchroner Perspektive.

66



synkretistischen Religion (Brennwald 2001: 141). Dabei vollzog sich die Ausiibung dieser
Religionen zunehmend von kollektiven Ritualen im 6ffentlichen Raum hin zu individuellen
Praktiken im privaten Raum, welcher Schutz bot (Falla 1992: 112-113). Carmack beschreibt
eine indigene Bourgeoisie, eine kaufménnische Mittelschicht in Momostenango, die eine
ambivalente Einstellung gegentiber der indigenen Landbevolkerung aufwies, die durchaus der
Haltung der Ladinos dhnelte. Gleichzeitig kam dieser Bourgeoisie eine intermediére Position
zu, indem sie erfolgreich zwischen dem armen, ruralen Sektor und wohlhabenderen Ladinos
von auflerhalb vermittelten. Zudem konkurrierten sie direkt mit den lokalen Ladinos (2001:

360fF)).

Die Kommission CEH fiihrt den Ursprung der politischen Repressionen wéhrend des
Biirgerkriegs ebenfalls auf das ungerechte soziale System zuriick, welches auf Rassismus,
Okonomischer Ausbeutung und politischer Exklusion basierte:

Due to its exclusionary nature, the State was incapable of achieving social consensus around a
national project able to unite the whole population. Concomitantly, it abandoned its role as
mediator between divergent social and economic interests, thus creating a gulf which made
direct confrontation between them more likely. [...] Faced with movements proposing
economic, political, social or cultural change, the State increasingly resorted to violence and
terror in order to maintain social control. Political violence was thus a direct expression of
structural violence. (CEH 1999: 18)

Landenteignungen, Arbeitsausbeutungen sowie als Ethnozid einzuordnende Repressionen
gegeniiber der indigenen Bevolkerung ®® begleiteten den Prozess des guatemaltekischen
nationbuilding. Die Auswirkungen dieser historischen Entwicklung sind bis in die Gegenwart
zu beobachten und mafBigeblich fiir die gesamte Sozialproblematik. Der historische Hintergrund
fiir die politisch-sozialen Entwicklungen in Guatemala reicht von der Kolonialzeit {iber den
Kapitalismus bis zur Herausbildung des Nationalstaates. Diese Entwicklung hat eine Reihe von
Resultaten hervorgebracht, darunter die sogenannte ,Ladino-Identitit, Widerstand,
Repression, Rassismus, ethnische Revitalisierung, Nationalismus und politische
UnrechtmiBigkeit (Grandin 2000: 15; Kruijt 2008). Neben den ersten Ladinos zogen auch
zahlreiche Landarbeiter*innen auf der Suche nach Arbeit und Land aus anderen Landesteilen,
wie z. B. aus Totonicapan und Uspantan, im 19. Jahrhundert in die Ixil-Region (Brett 2007: 16).
In den 1920er Jahren wurde die indigene Hochlandbevolkerung zur Zwangsarbeit auf den
Bananenplantagen an der Pazifikkiiste herangezogen (Brett 2007: 17, Kalny 2017: 80). Im Jahr

1921 lebte ein Viertel der Bevolkerung Guatemalas auf Fincas und leistete Zwangsarbeit, etwa

8 Dazu gehdren Zwangsarbeit und Dokumentationspflicht derselben fiir Indigene sowie das Verbot der
Verwendung der indigenen Sprachen in den Schulen (Kalny 2017: 78f).

67



die Hélfte waren Kaffeefincas (Tischler Visquerra 2001: 187). In der Ixil-Region gab es auch
indigene GroBgrundbesitzer, die im Zuge der Privatisierung des Gemeindelandes profitieren
konnten. Zudem waren sie fiir schwerwiegende Menschenrechtsverletzungen der Armee
gegeniiber armeren Bevolkerungsteilen verantwortlich (Frithsorge 2010: 116, Lincoln 1945: 61,
Stoll 1993: 36-38). Im Zuge des StraBBenbaus migrierten wéihrend des Gewaltregimes Jorge
Ubico Castaniedas (1931-1944) viele Menschen in das nordwestliche Hochland und in die Ixil-
Region (Brett 2007: 16). Hintergrund fiir den Einsatz Indigener im Stralenbau war das Ley de
Vagancia, im Zuge dessen abhidngig vom Landbesitz Arbeitsdienst auf den Fincas verrichtet
werden musste ® (Tischler Visquerra 2001: 189). Restriktive Gesetze und harte Strafen
kennzeichneten seine Amtszeit. Unter Ubico Castafieda erlangte die katholische Kirche mehr
politische Anerkennung, die sie nach seinem Sturz weiter ausweiten konnte (Brennwald 2001:

142-147),

Mit Ausnahme der als ,,politischen Friihling® bezeichneten Amtszeiten von Arévalo und Arbenz
(1944-1954) lag die Fiihrung des guatemaltekischen Staates seit Ende des 19. Jahrhunderts in
den Héanden von Grofigrundbesitzer*innen und Militirs (Stoll 1993: 14). Arévalo und Arbenz
wurden mehrheitlich von einem urbanen, studentischen Umfeld sowie der Arbeiterschaft
unterstiitzt, sie thematisierten jedoch nicht explizit die Marginalisierung und Repression der
indigenen Bevolkerung. Im Gegenteil, auch die neuen politischen Eliten misstrauten der
indigenen Bevolkerung aus Angst vor mdglichen Revolten (Kalny 2017: 85). Arévalo und
spéter Arbenz konnten durch ihre sozial orientierte Politik sowohl im Bildungsbereich als auch
auf dem Gebiet der Sozialpolitik Verdnderungen vorantreiben, die insbesondere fiir die
Landarbeiter eine Verbesserung darstellten. Eine Landreform’® aus dem Jahr 1952 unter Jacobo
Arbenz stellte jedoch eine Bedrohung der etablierten Agraroligarchie dar, was 1954 zu einem
US-gestiitzten Staatsstreich fiihrte. Die Elite des Landes setzte den Reformen ein jdhes Ende.
In diesem Zusammenhang kommt der United Fruit Company’! (heute Chiquita’?) und ihren

Verbindungen zur Eisenhower-Administration eine besondere Bedeutung zu (Gonzales 2005:

% Der Nachweis iiber den geleisteten Arbeitsdienst erfolgte iliber die beriichtigte libreta (viele finqueros
verweigerten den Nachweis) (Kalny 2017: 82).

70 Tm Zuge der Reform wurden die ungenutzten Léndereien der GroBgrundbesitzer, unter ihnen die UFCo, in
staatliches Eigentum {iberfiihrt.

"IDje UFCO (United Fruit Company), ein US-amerikanisches Unternehmen, welches 1899 begonnen hatte, in
Guatemala aktiv zu werden, und hatte zu jener Zeit das Monopol {iber das lukrative Geschift des
Bananenexports, sie besall die Mehrheit des Schienennetzes, der Kommunikationseinrichtungen und
kontrollierte den Atlantikhafen. Die Agrarreform von 1952 hatte immerhin 162.000 Hektar (von einer
Gesamtflache von 230.000 Hektar) der UFCO enteignet (Schlesinger und Kinzer 1982, Gonzales 2005: 18).
"?http://www.chiquitabrands.com/CompanyInfo/History.aspx (Zugriff 24.04.2011).

68



18-19). Als Folge des Geschehenen sind eine Vielzahl von Militdrdiktaturen sowie der
Biirgerkrieg zu verzeichnen (siehe auch Brett 2007: 17, Goldman 2004: 93, Grandin 2000: 7,
Schlesinger / Kinzer 2005: 65f.).

Wihrend der Amtszeiten von Arbenz und Arévalo wurde der indigenen Bevdlkerung nur un-
zureichend angemessene Aufmerksamkeit und Unterstiitzung zuteil. Vernachldssigung und
Ausbeutung wurden nicht thematisiert, ebenso wenig wie die sich formierende Maya-Bewe-

gung (Alvarez Aragon 2013: 23).

Der Militérputsch im Jahr 1954 setzte der Zeit der demokratischen Reformen ein Ende. Im Juni
marschierte die ,,Nationale Befreiungsbewegung® (Movimiento de Liberacion Nacional, MLN)
von Nicaragua aus in Guatemala ein und zwang Arbenz und viele seiner Regierungsmitglieder
ins mexikanische Exil. Am 2. Juli 1954 traf General Armas mit Unterstiitzung der CIA in Gu-
atemala-Stadt ein. Unter dem Vorwand, das Land ,,vor der Bedrohung des international erstar-
kenden Kommunismus zu beschiitzen®, setzte Armas die Unterstiitzer*innen Arbenz auf eine
Todesliste: Dabei handelte es sich sowohl um Studierende, Universitéitsprofessor*innen und
Lehrkrifte als auch um Gewerkschafts- und Genossenschaftsfithrer*innen, rurale lokale Agrar-
kommittees und Gemeindevorsteher*innen (CEH, tomo 1, 1999: 106ff., Schlesinger / Kinzer

2005: 94-95).
3.2.4 La violencia - der Biirgerkrieg

Der 36 Jahre andauernde guatemaltekische Biirgerkrieg (1960—-1996) zog sowohl urbane als
auch rurale Gemeinschaften in seine Gewaltspirale. Der Konflikt basierte auf komplexen
Konfliktlinien sowohl innerhalb politisch-6konomischer als auch ethnisch-sozialer
Zusammenhinge. Viele Guatemaltek*innen bezeichnen diese Zeit als /a violencia, wéahrend die
Regierung die Bezeichnung conflicto armado interno — ,bewaffneter interner Konflikt*
vorzieht und diese in offiziellen Diskursen und konservativen Medien sowie in Schulbiichern

und Lehrwerken Anwendung findet.

Offizielle Regierungsvertreter*innen und das Militdr erkannten nicht an, einen ,,Krieg* gefiihrt
zu haben; daher waren sie nie dem Genfer Abkommen verpflichtet und iibernahmen keine
Verantwortung fiir die Menschenrechtsverletzungen wihrend des Biirgerkriegs (Duyos 2020:
41). Die CEH schlussfolgerte, dass die rebellischen Gruppen zu keiner Zeit eine unmittelbare

Gefahr fiir den Staat darstellten (1999: 237f., CEH, conclusions, § 24).

69



Aufkldarung und  Dokumentation der  wiahrend des  Biirgerkriegs  veriibten
Menschenrechtsverletzungen und Verbrechen gegen die Menschlichkeit leisteten zwei
Wahrheitskommissionen. Im Rahmen des Osloer Abkommens von 1994 wurde die
Kommission zur Historischen Aufkliarung (CEH, Comisién del Esclarecimiento Historico”) ins
Amt berufen. Die Aufgabe dieser Kommission war es, die historischen Ereignisse zu
untersuchen und zu dokumentieren. Dabei sollte jedoch explizit darauf geachtet werden, dass
keine individuellen Verantwortlichkeiten dokumentiert wurden. Zudem wurde seitens des
Militdrs keine vollstindige Kooperation mit der Kommission erzielt, da die Machthaber
essentielle, belastende Dokumente zuriickhielten (Duyos 2020: 30). Menschenrechts- und
Indigenenorganisationen hielten das Abkommen daher fiir unzureichend und griindeten
gemeinsam mit dem Menschenrechtsbiiro des Erzbistums Guatemalas das ,,Projekt zur
Wiederaneignung der Historischen Erinnerung®, REMHI (Recuperacion de la Memoria
Histoérica) ™ . Ergebnis war der Bericht ,,Guatemala, nunca mas!”, basierend auf 5000
Augenzeugenaussagen (testimonios)’. Der CEH-Bericht wurde als politisches Instrument
eingesetzt, wiahrend der REMHI-Bericht als Instrument der Erinnerungsarbeit diente. Beide
widmeten sich unter anderem der Fragestellung, welche Aspekte nicht vergessen werden diirfen
(Oettler 2004: 23). Der moralische Anspruch, eine Antwort auf Verbrechen gegen die
Menschlichkeit zu geben, beruht auf der Tatsache, dass Augenzeugen moralische Zeugen sind.
Der REMHI-Bericht verschriftlicht Zeugenaussagen (festimonios) und macht somit ein

kommunikatives Gedédchtnis zum kulturellen Gedéchtnis, da die Aussagen der Augenzeugen

auch fiir zukiinftige Generationen lesbar bleiben (ebd.: 24).

Ein Dilemma der beiden Berichte ist, dass sie (oder wenigstens ihre Existenz) zwar bekannt
sind, jedoch nicht alle Bevolkerungsteile gleichermaflen Zugang haben. Dariiber hinaus sind
Tendenzen erkennbar, in denen bestimmte Interessengruppen versuchen, die Existenz der

Berichte zu verschleiern oder deren Inhalt zu diskreditieren.

73 Auch ,,offizielle Kommission oder ,,Wahrheitskommission genannt.

74 Vgl. insbesondere Oettler (2004) fiir eine detaillierte Beschreibung und Analyse der Grundlagen und
Ergebnisse der Berichte.

75 Nur zwei Tage nach der Verdffentlichung, am 28.04.1998, wurde der Koordinator des Berichts und der
Direktor des Menschenrechtsbiiros, Monsefior Juan Gerardi Conedera auf brutale Weise ermordet.

70



3.2.4.1 Die Spirale der Gewalt: die Anfinge

Aus dem Exil zuriickgekehrte, radikalisierte militares insurrectos nahmen 1961 ihren Kampf
gegen die Regierung Ydigoras Fuentes auf (CEH, tomo 1, 1999: 124). Sie organisierten sich in
der Gruppe MR-13 (Movimiento Revolucionario — 13 de Noviembre, Revolutionire Bewegung
— 13. November, auch Frente Rebelde Alejandro de Leon Aragon 13 de Noviembre). In dem
Dokument Quiénes somos, qué queremos y por qué luchamos, ,,Wer wir sind, was wir wollen
und warum wir kdmpfen” definierte sich die Gruppe als Offizielle des guatemaltekischen
Militérs, die seit dem 13. November 1960 fiir die Einsetzung einer Regierung kdmpfte, die nach
demokratischen Gesetzen und den Interessen des Volkes handelte. Das Wirken der MR-13
motivierte indes weitere Guerillagruppen zu Aktionen. Als explizit im ruralen Raum
operierende Guerillaeinheit trat die Gruppe Frente 20 de Octubre, Front — 20. Oktober, auf
(CEH, tomo 1, 1999: 124f.).

In der Hauptstadt bildeten aus dem Exil zuriickgekehrte Personen gemeinsam mit neuen
revolutiondren Gruppierungen, die sich hauptsdchlich aus einer urbanen, studentischen
Opposition rekrutierten, den Kern folgender Guerillaorganisationen’®: FAR (Fuerzas Armadas
Rebeldes, Aufstindische Streitkrifte) und PGT (Partido Guatemalteco del Trabajo,
Guatemaltekische Partei der Arbeit). Die indigene Bevolkerung war nicht an diesem
Entstehungsprozess beteiligt. Es handelte sich um eine rein soziale Opposition, nicht jedoch um

eine ethnische (Kruijt 2008: 18-19, Kalny 2017: 91).

Das Militdr setzte die Zivilbevilkerung in seiner Strategie der Aufstandsbekdmpfung ein,
indem es ihr einige militdrische Aufgaben und Spionageauftrage libertrug, deren priméres Ziel
die Kontrolle der Bevilkerung und der inneren Ordnung war. So war die Zivilbevolkerung
angehalten, verdidchtige Handlungen oder Verhaltensweisen von Familienangehdrigen oder
Nachbar*innen anzuzeigen. Diese Anzeigen dienten als Grundlage zur Verfolgung und
Festnahme, wobei hdufig Methoden des Terrors zum Einsatz kamen. Dazu zdhlten Folter,

Verschwindenlassen und aufergerichtliche Exekutionen. Seit 1966 agierten hauptsdchlich

76 Laut CEH hatten die Ereignisse und erfolglosen friedlichen Proteste von zivilen Handelnden und Studierenden
im Mérz und April 1962 direkten und vielfaltigen Einfluss auf die Entstehung des bewaffneten
Aufeinandertreffens. Die Opposition wurde durch die friedlichen Proteste in ihrer Ansicht bestérkt, dass es nicht
moglich war, eine unbeliebte Regierung durch friedlichen Protest zu stiirzen. In der Folge griindeten
Schiiler*innen und Studierende die Gruppe Movimiento 12 de abril, welche jedoch keinen Erfolg verzeichnen
konnte. Viele ehemalige Mitglieder schlossen sich spiter den Fuerzas Armadas Rebeldes (FAR) an (tomo 1,
1999: 127).

71



Bevollméchtigte des Militdrs, Angestellte einiger GroBgrund-/Fincabesitzer*innen und
militante Personen aus dem ultrarechten politischen Spektrum innerhalb von
,»lodesschwadronen als paramilitirische Krifte (CEH, tomo 1, 1999: 142-143). In den
1960ern und zu Beginn der 1970er Jahre agierten die Guerillagruppen hauptsédchlich in der
Hauptstadt bzw. im Osten des Landes. Sie konzentrierten sich auf Entfithrungen und
Ermordungen einflussreicher und prominenter Personlichkeiten, wie z. B. die US-Amerikaner
John D. Weber und Ernest A. Munro und den Geschéftsmann Alfonso Alejos am 17. Januar
1968. Zwischen 1970 und 1971 vollzogen FAR und MR-13 mindestens sechs 6konomisch
motivierte Entfithrungen (secuestros economicos). Prominente Opfer waren der Minister
Alberto Fuentes Mohr, der deutsche Botschafter Karl von Spreti’”’ und der US-Diplomat S. M.
Holy (CEH, tomo 1, 1999: 146f.).

3.2.4.2 Die Militdrregierungen Arana Osorio und Laugerud Garcia

In den 1970er Jahren war Guatemala ein fragiler Staat, der keine Aussicht auf die Entwicklung
eines demokratischen Rechtsstaats besall. Militdirische Macht war in diesem Fall
institutionalisiert und eng mit den 6konomischen Interessen eines Teils des privaten Sektors
verwoben ® . Der schwache Staat ebnete den Weg zur zweiten Etappe der bewaffneten
Auseinandersetzungen (CEH, tomo 1, 1999: 149). Die Militarregierungen unter Carlos Manuel
Arana Osorio (1970-1974) und Kjell Eugenio Laugerud Garcia (1974—1978) verfolgten eine
doppelte politische Strategie: Einerseits entwickelten sie gegen die Opposition systematische
Pléne zur Aufstandsbekdmpfung, die mit dem Kampf gegen die ,,Gefahr des Kommunismus*
gerechtfertigt wurden und andererseits veranlassten sie ©Okonomische und soziale
Entwicklungsprojekte, in denen der Staat eine wichtige Rolle spielte (CEH, tomo I, 1999: 150).
In den Jahren 1974 bis 1977 wurde ein 6konomischer Aufschwung verzeichnet, insbesondere
der Kaffeemarkt entwickelte sich aufgrund ausldandischer Investitionen stark, und die Preise
stiegen um 400 %. Allerdings konnte lediglich der Geschiftssektor von diesem Aufschwung
profitieren. Gleichzeitig wurde der Staat unter Druck gesetzt, seine Finanzpolitik und
Arbeitsgesetze den Interessen der Wirtschaft anzupassen. Diesbeziiglich wurden finanzielle
Anreize und Steuervergiinstigungen erzwungen. Trotz eingeschrinkter Moglichkeiten der

gewerkschaftlichen Aktion schlossen sich Arbeiter*innen und Kleinbduer*innen zu

77 Von Spreti wurde aufgrund der nichterfiillten Bedingung (Freilassung einer Gruppe inhaftierter Guerillerxs)
getotet (CEH, tomo 1, 1999: 146f.)

78 Okonomische und politische Macht konzentrierte sich in den Hénden einer sich selbst als ,,wei3*
definierenden Elite, ihr Reichtum basierte auf der systematischen Ausbeutung der indigenen Bevolkerung
(Duyos 2020: 80).

72



Kooperativen, Verbianden, Komitees, Gewerkschaften und Maya-Organisationen zusammen. In
einigen Féllen wurden sie von Seiten der katholischen Kirche oder der Democracia Cristiana

unterstiitzt (CEH, tomo 1, 1999: 149f.).

Zu jener Zeit griindeten sich zudem die Guerillaorganisationen Organizacion del Pueblo en
Armas (ORPA, Organisation des Bewaftneten Volkes) und die Nueva Organizacion
Revolucionaria de Combate (NORC, Neue revolutiondre Organisation des Kampfes). Aus
letzterer ging spater die Guerillaarmee der Armen (Ejército Guerrillero de los Pobres, EGP)
hervor. Die neu gegriindeten Guerillaorganisationen verfolgten im Gegensatz zu den
Gruppierungen der 1960er Jahre eine andere Zielsetzung. Sie operierten in abweichenden
Territorien und unternahmen bewusste Bemiihungen, ihre soziale Basis zu erweitern. Ein
wesentlicher Aspekt dabei war der Versuch, die Maya in den revolutiondren Kampf
einzubeziehen (CEH, tomo 1, 1999: 150). Vazquéz Olivera und Campos Hernandez sprechen
von einem ,,Guerilla-Boom* Mitte der 1970er Jahre”, der mit der Abspaltung der radikaleren
Ixim von der ORPA einsetzte (Movimiento Revolucionario del Pueblo—Ixim, MRP-Ixim,

Revolutiondre Bewegung des Volkes — Ixim) (2019: 154).

Die ORPA operierte zunéchst in der siidwestlichen Kiistenebene und die neuorganisierte
Gruppe der FAR agierte im Tiefland des Petén (Oettler 2006: 7). Sie erfuhren sowohl Zuspruch
aus einem urbanen (Intellektuelle, junge Katholik*innen und Studierende) als auch aus einem
indigenen Umfeld. Rodrigo Asturias (Gaspar Ilom) war an der Griindung beteiligt und trug mit
seinen nationalen und internationalen Kontakten zur Etablierung der Gruppe bei. Zudem
kritisierte er Rassismus als strukturelle Komponente der kapitalistischen Vorherrschaft und
argumentierte, dass eben aus diesem Grund die urspriinglichen Voélker/Urvolker (pueblos
originarios) die treibende Kraft in der guatemaltekischen Revolution sein miissten. Dariiber
hinaus vertraten Asturias und die ORPA die These der Einheit eines ,,Urvolkes® und betonten
gemeinsame Geschichte, Unterdriickung und gemeinsame kulturelle Merkmale. Unterschiede
zwischen den zahlreichen indigenen Vdlkern spielten eine untergeordnete Rolle (Thomas 2013:

134, Vazquéz Olivera / Campos Hernandez 2019: 153).

7 Weitere kleinere Gruppierungen mit radikal ethnischen Ausrichtungen waren der guatemaltekische Zweig der
PRTC (aus El Salvador, Partido Revolucionario de los Trabajadores Centroamericanos, Revolutionére Partei
der Zentralamerikanischen Arbeiter) und die Bewegung Indio Tojil (Movimiento Indio Tojil). Diese bestand
hauptsdchlich aus K’iche’ und Kaqchikel (Macleod 2008: 229, Morales 1998).

73



Der Guerillaarmee der Armen (EGP) kommt in Bezug auf die Ixil-Region eine besondere
Relevanz zu. Sie begann 1972 in den Urwéldern und Gebirgen im Norden des departamento El
Quiché zu agieren und festigte dort ihre Prasenz (Vazquéz Olivera / Campos Hernandez 2019:
154). Dies geschah mittels zahlreicher Erkundungsreisen in der Ixil-Region und im Ixcan®’
1972 und 1974. Diese Reisen dienten vorrangig der Vertrauensbildung unter der lokalen
Bevolkerung und des Aufbaus eines Unterstiitzungsnetzwerks als Basis fiir ihren Volkskrieg.
Aullerdem etablierten sie um Guatemala-Stadt und an der Pazifikkiiste Netzwerke (ebd. 2007:
33-36, Vazquéz Olivera / Campos Hernandez 2019: 152f.). In Xolchiche®, Cotzal, errichteten
sie 1973 ein Feldlager (Duyos 2020: 136). Mit der Griindung der Fuerzas Irregulares Locales
(Irreguldre Lokale Krifte) rief die EGP eigene Hilfsmilizen und Unterstiitzungspunkte ins
Leben. Diese sollten ein Versorgungsnetzwerk in hauptsidchlich von Maya-Bevdlkerung
besiedelten Gebieten in Nord- und Zentralguatemala etablieren. Die selektive Hinrichtung von
Informant*innen und Agent*innen der Regierung diente als Fundament fiir die territoriale
Expansion (ebd.: 155). Dazu gehorte auch die exemplarische Hinrichtung des ,,Tigers des
Ixcan“ am 7. Juni 1975. Im Zuge des ,,Kampfes gegen Ausbeutung* ermordete die EGP den fiir
die Ausbeutung seiner Arbeiterschaft bekannten Grof3grundbesitzer Luis Arenas auf der Finca
La Perla, Chajul. Die Ermordung hatte ,,symbolischen Charakter* und zog eine unmittelbare
Reaktion des Militdrs nach sich. Dieser Fall veranschaulicht die Verbindung zwischen Politik,
Oligarchie und Militdr und markiert zudem den Beginn der bewaffneten Auseinandersetzungen
in der Ixil-Region (Brett 2007: 39, Duyos 2020: 136f., CEH, tomo II, 1999: 333; Caso
llustrativo 59. Ejecucion de José Luis Arenas Barrera por el Ejército Guerrillero de los Pobres

(EGP), CEH, tomo VII, 1999: 199ft.).

Spéter stellte die EGP hauptsdchlich indigene politische Fiihrungskopfe und Kédmpfer*innen
auf (Brett 2007: 36). Die Entscheidung, die indigene Bevolkerung als solche in den
revolutiondren Kampf einzubeziehen, anstatt sie als seine Art ,,Semiproletariat” innerhalb einer
ausschlieBlich sozial motivierten Auseinandersetzung anzusehen, hatte verheerende Folgen
(Garrard-Burnett 2010: 38, Stoll 1993). Befreiungstheologie®! spielte bei der Einbeziehung der

indigenen Bevolkerung im Hochland eine bedeutende Rolle. Die Priester bildeten

80 Am 19. Januar 1972 reiste die EGP (unter anderem Ricardo Rairez — nome de guerre Rolando Moran und
Mario Payeras — Benedicto) von Mexiko aus in den Ixcan (Brett 2007: 30). Die Landereien der Kooperative von
Ixcan Grande dienten ihnen als Basis wihrend der ersten Phase der Organisation und Vorbereitung ihres
,,Langwierigen Volkskriegs* (Guerra Popular Prolongada, nach Mao Tse-tung) (ebd.: 39).

81Bereits seit 1943 waren vor allem Geistliche des Maryknoll-Ordens in Huehuetenango prisent, spéter kamen
Mitglieder des belgischen Herz-Jesu-Ordens, Salesianer, Mitglieder des Ordens vom Unbefleckten Herzen
Mariens und Jesuiten dazu. (Brennwald 2001: 199, Murga Armas 2006: 120).

74



Diskussionsrunden mit lokalen Studentenanfiihrer*innen. Auch in den seminarios indigenas
der Accion Catdlica kamen landesweit Maya-/ideres, Studierende und Lehrkrifte zusammen
(vgl. Kapitel 3.2.3). Dariliber hinaus waren spanische und guatemaltekische Jesuiten in
Guatemala-Stadt, Chimaltenango und El Quiché titig (Kruijt 2008: 52, Le Bot 1997: 146—152).
In den besagten Diskussionsrunden und seminarios indigenas lag der thematische Schwerpunkt
fortan nicht mehr auf Religion, sondern auf Themen wie Ausbeutung, dem Kampf um
Gleichheit, der Freiheit der Arbeiter*innen und héheren Lohnen. Gleichzeitig vollzogen viele
Maya-lideres durch ihr Wirken im Komitee Einheit der Landarbeiter (Comité de Unidad
Campesina, fortan CUC) einen Schritt vom ,,passiven Opfer® zu handelnden Personen. Die
Aktivist*innen des CUC sprachen von ,,neuen Wegen, indio zu sein“ (Garrard-Burnett 2010:
38). Viele Dorfgemeinschaften gelangten als Kollektive von der Accion Catolica zum CUC.
Aus Nebaj liegen guerillakritische Berichte einer ,,indigenen Bourgeoisie* vor. Sie baten im
Januar 1976 das Militdr um Unterstiitzung und tibergaben eine Todesliste. Darauthin wurden
im Mirz Mitglieder der Accidon Catodlica, Fiihrungskopfe von Kooperativen, Komitees und

anderen gemeinniitzigen Organisationen Opfer von Mord und Entfiihrung (Arias 1990: 248).

Exkurs: Accion Catolica

Die Accion Catolica (fortan AC) in Guatemala geht zurlick auf das Jahr 1934. In der
Anfangszeit war sie eine Jugend- und Arbeiterorganisation in der Hauptstadt. Bei der
Ausweitung ihrer Tatigkeiten in ldndliche Gebiete stieen die Aktivist*innen der AC auf
Widerstand der Maya-Bevolkerung, da sie die traditionellen religiosen Rituale durch
»orthodox-katholische* ersetzen wollten (Murga Armas 2006: 34). Die Ausbildung von
catequistas auf Gemeindeebene stand im Vordergrund der Aktivititen. Dabei handelte es sich
hauptséchlich um Alphabetisierung und Spanischunterricht. Ideologisch inspiriert war das
Wirken von dem Gedanken, die indigene Bevolkerung entsprechend auszubilden und so zu
miindigen Agierenden zu machen (durch Fortbildungen, capacitaciones) (ebd.: 120). Die
Rechte der Indigenen sollten vor staatlichen Autorititen und /adinos geschiitzt werden (Kalny

2017: 92).

Zwischen 1954 und 1960 versuchte die AC, entwicklungspolitisch orientierte Reformen
voranzutreiben. Sie forderte Kooperativen mit Hilfe von sozialen sowie Okonomischen
grassroots-Entwicklungsprogrammen. Ein weiterer Schwerpunkt ihrer Arbeit lag auf der
Verbreitung und Umsetzung von Arbeitsrechten. Mit dem zweiten Vatikanischen Konzil sowie

den Tagungen von Medellin (1968) und Puebla (1973) bekam die Arbeit der katholischen

75



Aktivist*innen institutionelle Unterstiitzung. Der Schwerpunkt des kirchlichen Engagements
sollte nun offiziell auf der Arbeit in den Gemeinden liegen und zugunsten der Armen erfolgen

(Bastos und Camus 2006: 35, Duyos 2020: 49).

Die Geistlichen erlernten schnell die indigenen Sprachen und fanden zum Beispiel mit der
Einflihrung neuer Technologien in den Gemeinden (wie z. B. Radio) oder Einrichtungen wie
Kliniken, Grund- und weiterfiihrenden Schulen schnell breiten Zugang zu der Bevolkerung.
Mit der Initiative pastoral indigena fiihrte die Leitung der AC eine Mallnahme zur Férderung
des Respekts gegeniiber der indigenen Kultur seitens der Kirche ein (Garrard-Burnett 2010:
121, Duyos 2020: 49). Ab 1972 fiihrte die AC landesweit Schulungen flir Maya-lideres,
Studierende und Lehrkrifte in sogenannten seminarios indigenas durch. Das Wirken der AC
stellte jedoch zunichst eine potenzielle Bedrohung fiir das traditionelle Wissen dar, da die
Mitglieder der AC insbesondere traditionellen indigenen Praktiken und den cofradias
ablehnend gegeniiberstanden und zur Optimierung der Kontrolle des religiosen Lebens
Katechet*innen in den Ddorfern einsetzten. Erst mit dem Nachlassen der Missionstitigkeit war
eine Koexistenz der Anhédnger*innen der AC und der costumbristas ohne permanente

Spannungen moglich (Frithsorge 2010: 143, 146, Brennwald 2001).

Das Erdbeben vom 4. Februar 1976, mit Nachbeben am 6. Februar, zog verheerende Folgen fiir
die bereits hunger- und notleidende Bevdlkerung nach sich. Die Schétzungen beziiglich der
Anzahl der Betroffenen, der Todesfille und der Verletzten beliefen sich auf eine Million, die ihr
Zuhause verloren, 27.000 Todesfélle und 70.000 Verletzte (CEH, tomo 1, 1999: 155; 160, Le
Bot 1997: 132). 1976 begann zudem die Militarisierung der Ixil-Region: Insgesamt elf
Erkundungstrupps der Armee hielten sich in der Region auf®? und an den vier Zugiingen zum
departamento El Quiché wurden Kontrollpunkte errichtet. Eine Welle von Entfiihrungen und
Vertreibungen indigener Kleinbiuer*innen von ihren Lindereien®’ sowie Ermordungen von
Aktivist*innen der AC erschiitterte die Ixil-Region im Zuge der Militarisierung. Zudem
verdringten Armee und Paramilitirs zahlreiche Autorititen und Fiihrungspersonen (Duyos

2020: 137). Zeitgleich ermordeten Staatskrifte 64 Mitglieder einer Kooperative im Ixcan

82 In Chajul fiinf, in Cotzal zwei und in Nebaj vier.

8 Amnesty International beschrieb 1980, wie neue Landbesitzer*innen mit Hilfe von Militdr und Politik in den
Besitz von Landtiteln kamen, auf deren Grundlage sie die indigenen Landbesitzer*innen (trotz bereits
bestehender, eigener Landtitel) von ihren Landereien vertrieben (in Duyos 2020: 164).

76



(Garrard-Burnett 2010: 44-45). Laut journalistischer Berichte jener Zeit wurden ungefihr
70.000 Guatemaltek*innen ermordet oder verschleppt (CEH, tomo 1, 1999: 151).

Gegen Ende der 1970er Jahre schlossen sich gro3e Teile der armen indigenen Landbevolkerung
der EGP an, die zuvor in der Bauernorganisation CUC organisiert waren (Kruijt 2008: 30-32).
Im CUC organisierten sich sowohl indigene als auch mestizische Kleinbduer*innen und
formulierten Forderungen, die sich an den spezifischen Bediirfnissen dieser béuerlichen
Bevdlkerungsschicht orientierten. Die Forderungen umfassten das Ende von Diskriminierung
und Ausbeutung der Landbevolkerung (Kalny 2017: 98). Dariliber hinaus bemiihten sich die
Vertreter*innen des CUC um Losungen fiir (Land-)Konflikte. Auf nationaler sowie auf lokaler
Ebene gelang es indigenen Politiker*innen, sich durchzusetzen und sich damit den Belangen
der indigenen Bevdlkerung zu widmen (Falla 1978: 440-451, Frithsorge 2010: 155, Kalny
2017: 99). Im Rahmen des Massakers von Panzds, Alta Verapaz, totete das Militdr Q’eqchi’-
campesinos, die einen vergeblichen Versuch unternommen hatten, ihre Landrechte gegeniiber
den lokalen finqueros durchzusetzen (Caso ilustrativo 09, CEH tomo VI, 1999: 13ff). In der
Konsequenz einer Vielzahl von Massakern, die sich gegen die indigene Landbevolkerung
richteten, positionierte sich das CUC schlieBlich auch offen als deren Vertretung (Arias 1990:
250). Da das CUC nun auch indigene Belange beriicksichtigte, erklarte die Militdrdiktatur
pauschal alle Indigenen zu Unterstiitzenden der Guerilla. Die indigene Hochlandbevolkerung
war grofitenteils weder an der Unterstiitzung der Guerilla noch an der der Armee beteiligt oder
interessiert. Sie mussten jedoch feststellen, dass Neutralitit unter der brutalen Vorgehensweise

des Militdrs gar nicht moglich war (Duyos 2020: 67).

Die Ixil-Region wies im Jahr 1976 ein Minimalniveau soziookonomischer Entwicklung auf.
Das Wirken des CUC und der AC in der Region trug sowohl zu politischer Mobilisierung als
auch sozialer Hoffnung bei. Laut Brett (2007: 21) fand der marxistisch-leninistische und
zunehmend ethnische Diskurs der EGP durchaus Anklang in Teilen der Ixil-Bevolkerung. Aus
der historischen Erfahrung von rassistischer und ethnischer Diskriminierung entstand bei

Aktiven des CUC ein ethnisches Selbstbewusstsein als |, Ixil“.

3.2.4.3 Die Ixil und die extreme Gewalt: 1978 -1986

In der Zeit zwischen 1978 und 1986 nahmen Gewalt und Menschenrechtsverletzungen
unvorstellbare AusmafBle an. In dieser Epoche kam es nicht nur zu zahlreichen Massakern,

sondern auch zu einem Genozid an den Ixil und weiteren Maya (Brett 2007: 128ff., 2008, 2016,

77



Carmack 1988, CEH, tomo VI, VII, Casos Ilustrativos, 1999, Duyos 2020, REMHI 1998b:
212).

Die Amtszeit von Fernando Romeo Lucas Garcia (01.07.1978 — 23.03.1982) war von selektiver
Repression geprdgt. Soziale Bewegungen und die politische Opposition verloren ihre
Fiihrungskdpfe, in den indigenen Gemeinden waren insbesondere die Alteren und die
Trager*innen des lokalen traditionellen Wissens (ohne weitere Differenzierung alle kacholpom)
Ziel der Kampagnen. Dies sollte unter anderem dazu dienen, eine*n ,,neue*n indigena“ zu
schaffen. Diese*r sollte assimiliert und ladinisiert und dem Staat, dem Militdr und den
nationalen Symbolen gegeniiber loyal sein und nicht den lokalen Traditionen oder der Guerilla
anhdngen (Brett 2007: 78; 126—128; CEH, tomo I, 1999: 239, Gonzales 2005: 22, Schirmer
1998: 59).

Aus internen Militdrdokumenten aus dem Jahr 1979 geht hervor, dass die Ixil-Bevolkerung zu
60 % pauschal als ,,mit der Guerilla“ (con la guerrilla) eingestuft wurde. Es wurde jedoch nicht
genauer differenziert, ob es sich um passive, indifferente oder aktive Unterstiitzung handelte
(Jonas 1991: 133). Neben Aktivist*innen des CUC waren zunehmend katholische Priester,
Katechist*innnen und Katholik*innen Opfer von Verfolgung, Verschleppung und Mord (CEH,
tomo I, 1999: 239). ,Katholisch sein setzte das Militdir mit der Zugehdrigkeit zu einer
Guerillaorganisation gleich, besetzte Kirchen und verwendete Kapellen als Folterkammern

(Duyos 2020: 49f.).

1980 nahmen die Aktivititen der Guerilla in der Hauptstadt und in den ldndlichen Gebieten zu.
Es kam vermehrt zu Hinrichtungen, wie die des GroBBgrundbesitzers Enrique Brol in der Ixil-
Region. Am 31. Januar 1980 ermordete das Militdr 37 Personen bei dem Massaker in der
spanischen Botschaft (Caso Illustrativo 79, CEH, tomo I, 1999: 190). Nach diesem Vorfall
kamen Guerillavertreter*innen und Mitglieder des CUC sowie der Accion Catolica zusammen
und formulierten in der Deklaration von Iximche* unter anderem diese Kernforderungen:

[...] lucha contra la explotacion; una sociedad de igualdad y respeto; porque el indio desarrolla
su cultura; por una economia justa donde el indio no explota al indio; porque la tierra sea
comunal; porque cese la discriminacion...termine toda la represion, tortura, secuestro, asesinato
y matanza; porque haya igualdad en material de derecho del trabajo y porque no se utilice a los
indios como atraccion turistica; por una justa distribucion y aprovechamiento de sus riquezas

L.

8%Declaracion de Iximche’, Guatemala, febrero de 1980, abrufbar unter
http://www.albedrio.org/htm/otrosdocs/comunicados/Declaraciondelximche1980.pdf (Zugriff 23.03.2021)

78



[...] Kampf gegen die Ausbeutung, eine Gesellschaft der Gleichheit und des Respekts, dafiir,
dass der indio seine Kultur entwickeln kann, fiir eine gerechte Wirtschaft, in der der indio den
indio nicht ausbeutet, dafiir, dass das Land gemeinschaftlich genutzt wird; fiir die Beendigung
der Diskriminierung ... ein Ende aller Unterdriickung, Folter, Entfiihrung, Mord und Totschlag;
fiir Gleichheit im Arbeitsrecht und dafiir, dass die indios nicht als Touristenattraktion benutzt
werden; fiir eine gerechte Verteilung und Nutzung ihres Reichtums. |[...]

Die Declaracion de Iximche’ antizipierte Anliegen der in den spiaten 1980er Jahren aktiv

werdenden Maya-Bewegung sowie Vereinbarungen aus den Friedensvertragen von 1996.

Im Jahr 1981 war die Guerilla in weiten Teilen des Landes aktiv. Unter anderem besetzte sie
Provinzhauptstddte und veriibte Sabotage, Stralenblockaden sowie Hinrichtungen. Die
Guerillaorganisationen schlossen sich im Februar 1982 zur URNG (Unidad Revolucionaria
Nacional Guatemalteca) zusammen® (CEH, tomo I, 1999: 237f., Oettler 2006: 7). Lucas
Garcia begann 1981 mit offensiver Aufstandsbekdmpfung, um ,,aufsténdische Strukturen in der
Hauptstadt aufzuldsen und die soziale Basis in der Guerilla auf dem Land mit Hilfe massiver
Repression der Zivilbevolkerung zu zerstoren®. Dabei kam die Kriegstaktik der ,,verbrannten
Erde* (tierra arrasada) im November 1981 in Chimaltenango zum Einsatz (Garrard-Burnett
2010: 49-50). 1981 organisierte das Militdr auch die ersten Zivilpatrouillen (Patrullas de

Autodefensa Civil, PAC, siehe weiter unten).

Im Jahr 1982 kam General Rios Montt*® durch einen Militirputsch an die Macht. Das Ziel

bestand darin, das politische und soziale Leben unter vollstdndiger militdrischer Kontrolle zu

85 Die URNG iibernahm auf nationaler Ebene die Opposition und wurde 1999 politische Partei (Kruijt 2008: 181).
Sie stellte bei den Présidentschaftswahlen von 2007 mit Rigoberta Menchii Tum eine international bekannte
Kandidatin auf, jedoch erreichte sie nur 3 % der Stimmen. Starkes politisches Gewicht kam der URNG auch bei
den Présidentschaftswahlen im Juni 2019 nicht zu: Die Doppelspitze der URNG, Pablo Ceto (Ixil,
Griindungsmitglied der CUC) und Blanca Estela Colop (K’iche’), erreichte lediglich 2,16 % der Stimmen. Thelma
Cabreras (Mam, jedoch an der Pazifikkiiste aufgewachsen), Vertreterin der neu formierten politischen Kraft MLP
(Movimiento de la Liberacion del Pueblo), erhielt 10,37 % der Stimmen (TSE 2019).

86 Rios Montts Amtszeit ist von grausamen Militéiraktionen und Repressionen geprigt. Im Jahr 2013 sollte er sich
vor dem internationalen Menschenrechtstribunal wegen Genozid verantworten. Wihrend des Prozesses haben
hunderte Augenzeugen, auch und insbesondere aus der Ixil-Region, gegen den ehemaligen Diktator ausgesagt.
Er wurde schlielich am 10. Mai 2013 wegen Verbrechen gegen die Menschlichkeit und Genozid zu 80 Jahren
Haft verurteilt (Brodzinsky, Sibylla; Watts, Jonathan (10 May 2013). ,,Former Guatemalan dictator convicted of
genocide and jailed for 80 years“. The Guardian. Zugriff: 12.03.2017). Aufgrund angeblicher Verfahrensfehler
wurde das Urteil zehn Tage spater auBer Kraft gesetzt. Es kam in ganz Mittelamerika zu Protesten. Ende 2017
wurde das Verfahren wieder aufgenommen, Rios Montt stand unter Hausarrest. Aufgrund seines schlechten
gesundheitlichen Zustandes hatte das Gericht eine Haftstrafe ausgeschlossen. Rios Montt verstarb am 1. April
2018, bevor das Verfahren abgeschlossen werden konnte. Grillo, Christine (4 March 2018). ,,HRDAG Testimony
In Guatemala Retrials“. Zugriff: 5.5.2021). Tiefgreifende Widerspriiche manifestieren sich in der Ixil-Region
hinsichtlich der andauernden Unterstiitzung seiner Partei, der FRG (Frente Revolucionario Guatemala). So hatte
beispielsweise in Nebaj, dem wirtschaftlichen Zentrum der Ixil-Region, das Amt des alcaldes tiber zwei
Legislaturperioden (2004-2012) hinweg ,,Pap Xel®, Virgilio Jeronimo Bernal Guzman, inne. Er repriasentierte die
rechtskonservative FRG, die 1989 von Efrain Rios Montt gegriindet wurde. Pap Xel ist Ixil, er tragt bei
offentlichen Auftritten und auch auBerhalb dieser stets die traditionelle rote Jacke der Ixil, den coton, und er
betonte auch in seiner politischen Rhetorik sehr stark seine Identitdt als Ixil und gleichzeitig als glaubiges

79



bringen. Zu diesem Zweck wurden die Streitkrdfte umstrukturiert, Schliisselpositionen mit
Unterstiitzern, Anhéngern und Vertrauten des Generals besetzt und rund 300 Offiziere, 170
Beamte des Verteidigungsministeriums sowie 100 weitere entlassen. An ihre Stelle traten
Verwandte, Vertraute sowie Mitglieder der evangelikalen Kirche ,,El Verbo* (Duyos 2020: 66).
Armee und Polizei erfuhren eine vertikale Ausrichtung, bedingungsloser Gehorsam spielte eine
entscheidende Rolle (Schirmer 1998: 56). 20 % der Jugendlichen in den landlichen Gebieten
wurden zu einem zweijdhrigen Militdrdienst gezwungen (Duyos 2020: 67). Rios Montt
handelte auflerhalb des rechtlichen Rahmens und kontrollierte die Justiztribunale (Gerichte),
die Medien sowie die Informationsvermittlung an die Offentlichkeit. Er , manipulierte das

Gesetz im Dienst des Genozids* (Duyos 2020: 71).

Mit dem Ziel, ,,den Fischen das Wasser zu entziehen* (quitar el agua al pez), setzte sich in der
Ixil-Region militdrischer Terror fort. Diese Strategie hatte bereits unter Lucas Garcia mit der
Strategie der ,,verbrannten Erde* begonnen und verwiistete und vernichtete seither die
Lebensgrundlagen der Ixil. Im Rahmen der Operation ,,Sieg 82 (Victoria 82) wurden die
beiden aufeinanderfolgenden Kampagnen ,,Gewehre und Bohnen* (fusiles y frijoles) sowie
,Dach, Arbeit und Tortilla* (fecho, trabajo y tortilla) durchgefiihrt. Die Auswirkungen dieser
Kampagnen auf die Bevolkerung der Ixil-Region waren von besonders zerstorerischem

Ausmal (Brett 2007: 133, CEH, tomo I, 1999: 240, Schirmer 1998: 100).

Im Zuge der Massaker und der Zerstdrung ganzer Dorfer und Regionen fanden mindestens
200.000 Menschen den gewaltsamen Tod und mindestens 45.000 Menschen gelten als
Verschwundene. Mindestens 100.000 Menschen, die aus ihren Heimatgemeinden vertrieben
wurden, begaben sich auf die Flucht und gingen als desplazados in die Statistik ein (CEH 1999
und REMHI 1998). Viele warteten jahrelang jenseits der mexikanischen Grenze unter prekiren
Bedingungen in Lagern auf das Ende des Biirgerkriegs. Die Armee verfolgte die Fliichtlinge
systematisch, sowohl in Guatemala als auch iiber die mexikanische Grenze®” hinaus (CEH,
tomo III, 1999: 297, Duyos 2020: 120, Garbers 2002, Oettler 2004: 174). Aus der Ixil-Region
dokumentierte die CEH zahlreiche Massaker als Casos ilustrativos, darunter Xeputul (58), Chel

Mitglied einer evangelikalen Glaubensgemeinschaft. Obwohl Pap Xel eine Partei reprisentiert, die man gerade
in der Ixil-Region der post-violencia als auB3enstehende Person nicht erwartet hétte, wéhlten ihn iiber viele Jahre
hinweg eine grof3e Mehrheit der Bevolkerung Nebajs (Stoll 2009: 174, 177-178). Die Partei ist eng mit der
evangelikalen Glaubensgemeinschaft £/ Verbo verbunden, vermutlich kommt ein Grofiteil der Stimmen von
Mitgliedern der vielen in der Region anséssigen Glaubensgemeinschaften. Eine ausfiihrliche Analyse der
evangelikalen Glaubensgemeinschaften in Nebaj legte Miguel de Leon Ceto im Jahr 2006 vor.

8"Die Armee veriibte mindestens fiinf Massaker auf mexikanischem Territorium (Duyos 2020: 120).

80



(60), Ilom (61), Chisis (92), Acul (107) und Chacalte (110) (CEH, Tomo VII, Anexo I). In der
Ixil-Region wurden zwischen 1960 und 1977 seitens der CEH 14 dokumentierte Ermordungen
erfasst, wihrend das REMHI im gleichen Zeitraum neun dokumentierte Ermordungen
verzeichnete. Zwischen 1978 und 1996 wurden von CEH 4609 und von REMHI 5423
dokumentierte Morde registriert (CEH, Tomo XI, 1999: 238).

Die mehrteilige Operation Sofia®® fand zwischen dem 15. Juli und dem 19. August 1982 statt.
Der Zeitpunkt, kurz vor der Erntezeit, war durchaus strategisch: Ziel der Operation war es, ,,alle
subversiven Elemente in der Region zu vernichten“. Gleichzeitig wurden alle
Bewohner*innen*innen (und zwar auch explizit Frauen und Kinder) der Region als
Unterstlitzer*innen der Guerilla angesehen. Die extreme Armut der Ixil (,,fruchtbarer Boden fiir
die kommunistische Doktrin“) sowie die Tatsache, dass zahlreiche Dorfer verlassen worden
waren, wurden seitens der verantwortlichen Militdrs als Begriindung fiir ihre fatalen

Verurteilungen herangezogen (Duyos 2020: 200f.).

1982 hatten zahlreiche Ixil ihre Dorfer bereits verlassen und waren in die Berge gefliichtet. Die
Armee verfolgte sie und bombardierte die Unterschliipfe und Verstecke wiederholt aus der Luft.
Plan Sofia erstreckte sich mit insgesamt vier Operationen liber mehrere Jahre. Erst 1986 wurde
er eingestellt. Diejenigen, die dieser Tortur nicht {iber Jahre standhalten konnten bzw.

iiberlebten, wurden zunichst in Militdrbasen {iberfiihrt (Duyos 2020: 145; 206).

In der Ixil-Region wurden ungefahr 90 comunidades vollig zerstort, davon 54 im municipio
Nebaj, 10 in Cotzal und 26 in Chajul®. In Salquil Grande und Acul entstanden sogenannte
,Modelldorfer (aldeas modelos) bzw. ,,Entwicklungspole* (polos de desarrollo) (Duyos 2020,
Oettler 2004: 6-7). In den Modelldorfern siedelte das Militdr auch die Menschen an, die im
Rahmen von Plan Sofia aus den Bergen in die Militdrbasen tiberfiihrt worden waren. Das
zentralisierte Siedlungsmuster und die Zivilpatrouillen (PAC, Patrullas de Autodefensa Civil)
ermoglichten totale Kontrolle und Indoktrination. Ergebnisse dieser Art der Zwangsansiedlung

waren die Zerstorung des sozialen Gefiiges, der Verlust von kulturellen Werten und Traditionen

88Sofia Duyos (2020) analysiert in ihrer Monographie ,,Los Papeles Secretos del Genocidio en Guatemala“ den
gleichnamigen militdrischen Operationsplan, der erst im Jahr 2006 an die Offentlichkeit kam. Er bestitigt die in
den Berichten der Wahrheitskommissionen formulierten Schlussfolgerungen eines Genozids an den Ixil. Das
Verteidigungsministerium héndigte auf Verlangen des CALDH (Centro para Acciéon Legal en Derechos
Humanos) zwar vollstandigere Versionen der Plidne Victoria 82 und Firmeza 83 als zuvor der CEH aus, negierte
jedoch die Existenz der Operationen Sofia und Ixil. Operation Sofia spielte eine entscheidende Rolle bei der
ersten Verurteilung Rios Montts aufgrund von Genozid am 10. Mai 2013 (ebd.: 32ff).

% Auflistung hier: CEH, tomo I11, 1999: 345f.

81



sowie der Religion (CEH, tomo III, 1999: 172ft.). Die dokumentierte gezielte Ermordung von
Wissenstrigern kann als Ethnozid eingestuft werden (Oettler 2006).

Die zwischen 1980 und 1985 aufgestellten Zivilpatrouillen (PAC) stellten eine enorme
paramilitdrische Streitkraft — 1,2 Millionen meist indigener Hilfstruppen — dar (CEH, Tomo 1,
1999: 200). Die Patrouillen hatten ,,eine Lizenz zum Toten, Vergewaltigen, Verbrennen und
Zerstoren und unterlagen der Kontrolle des Militirs (Kruijt 2008: 31). Im Vorfeld hatte das
Verteidigungsministerium Spekulationen iiber mehr als 70.000 Anhinger der Guerilla unter der
Maya-Bevolkerung (die sogenannten Fuerzas Irregulares Locales, FIL) angestellt (Brett 2007:
50-52, Kruijt 2008: 29).

Alle ménnlichen Dorfbewohner*innen, unter ihnen auch Kinder, wurden gezwungen, Dienst in
den Zivilpatrouillen (PAC) zu leisten. Offiziell bestand ihre Aufgabe darin, die Sicherheit ihrer
Gemeinden und der umliegenden Gegend zu gewihrleisten und Guerilleros und ihre
Unterstlitzer*innen aufzuspiiren und anzuzeigen. Das System zielte darauf ab, die Kontrolle
iiber die indigene Landbevoélkerung ,,von innen* zu garantieren (Brett 2007: 133, CEH, Tomo
1, 1999: 201f., Garrad-Burnett 2010: 99, Remijnse 2002). Evangelikale Priester spielten eine
zentrale Rolle bei der Einrichtung der Patrouillen (Duyos 2020: 147, Stoll 1993: 109). Die
Schéadigung des sozialen Gefiiges der Gemeinschaften durch eine Kultur des gegenseitigen
Misstrauens und der Angst stellte eine militdrische Strategie dar. Dies bestdtigte eine
Pressemitteilung des Militdrs von 1984. Die PAC wurden als eine ,neue Form der
Sozialisation” prasentiert, wobei hierbei das gefestigte, tiefsitzende Vorurteil der Maya-
Bevdlkerung als ,,unzivilisiert, passiv und riickstdndig* sichtbar wurde. Jenes Stereotyp wurde
als schwerwiegender Grund fiir die Militirmafinahmen angefiihrt, wenn es weiter heif}t, dass
,»die indianische Bevolkerung ohne Aufsicht und auf sich alleine gestellt nicht in der Lage sei,
diese neuen Formen der sozialen, politischen und ékonomischen Organisation umzusetzen**°
(Guatemalan Army Public Relations Office, 1984: 2, zitiert nach Garrard-Burnett 2010: 100).
Die PAC standen unter der stidndigen Kontrolle des Militirs und waren bei Gewaltverbrechen

anwesend oder flihrten sie aus. Dazu gehorten Einschiichterungen, Bedrohungen, aber auch

%Qriginal: ,,[...] the PAC were a new form of socialization ...without supervision or any kind of control,
specially taking into consideration that the indian [sic] population were not in capacity of managing themselves
those new forms of social, political, and economic organization.” (Guatemalan Public Relations Office, ,,Las
Patrullas de autodefensa civil: la respuesta popular al proceso de integracidon socio-econémico-politico en la
Guatemala actual,” Guatemalan Army Public Relations Office, 1984: 2, zitiert nach Garrard-Burnett 2010: 100).

82



Folter von Gefangenen, Ermordungen, Vergewaltigungen und willkiirliche Hinrichtungen vor

der gesamten Gemeinde (CEH, Tomo 1, 1999: 219f1.).

Einige Gruppen hielten stand und fiihrten ein Leben auf der Flucht, bis sie sich sicher genug
fiihlten, um an abgelegenen Orten des Hochlands sesshaft zu werden und Dorfer zu griinden,
die sich selbst als Widerstandsdorfer (CPR, Comunidades de Poblacion en Resistencia)
bezeichneten (Ball et al. 1999, Brett 2007, 2008, Carmack et al. 1988, Stoll 1993 und Kapitel 5
dieser Arbeit).

3.2.5 Frieden und Nachkriegsentwicklungen

1985 lduteten die Présidentschaftswahlen erste Schritte Richtung Frieden ein. Zunichst ging
Guatemala zu zivilen Regierungen iiber (wobei das Militdr nur unter Druck der internationalen

Gemeinschaft seine Vormachtstellung reduzierte).

1991 wurden die Friedensverhandlungen aufgenommen. Dies geschah zunéchst unter Aufsicht
des Erzbischofs von Guatemala, spiter ibernahm ein Delegierter der Vereinten Nationen diese
Aufgabe. Im Dezember 1996 konnte schlieBlich unter Prisidentschaft von Alvaro Arzi

Irigoyen ein Friedensabkommen geschlossen werden (Kruijt 2008: 33).

In die Friedensvertrage von 1996 wurden viele wichtige Forderungen der indigenen
Bevolkerung aufgenommen, unter anderem sowohl rechtlicher Schutz der indigenen
Lindereien als auch die Riickgabe kommunalen Landes®'. Die Umsetzung der Vereinbarung
aus den Friedensvertrdgen von 1996 verlauft insgesamt schleppend (Kapitel 6 analysiert die
Arbeit der Maya-Bewegung auch im Hinblick auf diese Frage). Verschiedene Organisationen
und Parteien verdffentlichen jdhrlich Berichte, in denen sie auf die jeweiligen Versdumnisse,
Problematiken und Ungleichheiten in den verschiedenen municipios aufmerksam machen.
Nach Ansicht der politischen Linken strebten die Regierungen eine Umsetzung der
Vereinbarungen gar nicht an, sie akzeptierten die Inhalte der Friedensvertrage lediglich in
,rhetorischer Form*. Maflnahmen zur Verbesserung der Lebenssituation der guatemaltekischen

Bevolkerung setzten sie nicht zielgerichtet um, stattdessen implementierten sie eine

1 Bis Juli 2019 hatte keine Regierung diese Punkte umgesetzt und vielerorts das Schutzgebot schlicht ignoriert,
indem beispielsweise grofle Staudammprojekte in von indigenen Volkern besiedelten Regionen realisiert wurden
(z. B. die Hidroxacbal in Ju’a’, municipio Chajul, El Quiché).
(http://www.redlar.org/noticias/2010/9/2/Comunicados/Hidroelectrica-Hidroxacbal-en-Chajul-Quiche-Una-
traicion-mas-del-gobierno-contra-los-pueblos-Mayas-de-Guatemala/ Zugriff 24.04.2011).

83



,heoliberale und privatisierende* Agenda (Programa de gobierno del Movimiento Amplio de
Izquierdas — MAIZ 2008-2012). Die Situation der Frauen, insbesondere der indigenen Frauen
im ldndlichen Raum, verschlechterte sich. In vielen Landesteilen blieben neben einer
Erndhrungskrise unangemessene, qualitativ minderwertige Bildung, Analphabetismus,
Unsicherheit, Einfluss und Macht der organisierten Kriminalitidt, Mangel an Glaubwiirdigkeit
der Politik und Nichtregierbarkeit die Regel. Als weitere Faktoren sind die wirtschaftliche
Abhingigkeit von Geldriicksendungen aus den USA sowie Privatisierungen und der Ausschluss
des kleinbetrieblichen Sektors zu nennen (Morales Lopez 2007: 86—87). Zudem fehlten lange
Zeit politisch Agierende, die die indigene Bevolkerung angemessen repriasentieren konnten.
Kommissionen wie z. B. DEMI (Defensoria de la Mujer Indigena) oder CODISRA (Comision
Presidencial contra la Discriminacion y el Racismo) konnten lange Zeit aufgrund fehlender

Ressourcen nicht angemessen arbeiten (ebd.: 112).

Rassismus, Marginalisierung, Ungleichheit, Gewalt und Straffreiheit (impunidad) waren zur
Zeit der Feldforschung 2007-2010 nach wie vor Realitdt fiir indigene Bevolkerungsgruppen in
Guatemala (Carmack 2009: 186). Der Staat behandelte sie als Biirger zweiter Klasse und
verstirkte ihre Bevormundung durch den folkloristischen Einsatz von Maya-Assistent*innen in

verschiedenen offiziellen Kontexten sowie paternalistische Programme (AI 2007).

Das Justizsystem ist nach wie vor fragil®?> und MaBnahmen zur Traumabewiltigung finden nur
im geringen Male statt®, die psychologischen Programme sind von ausléndischer Finanzierung
abhingig. Ivan Velasquez Gomez bestitigte 2019 diesen Trend und stellte einen
Zusammenhang zwischen systemischer Korruption, Straflosigkeit der Machthabenden und dem
Staat als Vermittler partikuldrer Interessen her. Die Korruption schrinkt die Menschenrechte
historisch diskriminierter Bevolkerungsteile zusétzlich ein. Ein defizitires Justizsystem wie das
guatemaltekische fiihrt dazu, dass die Voraussetzungen fiir ein Leben in Wiirde nicht gegeben
sind, und verhindert die aktive Partizipation diskriminierter Teile der Bevolkerung. Der Staat

schwicht die demokratischen Institutionen u. a. durch unkontrollierte Finanzierung von

92 Laut einer reprisentativen Umfrage von Latinobarémetro hatten 2010 nur 13 % der Guatemalteken Vertrauen
in die Polizei und {ibrige Staatsorgane.

937. B. das Programm ,,Programa de Resarcimiento®, das jedoch in erster Linie (minimale) finanzielle
Entschiadigungszahlungen an Hinterbliebene vorsieht.

84



Wahlkamptkampagnen. Laut Veldsquez Gémez fehlt es zudem an entsprechenden Reformen,

die eine Partizipation der Zivilgesellschaft durchsetzen kénnten®,

Ein Teil der Feldforschungen zu dieser Arbeit (in den Jahren 2007 bis 2010) fillt in die
Legislaturperiode Alvaro Coloms. Der offizielle Diskurs proklamiert seit dieser Zeit einen
multikulturellen Staat, Vielfalt und Einheit sowie ,,interkulturelle Bildung®“. Realitdt und
Proklamation gehen jedoch im guatemaltekischen Fall, wie in vielen Lindern Lateinamerikas,

weit auseinander.

In Guatemala, so Grandin (2000: 15), liegt eine besondere Situation vor: die Maya leben
Geschichte und Kultur unabhingig von den Kriften, die den guatemaltekischen Staat
hervorgebracht haben. Zudem findet die Maya-Kultur oftmals aul3erhalb des nationalen Lebens
statt, in der Peripherie. Die unterschiedlichen Maya-Identitédten sind nicht mit anderen ruralen
Identitdten zu einer homogeneren verschmolzen, auch wenn sozialistische Reformbewegungen
wie das CUC dies anstreben. Diese Situation ist unter anderem auf die Einfithrung des
Kaffeeanbaus unter der frithen republikanischen Wirtschaftspolitik zuriickzufiihren. Die
okonomische Macht wurde dabei von einer kleinen, oligarchischen Elite ausgeiibt, die durch
verwandtschaftliche Verbindungen oder Heiratsallianzen miteinander verkniipft war und tiber
umfangreiche Léndereien, groBflichigen Kaffee- und Zuckeranbau, Bankgeschifte und
Bauunternehmen verfiigte (Kruijt 2008: 17). Die Elite grenzt sich zudem {iber ihre ethnische
Selbstdefinition als blancos sowohl von der indigenen als auch von der mestizischen
Bevolkerung ab. Weder im republikanischen Rassismus des frithen 19. Jahrhunderts noch zu
einem spiteren Zeitpunkt war die politische Partizipation der verarmten Landbevolkerung
erwiinscht. Jegliche Form der indigenen politischen Partizipation wurde entweder unterdriickt
oder als riickschrittlich und ahistorisch abgestempelt. Die Ereignisse in den 1970er und 1980er
Jahren verstirkten dies. Auch nach Abschluss der Friedensvertrage arbeiten
Oppositionsbewegungen, die mehrheitlich aus indigenen Mitgliedern bestehen, gegen méchtige

Kriéfte, denen daran gelegen ist, diese Partizipation zu unterbinden.

Das primdre Ziel der Friedensverhandlungen bestand in der Verhinderung weiterer
Massenmorde. In diesem Zusammenhang waren die Formulierung indigener Rechte sowie die

zunehmende internationale Aufmerksamkeit von entscheidender Bedeutung (Grandin 2000:

% Ivan Velasquez Gomez, 2019, La lucha contra la corrupcion y estructuras criminales — condicién sine qua
non para realizar derechos humanos para todos, Vortrag im Rahmen der Tagung The Americas 2019 — Visions of
the future(s) in the Americas, 12.—14.06.2019, Universitdt Bonn.

85



16). Das Bild der Maya-Gemeinschaften ,,zwischen zwei Fronten* (Stoll 1993%) ist zwar
teilweise zutreffend, aber nicht ausreichend, um zu erklidren, welche Prozesse und Krifte hinter
dem unermesslichen Gewaltausbruch standen (Grandin 2000: 18). Die Berichte der beiden
Wahrheitskommissionen CEH und REMHI aus den Jahren 1999 und 1998 kdnnten theoretisch
die Grundlage fiir die (Wieder-)Herstellung der Zivilgesellschaft bilden (Garrard-Burnett 2010:

“% und versucht Bedeutung aus

xiii). Die Nation sucht nach einer ,,brauchbaren Vergangenheit
dem nationalen Trauma zu gewinnen und damit in eine bessere und gerechtere Zukunft zu
starten ebd.: 4).

The imperative to build forgiveness and reconciliation translated individual modes of working
through trauma to the national social and political sphere in the name of building social and
political consensus. In the end, the focus on specific cases, individual victims, and individual
perpetrators abets the slippery move from individual experiences of trauma and healing to social
structure and political process. (Grandin / Klubock 2007: 24)

Fazit

Der dargestellte historische Hintergrund ist ein wesentlicher Schliissel zur Anndherung an das
Verstindnis der zahlreichen Konfliktlinien innerhalb der Gemeinschaften in der Ixil-Region.
Die angesprochenen Ambiguititen und Widerspriiche sind vor diesem Hintergrund besser
einzuordnen. Ebenso werden die Herausforderungen fiir Initiativen aus den Bereichen des
kulturellen Aktivismus und der Bildung deutlich. Die iiber Jahrhunderte andauernde Gewalt
und Diskriminierung, darunter Verbrechen gegen die Menschlichkeit, aber auch Globalisierung
und Digitalisierung haben die Ixil-Identitdt und Ixil-Kultur, Traditionen und Religion geprigt.
Sie lassen auch deren enorme Anpassungs- und Widerstandsfdhigkeit deutlich werden.
Widerstand und Handlungsmacht &uflern sich in den Wirkungsbereichen der kulturellen

Aktivist*innen und der Ixil-Universitit als Gegenentwurf zum staatlichen Bildungsapparat.

93Stolls Arbeiten sind jeweils kontrovers diskutiert worden. Between two Armies wurde insbesondere kritisiert,
da Stoll hier die These aufstellte, der Krieg sei in erster Linie von der Guerilla in der Region geschiirt worden,
und da er den Ixil eine passive Opferrolle zuschrieb. Diese Darstellung ermoglicht eine relativierende Sicht auf
die Verantwortung des Militdrs fiir die Verbrechen gegen die Menschlichkeit in der Ixil-Region und ist daher
gefahrlich (Le Bot 2003, Lofving 2005).

%Urspriinglich von Robert Moeller 2001 in Anlehnung an Deutschland formuliert.

86



4. Das immaterielle kulturellen Erbe der Ixil

Dieses Kapitel geht der Frage nach, wie und wo kulturelle Resilienz und Selektion
angestammten Wissens zum Ausdruck kommen. Zu diesem Zweck erfolgt unter Einbeziehung
ritualtheoretischer Schliisselkonzepte eine Analyse der wéhrend der Feldforschung
gesammelten ethnographischen Daten. Von besonderem Interesse ist dabei die Dynamik des
immateriellen kulturellen Erbes und dessen Beitrag in der Konstruktion von kollektiven
Identitidten. Im Fokus der Analyse stehen dabei Akteure und Akteurinnen, Aspekte und
Handlungen, die sowohl von kultureller Resilienz als auch von Selektion zeugen. Im Einzelnen
werden das Kalenderwissen und Divinationspraktiken, verschiedene Rituale, Mensch-Umwelt-

Beziehungen und orale Traditionen besprochen.

Die traditionellen, eigenen kulturellen und sozialen Handlungen, Regeln, Werte und
Glaubensvorstellungen sowie die Kosmogonie sind dem Ixil-Konzept costumbre inhdrent.
Costumbre beinhaltet ebenfalls {iber die Jahrhunderte mit dem katholischen Glauben
ausgehandelte Elemente. Der Bereich des immateriellen kulturellen Erbes ist dynamisch, die
einzelnen Komponenten unterliegen Selektion und (Re-)konstruktion. Die symbolischen

Konzepte sind teilweise umkampft.

Historische Briiche, die auf die Zeit der violencia zuriickgehen (zwischen Ex-PAC und Ex-
Guerilla), sowie Konfliktlinien zwischen Praktizierendenden der traditionellen Religion
(kacholpom) und Mitgliedern neo-protestantischer evangelikaler Glaubensgemeinschaften
tragen zu Division bei. Dabei entstehen teilweise widerspriichliche Zusammenhénge.
Gleichzeitig kdmpfen die Gemeinden in der Ixil-Region mit erheblichen soziookonomischen
Herausforderungen. Ziel der Untersuchung ist die Analyse der Prozesse, die die Konstruktion
von kollektiven Identititen, Gemeinschaft und Zusammenhalt im Kontext von

soziobkonomischen Problemen und historischen Briichen pragen.

4.1 Ordnende Systeme

Im Rahmen meiner Feldforschung in verschiedenen Dorfern konnte ich Rituale und
Divinationen beobachten, die zu unterschiedlichen Anldssen durchgefiihrt wurden. Neben
agrarphdnomenologischen Anldssen wurden Rituale, sogenannte sajb'ichil, durchgefiihrt, um
offene Konflikte und ungeloste Probleme zu 16sen. Mit dem Begriff sajb'ichil oder dem

spanischen Terminus ceremonia bezeichneten die Ixil die iibergeordnete Kategorie ,rituelle

87



Handlung“. Rituale dienen jeglichen Belangen, sei es der landwirtschaftliche Zyklus, die

Gesundheit oder private Angelegenheiten (Rodriguez 2018: 62).

Die rituellen Handlungen, sajb ’ichil, unterschieden sich in Bezug auf die Teilnehmer*innen,
die Dauer, den Hintergrund und den Wirkungskreis. Neben kollektiven, 6ffentlichen Ritualen
(komon sajb’ichil), die moglichst viele Mitglieder einer Gemeinschaft involvierten und
erreichten, wurden individuelle, private Rituale durchgefiihrt, die an persdnliche Wiinsche oder
Probleme gekniipft waren (z. B. Heilrituale oder personliche Divination bei Krankheit, sozialen
oder 6konomischen Problemen). Dabei konnte sowohl physische als auch psychologische
Heilung angestrebt werden oder beides zugleich. Aullerdem fanden Rituale statt, die zwar dem
Allgemeinwohl oder einer groferen Gruppe dienten, Jedoch nur bestimmte, ausgewéhlte
Personen an der eigentlichen Durchfiihrung beteiligt waren (Spanisch ceremonias para la vida,
Zeremonien fiir das Leben)®’. Zwei b’aalvatxtiixh®® aus der aldea Sotzil gaben an, dass
sajb’ichil die Ixil-Bezeichnung fiir ein Ritual ,,fiir die Erde* ist, und es in einem Jahr 16 Rituale
(die jeweils zwei Tage andauern) fiir die Erde gibt. AuBerdem werden sajb ‘ichil fiir das Leben,
die Aussaat und den Mais abgehalten. Diese hatten entweder die Aufgabe, Krankheiten von
einer Familie fernzuhalten oder die erforderliche Vergebung und Erlaubnis fiir eine Aktivitét im
Zusammenhang mit dem landwirtschaftlichen Zyklus (z. B. die Aussaat des Maises) von #x ‘utx’
tz’ava’ (Mutter Erde) und von Gott einzuholen:

[...] Hay que pedir permiso a la naturaleza y al Dios, que dio la vida. Hay que pedir permiso,
pedir perdon, porque estamos destruyendo la tierra, la madre tierra que da comida al hombre y
al animal [...].”? (Pedro Kaba Laynes, Chel, Chajul, 06.04.2008)

Diese Rituale (z. B. zur Aussaat) wurden in der Regel kollektiv vorbereitet, sie dienten dem
Wohl aller Mitglieder der Gemeinschaft. Die religiosen Spezialist*innen betonten wiederholt,
dass jedes Ritual und jede rituelle Handlung als Ausdruck von Respekt gegeniiber der Natur,
Gott und den Heiligen bzw. sakralen Elementen (aanhel) sowie den Ahnen zu verstehen ist.
Jeder Eingriff in die Natur galt als ,,Siinde, fiir die um Vergebung gebeten werden musste. Dies
geschah durch ein entsprechendes Gebet, einen adidquaten rituellen Diskurs mit der Natur, Gott,
den Heiligen und den Ahnen. ,,Hay que pedir perdon por el hecho del mal que estamos haciendo

frente a la tierra. Hay que orarlo.” (Interview Pap Me’k Bernal, Chel, Chajul 16.04.2008).

97 Zum Beispiel ein Ritual auf dem Friedhof zu Ehren der Verstorbenen an deren Geburtstagen (teilnehmende
Beobachtung Geburtstag des verstorbenen Vaters meines Ixillehrers Gerardo in Nebaj, 11. Mérz 2008).

8 Bartolomé Ramirez und Pablo Asicona, interviewt am 21.04.2008 in Sotzil.

9 [...] Wir miissen die Natur und Gott, der das Leben gab, um Erlaubnis bitten. Wir miissen um Erlaubnis
bitten, um Vergebung bitten, da wir die Erde zerstoren, die Mutter Erde, die Menschen und Tiere ernédhrt [...]“

88



Auszug aus dem Feldtagebuch, Aussaatritual

Am 21. April 2009 begannen die Vorbereitungen fiir das Ritual in Vorbereitung auf die Aussaat am
ndchsten Tag. Dazu fanden sich zwischen 16 und 18h im Haus von Maxh (Tomas) die Viiter derjenigen
Familien aus Las Violetas ein, die das Ritual zum Wohle ihrer Familien und zum Gelingen ihrer milpa
in Auftrag gegeben hatten. Las Violetas ist ein relativ neuer canton in Nebaj, es handelt sich um Land
das den freiwillig aus den Comunidades de Poblacion en Resistencia de la Sierra zuriickgekehrten
Familien zur Wiederansiedlung zur Verfiigung gestellt wurde. Die Familien haben kleine Landparzellen,
gerade grofs genug fiir ein kleines, einfaches Haus mit einem Wohnraum und einer Kiiche, Wellblechdach
und Winden aus Brettern.

Insgesamt hatten sieben Familien zwei b’aalvatztiixh beauftragt: Don Gaspar und Pap Me’k (aus
Turansa, der aber gar nicht erschienen ist). Um bestmogliche Bedingungen fiir die Aussaat der Milpa
zu haben, miissen sowohl txutx txava’als auch Jesus und verschiedene Heilige gleichzeitig um Erlaubnis
und um Verzeihung gebeten werden. Zur Beschaffung aller notwendigen Materialien fiir das Ritual, der
Bezahlung der b’aalvatztiixh und der Durchfiihrung der abschlieffenden Feier haben alle teilnehmenden
Familien und auch die municipalidad und einige NROs, sowie ich als teilnehmender Gast einen kleinen
Betrag gespendet.

Die Materialien, die an diesem Nachmittag fiir das Hauptritual vorbereitet wurden, bestanden aus
Kerzen in verschiedenen Lingen (ca. 15 cm, 25 cm, 35 cm und eine 50 cm, alle weif3, sowie drei Kerzen
in Gldsern, davon zwei bunte und eine weifle), pom, ocote und kuxa (selbstgebrannter hochprozentiger
Schnaps) und bombas (faustgrofse Sprengstoffkorper aus Eigenproduktion, die in einem ca. 35 cm hohen
standfihigen Eisenrohr geziindet werden, und sehr laut sind, wenn sie explodieren).

Die Materialien mussten auf acht Pakete gleichmdflig verteilt werden, davon eins fiir denselben
Nachmittag und sieben fiir die Familien fiir den néchsten Morgen, bestehend aus jeweils zehn Kerzen,
einer halben libra ocote, 0,1 | kuxa und zwei Handvoll pom. Das Baumharz, pom, wurde mit meiner
Unterstiitzung in kleine Tiiten verpackt. Die Materialvorbereitung war eigentlich Mdnnersache. Die
Frauen, darunter Maxhs Frau, Petrona, und zwei weitere Frauen, bereiteten in der Kiiche das Essen zu.

Nach dem Schniiren der Pakete begann Don Gaspar mit der Durchfiihrung des Rituals. An einer Wand
war der Hausschrein der Familie, mit Kerzen und Blumen, und einem Kreuz. Don Gaspar kniete sich
vor den Schrein und entfachte ein Feuer, um das er Kerzen kreisformig aufstellte. Gleichzeitig sprach er
sein Gebet. Dann ging ein Glas mit Bier herum, das alle schnell leerten. Bei dem Gebet kamen nicht die
Kalendertage vor, jedoch , aanhel Jesus, aanhel Maria*, und auferdem wurden die Namen der
Familienmitglieder von Maxh genannt, da wir uns in seinem Haus befanden. Nach der Zeremonie gab
es caldo de res mit tamalitos. Dies ist ein typisches Essen fiir Feierlichkeiten aller Art, z. B. bei
Familienfeiern oder der Einweihung von Handwaschstationen in Schulen.

Das Ritual am ndichsten Morgen fiihrte Dan Gaspar in einer Felsspalte auf dem Berg Vi’ Jamal durch
(siehe Abbildung 8), dieser befindet sich ca. 8 km siidlich der Ortsmitte von Nebaj, ganz in der Nihe der
Strafie nach Sacapulas'”. Nebaj liegt in einer Hochebene, die in alle Himmelsrichtungen von
hoherliegenden Bergen umgeben ist. Auf der Spitze gibt es einen grofien Felsen, mit einer Spalte, die
grof3 genug ist, dass Don Gaspar hineingehen kann, um dort das Ritual durchzufiihven. Von der
Umgebung sind der Felsen und die ca. 3x4 m grof3e Fliche davor durch einen natiirlichen Graben
getrennt (in dem Spuren vorausgegangener Rituale liegen, unter anderem auch leere Flaschen aus
Plastik).

Bevor Don Gaspar mit dem Ritual begann, hat er zusammen mit dem anderen Familienvater, der uns
begleitete, mit einem Zweig den Vorplatz und den Felsspalt gefegt, und Miill in den Graben geworfen.

100 Obwohl ich Pedro fiir seine Familie offiziell bei diesem Ritual vertreten sollte, war vor allem Don Gaspar
nicht sonderlich davon begeistert. Erfolglos versuchte er, mich mit der Argumentation, dass man schon sehr, sehr
frith am Morgen aufbrechen wiirde, von meinem Vorhaben abzubringen.

89



Dann hat er vor dem Felsspalt ein Feuer gemacht, Kerzen aufgestellt, pom angeziindet und gebetet.
Anschlieffend wiederholte er dies in der Felsspalte noch einmal. Nach seiner Aufforderung nannte ich
die Namen von Pedros Familienmitgliedern, und so tat es auch der andere Familienvertreter. Ungefihr
eine halbe Stunde vor Ende der Veranstaltung kam noch eine weitere Gruppe an den Ort, bestehend aus
einem b’aalvatztiixh und zwei Begleitern. Sie hatten die gleichen Utensilien dabei und fiihrten die
rituellen Handlungen in derselben Reihenfolge durch.

Der Riickweg wurde am Ortseingang von Nebaj von einer Strafsenblockade und Demonstration der
Busfahrer gestoppt. Da haben wir uns auch getrennt und erst am Abend zur groffen Feier
wiedergetroffen. Die Feier fand im Haus von Maxh in Las Violetas statt, es gab eine Marimba und es
wurde viel getrunken (Bier und kuxa), sowohl von den Mdnnern als auch von den Frauen. Don Gaspar
hat iiber den gesamten Abend hinweg in unregelmdfigen Abstinden vor einem Hausaltar Gebete
gesprochen (mit Unterbrechungen, um zu trinken und zu tanzen). Es gab auch wieder caldo de res und
rote tamalitos. Teilweise waren die Teilnehmer so stark alkoholisiert, dass sie sich nicht mehr
selbststdndig auf den Beinen halten konnten. Das Fest endete gegen 6 Uhr morgens.

Auch Colby / Colby (1981: 40ff.) verzeichneten sajb ‘ichil (dawn ceremony) als ein Ritual, das
in der Regel vom frithen Abend bis zum frithen Morgen des folgenden Tages andauerte. Dabei
musizierten und beteten die Teilnehmer*innen nicht nur, sondern feierten ebenfalls mit Speisen,
Getranken und Tanz. Wéhrenddessen fiihrten ein oder mehrere b ‘aalvatxtiixh mehrere Rituale
durch. Grundlegend fiir die Durchfiihrung eines Rituals bei den Ixil ist das Verstdndnis von
jeder menschlichen Aktion als einen Eingriff in die natiirliche Umwelt, der einen Wandel und
unter bestimmten Umstinden Zerstorung herbeifiihrt. Es ist daher essenziell, im Vorfeld
Erlaubnis und Vergebung vonseiten der Natur sowie gottlicher Instanzen zu erwirken. Ein
Versdumnis kann schwerwiegende Konsequenzen nach sich ziehen, die sich in Form von
Krankheiten, Hunger, Naturkatastrophen oder gar Tod &duBlern konnen. Aus kulturhistorischer
Perspektive lésst sich eine Parallele zu einem Kapitel des Codex Dresden herstellen, welches

augurios (Vorzeichen/Omen) zum Thema hat.'°!,

4.1.1 Akteure und Akteurinnen

Das Wissen tiber die Durchfiihrung der Rituale besitzen in der Regel Spezialist*innen, ,,die {iber
einen privilegierten Zugang zu hoheren Méachten verfiigen* (Eriksen 2010: 227). Sie wirken in
unterschiedlichen Bereichen und befassen sich mit diversen Aufgaben. Im Folgenden stelle ich
die Spezialist*innen, namentlich b aalvatztiixh (auch hiufig auf Spanisch als sacerdote Maya,
guia espiritual oder verallgemeinernd als adivino bezeichnet), aaq 'ii (Kalenderpriester*in oder
adivino), aatz’ak (Heiler*in) und aakun (Schaden anrichtender religiose*r Spezialist*in) sowie

kuy’intxa (Hebamme, Heilerin) auf Grundlage der gefiihrten Gesprache und Interviews vor.

191 Grube 2009, Notas del taller de epigrafia, Antigua Guatemala, publiziert 2012.

90



B’aalvatztiixh

Eine*n b’aalvatztiixh (auch hiufig auf Spanisch als sacerdote Maya, guia espiritual oder
verallgemeinernd als adivino bezeichnet, siehe auch aagq ’ii), sahen die kacholpom in der Ixil-
Region Ende der 2000er Jahre als die hochste Autoritdt an. Oftmals bekleidete er oder sie auch
mindestens ein weiteres politisches Amt, z. B. als principal (,Mitglied des Altestenrates®),
alcalde indigena (,indigene*r Bilirgermeister*in“) oder Mitglied des COCODE (Consejo
Comunitario de Desarrollo, ,Rat fiir Gemeindeentwicklung®), regelte z. B. Infrastruktur,

Bildung und rechtliche Angelegenheiten).

Diese Amter hatten mehrheitlich Ménner inne. Die Ehefrauen erwiesen sich jedoch ebenfalls
als kompetent, sie blieben mit ihrem Wissen jedoch im Hintergrund und nahmen durch die
Beratung ihrer Eheménner auf Entscheidungen FEinfluss. Frauen waren keines Falls von
Diagnosen und Entscheidungen ausgeschlossen, sie agierten indirekt!'%?. Ein Klient eines
b’aalvatztiixh trat jedoch nie an die Ehefrau direkt heran. Die einzige in der Offentlichkeit
auftretende weibliche b’aalvatztiixh war zu jener Zeit Nan Aan (Ana Laynez). Sie agierte bei
Offentlichen Ritualen wie z. B. dem Neujahrsritual (Abbildung 17) und baute sich in den Jahren
vor ithrem Versterben 2023 eine Prdsenz in den sozialen Medien auf. Als Mitglied der
Ixilbewegung in Nebaj engagierte sie sich auch in Kontexten der politischen Teilhabe von

Frauen.

Bei der Berufung in das Amt des b ‘aalvatztiixh bzw. aaq i spielten Tridume eine wichtige Rolle,

worauthin ,,der Weg zu einem Lehrer gefunden wurde*!'%

und die Fertigkeiten von einer
Generation zur nachsten weitergegeben wurden. Pap Me’k aus Nebaj erzihlte mir, dass er sich
durch einen Traum mit Anfang 20 dazu berufen fiihlte, bei einem é&lteren aaq ii in die Lehre zu
gehen und die Kunst der Divination zu erlernen. Dabei hospitierte er zunichst bei Sitzungen
seines Lehrers und begann dann schrittweise, einzelne Konsultationen und letztendlich auch die

104

Klient*innen zu tibernehmen ™. Die Anliegen der Klient*innen betrafen in der iiberwiegenden

Zahl von Fillen gesundheitliche Probleme sowie personliche Entscheidungsfindungen.

102 Bereits Colby und Colby hielten fest, dass Frauen durchaus iiber rituelles Wissen verfiigten, jedoch in der

Regel nur selten in der Offentlichkeit praktizierten (1981: 312).

103 Tn der ethnographischen Literatur dokumentieren unter anderem Tedlock 1982, Colby und Colby 1981,
Bunzel 1952 und LaFarge und Byers 1997 [1931] ebenfalls die Berufung in das Amt eines religidsen
Spezialisten durch einen Traum. Tedlock vermerkt zudem, dass die ,,Berufenen* zunichst ein oder mehrere
Probleme meistern miissen, oftmals miissen sie eine Krankheit iiberstehen (Tedlock 1982: 54).

194 Ahnlich duBerte sich Gabriel Asicona Sanchez aus Ilom, Chajul (07.05.2008). Sein Lehrer war sein Vater.

91



Im Gegensatz dazu dulerte Nim Lu’, b 'aalvatztiixh aus Jal a’ las Flores, im April 2008 in einem
Interview, dass er ohne Anleitung eines Alteren und allein aufgrund wiederkehrender Triume
iiber die Ausiibung von Divination und Ritualen die Tétigkeit als b'aalvatztiixh aufgenommen
hatte.: ,,[...] empecé a sofiar, nadie me ensefio, tal vez es mi don, asi practico.” (,,Ich begann zu

traumen, niemand brachte es mir bei, vielleicht ist es meine Gabe, also praktiziere ich es®).

Die Aufgabe des b’aalvatztiixh besteht in der Benennung der Tage, an denen Rituale fiir die
Gemeinschaft (z. B. Aussaat) oder Rituale der cofiadia’® abgehalten werden. Dariiber hinaus
fiihrt ein b’aalvatztiixh auch Rituale zur Heilung eines Kranken oder zur Abwendung bzw.
Auflosung einer brujeria durch (lokale Definition siehe unten). ,,Dinge in Ordnung bringen und
Zeit organisieren™ war zur Zeit meiner Feldforschung Aufgabe der aaq’ii, sp. adivino, der

106

,»Wahrsage-/ Kalenderpriester' ™ und der b’aalvatztiixh. Eine genaue Abgrenzung der beiden

Titel nahmen meine Gesprichspartner*innen nicht vor, sie verwendeten sie synonym.

Wihrend dieser Rituale fithren b aalvatztiixh bzw. aaq ’ii einen rituellen Diskurs in mantischer
Sprache, der sich deutlich von der Alltagssprache unterscheidet!®’. Colby und Colby trennen
zudem diese beiden Aufgabenbereiche der prayersayer, Gebetssprecher:

[...]1 (1) the elected Ixil priest (b 0oq ‘ol b’aalwactiis), who determines the days on which both
communal religious ceremonies and cofradia ceremonies are to be held; (2) prayersayers
(b’aalwactiis), who request good providence or assist in effecting cures of sick clients and who
function in dawn ceremonies of various kinds; [...] (1981: 46)

In den Jahren 2007-2010 trat die Fundamaya oftmals mit ithren talleres und capacitaciones an
die Stelle des unter (1) von Colby / Colby genannten ,,gewidhlten Ixil Priesters®, sie lehnte die
individuelle Bestimmung der Tage durch einzelne Spezialist*innen ab und legte zentral die Tage
fiir Rituale von gemeinschaftlichem Interesse fest. Dabei orientierten sie sich an der Praxis der
K’iche’. Eine mdgliche Erklarung konnte ein Bediirfnis nach einheitlichem Auftreten der Maya
im nationalen Kontext sein. Sowohl gesellschaftspolitische als auch bildungspolitische Themen
werden offiziell mit der Kategorie ,,Maya“ verhandelt, zu viele unterschiedliche Positionen und
Handlungsversionen auch im religids-rituellen Leben konnten diese neugewonnene Einigkeit

storen. Diese demonstrative Einheit als ,,Maya“ ist ein duBlerst fragiles Konstrukt einer

195 Bine cofradia bezeichnet eine religidse, soziale und kulturelle Bruderschaft, die seit der Kolonialzeit in den
lateinamerikanischen Gesellschaften présent ist. Sie verbindet die sakralen mit den profanen Sphéren der
Gesellschaft (Hidalgo Torres 2013). Es existiert umfangreiche Literatur zu dem Thema, z. B. Koechert (2007).
196 In der Literatur als daykeeper (Tedlock) und diviner (Colby / Colby) bezeichnet.

107 Meine Ubersetzerin Ana gab an, den b ‘aalvatztiixh nicht ausreichend zu verstehen, da er viele archaische
Vokabeln und Formen gebraucht, die nicht mehr Teil der Alltagssprache sind.

92



mehrheitlich urbanen Bildungselite, die ihrerseits nach Losungen sucht, die historisch und nicht

ethnisch begriindeten Spaltungen auf Mikroebene der Gemeinschaften zu iiberwinden.

Aatz’ak

Als aatz ak wird ein Heiler oder eine Heilerin bezeichnet. Das Verb #z ‘aka 'm bedeutet heilen,
Abhilfe schaffen!®. Die Aufgaben des oder der aatz ‘ak betreffen hauptsichlich die Anwendung
traditioneller Medizin, wie z. B. der Besuch des Schwitzbades, oder die sachkundige
Anwendung von Heilpflanzen. Heilung von Krankheiten, die auf mal espiritu (,,schlechter
Geist®) zurlickzufiihren sind, werden in der Regel durch einen rituellen Diskurs geheilt, #z’aka
aq‘ — curar (con) palabras; ,,mit Worten heilen* oder durch ,,pusten/wehen heilen* (soplar),
xuli ‘m aanima - soplar (como polvo con) la persona, ,,die Person anblasen (wie Staub)*“!?°. Dies
gilt in dhnlicher Weise fiir die Behandlung von Verbrennungen (quemadura)’!’. Eine Krankheit
ist Ausdruck von der durch iibernatiirliche Wesen oder durch das Wirken religioser
Spezialist*innen gefangenen eigenen Seele. Das libernatiirliche Wesen oder ein anderes

Mitglied der Gemeinschaft wurden durch Fehlverhalten verirgert!!!.

K'uyintxa’

Die einzige Rolle, die ausschlieBlich Frauen vorbehalten ist, ist die der &k 'uyintxa’ (comadrona),
der Hebamme. Die Hebammen sind wichtige Beraterinnen in ihren Gemeinden, die neben dem
spezifischen Wissen zur Geburtshilfe auch Kenntnisse zu anderen Bereichen der traditionellen
Medizin haben. In den Dorfern der Ixil-Region sind Hebammen nach wie vor von
unschitzbarem Wert. Die Bevdlkerung hat keine ausreichende Zugangsmoglichkeit zu
medizinischer Versorgung und begegnet der Schulmedizin mit Skepsis''?. Eine k’uyintxa’
bewahrt das traditionelle medizinische Wissen und gibt es an ihre Tochter weiter, eine formale
Ausbildung durchlaufen die Frauen nicht. Anlésslich einer im puesto de salud von Chel im

April/Mai 2008 organisierten Weiterbildung fiir Hebammen bot sich mir die Gelegenheit mit

1%8Verb 1z ’ak bedeutet im klassischen Maya ,,Dinge in Ordnung bringen, Zeit organisieren®. Hierbei handelt es
sich um eine linguistische Ubereinstimmung, die in den Hochlandmayasprachen des K’iche’-Sprachzweigs
beispielsweise nicht vorkommt. In der Debatte um den moglichen Kontakt, den die Ixil wéhrend der Klassik mit
den Tieflandmaya im Petén gehabt haben sollen (und ihre Position als Héndler, die die Handelsroute zwischen
Hoch- und Tiefland kontrolliert haben) ist dies ein interessantes Detail.

19 Interview Diego Brito Brito, Amaq’chel, Chajul, 07.04.2008.

10 Interview Marcos Codian, Ilom, Chajul, 05.05.2008.

! Diesen Sachverhalt dokumentierten ebenfalls Colby 2004: 84, Gossen 1998 und Tedlock 1992.

112 Eine Ausnahme stellt das Dorf Chel dar: hier gibt es eine Gesundheitsstation, in der regelmiBig (2-3mal im
Jahr) Fortbildungen fiir Hebammen durchgefiihrt werden. Diese werden auch von den Hebammen der
umliegenden caserios, Weiler, besucht. In der Geburtshilfe scheint also die Schulmedizin die traditionelle
Medizin zu ergiinzen. Auch nach Ilom kommen regelmiBig Arzte, die Seminare fiir die 6rtlichen Hebammen
anbieten.

93



Hebammen aus den Dorfern Chel, Ilom, Cajchixla, Xaxmoxan, Jal a’ las Flores, Amaq’chel und
Santa Clara ins Gespriach zu kommen. Trdume spielten bei den individuellen Werdegédngen der
Frauen eine Rolle. Dies dhnelt der ,,Berufung® zum b 'aalvatztiixh. Ein oder mehrere Trdume,
die die Ausfiihrung der Arbeit als Hebamme darstellten, motivierten die Frauen dazu, als
Hebamme titig zu werden. Einige der dlteren Frauen gaben an, dass sie in Notsituationen zum
Handeln gezwungen waren und nicht bei einer bereits praktizierenden Hebamme gelernt hatten.
Die richtigen MaBBnahmen zur Vorbereitung, Betreuung, Durchfiihrung und Nachbetreuung bei
einer Geburt lernten sie dennoch in der Regel durch Hospitation und Assistenz bei einer

praktizierenden Hebamme. Die Religionszugehorigkeit war nicht von Bedeutung.

Dariiber hinaus verfiigen kuy 'intxa liber ein breites Wissen im Bereich der traditionellen
Medizin und der Heilkrduter. Einige der Frauen, die wihrend des Biirgerkriegs eine gewisse
Zeit auf der Flucht in den Bergen lebten, erzdhlten mir, dass sie den hierbas eine besondere
Wertschidtzung entgegenbringen. Der Begriff umfasst alle griinen Wildpflanzen und
Wildkrauter, die in der montaria zu finden sind, und entweder essbar sind oder sogar eine
heilende Wirkung haben. Sie gelten als ,heilig®, da sie das Uberleben in den Bergen
ermOglichten: ,,Vivimos gracias a las hierbas. Dank der Krduter leben wir.* (Kuxh, April 2009).
In Zeiten der Not, wie z. B. bei Ernteausfillen, nach Diirren oder Erdrutschen, machen hierbas
noch stets einen wichtigen Teil der Grundversorgung aus. In den von mir besuchten Dorfern
und Weilern im municipio Chajul standen hierbas haufig auf dem Speiseplan. Die Malanga
(Tannia) — Wurzel (auch Tannia, lat. Xanthosoma sagittifolium) findet als Substitut fiir Mais
Anwendung. Die Zubereitung der etwas bitter schmeckenden Knolle erfolgt durch Kochen und
anschliefendes Vermahlen zu einem dem Maisteig dhnlichen Teig. Aus diesem Teig werden

Tortillas geformt und gebacken.

Aakun

Der Begriff aakun bezeichnet urspriinglich einen religidsen Spezialisten, dessen Aufgabe in der
Herbeiftihrung von Rache oder der Durchsetzung von Gerechtigkeit jenseits des
Gewohnheitsrechts bestand. Bei den Ixil verwenden die an Ritualen selbst beteiligten Personen
den Begriff aakun selten. Wird er doch verwendet, dann als Synonym zu b'aalvatztiixh oder

sacerdote Maya.

94



4.1.2 Kalenderwissen

Der Rhythmus des tiglichen Lebens vieler Ixil folgt auch Ende der 2000er Jahre primar dem
von Regen- und Trockenzeit abhédngigen landwirtschaftlichen Zyklus. Ebenso wie der
Agrarzyklus, der sich vor allem an phdnomenologischen Beobachtungen orientiert, bestimmen
verschiedene Zyklen den Alltag. Dazu gehoren sowohl katholische als auch evangelikale
Elemente sowie rituelle Praktiken der Maya-Religion wie insbesondere das traditionelle
mesoamerikanische Kalendersystem. Dariiber hinaus erlangen auch wiederkehrende, wichtige

zivile und politische, ritualisierte Ereignisse zunehmend Bedeutung.

Bereits in vorkolonialer Zeit organisierten, maf3en und dokumentierten die mesoamerikanischen
Kulturen die Zeit mittels zweier miteinander verzahnter Zyklen. Der eine Zyklus, der cholg i
besteht aus 260 Tagen, wobei diese in 13 Zeitabschnitte von jeweils 20 Tagen unterteilt sind.
Zum Beispiel: 1 No‘j, 2 Tiaxh, 3 Kaoq, 4 Junapu, 5 Imox, 6 Iq‘, 7 Aq’b’al, 8 Kach*, 9 Kan, 10
Kamel, 11 Chee, 12 Q’anil, 13 Choj, 1 Tx’i‘, 2 B’aatz, 3 E, 4 Aa, 5 Ix, 6 Tz ikin, 7 Amaq, 8
No’j, 9 Tiaxh, 10 Kaoq, 11 Junapu, 12 Imox, 13 Iq‘, 1 Aq’b’al usw. Jeder Tag trigt eine
Kombination aus einer Ziffer von eins bis 13 und einer Schutzgottheit bzw. Tagesgottheit, die
in einer festen Reihenfolge stehen. Die Maya der Klassik nannten den 260-tdgigen Kalender
tzolk’in und portrétierten jene Tagesgottheiten in entsprechenden Glyphen. Der #zolk'in diente
nicht nur der Zeitmessung, sondern auch als Grundlage zur Divination. Der zweite Zyklus, mit
einer Dauer von 365 Tagen, misst das Sonnenjahr, welches wiederum in 18 Einheiten von 20
Tagen und einer Einheit aus fiinf besonderen Tagen (wayeb) besteht. Im klassischen Maya tragt
der 365-tdgige Zyklus den Namen haab (Ixil yaab). Gemeinsam bilden ¢zolk in und haab einen
weiteren, 52-jahrigen Zyklus, die Kalenderrunde. Erst nach 52 haab bzw. 18980 Tagen
wiederholen sich die Kombinationen aus Ziffer und Tagesgottheit des tzolk’in und die

Kombination aus Ziffer und Monatsname des saab (Coe und Stone 2005).

Der 260-tigige Kalender dient der Bestimmung geeigneter Zeitpunkte zur Durchfiihrung von
Ritualen und stellt die Grundlage zur Divination dar. Wéhrend die frithen Ethnographen wie z.
B. Lincoln ausschlieBlich die Bezeichnung cholg’ii in Ixil dokumentierten (K’iche’ cholg ‘ij),

sprachen wihrend meiner Feldforschung einige wenige Spezialisten von amagq //3. Wer diesen

113 Aus ethnohistorischen Arbeiten ist amagq * als soziopolitische Organisationseinheit dokumentiert, damit sind
Allianzen zwischen zwei oder mehr chinamitales (chinamit. endogame Gruppe, Zugehorigkeit Abhingig von
Geburt) gemeint (Lovell et al. 2013: 106). Auch Carmack (2001: 32) verzeichnet als amagq* kleine Weiler, in
denen die einfachen Bauern zusammenlebten. Dabei mutmaft Carmack, dass jeweils eine patrilineare Linage

95



Kalender wie hiufig oder intensiv verwendet und wer ihn iiberhaupt kennt, ist nicht eindeutig
zu kléren. Flachendeckend ist er nicht bekannt, und bei einigen Evangelikalen zeichnet sich
auch eine gewisse Ablehnung ab (de Ledn Ceto 2018: 152). Der Jahres- bzw. Sonnenkalender

tragt in Ixil den Namen yaab.

Sowohl fiir Tagesnamen als auch fiir die Jahrestriger gibt es Ubereinstimmungen mit den
Namen im kolonialen K’iche’ sowie dem modernen K’iche’ aus Santa Maria Chiquimula und
Momostenango''®. Eine kalendarische Ubereinstimmung ist z. B. die Festlegung des Tages 8
Batz im 260-tdgigen Zyklus als den ,,ersten Tag* des Zyklus und als Hauptfeierlichkeit in Bezug
auf den Kalender. Bereits Lincoln nannte religiose Spezialisten, die diese Praxis in
Momostenango von dortigen K’iche’-Kalenderspezialisten gelernt hatten. Ein Austausch
zwischen religiosen Spezialisten aus verschiedenen linguistischen Gemeinschaften und den
K’iche’ aus Momostenango besteht demnach bereits deutlich ldnger als die Pan-Maya-
Bewegung der Zeit nach Unterzeichnung der Friedensvertrdge (Lincoln 1942: 112, van den
Akker 2018: 18). Die von mir konsultierten Kalenderspezialist*innen nannten jedoch keinen
einheitlichen ,,ersten Tag®, vielmehr verfligte jede*r liber einen eigenen ,,besonderen Tag®,
welcher bei der Wiederholung nach 260 Tagen gefeiert wurde. Lincoln dokumentierte dies
ebenfalls fiir Nebaj und Santa Maria Chiquimula, Totonicapan. Dort wurde der jeweilige Tag
mit Hilfe von Divination mit den heiligen roten fz’ite‘-Samen'!®>, mixh genannt, mittels
Traumdeutung oder anhand des Geburtstags des Spezialisten bestimmt (1942: 116f.). Wahrend
meiner Feldforschung in Nebaj und Chajul war der Neujahrstag von besonderer Bedeutung und
wurde bei seiner Wiederholung nach 260 Jahren gefeiert. Jedes Jahr fillt dieser auf einen der

vier Jahrestrager in Kombination mit einer Ziffer von eins bis 13 (vgl. Kapitel 6.3.2).

Lincoln wies auf distinktive Merkmale des 260-tdgigen Kalenders der Ixil in Nebaj und Chajul
hin, deren Existenz ich wéihrend meiner Feldforschung nicht mehr vollstindig verifizieren
konnte. Durch die unterschiedlichen Religionszugehorigkeiten innerhalb der Gemeinden sind
nicht alle Ereignisse fiir alle Gemeindemitglieder von gleicher Bedeutung. Und selbst unter den
Angehorigen  derselben  Religion gibt es unterschiedliche Ausfithrungs- und

Umgangsmdglichkeiten mit dem traditionellen Wissen. So kann ein*e rituelle*r Spezialist*in

einen Weiler bewohnte. Carmack bezieht sich auf Las Casas, der zudem auf die Bedeutung der Heiratsallianzen
zwischen Linages hinweist.

De Leon Ceto verwendet in seiner Arbeit die Begriffe Tachb’al Amaq’, Tachb’al Q’ii und Cholg’ii synonym
(2018: 180-181).

114 Colby / Colby sprechen von Lehnwértern (1981: 302).

15 Auch fiijoles de pito, Samen des Echten Korallenbaums, Erythrina corallodendron.

96



eine vollig andere Auffassung von der Durchfiihrung oder Wichtigkeit eines Rituals haben als

sein*e Kolleg*in.

Im Folgenden stelle ich zunéchst die kalendarischen Systeme der Ixil, yaab und cholq’ii, vor

und biete dann Einblick in die Divinationspraxis bei den Ixil in den Jahren 2007 bis 2010'!®,

4.1.2.1 Yaab und Cholq’ii

Yaab

Das 365-tdgige Jahr setzt sich nach dem Sonnenkalender yaab aus 18 Einheiten von jeweils 20
Tagen und 5 ,,zusétzlichen* Tagen zusammen. Die 20-tdgigen Einheiten werden auf Ixil ka ‘lq ’ii
genannt. In der Literatur werden sie auch als veintena bzw. uinal bezeichnet (La Farge 1947:
167, Lincoln 1942: 115, Tedlock 1992: 103, van den Akker 2018: 63). Die Einheit aus den fiinf
,»zusdtzlichen® Tagen am Ende des Sonnenjahres trigt die Bezeichnung o g ii.

Ixil day names and numbers keep repeating in regular order throughout the whole solar year,
and the mark of the beginning and ending of a year is the entry of a new Yearbearer after the 5
day supernumerary end of the year period. The year strictly speaking ends with the 360 day
period which among the Old Mayas originally represents the end of 18 uinals or months of 20
days each. With the Ixil after the 360 days come 5 supernumerary days called O’ki (O, abbrev.
Of owal (5) and ki (day))[...] (Lincoln 1942: 117)

Die beiden kalendarischen Zyklen greifen ineinander, und so gibt es vier cargadores del ario —
,Jahrestriager, bzw. ijyaab (Ixil), (mam — K’iche’), die von Jahr zu Jahr rotieren: Ee, Chee,
No’j, Iq‘. Nur an diesen Tagen kann das neue Sonnenjahr beginnen. Lincoln verzeichnete sie
als alcaldes mayores del mundo (1942: 114). Parallel zum Wechsel des ijyaab erfolgt zu Beginn
des neuen Maya-Jahres der Wechsel der alcaldes indigenas. Diese treten mit der symbolischen
Uberreichung der Amtsstibe, varas de oficio, oder auch palos de autoridad, ihre Amter an. Der
Amtsantritt des neuen Jahrestriigers und der alcaldes indigenas'!” wird bereits wihrend der fiinf
Tage des o 'q ’ii vorbereitet und zur Ubergabe am Neujahrstag findet ein Ritual zur Segnung der
Stibe statt, um die Zukunft vor potentiellen Problemen zu schiitzen. Bevor die Amtsstdbe den
neuen Amtsinhabern tibergeben werden, schwenkt der b ‘aalvatztiixh die Stébe durch den Rauch
des Copal (pom). Die vier ijyaab stehen zudem in Relation zu den vier ka’xhob’

(,,Kardinalrichtungen*): Chee/Ost, Iq‘/Siid, Ee/West, No’j/Nord'!®,

116 Bine ausfiihrliche Studie zum Kalenderwissen bei den K’iche’ in Momostenango legte Paul van den Akker im
Jahr 2018 vor.

117 Siehe Kapitel 6.3.2 und 6.4.

118 Ebenfalls dokumentiert von Lincoln (1942: 110; 117) und de Ledn Ceto (2018: 192), und bei den K’iche® in
Momostenango (Tedlock 1992: 101, van den Akker 2018: 61ff.).

97



Das Wissen um den Gebrauch des Systems der 18 Monate ka 'lq ’ii (Ixil de Nebaj) bzw. foj amag
(Ixil de Chajul) scheint in der Maya-Region weitestgehend verloren zu sein (van den Akker
2018: 63). De Leon Ceto dokumentiert jedoch eine Aufstellung der Monate mit ihnen
zugeschriebenen Eigenschaften/Bedeutungen sowie einer Verbindung mit den Tagen des yaab
und des gregorianischen Kalenders, basierend auf den Informationen eines einzelnen
Kalenderspezialisten aus dem Jahr 2013 (2018: 189ff.). Manning Nash unterschied in den
1950er Jahren zwischen Maya-comunidades, die beide Kalender verwendeten, und solchen, die
das Wissen iiber den yaab bereits verloren hatten. Nordlich jener kulturellen ,,Grenze*, und so
in Nebaj, war der yaab noch in Gebrauch. Die imagindre Linie verortete Nash in west-0Ostlicher
Richtung durch das Hochland. Aus Nebaj, ebenso wie aus San Cristobal Verapaz, und Santa
Cruz Verapaz war yaab — Gebrauch dokumentiert, aus Cunén und Uspantan, wenige Kilometer

weiter silidlich, hingegen nicht (1957: 150-151).

Cholgii

Im cholqg’ii wiederholen sich die 20 Tagesnamen in Kombination mit den sich ebenfalls
wiederholenden Ziffern von eins bis 13. Des Weiteren kontrollieren die Tage des cholg ‘ii mit
giinstigen und ungiinstigen Eigenschaften das Schicksal eines Menschen. Auch die Ziffern
haben Einfluss auf die Auspriagung der jeweiligen Eigenschaft. Dabei zeigt sich, dass eine
hohere Ziffer mit einer stirkeren Ausprigung der Eigenschaft verbunden ist. In einer Vielzahl
von Gemeinden des Hochlands ist eine @hnliche Konnotation der Tagesziffern wie im
vorliegenden K’iche’-Beispiel festzustellen. Es erfolgt eine Unterscheidung in alaj ¢'ij (K'iche':
kleiner Tag, Ziffern 1-5), nik'aj q'ij (mittlerer Tag, Ziffern 6-8) sowie nim ¢'ijj (groBer Tag,
Ziftern 9—13). Die Durchfiihrung von Ritualen erfolgt bevorzugt an Tagen mit ausgeglichenen
Eigenschaften, also an Tagen mit den Tagesziffern 6-8.!1°.

Jeder Tag hat einen Namen, ,,wie eine Person‘ !?°

. Der Geburtstag eines Menschen ist
gleichzeitig sein tiixhil, sein nahual’®!. Das Konzept des nahualismo ist in Mesoamerika weit
verbreitet, unterscheidet sich jedoch unterschiedlich stark von comunidad zu comunidad (auch
wenn die comunidades nur wenige Kilometer auseinanderliegen). Als Grundlage aller Varianten
des Konzepts kann festgehalten werden, dass der nahual ein Tier oder ein libernatiirliches

Wesen ist, das fest mit einem Tag (und damit dem Geburtstag eines Menschen) in Verbindung

119 Ebenfalls bei van den Akker 2018: 36 flir Momostenango.

120 Interview Sebastian de Ledn Sanchez, guia espiritual, Finca La Perla, 19.04.2008.

121 Zum nahualismo in Mesoamerika existiert umfassende Dokumentation in der Forschungsliteratur. Vgl.
Bartolomé und Barabas (2013).

98



steht. Er ist so etwas wie der Schutzgeist bzw. Alter Ego der Person. Wird die Person krank oder
wird sie verletzt, gilt dieselbe Krankheit oder Verletzung fiir den nahual. Er muss gefunden und
geheilt werden, damit der Mensch gesund wird. Dariiber hinaus hat der Geburtstag Einfluss auf
den Charakter und das Schicksal einer Person und er iibertrdgt seinen Charakter auf den

Menschen.

Beispiele dafiir nannten mir im Jahr 2008 Bartolomé Ramirez und Pablo Asicona:

[...]los dias de nacimiento del nifio son importantes, as veces son malos, el nifio puede ser
ladron, o buenos, sonrientes, 0 mujeriegos o gente que no son capaces de hacer dinero o al revés,
siempre tiene dinero, o puede ser que muere rapido o brujeria. Es su dia, su nawal. [...] Ix es el
nawal de la persona que se queda alcalde o autoridad. Tz’ikin tiene bastante dinero, maneja
fondos. Aama es los que siempre tienen cosecha de milpa, nunca pasan hambre. Tx’i es un
hombre que no tiene dinero, es cazador. Kan y Kamel son dias de muerte con menores de edad.
[...]"** (Interview Bartolomé Ramirez und Pablo Asicona, Sotzil, Chajul, 21.04.2008)

Jeder Tag des Kalenders besitzt bestimmte Eigenschaften und ist dementsprechend giinstig fiir
mit ithm in Verbindung gebrachte Aktivititen. In den Gebeten werden die Tage direkt
angesprochen bzw. gerufen, sie gelten als Gottheiten. So sind No’j, Amaq’, Chee und Q’anil
etwa Tage, die geeignet sind, um Vergebung fiir die Aussaat zu erbeten (dias para pedir perdon

a la siembra)'*>.

Gemill den Angaben verschiedener Experten und Expertinnen, die ich in verschiedenen
comunidades befragte, werden die Tage Amaq’, No’j und Tz ikin als geeignet identifiziert, um
Erlaubnis fiir die Aussaat der Milpa zu erbitten. Dariiber hinaus werden No’j und Tiaxh als Tage
betrachtet, an denen Regen erbeten werden kann. Die Tage Imox und Iq’ sind demgegeniiber
dafiir vorgesehen, eine generelle Erlaubnis sowie die Absolution von #x utx tza 'va zu erbitten.
Die Tage Kann und Kamel hingegen sind mit den Verstorbenen und den Ahnen assoziiert,
wihrend I’x, Tz’ikin und Aa fiir Arbeit und finanziellen Wohlstand stehen. Exemplarisch zeigt
Marcos Codian mit seiner Kategorisierung, welche Handlungen bzw. Eingriffe in die Natur an
welchen Tagen gut mit den spezifischen Eigenschaften und Wertigkeiten der Tage zu vereinen

sind:

122 [...] die Tage der Geburt des Kindes sind wichtig, manchmal sind sie schlecht, das Kind kann ein Dieb sein;
oder gut, lichelnd, oder Frauenhelden oder Personen, die nicht in der Lage sind, Geld zu verdienen oder
andersherum, immer Geld haben, oder vielleicht schnell sterben oder Hexerei. Es ist ihr Tag, ihr nawal. [...] I’x
ist der nawal der Person, die Biirgermeister oder Autorititsperson wird. Tz'ikin hat eine Menge Geld, er
verwaltet Gelder. Amagq’ ist derjenige, der immer eine Ernte der Milpa hat, er muss nie hungern. Tx’i ist ein
Mensch, der kein Geld hat, er ist ein Jager. Kan und Kamel sind die Tage des Todes von Minderjdhrigen. [...]"“
123 Interview Nim Lu’, Chel, Chajul, 08.04.2008.

99



sembrar milpa: Amaq‘, No’j, Tz’ikin; cosecha milpa: Chee, Q’anil; pedir permiso a la tierra:
Imox, Iq°; pedir lluvia: No’j, Tiaxh; dia de los muertos: Kan, Kamel; pedir dinero: I’x; pedir
trabajo para conseguir dinero: Tz’ikin, Aa.!?*

Jeder Tag ,,regiert” von der Morgenddmmerung bis nach Mitternacht. Die Zeremonien fiir einen
bestimmten Tag beginnen meist den vorangehenden Tag und dauern bis zu der darauffolgenden
Morgenddmmerung. Dadurch werden die Tage als Paare wahrgenommen, und besondere

Zeremonien begleiten den Tageswechsel.

In der folgenden Tabelle sind die Tagesnamen in Ixil und, soweit bekannt, ihre Bedeutung, die
dazugehorigen Aktivititen und die Wertigkeit, basierend auf meiner Feldforschung (2007 bis
2010), zusammengefasst und ergénzt durch Daten aus den ethnographischen Studien von

Steward Lincoln (1942) und Benjamin und Lore Colby (1981)

124 | Aussaat der Milpa: Amaq’, No’j, Tz’ikin; Ernte der Milpa: Chee, Q’anil; die Erde um Erlaubnis bitten:
Imox, Iq‘; um Regen bitten: No’j, Tiaxh; Tage der Toten: Kan, Kamel; um Geld bitten: I’x; um Arbeit bitten (um
Geld zu verdienen): Tz’ikin, Aa.*

100



"(T€T :1861) (]0317 IoydsIwouoyQ g 'z) pueisnz
19A13IS0d UTD IOPO 9SAIP JNB U)LY 9)IAFIBIOA QUID ‘MZQ IPUNS JOP I9MUOS JIP USUUIUIQ U242 PUN 270 PUN UONRUIAL( JOP Ul (303 pun JIpuaqa]) IOWYU[I], USYOI[YOSUIW
1P yone s[e APPIqQ J1IP [YOMOS JUIIDA SSD] Jundidn.avd "sN03aFe], SAP YeyosudFIg IPUaIdIUILIOp JIp AQ[0) pun £q[0D) USUUUSQ Sutuvaul jau42y Sumnapaqidne NN ¢,

+ + +

/1sanioy /oup|q pdjiw ‘spjatfulod iof a|qrionpf Aop /ed|iw jeessny
/3Ipbwaf ‘azipw ‘|nos ewey /é yew,y /137 ‘bowp yone Jewy

+ +

é /sufauaq /113qJy pun p|a5 UOA ua1ag.3

/3|pwiaf %0159l Aauow 13Y10 4o Aauow Jof buiApid iof ‘uaxa1yd> buiionof ‘ed|lw 1eeSsny
/Aauopy unjl,o /P41q unjiz) /(431pV) bjinbp yone |930A unjl,zL

+

é /s|pwiup fo aspa.ioui Jof Aop +

Juosiad Qpob ayj Jo pio7 ‘daays Jo ‘uibjunow ay3 Jo Aop /1304y pun p|ao UOA ua31aqJ3
/3q112S S,| /U402 wo.f uipib anowa. o} X,| /SIeIN X,|

yinoA [043U3b U] S{bWIUD é

/123[qo ‘uosiad bunoA 031 an323304d pub U3Ip|iyd JoApf o1 poo buiyso / H3QJy pun p|ao UOA Ua1aqJ3
/4INo4 ey /aubd v /é ey

é + +

/3Ibw Awaua / 43Apid pup 3213snf /é
e ld o 93 /41003 E| /uyez 93

(3 yum saob aouanjfui) +

§5220NS 2]WOU0I3 / sbuiyz +

/3|pwaf‘uosiad J|0 Ul 3sD3Jdu] Jof 3|qpJoApf ‘U0IIPIg3[3d Jo Abp D /é
/Y11o3aM oeeq /Ayuow z3eg /(344e|nig) a1engdeses 71e,9

sz191€1S 10 JUdAD J1X] ul (-/+) uoy313a9M J1X] ul (-/+) 198119
/sse)d uedpiyaed aweu /4n4 8nsuns aweu /iny 8nsung J1X] ul
/8uiueaw [auad))| -sa8e) /8uninapag -sd8e) /8uninapag | aweusade]
(1861) Aq)0) pun Aqjo) (zv61) ujodur (0102-£00Z) bunydsiofpja 2uabia

101



é - é
/é /solniq 1o sayoum fo Abp /é
Jubuwiom ‘pob 1ybiN |e,q,by ‘s13Y30 03 wpy buiop 1of Abp/1ybiu ey /1yoeN |e,q,by
é
/us13q.a
é (U402 buimos Jof) + UOIP|Y USYDI|YISUW J3UId JOA SUNYISZIaN
/]2440nb /puim ay1 fo Abp/13103qipaA ‘opunwi [3p ap|DIJD ‘sijugneju3
/43Y10f ‘poo Y1403 ‘a3jp0Y|Y ]| /1D bl /PUIM Dl
é + é
/3apuad /wayl ysiund jou j{im pjiom J[lele] ] /uS130Ja UoIP)y Uaydlijyasusw | xnwi Japo
‘say1o/2 ‘sajpwiaf’sasnoy ay1 1y1 ‘Ajiwnf aya pup asnoy ayi Jof Avad o3 Abp yone Jsul@  JoA  Sunylazudp  ‘siugnejdi | [pogoy! yone
/P0D asnoH snwi| /Y1103 ay1 ‘pliom ay “xnwi| /é Xxouwl|
é
é /s3|pund buiuing Jof Aop ysim, é
/3w Jutbuip AjoH ay1 fo Abp b pup yone /é
/(poo Axs) siy | ndeeuny | App s,uibs o {(Aop ayi/uns ayi fo) pob b fo awnu| ndyeunH /(3yd1se8e| ‘auuos) 18y109 ndeuny
é
- + Jus1ydliue odjiw
/AAua ‘uoissaibsun.y /s|pwiun Aq auop satinfui |jp Jof Avid o1 Aop J3p ue udpeydIS UdUIRY 3P ‘D311 IP|IM
/poo Y103 ooey| /pliom ay1 Jo ubipionb JOoAney /é oy yone boey|
é
/(314D Ajqogo.d
é ‘s1ahpad ur pauonuaw Ayap) oisanbop [piodio) I +
/Anua ajpw ‘Awaua Yauuls Joisbd fo App ‘smod pup sbid Jof a|qpionpf yone /us190.43 uaday
/PoD Y1403 sell /321f1400s fo Abp xefi] /38499 wap Jaqgn suuos yxer|
é + +
/(Ipwiiun) 1ayiofpunib 4ayiof /S|pwiiup 211sauwiop 3)111f 10f 4aAp.ad fo Aop /91u4] [ua19gJa uaday ‘ed|iw jeessny
/P09 Y103 ‘33|p0Y|Y b,oN /43103qib34 ‘opunwi |3p ap|pd|y [oN /é [ON

102



€0l

usweusode], () 1op uooy3nIoA) pun uadumnapag Iop sunjaisieq sAneredwoy]

I 31PqEL
é - é
/198ue ‘Awsus ‘pasp |IAS /sayoum Ag paholus Aep peq /é
/498uy A /30p yaL /PUnH 1, X3 yone I XL
JF
/s1inbf pup suis
é Jof uox2a4 pup Aod o3 Abp ‘sayoum Aq Ajpi1dadsa é
/1abunAwaua ‘aulf ay; ‘519410 UO S3|qnoJ3 pup sfina umop buljpd iof Aop /é
/auld 00) /é oyaL /é ‘o0ya yone foyd
+
é /bunuoyd puo +
/¢ $paas 42y10 || Jof 3jquionnf ‘bdjiw Ajoy ayi fo Abp /ieessny uny 1ousiaad
/3zIbwW ‘9bwafp|atfazioin [lue,n /ulod [tuey| /SIBIA 1w Sueyuswwesnz u| [lue,o
é ++ é
/é /13403qUpaA ‘opunwi |ap ap|pI|D /ieessny uny 19udioad
/13Y1pf/a11poy|y 93) /123p ‘asioH ayal JY2SIIH 29Y)
é + +
/é /ojjupwp pdjiw Jof 3|qoionnf /ed|iw Jap jeessny
/aNn1Ip[al palipdapyinag [owe)| /Y1obap |[owe)| /poL [owe)|
+
é + /u219q.a
/3w /ufoud [pliaiow 10f bupiso of ajqoionnf U)ol Uusp UOA 3Junylaziap/siugneli]
/auniio4 uey| /apbus uey| /a8uejyos uey|
- Ydo0u + Jopam
é - Jus|Iay usisyduesy ayasiuoiyd
/é YED ) pun aMNIN|3un apuaiysyJapaim
/Awaua ‘uoissaibsupiy 03 wJpy Jof Anad 03 ‘s19y10 03 wuny bulop 4of Aop /3unliomiuessp
(painspawy) ayi/uoissaibsupij 28 /13U yoiey [‘Bunpuilg  ‘zasN  jSBw Yooy  yony ,yoey|

103



Weitere, eher ungewohnliche Interpretationen der Tage und ihrer Eigenschaften, benannte
Francisco Ramirez, aus Ilom: /mox, an diesem Tag wurde Alkohol geschaffen und daher ist
Alkohol auch die Bedeutung dieses Tages. 7z ‘ikin ist der Tag, an dem der temascal geschaffen
wurde, frither wurde auch noch respektiert, dass man den temascal auch nur an diesem Tag
benutzen durfte, heute ist das jedoch anders. Kerzen und pom, konnen nur an folgenden Tagen
verwendet werden: Ig’, Aq’b’al, Kamel, Chee, Tx’i, und nur an diesen Tagen kann eine

ceremonia durchgefiihrt werden.

Wihrend meiner Feldforschung stellte Amagq’ fiir die befragten Kalenderspezialisten aus den
Dorfern Chel und Ilom den wichtigsten Tag des Ritualkalenders dar. Einzelnen anderen zufolge
handelte es sich bei amag’ jedoch um den ,ersten” oder ,alten Kalender der Ixil, ,der
Kalender, den die Ahnen zu lesen verstanden“!?®. Meinen Gesprichspartnern nach verfiigte
jedoch niemand mehr iiber dieses Wissen. Allein das Wort amagq ‘ laut auszusprechen stellte eine
Siinde, pecado, einen VerstoB3 gegen die Regeln dar: ,,Es darf nicht benannt werden, was man
nicht zu verstehen und zu verwenden weiB*“!?’. Pap Me’k aus Chel sagte: Amaq’es el dia mds
grande, también el calendario, lo mds grande. ,,Amaq’ ist der grofite Tag, auch der Kalender,
der grofBte.” Weiter filihrte er aus, dass es sich um einen Tag des Respekts handele, an dem es
unter anderem verboten ist, zu scherzen. An diesem Tag kann man um eine Ehefrau bitten, oder
um einen Sohn. Pap Me‘k kannte niemanden, der den amaq’ [Kalender] gegenwirtig kannte.
Sein verstorbener Vater kannte ihn, aber er konne sich nicht an Details erinnern. Nicolas in Chel
erklirte, dass amaq’ der Tag des Ritualkalenders ist, an dem der Seelen der Verstorbenen
gedacht wird (Chel, 02.04.2008, dia de adorar a los espiritus de los muertos; ,,Tag der
Verehrung der Geister der Verstorbenen®). Fiir Pap Sit (Finca La Perla) ist amaq’: un dia
poderoso para llamar, puede lastimar y hacer dario. ,,Ein michtiger Tag, um ihn zu rufen, er
kann verletzen und Schaden anrichten”. Wenn man einen Tag ruft, so Pap Sit, muss man ein
Opfer erbringen, wéahrend man spricht. Eventuell ist mit amaq’ das Wissen um den
Sonnenkalender gemeint. In der Ixilvariante aus Chajul werden die Monate des yaab als foj
amaq bezeichnet. Zudem trigt der Ort, an dem die Finca La Perla sich noch heute befindet, den

%¢¢

Namen Xe Amaq’ —,,am Fufe des Amaq’*. Der angrenzende Berg trdgt den Namen Amagq’, auf

seinem Gipfel befindet sich der heilige Ort Vi’ Amaq’.!?8

126 Interview Pap Sit, Finca La Perla, 19.04.2008.
127 Interview Pablo Ceto, 31.03.2008 und Pap Sit , Finca La Perla, 19.04.2008.
128 Tnterview Pap Sit, Finca La Perla, 19.04.2008.

104



4.1.2.2 Divination

Divination auf Grundlage des cholq ’ii, des 260-tdgigen Kalenders, ist eine mantische Technik
vorkolonialen Ursprungs (Tedlock 2010: 165f.)) und eine Komponente des immateriellen
kulturellen Erbes im mesoamerikanischen Kulturraum. Bei den Ixil fiihrt ein b ‘aalvatztiixh bzw.
aaq’ii eine Divination in der Regel in seinem Haus an seinem Hausschrein durch. Wenn das
Anliegen keine unmittelbare Dringlichkeit hat, dann wartet man auf einen fiir die Losung des
Anliegens geeigneten Tag. Bei der Divination verwendet ein b ‘aalvatztiixh oder aaq ’ii oft mixh,
die roten Samen (zz’ite’) des Korallenbaums, (palo pito, b'aq' mixh, Erythrina corallodendron),
zur Auszihlung der Tage'?. Kleine Keramik(-scherben), Knochen oder Kristalle konnen
ebenfalls zur Divination verwendet werden. Diese Gegenstinde, kamawiil, sind eng mit den
Ahnen verbunden, daher sind sie von groer Bedeutung und besitzen besondere Krifte (Rosa
Hernandez, Ilom, Chajul, 03.05.2008, siche 4.1.2.2). Die Gegenstinde sind Bestandteil des
sakralen Biindels des aagq 'ii, welches bei den Ixil mit dem spanischen Lehnwort vara bezeichnet
wird. Dieser Begriff findet ebenfalls in Verbindung mit den Amtsstdben der alcaldia indigena
und der cofradia Anwendung. Diese werden als vara de oficio bzw. palo de oficio bezeichnet
(vgl. Kapitel 6.3.2). Es besteht die Moglichkeit, dass der Begriff aus dem Spanischen entlehnt
wurde, da das Biindel als Instrument zur Aufrechterhaltung der sozialen und spirituellen
Ordnung dient und somit dem Amtsstab dhnelt. Es besteht ein moglicher Zusammenhang mit
dem Verb wat ,,schlafen®, da das Biindel im Hausaltar der religidsen Spezialist*innen ,,ruht®.
Durch die Rezitation von Gebeten wird das Biindel ,,geweckt* und dessen Wirkméchte werden
aktiviert. Darliber hinaus sind Trdume sowohl bei der Berufung in das rituelle Amt als auch bei

der Kommunikation mit den Wirkméchten von groer Bedeutung (vgl. Kapitel 4.1.1).

Wihrend einer divinatorischen Lesung zéhlen b’aalvatztiixh oder aaq’ii die Tage d. h. sie
sprechen sie im rituellen Diskurs an und interpretieren sie. Jeder Tag ist eng verbunden mit
einer bestimmten Menge und Art von Eigenschaften, welche die Ereignisse an diesem Tag
beeinflussen. Daher werden die Tage auch als Tagesgottheit (day lord oder deity) bezeichnet.
Die begleitende Ziffer stellt jeweils unterschiedliche Eigenschaften des Tages in den

Vordergrund und verstirkt sie oder schwicht sie ab (siche 4.1.2.1). Die Tage offenbaren dem

129 Die in der ethnographischen Literatur (Colby & Colby 1981: 222f., LaFarge 1947: 182, Lincoln 1942: 121f,,
Tedlock 1991: 155f.) beschriebene Vorgehensweise weist eine starke Ahnlichkeit zu der von mir beobachteten
auf. Zwischen einzelnen Mitgliedern der comunidades gibt es immer unterschiedliche Varianten, auBlerdem
unterscheiden sich einzelne comunidades untereinander. Auch in anderen Regionen Mesoamerikas, wie z. B. bei
den Ayook (Mixe) in Chichicaxtepec, Oaxaca kommt Divination auf Grundlage des 260-tigigen Kalenders zur
Anwendung. Dort geschieht dies unter Verwendung von Maiskornen (Rojas Martinez Gracida 2012).

105



b’aalvatztiixh und dem aagq’ii die eigentlichen Griinde einer Krankheit oder eines Ungliicks.
Die rituellen Spezialist*innen geben die Informationen an die Klient*innen weiter. Divination
kommt zur Anwendung, um Grund und Heilung von Krankheit zu bestimmen, um Traume zu
interpretieren, um verlorene oder gestohlene Gegenstéinde aufzufinden und zurtickzuerlangen,
um Konflikte zu 16sen, Streit zu schlichten, Pldne abzugleichen und um Zeit und Ort fiir die
Durchfiihrung eines Rituals zu bestimmen. Grundsétzlich kann ein aaq ’ii bei jedem beliebigen

Anliegen konsultiert werden.

Bei der Zahlung der Kalendertage legte der b’aalvatztiixh die mixh-Samen paarweise auf ein
Tuch auf einen Tisch. Waren alle Samen ausgelegt, ergab sich ein Muster aus Spalten und
Reihen. Nach Abschluss des Auslegens zéhlte er die Tage, wobei jedes Paar einen Tag
reprasentierte. Dabei ging er von links nach rechts und anschlieBend von oben nach unten vor.
So verband er jedes Paar mit einer der 20 Tagesgottheiten (day lords) und einer der 13 Zahlen.
Dabei reprisentierte das letzte Samenpaar in der dulersten rechten Spalte der einzelnen Reihen
die ,,sprechenden* Tage — die Bedeutung und die Wertigkeit dieser Tage bestimmten das

Ergebnis der Divination.

Ich erfuhr von weiteren Ausfiihrungsvarianten der Divination: Nim Xu’ aus Ilom zdhlte die
Sterne und gab ihnen die Namen der heiligen Berge in der ndheren Umgebung des Dorfes
(02.05.2008). Bei einem Ritual in Chajul, welches jeweils am zweiten Freitag im Februar auf
dem Gipfel des Cerro San Andrés stattfindet, verwenden die Kalenderpriester Kieselsteine und
Quarzkristalle zum Zihlen der Tage (Ana, Xolcuay, Chajul, 04.04.2010) 13, Am 5. Mirz 2010
war ich selbst Klientin in einer Divination, allerdings setzte Pap Me’k keine mixh-Samen
sondern Kerzen und pom ein. Er sprach einen ldngeren rituellen Diskurs, wéihrend dessen er die
Kerzen nacheinander anziindete und paarweise vor dem Kreuz auf seinem Altar platzierte. Er
bat um die Hilfe verschiedener Gottheiten, katholischer Heiliger und verstorbener Ahnen.

AnschlieBend zéhlte er die Kalendertage aus dem Gedéchtnis.

Auszug aus dem Feldtagebuch, Besuch bei Pap Me’k, aaq ’ii

Gemeinsam mit meinem Ixillehrer und Ubersetzer Gerardo besuchte ich Pap Me’k in seinem Haus in
Nebaj, canton Simocol. Es bestand aus einem Raum, der aus Adobe gemauert war. Darin befanden sich
die vier Betten der Familie, ein Schrank fiir die personlichen Gegenstinde und ein Hausaltar. Auf dem

130 Ahnlich dokumentiert von Banach 2017: 23. Colby und Colby weisen in einer FuBnote auf eine weitere Art
von Divination hin, bei der Quarzkristalle verwendet werden. Shas beschrieb, dass der Kalenderpriester in den
Kristall schaute. Licht und moglicherweise Figuren boten dann die Grundlage zur Losung des Problems des
Klienten. Shas selbst wendete diese Art der Divination nicht an (1981: 311-312).

106



Altar standen drei Kerzen in einer Reihe auf einem Stein vor einem Bild von Jesus am Kreuz und in
einem kleinen Glaskasten standen drei Maya-Tonfigurinen aus moderner Herstellung. Zusdtzlich gab es
einen Anbau aus Holzbrettern sowie eine Kiiche mit einer estufa mejorada, einer modernisierten
Feuerstelle mit Rauchabzug nach aufien.

Pap Me’k bat uns, auf zwei kleinen Holzstiihlen Platz zu nehmen, und nahm unsere Anliegen entgegen
— jeweils eine personliche Entscheidungsfindung. Pap Me'’k kniete sich vor seinen Hausaltar, ziindete
die Kerzen an (einzeln) und stellte sie paarweise vor das Kreuz auf dem Altar. Gleichzeitig begann er
das Gebet, in welchem er Jesus und verschiedene Heilige nannte und die Tagesnamen des cholq’ii in
Kombination mit den Zahlen von 1-13 zdihlte. AnschliefSend fragte er nach unseren Namen, nach unseren
Wohnorten und nach den Namen unserer Eltern. Um den genauen Griinden unserer personlichen
Probleme auf die Spur zu kommen, erteilte er uns die Aufgabe, an drei aufeinanderfolgenden Abenden
unmittelbar vor dem Zubettgehen vor drei brennenden Kerzen niederzuknien und zu Gott zu beten und
ihn darum zu bitten, dass unsere Probleme gelost werden wiirden. Nach drei Tagen besuchten wir Pap
Me 'k erneut und berichteten von unseren Trdumen. Pap Me’k stellte weitere Fragen zu den Trdumen
und den Problemen und wir antworteten. Anschlieffend begann Pap Me ‘k abermals ein Gebet, das dem
drei Tage zuvor vorangegangenen dhnelte. Schlieflich stellte er daraufhin fiir beide die Diagnose, dass
wir die richtige Entscheidung fillen werden, wenn wir an Gott glauben.

Gerardo und ich zahlten fiir die Konsultation und die dazugehérige Diagnosesitzung beide je 150
Quetzales.

Kranke oder ihre Verwandten konnen den Kalenderpriester um eine Divination und Prognose
bitten. Entsprechend der Tagesnamen ordnet der Kalenderpriester die Divinationsobjekte (mixh
— Samen, Steine, Kerzen) paarweise in Reihen an und bittet den Kranken, ein Objekt zu
ergreifen. Je nachdem, welches Objekt und somit welcher Tagesname gewihlt wurde, kann der
Kalenderpriester sowohl Ursache als auch Behandlung der Krankheit benennen'*!. De Ledn
Ceto nimmt folgende Kategorisierung von Krankheiten vor: txoo (Krankheiten bei Kindern, die
wihrend der Schwangerschaft verursacht wurden), aatxa (Krankheiten, die durch die
Nichteinhaltung von Regeln wihrend der Schwangerschaft entstanden) und kukel (verursacht
durch das Aufeinandertreffen mit einer schlechten Energie oder einem schlechten Geist) (2018:

187).

4.1.3 Sakrale Landschaft

In der Kosmovision der Ixil nimmt die Landschaft eine signifikante Rolle ein. Das folgende
Unterkapitel befasst sich mit der Bedeutung der Umgebung fiir das menschliche Leben. Es wird
angenommen, dass diese in Gleichgewicht und Einheit miteinander verbunden sind. Die
Interdependenz zwischen Mensch und Umwelt manifestiert sich in einer wechselseitigen

Beziehung, in der beide Elemente aufeinander angewiesen sind und sich gegenseitig bereichern.

13! Interview Ana, Xolcuay, Chajul, 04.04.2010.

107



Sakrale Orte, die zur Ausiibung von Ritualen aufgesucht werden, befinden sich an besonderen
Orten in der Gebirgslandschaft der Ixil-Region. Die comunidades sind von besonderen Orten
umgeben. Dabei handelt es sich oftmals um Gipfel, Wasserfalle, Hohlen und Felsspalten sowie
ungewdhnliche Felsformationen. Aber auch bestimmte Punkte in den Dorfern oder Stddten
konnen sakrale Orte sein. Die Orte sind von den Ahnen bestimmt worden, oder die Orte
personifizieren die Ahnen (k ‘uykumam — wortlich ,,GroBviter)!*2. Es sind Orte, an denen der
Mensch und das Universum in Kontakt treten konnen, der Mensch die Gegenwart des
Universums spiiren kann. Die Orte sind daher ebenfalls dazu in der Lage, die Menschen eine
»Zeit auBerhalb der Zeit* erfahren zu lassen, womit die rituelle Zeit — in Abgrenzung zur
alltdglichen Zeit — gemeint ist (Rappaport 1999: 262). Des Weiteren haben die Orte trotz
historischer und moderner Einfliisse und Herausforderungen ihre traditionelle Bedeutung

beibehalten und spielen weiterhin eine grof3e Rolle fiir die kulturelle Identitédt der Gemeinschaft.

Die Jahrestriager (ijyaab) sind jeweils einer Kardinalrichtung (ka’xhob’) und somit einem
sakralen Ort zugeordnet. Zeit und Raum sind keine unabhingigen Konzepte, sondern bilden
eine Einheit (Rappaport 1999: 303). In Santa Clara und Ilom, Chajul sowie Nebaj sind sakrale
Punkte in der Umgebung den Kardinalrichtungen und somit den ijyaab eindeutig zugeordnet
(siche Abbildung 6 und Kapitel 5.4.3 dieser Arbeit zu Santa Clara und Lincoln 1942: 110 sowie
de Leon Ceto 2018: 192 zu Nebaj).

Auch die Farben Rot, Weil}, Schwarz und Gelb sind jeweils den Jahrestragern und einer
Kardinalrichtung zugeordnet. Dabei ist No’j der Farbe Rot und der Richtung Ost zugeordnet,
Iq‘ der Farbe WeiB und Nord, Chee Schwarz und West sowie Ee Gelb und Siid'**. Moderne
Darstellungen sowohl des cholq i als auch des yaab verwenden die Glyphen aus der Klassik,
so auch die Darstellung aus Nebaj in Abbildung 6. Diese Darstellung zeigt die ijyaab in Relation
zu den Kardinalrichtungen und den Farben, der Pfeil indiziert die Rotation der ijyaab zu Beginn
eines neuen Jahres. Auch in Ilom sind vier Berggipfel den ijyaab, den Jahrestrigern,
zugeordnet: No’j im Osten/Vi’ kooma, Chee im Westen/Vi’ saqgsivan (siehe weiter unten), Iq’

im Norden/Vi’ kanoja und Ee im Siiden/Vi’ hon'3*,

132 Auch Banach 2017.

133 Lincoln 1942: 110, ebenfalls bei den K’iche* in Momostenango Tedlock 1992: 101, van den Akker 2018:
611f.

134 Auch bei Banach 2017: 3.

108



Cerro Sumal ist mit 3275 m der hochste Berg der Ixil-Region (Abbildung 7), 30 km nordlich
des Zentrums von Nebaj in den Ausldufern der Cuchumatanes gelegen. Becquelin
dokumentierte dort u. a. zwei Tempelstrukturen und einen Ballspielplatz in Hanglage und
Keramikfunde aus der Klassik und der Postklassik. Die Stétte interpretierte er als potentiellen
Verteidigungsposten (Becquelin 1969: 79). Sowohl Gerardo als auch Pap Me’k aus Nebaj gaben
2010 an, dass religiose Spezialisten ihn vor der violencia zur Durchfiihrung von Ritualen
aufgesucht hétten. Nach der violencia besuchten die b’aalvatztiixh diesen Ort nicht mehr.
Stattdessen erlangte Vi’ Paxil in Xolcuay, Chajul, groBere Bedeutung. Vi’ Paxil ist traditionell
ein Ort, der insbesondere fiir Rituale, die der Aussaat und der Vorbereitung der Milpa gewidmet
sind, aufgesucht wird.!*® Nach einer oralen Tradition entdeckten hier vier Tiere die vier Sorten
Mais in den Farben Schwarz, Rot, Weil} und Gelb, es ist der Ursprungsort des Maises. Die vier
Tiere waren yak (gato de monte, ,Bergkatze®), sanich (hormiga, ,,Ameise*), joo (cuervo,

»Rabe“) und tch uj (zanate, Quiscalus mexicanus, ,,Dohlengrackel®).

Der Gipfel des Bergs Vi’ Jamal, ca. 8 km siidlich der Ortsmitte von Nebaj'*®, ganz in der Nihe
der Strafle nach Sacapulas, ist ein sakraler Ort, der ebenfalls zu Ritualen, die der Milpa
gewidmet sind, aufgesucht wird. Dort befindet sich eine Felsspalte, die grofl genug ist, um
hinein zu klettern (siche Abbildung 8 und Kapitel 4.1). Von der Umgebung sind der Felsen und
die ca. 3x4 m grof3e Flidche davor durch einen natiirlichen Graben getrennt (in dem Reste der

Paraphernalien vorausgegangener Rituale liegen).

Sakrale Punkte existieren ebenfalls innerhalb der Ortschaften. An einigen befinden sich Altére,
die mit einem Kreuz markiert sind (Beispiele in Abbildungen 9 und 10). Sowohl religiose
Spezialist*innen als auch die kacholpom suchen sie zu bestimmten Anlédssen auf oder sprechen

sie wihrend des rituellen Diskurses am Hausaltar an.

Ju’il (oder auch Huil oder Huyl) ist ein weiterer sakraler Ort, an dem archédologische Funde
gemacht wurden (siehe Kapitel 3.2.1). Er ist bis in die Gegenwart ein iiberregional bedeutsamer
sakraler Ort (nicht nur fiir die Durchfiihrung von Neujahrsritualen). Bereits Lincoln beschrieb,
dass religiose Spezialisten, ausschlieflich angeleitet von ihrem Kalenderwissen, aus dem

gesamten Hochland (Huehuetenango, Quatzaltenango, Momostenango, Totonicapan, Santa

135 Da sich das Land seit 2015 in Privatbesitz befindet, entstanden zahlreiche Konflikte zwischen kacholpom und
den neuen Eigentiimer*innen.

136 Nebaj liegt in einer Hochebene, die in alle Himmelsrichtungen von héherliegenden Bergen umgeben ist. Die
Berge sind alle von ritueller Bedeutung.

109



Maria Chiquimula, Chichicastenango, Nahuald, Coban, Tactic, Rabinal und Solold) dort

zusammenkamen (1942: 113).

Im Dorf Chel, Chajul und dessen Umgebung liegen zahlreiche heilige Orte. Diese befinden sich
entweder auf Anhdhen bzw. Bergen (Vi’), die das Dorf umgeben, oder es handelt sich um
Hohlen oder Felsspalten am Fulle der Berge (Xe’): Vi’jomistan, Xe’navatz, Xo’l a‘, Vi’ qootz,
Vi’ kaman, Xolobala’, Vi’kaba’, Vi’q’alqoob, Vi’ kujeb, Xaxmoxan, Xe’tehakalte’ und die letzte
Anhéhe im municipio Chajul von dem Ixcan, Vi’ San Antonio!?’. Dort werden zu vielen
Anldssen Rituale durchgefiihrt, die von einzelnen Familien oder der Gemeinschaft der
kacholpom in Auftrag gegeben werden. Die Familien begleiten sie und sie dauern in der Regel
zweli bis drei Tage an. Am Abend des zweiten Tages wird mit Musik (Marimba), bombas, und

reichlich kuxa'?® gefeiert.

Jedem Ort, jedem Berg, jedem Hiigel, jedem Felsen, jedem Bach, jedem Fluss und jeder
Wasserquelle wohnt eine Seele inne '*° . Ebenso besitzt jedes Tier einen tiixhil (,,Schutzgeist),
genauso wie jeder Mensch einen tiixhil besitzt. Daher werden bei Ritualen die entsprechenden
Besitzer oder Schutzgeister ebenso wie der Schopfer (fiixh — ,,Gott*) angerufen'*’. Pap Me’k
zufolge ist es nicht gestattet, die Namen sakraler Berge (cerros) ohne triftigen Grund
auszusprechen, da dies einer Siinde gleichkdme. Es ist vergleichbar damit, eine Person ohne
ersichtlichen Grund zu rufen, und daher verérgert es die ,,Besitzer des Bergs®. Die Besitzer der
Berge, dueiios de los cerros, werden als Krifte betrachtet, die eine Verbindung zwischen
Menschen und der Schopfung darstellen. Thre ambivalenten Eigenschaften konnen sie als
schiitzende Wesen auftreten lassen, die Menschen beispielsweise vor Naturkatastrophen
bewahren, aber auch als potenzielle Bestrafer der Menschheit, die ithnen Schaden zufiigen
konnen. Dies impliziert, dass ihnen ein angemessener Respekt entgegengebracht werden muss.
Das laute Aussprechen oder Rufen festigt zudem die Verbindung und den ,,Besitzern der Berge*
bzw. der spirituellen Energie. Bei Eingriffen in die Landschaft ist eine Anrufung in Form eines
Rituals erforderlich. Es empfiehlt sich, so Pap Me’k, wenigstens eine Kerze anzuziinden, wenn

der Name eines cerros ausgesprochen wird (Chel, April 2008)!4!,

137 Interview Diego Tek Mo*, Chel, Chajul, 14.04.2008.

138 Kuxa ist selbstgebrannter Schnaps, der bei rituellen Handlungen sowohl eine Rolle im Diskurs spielt (etwa als
Opfergabe) als auch von den Teilnehmer*innen konsumiert wird.

139 Ahnlich Oakes 2001: 41.

140 Pap Me’k, Chel, April 2008.

141 Besitzer der Berge* sind in der Kosmovision aller Maya-Vélker und auch bei anderen mesoamerikanischen
Volkern weit verbreitet. Meist gehen die Menschen einen Pakt mit ihm ein, geben ihre Seele fiir einen Vorteil.

110



In [lom berichtete Francisco Ramirez, dass er keine heiligen Orte zur Durchfiihrung der Rituale
aufsucht. Er fiihrt sie zu Hause an seinem Hausaltar durch und nimmt in seinem rituellen
Diskurs auf die Orte bzw. cerros Bezug. Wiederkehrende astronomische Phdnomene, wie
Sternenbilder und -formationen sind neben wiederkehrenden WNaturphdnomenen zur
Bestimmung einzelner Arbeitsschritte im landwirtschaftlichen Zyklus wegweisend. Die
Beobachtung des néichtlichen Sternenhimmels als Teil eines rituellen Diskurses und die

Benennung der Formationen und Sternenbilder nach den cerros’#* helfen Francisco Ramirez

bei dieser Aufgabe.

Cerros sagrados in/bei llom mit Erkldrung der Namen
(Altestenrat, 03.05.2008, llom)

Xe’ kooma al pie del cerro kooma ,,am FuR des Bergs Kooma“

Xe’naalo al pie del cerro naalo, es una cueva ,,am FuR des Bergs Naalo, es ist eine Hohle”
Vatz mam delante de una planicie grande ,,gegeniiber einer weildufigen Ebene”

tchaq ala

Vatz kooma delante del cerro kooma, ,,gegeniiber des Bergs Kooma“

Xe’ vatb’al al pie de la piedra donde dormian (las personas) ,am FuBR des Felsen wo die
sivan Menschen schliefen” — Bezug orale Tradition

Vatz qootz adelante del barranco, ,vor der Schlucht”

Vi’ txinak’i’ a la punta del cerro txinak’i’ ,,auf dem Gipfel des Bergs Txinak’i’“

Xe’ kaqtze’ al pie del drbol rojo, ,,am Ful§ des roten Baums”

Cocpan nombre del mojon que divide las montafias de Chajul y Nebaj ,Cocpan ist die

Bezeichnung des Wegweisers, der die Berge Chajuls von denen Nebajs trennt”

Pe’ vaakaxh

pasto de vacas, ,Viehweide”

Vi’ hon a la punta del cerro Hon (cerca de Cajchixla) ,,auf dem Gipfel des Bergs Hon (nahe
Cajchixla)”

Xe’ yolon | al pie de la piedra que contesta (alli estaba el lacandon) ,,am Ful® des Felsens, der

sivan antwortete (und wo der Lacandone sich aufhielt)” — Bezug orale Tradition

Xe’ kutvi’ al pie de los zapotes (sin cabeza, no tiene ramas) ,am Full der Zapotebdume (ohne

tchulul Krone, ohne Zweige)“

Vi’ al tz’unun
al

encima de la fuente de la catarata (literalmente: encima — poquito cuando empieza
— agua) ,Gber der Quelle des Wasserfalls (wortlich: ein bisschen darliber, wo das
Wasser beginnt)“

Tabelle 2

Namen und ihre Bedeutung der sakralen Orte in der Landschaft bei llom, einige weisen klaren Bezug zu oralen Traditionen

auf

Im Mai 2008 war ich mit den Vertreter*innen des Altestenrats aus Ilom im Gesprich. Unter
anderem teilte der Rat einige Informationen iiber die Bedeutung der Namen der heiligen Berge

in der Umgebung des Dorfes mit mir (sieche Auflistung, Tabelle 2). Der bedeutendste Berg fiir

Zu diesem Zweck werden rituelle Handlungen durchgefiihrt, mit entsprechenden Gebeten und Opfergaben.
(Garay Herrera 2013: 12-14).

142 Dies ist mdglicherweise mit astronomischen Beobachtungen in der Vergangenheit verkniipft. Tedlock
dokumentierte die Verbindung zwischen Astronomie und 260-tdgigem Kalender (1982: 173—180).

111



das Dorf Ilom trdgt den Namen Vi’ Sagsivan (1330 m) und liegt westlich des Dorfes. Dort sind

sechs archiologische Strukturen zu erkennen, darunter auch ein Ballspielplatz'*.

Zum Cerro Saqgsivan erzihlte Gabriel Asicona Sanchez folgende Uberlieferung:

Cerro Sagsivan: el rey de esta aldea, rey primogénito, el mayor, el mas grande. Este cerro se
convirtid en una persona en las fiestas del municipio. Cuando salid, él ofrecid: “Tengo una casa
grande, pero miro que la montafa se me esta cayendo encima. ;No pueden ayudarme a quitar la
montafia? Porque la piedra esta cayendo encima de mi casa.” La gente pregunto: ;Y donde vive
Usted?” “Yo vivo en una aldea parte de Chajul. Esta aldea se llama Ilom, si quieren ayudar,
vayan preguntando por esta aldea, y me van a encontrar encima, mi casa queda encima.” El
sefor regreso otra vez: “Solamente estoy viendo la fiesta y quiero pedirles ayuda.” Iba en caballo
y usaba el sombrero de Chajul. Paso algo de tiempo para que las personas se recordaban de él y
vinieron a buscarle. Primero preguntaron por la aldea en Chajul, unas personas les sefialaron el
camino. Una vez en la aldea, preguntaron a las personas por la casa de un sefior que dice que la
montafia se estd cayendo encima de su casa, que el sefior no dijo su nombre. Fueron al Cerro
Sagsivan, que era parte de la Finca La Perla, y donde vivia el patron de la finca. Pero no era el
hombre que les pidiéo ayuda en Chajul, entonces se preguntaron: ;Quién sera? En el Cerro
Sagsivan hay piedras con dibujos y aqui la montafia se estaba cayendo. Entonces se dieron
cuenta que fue el cerro que les pidié ayuda, y limpiaron las piedras.'** (Gabriel Asicona Sanchez,
Ilom, Chajul, 07.05.2008)

Vi’ Sagsivan (der Gipfel des Saqsivan) wird auch heute noch fiir Kalenderrituale benutzt und
ist dem Jahrestrager Chee zugeordnet. Allerdings beklagt Gabriel Asicona Sanchez, dass heute
nicht mehr viele die Uberlieferung des Cerro Sagsivan kennen, und dass sie nicht mehr wissen,
wozu die Cerros wichtig sind. Er beklagt, dass viele keine Rituale vor der Aussaat oder Ernte
durchfiihren lassen und dass ihnen deswegen Schaden widerfahrt.

El cerro fue el hermano mayor de los mayas. Dios hizo primero los cerros, nosotros somos los
hermanos menores. Por esto debemos respetar a los cerros, porque son mas poderosos que
nosotros y que son mayores. Hoy dicen que los cerros solamente existen asi, pero no, son

personas. 143

143 Dort fanden in der Vergangenheit Raubgrabungen statt (ALMG ohne Jahr: 19).

144 Der Berg Sagsivan: der Konig dieses Dorfes, der erstgeborene Konig, der ilteste, der groBte. Dieser Berg
wurde zu einer Person bei den Festen des municipios. Als die Person erschien, bot sie an: ,,Ich habe ein groB3es
Haus, aber ich sehe, dass der Berg auf mich fallt. Kénnt ihr mir nicht helfen, den Berg zu entfernen? Denn der
Stein fallt auf mein Haus“. Die Leute fragten: ,,Und wo wohnst du?* ,,Ich wohne in einem Dorf in der Ndhe von
Chajul. Dieses Dorf heif3t Ilom, wenn ihr helfen wollt, geht hin und fragt nach diesem Dorf, und ihr werdet mich
auf dem Gipfel finden, mein Haus liegt auf dem Gipfel. Der Mann kam wieder zuriick: ,,Ich beobachte gerade
das Fest und mochte euch um Unterstiitzung bitten.” Er safl auf einem Pferd und trug den Hut von Chajul. Es
dauerte einige Zeit, bis sich die Leute an ihn erinnerten und nach ihm suchten. Zuerst fragten sie nach dem Dorf
in Chajul, einige Leute wiesen den Weg. Im Dorf angekommen, fragten sie die Leute nach dem Haus eines
Mannes, der sagte, dass der Berg auf sein Haus falle, der Mann nannte seinen Namen nicht. Sie gingen zum
Sagsivan, der zur Finca La Perla gehorte und wo der Besitzer der Finca wohnte. Aber es war nicht der Mann, der
in Chajul um Hilfe gebeten hatte, und so fragten sie sich: Wer konnte das sein? Auf dem Sagsivan gibt es Steine
mit Zeichnungen darauf, und hier stiirzte der Berg gerade ein. Da wurde ihnen klar, dass es der Berg war, der um
Hilfe gebeten hatte, und sie reinigten die Steine.*

145 Der Berg war der éltere Bruder der Maya. Gott hat die Berge zuerst erschaffen, wir sind die jiingeren Briider.
Deshalb miissen wir die Berge respektieren, denn sie sind méchtiger als wir und sie sind groB3er. Heute sagt man,
dass die Berge nur so existieren, aber nein, sie sind Menschen.*

112



Die Uberlieferung mit dem in Menschengestalt um Hilfe bittenden Berg zeugt von der
Vorstellung einer animierten Welt, die fester Teil der Kosmogonie ist!#6. AuBerdem verdeutlicht
sie das reziproke Verhdltnis von Menschen und Umwelt. Der Landschaft kommt eine gottliche
Identitét zu, die den rituellen Spezialisten bekannt ist, und auf die sie sich sowohl im rituellen
Diskurs als auch bei den rituellen Handlungen beziehen. In den mesoamerikanischen
Bilderhandschriften finden sich zahlreiche Hinweise auf animierte Bestandteile der Umwelt

(Jansen und Pérez Jiménez 2010: 283).

Eingriffe in die Landschaft und somit in den sakralen Raum, wie sie beispielsweise beim Bau
der HidroXacbal oder beim Abbau von Kies und Sand fiir die Herstellung von Baumaterial
gemacht werden, bedeuten gleichzeitig einen Eingriff in das Gleichgewicht der natiirlichen
Umgebung. ,,[...] sacan cosas del cerro, la maquina saca la raiz de la tierra [...], [...] sie holen
Dinge aus dem Berg, die Maschinen holen die Wurzel der Erde heraus [...] (Hervorhebung
von Rosa Hernandez, llom, Chajul, 03.05.2008). Die Bevolkerung Iloms sorgte sich wiahrend
meines Feldforschungsaufenthalts um die Folgen dieser Eingriffe, die den Bergen tiefen
Schaden zufligten. Mit raiz de la tierra meint Rosa Hernandez das ,,Herz* der Erde, des Bergs.
Sie erwarteten ,,Strafen* wie z. B. Erdbeben, die ihnen von den duerios de los cerros auferlegt
werden wiirden. Des Weiteren beklagten sie, dass bei den Bauarbeiten kamawiiles gefunden
und gestohlen werden. Unter der Bezeichnung kamawiil verstehen die Ixil aus Ilom
beispielsweise alte Artefakte wie Keramik (-scherben), Knochen oder Kristalle. Diese
Gegenstinde sind eng mit den Ahnen verbunden, daher sind sie von groBer Bedeutung und
besitzen besondere Kréfte. Sie konnen auBerdem Teil des sakralen Biindels der religiosen

Divinationsspezialisten sein (Rosa Hernandez, llom, Chajul, 03.05.2008, siche 4.1.2.2).

4.1.4 Ursprungsgeschichte(n)

In Chajul und Ilom existieren orale Traditionen, die besagen, dass Ilom der Ursprungsort der
Ixil sei und die Lakandonen diesen Ort griindeten. Zu den Zeiten der Ahnen kamen Lakandonen
in die Region und an dem Nachnamen Xinic seien ihre Nachfahren zu erkennen. Zudem
schrieben die oralen Traditionen den Lakandonen positive Eigenschaften zu, dazu gehodrten

Zuverlissigkeit, Ehrlichkeit sowie Mut und Stirke'*’.

146 Animismus ausfiihrlich z. B. bei Pitarch Ramén 2010 (Tzeltal), Ingold 2000 (allgemein).
147 Ana Laynez Xinic, Chajul, 23.04.2008.

113



An dieser Stelle werden Beispiele angefiihrt, die die Griindung von Ilom erklaren. Diese oralen
Traditionen leiten eine Verbindung bzw. Abstammung der Ixil von den Lakandonen bzw. von
Menschen, die aus dem nordlichen Tiefland einwanderten, her: Die Griindung des Dorfes Ilom
wird einem Lakandonen namens Juan Ilom zugeschrieben. Vor der Griindung von Ilom
residierte Juan Ilom auf dem Berg Vi' Kooma. Nach Gabriel Asicona Sanchez ist es bis heute
ein Tabu, den Berg zu betreten. Wer es dennoch tut, verschwindet. Laut Gaspar Gallego, 74
Jahre, aus Ilom (03.05.2008) befand sich das Dorf Ilom im Ixcan. Vor 110 Jahren griindeten
von dort stammende Personen das gleichnamige Dorf im municipio Chajul. Der Namensgeber

in dieser Version war Pedro Ilom *® .

Gaspar Gallego leitet das Toponym Ilom
volksetymologisch von ,.ilamb’al”, lugar donde uno se descansa ,,Ort, an dem ausgeruht

werden kann®, ab.

In zahlreichen Maya-Sprachen, darunter auch in Ixil, ist der Wortstamm i/- mit der Bedeutung
»sehen oder ,,beobachten* belegt. Die Worterbiicher des Proyecto Lingiiistico Francisco
Marroquin der Varianten Nebajs und Chajuls verzeichnen jeweils /lo’m mit der Bedeutung
Visitar. Ver, mirar. Das Suffix -om (auch -on) fungiert als nominalisierende und beschreibende
Endung, die einen Zustand oder eine handelnde Person bezeichnet (Ayres 1991: 134). Die
linguistische Analyse stiitzt die Interpretation ,,Ort des Wachters*, wobei die Lage des Ortes

mit einem weiten Blick liber das Tal des Xacbal in Verbindung gebracht wird.

Etwas ausfiihrlicher und in Bezug auf die mnemonische Narrative aussagekriftig sind zwei
Versionen der Ursprungsgeschichte von Ilom, in denen eine Person namens #x ‘ol (bzw. tschol

oder xol) auftritt.

Luis Lainez (Nim Xu‘), 66 Jahre, erzdhlte folgende Ursprungsgeschichte am 02.05.2008 in
Ilom'*:

Friither war das Land nicht bewohnt, und die Leute aus Chajul wollten hier leben, sie kamen und
sidten Chili und Baumwolle. Es waren drei Menschen, sie teilten sich auf, sie waren weit
verstreut, sie konnten nicht miteinander sprechen, sie horten nur das Echo. Sie gaben sich
gegenseitig Zeichen, die sie mit ihren Macheten anfertigten. So sprachen sie miteinander. Sie
hatten einen Unterschlupf zum Schlafen. Wenn sie von der Feldarbeit zuriickkamen, war das
Essen bereits fertig, aber niemand wusste, wer es zubereitet hatte. Sie hofften, beim Wasserholen
die Person zu finden. Sie sahen im Wasser das Spiegelbild einer Person, die auf einem Ast sal3.
Diese Person war der #x ‘ol. Die Menschen fragten die Person, ,,Wie heifit du? Woher kommst
du?*, aber der #x ‘ol gab keine Antwort, er sagte lediglich das Wort £x ‘ol. Nach zehn Tagen sprach

148 | Personas salieron de la mera aldea Ilom en Ixcan, poblaron aqui. Un sefior se llamaba Pedro Ilom, lleg6 hace
110 afios.”.
149 Zusammenfassung des protokollierten Gesprichs.

114



er doch und sagte: ,,Tengo oracion a me convierto en cualquier cosa que se dice.” Der #x ‘ol war
lacandon, jedoch aus dem pueblo de Chajul. Er hatte sich in der montaria verlaufen, als seine
Eltern Chili und Baumwolle sédten. Er wuchs mit den Lakandonen auf, die ihm die oraciones
(ritueller Diskurs, mantische Sprache, besonders méchtig) beibrachten. Als er die Menschen in
der montaria traf, bereitete er ihnen das Essen zu. Auch trug der tx ‘ol die schwere Last der
Menschen, immer wenn sie etwas Schweres nach Chajul tragen wollten. Er musste nur wenige
Schritte machen, da er mit seinen oraciones die Berge zusammenfiihren konnte. Er gab den
Menschen eine oracion, damit sie verhindern kdnnten, dass die Ladinos sie ausnutzten (,,para
que los ladinos no se aprovechen de ellos.” Der tx ‘ol befahl zwolf Kindern, von ihm die
oraciones zu lernen, die Eltern waren jedoch nicht einverstanden. Der £x ‘ol versuchte die Eltern
zu liberzeugen, und er prophezeite ihnen, dass die Ladinos sie ausrauben wiirden. ,,Maldicion
dej6 ¢él a los antepasados... porque esta pasando ahorita.” Er sagte zudem, dass die Eltern sich
so zu Komplizen der Ladinos machen wiirden (,,Asi Ustedes seran compadres de los ladinos.”).
Der #x ‘ol verfluchte schlielich die Eltern, da er iiber ihre Ablehnung und ihr Unverstdndnis
erziirnt war. Der Fluch des #x o/ ist auch an der Konquista schuld. Chajul wére heute anders,
wenn die Vorfahren die oracion des tx ‘ol akzeptiert hitten, und ,,dann gébe es keine Ladinos®.

Von der Person des #x ‘o/ existierten verschiedene Versionen. Laut Nim Lu‘ Anay trigt die Figur
den Namen Pedro Xol. Diese Person ist jemand, der ein indigena de Ilom ist und wie ein
2dummer campesino* wirkt. In Wirklichkeit ist er jedoch weise und besitzt auBergewdhnliche,
teils ibernatiirliche Kréfte. Er ist in der Lage, alle Gefahren zu {iberwinden, ungeachtet ob, sie
von Menschen, Tieren oder der Armee ausgehen. Er hat alles erlebt: die ,,Zeit der GroBeltern®,
die ,,Zeit der Arbeit auf der Finca* und die ,,Zeit des Krieges*“. Wenn er es will, ,,riicken fiir ihn
die Berge zusammen und er muss nur einen Schritt machen®. Er besitzt die Fahigkeit, Zeiten
des Leidens (sufrimiento) vorauszusehen. Er lebt an einem Ort namens Xola, zwischen zwei

Flissen.

Im Kern vereinen die verschiedenen Versionen des tx’ol das Zusammenbringen
unterschiedlicher historischer Ereignisse, die groftenteils traumatischer Natur sind,

insbesondere die Kolonialzeit, den Biirgerkrieg und die Zeit der Ankunft der ersten Ladinos.

Velasquez weist mithilfe der Funde in Xak’b’al, (unweit Iloms und des Flusses Xacbal)
Handelsbeziehungen der Ixil mit dem Mayatiefland zwischen 600 und 900 n. Chr. und mit
Zentralmexiko sowie der Usumacinta-Region zwischen 900 und 1200 n. Chr. nach (2008). Die
Ausgrabungen fanden im Zuge des Staudammbaus in Jua statt. Zufillig wurden die
Siedlungsreste bei den Bauarbeiten entdeckt und auch teilweise unwiederbringlich zerstort
(personliche Kommunikation, Juan Luis Velasquez, April 2009). Bereits 1927 dokumentierte
Franz Termer die Stitte, er gab ihr auch den Namen Xak’b’al (nach dem Fluss). Er
dokumentierte den Fund zahlreicher polychromer Keramiken in Grébern und datierte sie auf

350-900 n. Chr. (Termer 1958).

115



In der frithen Kolonialzeit nutzten die Ixil (und auch die Q’anjob’al und die Q’eqchi’) ihre
geographische Nihe zur ,, Tieflandperipherie® ndrdlich der Cuchumatanes, und besiedelten und
bewirtschafteten zeitweise Léndereien weit entfernt von jedem spanischen Einfluss. Es bestand
jedoch die Gefahr, von potentiell kriegerischen oder feindlich gesonnenen Gruppen der
Lakandonen angegriffen zu werden (Lovell et al. 2013: 85). Aus dem Jahr 1664 ist ein ,,Einfall
der Lakandonen in die Maisfelder des Dorfes Chajul* dokumentiert'!>’. Die Lakandonen
bewegten sich laut Termer von Nord nach Siid entlang des Rio Xacbal und stammten aus dem
Bereich des Zuflusses des Lacantun in den Xacbal (Termer 1958: 311). Uber das Leben in dieser
Region ist wenig bekannt. Da bedeutende orale Traditionen der Ixil auch heute noch eine
Verbindung sowohl zu Lakandonen als auch zu Ch’ol herstellen, ist Kontakt vor der
Kolonialzeit und in deren friiher Phase wahrscheinlich. Die Lakandonen widersetzen sich
spanischem Einfluss und dies mag ebenfalls ein Grund fiir die Verehrung der Lakandonen

seitens der Ixil sein.

4.2 Kacholpom, Katholiken und Evangelikale

Wihrend der Kolonialzeit fiihrte die Missionierung durch die katholische Kirche bei den Ixil
zu einer hybriden Form der indigenen Religiositit, bei der viele traditionelle Elemente iiber
Jahrhunderte hinweg erhalten und fortgefiihrt werden konnten. Diese sind in Ritualen und
Festen erkennbar (Nachtigall 1978, Brennwald 2001). Aus der frithen Kolonialzeit ist bekannt,
dass die spanischen Kolonialist*innen die Trager*innen des traditionellen Wissens gezielt
unterdriickten, verfolgten, diffamierten und ermordeten. Die indigenen Rituale wurden in der
Folge schnell gegen die Feiertage der Heiligen und andere rituelle Anldsse aus dem
Katholizismus getauscht (Colby und Colby 1981: 46). Einige Autor*innen vertraten die
Position, dass das Interesse der spanischen Kolonialist*innen und Missionar*innen an der Ixil-
Region bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts im Vergleich zu anderen Regionen der spanischen
Kolonie relativ schwach ausgepridgt war. Daher wurden in dieser Region besonders viele

Elemente fortgefiihrt (Colby / Colby 1981, Lincoln 1945).

Wie bereits erldutert gerieten wihrend der violencia sowohl die religiosen Spezialist*innen als

auch die Katholik*innen in das Visier des Militirs'>! (CEH, tomo I, 1999: 239), da , katholisch

150 Termer zitiert eine Passage aus Ximenez, a. a. O., lib. IV, fol. 149 recto et verso, die wiederum eine Abschrift
von Gavarette ist.
151 Siehe Kapitel 3.2.4.

116



sein® mit der Zugehorigkeit zu einer Guerillaorganisation gleichgesetzt wurde (Duyos 2020:
49f.). Die systematische Verfolgung und To6tung der Mitglieder der ,,Bildungselite” in den
Gemeinschaften, d. h. der Altestenrite und Lehrkrifte, ist dokumentiert (CEH, tomo I, 1999:
239, Cojti Cuxil 1997: 138). Angesichts der extremen Gewalt, der Massaker und des
zerstorerischen Wirkens der PAC sahen sich viele Menschen gezwungen, ihre
Glaubensgemeinschaft zu wechseln, um ihr Leben und das ihrer Familien zu schiitzen. Viele

konvertierten daraufhin zu einer evangelikalen Kirche (de Leon Ceto 2006: 33f.).

Auch seit der Unterzeichnung der Friedensvertrage stieg die Zahl konservativer, geméaBigter
oder auch fundamentalistischer evangelikaler Kirchen in der Ixil-Region stetig an (de Leon
Ceto 2006: 42f., Garrard-Burnett 1998). Der soziale Zusammenhalt war starken Spannungen
innerhalb der Gemeinschaften ausgesetzt, unterschiedliche Interessen generierten Konflikte.

In der Zeit nach Ende des Biirgerkriegs war (und ist) das Verhiltnis zwischen Evangelikalen
und kacholpom nicht in allen Dorfern friedlich. Das Leben in den Gemeinschaften ist von einem

t 152 welches sich aus Elementen der Maya-

Lhybriden Verstindnis der Welt” geprig
Kosmovision, westlichen Analogien sowie Aspekten des theozentrischen evangelikalen
Systems zusammensetzt (Hermesse 2011: 176). Die Konversion zu einer evangelikalen
Glaubensgemeinschaft geht nicht zwangsldufig mit dem Verlust traditioneller kultureller

Muster sowie einer vollstindigen Abwendung sozial bedeutsamer Rituale einher (ebd.: 179).

Die Konversionen zu den evangelikalen Kirchen beschrinken sich in der Ixil-Region nicht auf
den Zeitraum der violencia. Das Trauma des Biirgerkriegs wiegt nach wie vor schwer, aber ein
Zwang, zu konvertieren, ist nun nicht mehr gegeben. Die Mitglieder der Pfingstkirchen wihlen
ihre neuen Mitglieder nicht aus, sondern es erfolgt eine offene Aufnahme. Sie betrachten es als
ihre Aufgabe, ,,zwischen den Individuen zu vermitteln, die Heilung zu bewirken oder Erlosung
zu stiften®. Es wird eine Moglichkeit aufgezeigt, durch die Zugehorigkeit zu einer Kirche eine
kollektive Identitit und ein Gemeinschaftsgefiihl zu entwickeln (Philpot-Munson 2009: 44).
Die Pfingstkirchen horten gemédl dem Grundsatz ,,Vergeben und Vergessen* die teilweise
traumatischen personlichen Biirgerkriegs-Erfahrungen ihrer Mitglieder an und boten ihnen

somit einen Orientierungsrahmen (ebd.: 50).

152 Hybriditit beschreibt Synthesen aus kulturellen Formen oder Fragmenten unterschiedlichen Ursprungs, es
sind offensichtlich (und wissentlich/absichtlich) Elemente verschiedener Kulturen vermischt (Eriksen 2010:
261).

117



Zwischen den evangelikalen Glaubensstrukturen und der ,,zu bekehrenden Kultur ist es
zumindest in Teilen zu einer ,,Akzeptanz* gekommen. Um Erfolg und Relevanz zu erlangen,
musste der pentecostismo die lokalen kulturellen Vorstellungen, Reprédsentationen und Riten
inoffiziell dulden (Bastian 1990: 235 —236, Meslin 1988: 239). Diese Annahme wird zudem
durch die hohe Anzahl an Konversionen von einer Kirche zur anderen sowie zuriick zum
Katholizismus untermauert '**. Grundwissen iber die kulturellen Traditionen, iiber die
costumbres, wie z. B. sajb’ichil, Divination oder Kenntnisse iiber die sakralen Orte, ist weit
verbreitet und nach wie vor lebendiger Teil des kulturellen Gedédchtnisses der Ixil. Religiose
Identitdt und kultureller Wissensvorrat haben eine Schnittmenge. So lange unterschiedliche
Wissenskonzepte in unterschiedlichen Situationen zum Einsatz kommen, und nicht mit
widerspriichlichen Aspekten zur gleichen Zeit konfrontiert werden, konnen sie auch in ein und
derselben Person bestehen. Daher kann in sehr schwierigen oder sogar lebensbedrohlichen
Situationen Rat und Hilfe von verschiedenen Stellen eingeholt werden, auch wenn deren
Vorstellungen von Krankheit und Heilung unterschiedlich sind. Dies konnen sowohl
Schulmediziner*innen im Provinzkrankenhaus von Nebaj, Pflegekrifte in den puestos de salud
auf dem Land, katholische Priester oder Ordensleute, evangelikale Prediger*innen als auch
b’aalvatztiixh, aaq’ii oder aakun sein. Religioses und jedes andere Wissen erlangt erst
Bedeutung fiir Menschen, wenn es Nutzen in sich birgt. Also muss es fiir etwas verwendet
werden kdnnen und mit den jeweiligen Erfahrungen eines Menschen verbunden werden konnen
(Eriksen 2010: 238). Die rituelle Praxis beinhaltet semiotische Systeme und kulturelle Werte,
die eng mit dem alltdglichen Leben in den Gemeinschaften verkniipft sind. Sie geht iiber
,katholisch” oder ,,evangelikal” hinaus. Die evangelikalen Kirchen in der Region betonten die
Zugehorigkeit zu der Ixil-Gesellschaft. Viele Kirchen machten schon &uferlich darauf
aufmerksam, indem sie die Bezeichnung ,,Ixil* in ihrem Namen aufnahmen. Die Sprache der
cultos, der Gebete und der allgemeinen tiglichen Kommunikation war Ixil. Seit 2009 liegt die
Ubersetzung des Neuen Testaments von einer Missionarin des Summer Institute of Linguistics
in Nebaj vor. Seitdem wurden die Psalmen auch nicht mehr auf Spanisch zitiert, sondern auf
Ixil. Auch in den dialektalen Varianten des Ixils aus Chajul und Cotzal liegen nun
Ubersetzungen vor. Unterricht findet — sofern er stattfindet — in den Grundschulen mit Ixil als
L1 und Spanisch als L2 statt. Trotzdem ereigneten sich wihrend meiner Feldforschung immer

wieder Aggressionen und Gewaltvorfille. Dazu gehorten beispielsweise gezielte Zerstérungen

153 Gerardo Terraza Cedillo, Nebaj, 22.04.20009.

118



154 Vandalismus, offene

heiliger Orte, indem aufgestellte Kreuze zerstort oder entfernt wurden
Anfeindungen und Belehrungen konnten die Nutzung der heiligen Orte oder die Durchfiihrung
ritueller Handlungen nicht dauerhaft stéren. Trotzdem waren diese Umstdnde Ende der 2000er
Jahre der Grund, warum die Teilnahme an costumbres nicht von allen meiner

Gesprichspartner*innen 6ffentlich angegeben wurde.

Pap Me’k aus Chel berichtete in diesem Zusammenhang, dass Vertreter*innen einer
evangelikalen Glaubensgemeinschaft aus der Hauptstadt nach Chel gekommen waren, und die
traditionelle Religion als ,, Teufelswerk* und die rituellen Handlungen als ,,Hexerei* (brujeria)
bezeichnet hatten. Dariiber hinaus verurteilten sie den Konsum von kuxa das Spielen der
Marimba, die Feiern und das Abbrennen von pom und Kerzen als ,,Stinde* (pecado). Auch in
Ilom berichtete Marcos Codian, b aalvatztiixh, von einem Vorfall, bei dem die Mitglieder einer
evangelikalen Kirche ihn beschimpften und als hrujo verleumdeten !> . Seit Beginn der
Christianisierung, jedoch verstirkt seit dem Wirken der orthodoxen und teils militanten
Aktivist*innen der Accion Catolica, sind religiose Spezialist*innen sowie die traditionelle
Mayareligion von Stigmatisierung, Diffamierung und Verfolgung betroffen (Konefal 2010,
Wilson 1995). Bis in die Gegenwart (Jahr 2020) liegen die Berichte aus Guatemala vor, denen
zufolge rituelle Spezialist*innen von Evangelikalen diffamiert und bedroht wurden oder sogar

wie im Fall Domingo Choc Che ermordet wurden'>°.

Die Verwendung der Begriffe brujo und brujeria durch die Ixil und andere indigene Volker
selbst manifestiert ein internalisiertes koloniales Weltbild (Barabas 2019 ['1979]). Die
Verwendung von Begriffen, die aus der Kolonialzeit stammen und diskriminierende
Konnotationen aufweisen, wie beispielsweise brujeria, brujo, witchcraft, sorcery und dhnliche,
sollte in akademischen Publikationen mit Vorsicht erfolgen. Die unreflektierte Verwendung
solcher Termini zur Bezeichnung indigener religioser Konzepte kann zu weiterer
Diskriminierung und Gewalt fiihren. Anders, Jansen und Pérez Jiménez (1994) untersuchten
kritisch die in é&lteren wissenschaftlichen Publikationen und kolonialzeitlichen Quellen
verbreitete Verwendung von unzutreffenden, diffamierenden, diskriminierenden und Gewalt
generierenden Bezeichnungen fiir Traditionen und religidsen Spezialist*innen der indigenen

Volker. Der Begriff Hexerei und alle zugehorigen Kategorien sind als Phdnomen der

154 Sowohl in Situationen in denen ich an informellen Gesprichen teilnahm, als auch in folgenden Interviews:
Nim Lu’ Anay, Chel, Chajul, 15.04.2008 und Gerardo Brito, Las Violetas, Nebaj, 23.03.2010.

155 Interview Marcos Cordian, 05.05.2008, Ilom, Chajul.

156 Domingo Choc Che wurde am 06.06.2020 in Chimay/Petén ermordet. Videos des Lynchmordes kursieren auf
verschiedenen digitalen Kanélen.

119



Fremdmachung (auch Othering) zu betrachten. Anliegen fremder Gruppen werden in der
eigenen Darstellung nicht angemessen beriicksichtigt. Die ,,machtlosen” Anderen werden
gemil den Eigeninteressen der Michtigen so dargestellt, dass ihnen misstraut wird, sie
diffamiert und beleidigt werden (Said 1978, Spivak 1999). In diesem Fall ist der Kontext eine
streng hierarchische, von christlichem Dogma legitimierte Struktur, die auf Ausbeutung
ausgerichtet war und die ,,Anderen kulturell geringschitzte. Auch im Hinblick auf die
Deklaration der Rechte der Indigenen Vdélker und den Schutz des immateriellen kulturellen
Erbes ist an dieser Stelle explizit auf die diesen Begriffen inhdrenten Gefahren hinzuweisen

(Jansen, personliche Kommunikation, 2021).

Auf Anweisung des Verwalters der Finca La Perla wurden siamtliche nédchtlichen Rituale auf
dem Gelédnde untersagt, mit der Begriindung, ,,die brujeria zu verhindern®. Es ist jedoch auch
denkbar, dass die Anweisung pridventiven Charakter hatte und dem Zweck diente, die
Diffamierung néchtlicher Rituale als brujeria zu unterbinden:

En este caso hay quejas sobre los guias espirituales. Dicen que trabajan, pero [estan] haciendo
brujerias. La finca La Perla no permite que los sefiores trabajan asi. El que trabaja realmente en
hacer las ceremonias pide permiso a mi, como encargado de la finca, antes de realizar una
ceremonia. Y ya no pueden hacer las ceremonias en la noche, solo se permiten las ceremonias
en el dia, para que la gente se da cuenta de que ellos no trabajan de brujeria'®’ (Mario Alba,
Verwalter der Finca, 18.04.2008).

Eventuell strebt Mario Alba mit dieser Mafinahme eine Verdnderung der sozialen Interaktionen
auf der Finca an, mit dem Ziel, ein harmonischeres Miteinander zu fordern. Moglicherweise

reagiert er auf die aus der violencia tradierten Spaltungen der Gemeinschaft.

Der Begriff brujeria findet auch bei den Ixil selbst Anwendung. Aus den gefiihrten Interviews
geht hervor, dass dieser im Zusammenhang mit scheinbar willkiirlichen oder unerklérlichen
Ereignissen verwendet wird. Insbesondere Todesfille, schwere Krankheiten und Ungliicke
werden auf diese Weise versucht, zu erkléren. In erster Linie werden so valide Erkenntnisse und
Verstindnis fiir unerklarliche Vorfille und Phidnomene geschaffen. Ungliick, welches auch
mitunter als ungerecht empfunden wird, und Fragen nach dem ,,Warum jetzt?* oder ,,Warum
1ch?*, ,,Warum mein Kind?* erhalten so eine Antwort. Dabei wird mitunter den Durchfithrenden

der rituellen Handlung auch eine bose bzw. schiddigende Absicht unterstellt. Laut meiner

157 In diesem Fall gibt es Beschwerden iiber die spirituellen Fiihrer. Sie sagen, sie arbeiten, aber [sie] vollfiihren

Hexerei. Die Finca La Perla erlaubt den Herren nicht, so zu arbeiten. Derjenige, der die eigentlichen Zeremonien
durchfiihrt, muss mich, den Verantwortlichen der Finca, um Erlaubnis bitten, bevor er eine Zeremonie
durchfiihrt. Und sie diirfen nachts keine Zeremonien mehr durchfiihren, sondern nur noch tagsiiber, damit die
Leute sehen, dass sie keine Hexerei betreiben.*

120



Gesprichspartner*innen ist es besonders schwierig, eine Krankheit zu heilen, die durch eine
rituelle Handlung mit boser Absicht, eine brujeria, entstanden ist. In Chel erbat mein Begleiter
Kuxh im April 2008 ein solches Heilritual von Pap Tek. Laut Pap Tek stellte ein solches

Heilritual eine heikle Aufgabe dar, die unter Umstdnden auch selbst den Tod verursachen kann.

Auszug aus dem Feldtagebuch: Ein Heilritual fiir Kuxh

Kuxh*“, Augustin Solis Cedillo, 32 Jahre'”, begleitet mich als Begleiter und Ubersetzer in die Dirfer
des vértice norte. Er ist verheiratet und hat drei Kinder, mit denen er in einer sehr kleinen, abgelegenen
Ortschaft im municipio von Chajul lebt, in Vipech. Der Ort ist nur auf dem Fufsweg von Chajul aus zu
erreichen, es leben nur fiinf Familien dort, dabei handelt es sich um Familien, die sich nach Ende des
Biirgerkrieges dort auf der Suche nach einer neuen Heimat und Land niedergelassen haben. Kuxh ist in
Nebaj geboren, und hat seine gesamte Kindheit auf der Flucht vor der guatemaltekischen Armee in den
Bergen verbracht, und spdter in der CPR-Gemeinde Kaba’im dufSersten Nordosten der Ixil Region, kurz
bevor die Berge in das Tiefland des Ixcan abfallen. Kuxh ist Subsistenzbauer und hat ein Problem mit
seinem rechten Handgelenk, was ihm so grofie Schmerzen bereitet, dass die Arbeit auf dem Feld beinahe
unmoglich ist und die Existenz seiner Familie ernsthaft bedroht ist. Er hat aus diesem Grund unter
anderem bereits in Erwdgung gezogen, Marihuana als cash crop anzubauen und es an Touristen zu
verkaufen. Nach einem erfolglosen Besuch im Krankenhaus von Nebaj (wo man ihm seinen Angaben
nach nur eine Amputation der Hand vorschlug) hat Kuxh beschlossen, einen b’alvatztiixh zu
beauftragen, ein entsprechendes Heilritual durchzufiihren. Da wir zu diesem Zeitpunkt im Haus von
b’ alvatztiixh Tek in der Gemeinde Chel wohnten, wurde auch Pap Tek damit beauftragt eine ceremonia
para defender la vida (eine Zeremonie zur Verteidigung des Lebens) durchzufiihren. Dieses Ritual
besteht aus einer Serie von sieben mal zwei Zeremonien an verschiedenen Tagen des Ritualkalenders.
Laut Pap Tek sind die folgenden Tage fiir diese Aktivitdten geeignet: Kamel — um Verzeihung bitten,
Chee — als alcalde sprechen; B’atz — pedir perdon por la mujer (um Verzeihung bitten fiir die Frauen),
Ee — pedir fuerza, que le dan fuerza para combatir la enfermedad (um Stirke bitten, geeignet um gegen
die Krankheit anzukdmpfen),; Noj — pide perdon el enfermo que tiene dolor (der Kranke mit Schmerzen
bittet um Verzeihung), Tiaxh —um Verzeihung fiir die Kranken bitten. No j und Tiaxh sind komplementdr
zu einander. Die Zeremonien an den komplementdren Tagen bilden Paare — sie gehdren zusammen. Das
Heilritual fiir Kuxh besteht aus sieben mal zwei, also insgesamt 14 Ritualen.

Fiir jeden Tag gibt es einen korrespondierenden heiligen Ort, z. B. fiir den Tag Kamel ist der
korrespondierende Ort der Friedhof. Der Tag ist dazu geeignet, die Toten und die Heiligen um
Verzeihung zu bitten (pedir perdon a los muertos y a los santos).

Der Tag Chee — habla como alcalde y corresponde al cerro Vi’ jomistan. Chee ist einer der vier
Jahrestrdger, die oft als alcalde bezeichnet werden.

Kamel war der 12.04.2008 und Chee der 13.04.2008. An diesen beiden Tagen fanden die ersten beiden
Rituale statt, diese beiden Rituale stellten das erste Paar innerhalb des gesamten Heilrituals dar. Sie
fanden auf dem Friedhof in Chel und auf dem Berg Vi’ jomistan statt.

Die wdihrend des Rituals wurden Kerzen mit unterschiedlichen Farben verwendet. Laut Pap Tek
symbolisieren die Farben unterschiedliche Objekte, die mit dem Leben in direktem Zusammenhang
stehen: weifs — Knochen, schwarz — Erde, blau — Himmel, griin — die Wildnis (montaiia), gelb — Fleisch,
rot — Blut.

Pap Tek stellte Kuxh fiir jede Zeremonie Q25 in Rechnung. Die Schmerzen gehen laut Kuxh auf eine
brujeria (Hexerei) zuriick, Kuxh hatte in der Vergangenheit eine Auseinandersetzung mit einer Frau aus

158 Im Jahr 2008.

121



seinem Dorf um ein Stiick Land, er nimmt also an, dass diese Frau die brujeria bei einem brujo (aakun,
Hexer) in Auftrag gegeben hat.

Laut Pap Tek wird ein solches Ritual — para defender la vida — immer dann durchgefiihrt, wenn eine
Krankheit keine erkennbare und erkldrbare Ursache hat, oder wenn sich eine Krankheit nicht durch
traditionelle — und Schulmedizin heilen ldsst. In solchen Fillen wird in der Regel brujeria als Ursache
angenommen und wie in Kuxhs Fall finden sich im Leben der Patienten Zwischenfille oder
Auseinandersetzungen, die hierfiir verantwortlich sein konnen.

4.3 Diskussion

Ungeachtet der religiosen Identitdt, d. h. der formalen Zugehorigkeit zu einer der vielen
evangelikalen Glaubensgemeinschaften oder der katholischen Kirche, teilen viele Ixil den
Wissensvorrat des immateriellen kulturellen Erbes und nehmen bei Bedarf die rituelle bzw.
divinatorische Komponente in Anspruch. Eine kollektive Identitidt auf Basis des impliziten
Wissens (facit knowledge) besteht, jedoch ldsst die Division entlang der Konfliktlinien mit
Ursprung in der Zeit der violencia in den Gemeinschaften nur langsam eine sichtbare kollektive
Identitét als Ixil zu. Stattdessen leben sie kollektive Identitéten als kacholpom, Katholik*innen
oder Mitglieder einer evangelikalen Glaubensgemeinschaft. Unbewusste und bewusste Anteile
ergdnzen sich. Religion in ihrer sozial-politischen Dimension schafft in der Regel einen
Rahmen der Solidaritdt und des Gemeinschaftsgefiihls. Sie legitimiert immer auch eine
politische Ordnung und stellt ihren Anhdngern eine bedeutungsvolle Weltsicht zur Verfiigung
(z. B. die Versbhnung mit dem eigenen, unvermeidlichen Tod). In Krisenzeiten und im
Angesicht unerklérlicher und als ungerecht empfundener Ereignisse kann der Glaube an
ancestral spirits (die Geister der Ahnen) die Auswirkungen der entstandenen Briiche mildern,

jedoch unter Umstidnden ungleiche Machtverhiltnisse legitimieren (Eriksen 2010: 81; 226).

Rituale, sajb’ichil, geben der Gemeinschaft der kacholpom Struktur und Bedeutung (Bell
1997). Das beschriebene Ritual in Vorbereitung der Aussaat erfiillt den sozialen Aspekt der
traditionellen Religion (Eriksen 2010: 227). Die Rituale fanden innerhalb eines symbolischen
Universums statt, sie waren die praktischen und personifizierten Manifestationen der
Kosmogonie und bildeten die Grundlage zur Konstruktion des kollektiven Gedéchtnisses. Ein
weiterer Aspekt der Kosmogonie ist die Auffassung, dass jegliche Form der menschlichen
Aktivitét als Eingriff in die natiirliche Umwelt betrachtet wird. Demzufolge ist stets eine rituelle
Handlung erforderlich, bevor eine Handlung ausgefiihrt wird. Die Rituale handeln Beziehungen
innerhalb der Gemeinschaft aus, zwischen Menschen und auch zwischen Mensch und Umwelt.
Zudem konnen rituelle Praktiken gesellschaftliche Ambiguititen zur Sprache bringen und

Losungen auf symbolischer Ebene anbieten (Eriksen 2010: 228): Demzufolge wird Divination

122



in der Ixil-Region unabhingig von der formalen Religionszugehorigkeit in Anspruch
genommen. Sie entfaltet im Kontext lokal bedeutsamer und erstrebenswerter Ergebnisse des
taglichen Lebens Wirkkraft. Als mantische Technik vorkolonialen Ursprungs ist sie von einem
ethischen, religiosen und moralischen System gestiitzt, dessen Bedeutung ausschlielich im
Kontext der Ixil-Kultur zu erfassen ist. Ebenso wie sajb 'ichil besitzt Divination eine ordnende
Funktion der sozialen und moralischen Bereiche innerhalb der Gemeinschaft. Die Tatsache,
dass auch Mitglieder evangelikaler Religionsgemeinschaften Divination in Anspruch nehmen,
veranschaulicht die hohe Anpassungsfahigkeit und Resilienz des divinatorischen Systems —und

des immateriellen kulturellen Erbes der Ixil im Allgemeinen.

Das divinatorische System der Ixil basiert zudem auf folgender Metapher: die Krankheit als
Ausdruck der Gefangenschaft der eigenen Seele. Dies kann einerseits durch das Wirken
iibernatiirlicher Wesen geschehen, auch unter der Bezeichnung mal espiritu ,,schlechter Geist*
geldufig, oder andererseits durch das Wirken religioser Spezialist*innen und ihre ,,schlechte
Energie®. Die Metapher bietet einen kohédrenten Rahmen und Erklarungen fiir die Umstidnde
des Lebens der Mitglieder einer sozialen Gruppe (v. a. unerkldrliche Schicksalsschlidge, wie
plotzliche schwere Krankheit oder der Verlust eines Angehdrigen). Dies funktioniert sowohl
auf individueller als auch auf zwischenmenschlicher Ebene. Mit Hilfe des divinatorischen
Systems, das einen kohdrenten Rahmen fiir das individuelle Wohlbefinden und die Erhaltung
traditioneller Vorstellungen bildet, kann das soziale Gefiige erhalten werden (Colby 2004: 84).
Die in diesem Kapitel vorgestellten Akteure und Akteurinnen agieren kompetent im rituellen
Kontext und reagieren kreativ auf Eventualititen und Verdnderungen. Sie besitzen als rituelle
Spezialist*innen ,,privilegierten Zugang zu hoheren Méchten* (Eriksen 2010: 227). Traumen
kommt bereits bei der Berufung in das Amt des b’aalvatztiixh sowie der k’uyintxa‘ eine
wichtige Rolle zu. Ein Traum ist definiert als der Moment, in dem ein Mensch das Gewohnliche
und das AuBergewohnliche der Erlebnisse erneut durchlebt. Die Ereignisse geschehen in
besonderen Rdumen und repréasentieren Unendlichkeit. Der Raum, in dem diese Erlebnisse
innerhalb des Selbst stattfinden, befindet sich auBlerhalb der Zeit. Der Traum an sich ist folglich
eine andere Art und Weise, Landschaft/Raum zu erleben, und keine externe Realitédt (Ingold

2000: 52-58).
Das Beispiel des Aussaatrituals zeigt, wie der Ritualkalender cholq’ii auch Ende der 2000er

Jahre den Rhythmus des Alltags in den kleinbduerlichen Gemeinschaften bestimmte. Die Tage

wurden im rituellen Diskurs direkt angesprochen und galten als Gottheiten. Zudem besitzen sie

123



Eigenschaften, die jeweils mit bestimmten Aktivititen in Verbindung stehen, und besitzen
positive, neutrale oder negative Wertigkeit. Der Sonnenkalender Yaab spielte wahrend meiner
Feldforschung keine Rolle, bzw. wurde nicht mehr beachtet. Der Ritualkalender erfiillt neben
seiner synchronen, psychologischen Funktion ebenfalls die Aufgabe, eine Gruppenidentitit zu
festigen. Zudem wahrt er das kulturelle Gedédchtnis und tradiert Werte und Wissen {iiber
Kosmogonie und Kosmologie von Generation zu Generation. Auf dieser Séule basiert eine
Gemeinschaft, die einerseits aus unterschiedlichen Interessens- und Glaubensgemeinschaften
besteht und andererseits dennoch grundlegende kulturelle Werte und ein gemeinsames
kulturelles Erbe teilt. Das kulturelle Erbe zeichnet sich durch eine hohe Dynamik aus, indem es
kontinuierlich Elemente abgibt und neue integriert, wahrend es seine grundlegende Struktur

beibehilt.

In der Interpretation der Landschaft als sakraler Raum spielen sowohl Kalenderwissen als auch
Divination eine Rolle. Ein wesentlicher Aspekt ist dabei die wechselseitige Durchdringung von
Umwelt und Individuum auf physischer und spiritueller Ebene. Die Bedeutung heiliger Stétten
manifestiert sich in ihrer Betrachtung als Erbe, als Sitz der Geschichte sowie als Orte der
Resonanz, an denen das Materielle, das Symbolische und das Funktionale simultan in
Erscheinung treten. Sie dienen als Briicken zwischen materiellem und immateriellem Erbe
sowie zwischen Vergangenheit und Gegenwart. Die Bewohner*innen stehen in direktem
Kontakt mit den heiligen Stétten und bewahren so die Verbindung zwischen sich und der
Vergangenheit. Es besteht eine Verbindung zwischen Leben und Tod sowie zwischen Zeit und

Ewigkeit (Ingold 2000: 16—19).

Orale Traditionen, wie beispielsweise die Ursprungsgeschichte der Ixil, sind von Bedeutung fiir
das kollektive Gedéchtnis sowie den intergenerationalen Dialog. Die Rolle des #x’o/ in den
Ursprungsgeschichte(n) trigt zur Ubersetzung der historischen Briiche bei und zeugt von
Handlungskompetenz (Burke 2009: 55ff.). Neben der Einbeziehung der traumatischen
Ereignisse aus der Vergangenheit tragen die Ursprungsgeschichten zur Abgrenzung gegeniiber
der Gruppe der ,Ladinos* bei. Die Fihigkeit der oralen Tradition zur Verinderung und
Anpassung an die jeweiligen Gegebenheiten ist eine wesentliche Eigenschaft, die es ihr erlaubt,
auf dynamische Weise zu reagieren und ihre Form geméf den aktuellen Herausforderungen und

Fragestellungen zu gestalten.

124



125



126



5. El tejido social — das soziale Gefiige

In der Ixil-Region war das soziale Gefiige innerhalb der Gemeinden erheblich beeintrachtigt.
Dies war begriindet in der wihrend des Biirgerkriegs veriibten Gewalt, den teils radikal
agierenden  Anhédnger*innen  evangelikaler = Glaubensgemeinschaften und  dem
Staudammprojekt Hidroxacbal. Auch das tiefsitzende Misstrauen mir gegeniiber als
Aullenseiterin war dem zerriitteten sozialen Geflige geschuldet. Insbesondere das Wirken der
Zivilpatrouillen (Patrullas de Autodefensa Civil, PAC; vgl. Kapitel 3.2.4.3) stellte zu jenem
Zeitraum ein alltagsbestimmendes Thema dar'>®. Dieses Kapitel geht der untergeordneten
Forschungsfrage nach, welche Strategien lokal angewendet werden, um der Spaltung der

Gesellschaft zu begegnen und kollektive Identitdten zu konstruieren.

Wie bereits dargelegt, war die Ixil-Region in erheblichem Malle von den gewaltsamen
Handlungen des Biirgerkriegs betroffen. Wahrend der Diktaturen von Lucas Garcia und Rios
Montt wurden in dieser Region Massaker und weitere Verbrechen gegen die Menschlichkeit
veriibt. Das Militdr zerstorte nahezu alle Dorfer und strukturierte sie anschlieBend als
Modelldorfer (aldeas modelo) oder Entwicklungspole (polos de desarrollo) um. Die
Umstrukturierung der Siedlungen implizierte eine Unterordnung oder Anpassung der
Bevdlkerung (Brysk 2000: 45). Die Erinnerung an den Biirgerkrieg ist umkémpft — auch auf
der Mikroebene der Gemeinden. Letztendlich geht es hier um Handlungskompetenz, nach
welcher entschieden wird, welche Vergangenheitsversion aufgezeichnet, konserviert und
tradiert wird (Burke 2009). Die von der CEH formulierten Empfehlungen fiir Handlungen, die
zu der Implementierung von Frieden und Gerechtigkeit im Land fithren sollten, blieben

groftenteils ignoriert oder ihre Umsetzung wurde verzogert.

Erst im Zuge des Prozesses gegen General Rios Montt im Jahr 2013 erfuhren die
Menschenrechtsverletzungen und Verbrechen gegen die Menschlichkeit an den Ixil wieder
mediale Aufmerksamkeit in der nationalen und internationalen Offentlichkeit.
Verantwortlichkeiten und die Rechenschaftspflicht fiir diese Verbrechen wurden auch auf
lokaler Ebene diskutiert. Weiterhin manifestierten sich in den Ixil-comunidades Konfliktlinien
zwischen Betroffenen und Tater*innen. Die comunidades traten nicht einheitlich auf, weder in

Bezug auf soziale noch auf ideologische Strukturen. Nicht nur in den sozialen Medien teilten

159 Dies entsprach der Darstellung des Berichts der CEH (Comision del Esclarecimiento Historico, 1999):
Massaker, blinde Gewalt, Vertreibung und vor allem die PAC (Patrullas de Autodefensa Civil) hatten
verheerende Auswirkungen auf die Gemeindestrukturen.

127



sich die Lager in jene, die im Hinblick auf die Ereignisse der violencia den Genozid weiterhin
leugneten und von einem ,,internen bewaftneten Konflikt* sprachen (#no hubo genocidio), und
jene, die Gerechtigkeit flir die wéhrend des Biirgerkriegs veriibten Verbrechen gegen die
Menschlichkeit und des Genozids einforderten (Kalny 2017: 122). Auf Dorfebene verbargen
sich hinter den beiden Lagern die Briiche aus der Zeit des Biirgerkriegs und dem Wirken der
PAC. Die Wahlergebnisse allein im municipio Nebaj waren zur Zeit der Feldforschung sowohl
fir mich als Forscherin von auBlerhalb als auch fiir die kulturellen Aktivist*innen der
FUNDAMYA irritierend: Wieso stimmte eine Mehrheit fiir die FRG, die Partei der ehemaligen
Peiniger? Handelte es sich tatsdchlich um Wahlmanipulation und Betrug? Des Weiteren nahmen
viele Ixil, die zu einer evangelikalen Kirche konvertiert waren, dennoch an traditionellen
Ritualen teil oder konsultierten regelméfig Kalenderspezialist*innen, obwohl ihre Kirche

mitunter genau jene religidsen Spezialist*innen diffamierte.

Vor dem Hintergrund dieser Informationen erschien die Spaltung der comunidades ambivalent
und fiir AuBBenstehende nur schwer greifbar. Interne und externe soziokulturelle Einfliisse
formten das soziale Gefiige (Carmack 2009: 188). Bei diesen Auseinandersetzungen ging es
mitunter nicht nur um Fragen der Kosmovision oder des Glaubens, sondern um Macht- bzw.
Landkonflikte sowie zwischenmenschliche Auseinandersetzungen. AuBBerdem verbargen sich
hinter der Religionszugehorigkeit bei der Generation mittleren Alters (der im Jahr 2010 25-50-
Jéhrigen), auch die Zugehorigkeiten wiahrend des Konflikts. Ex-PAC, Ex-Guerillero, Ex-CPR
— die Taten und das Verhalten en aquellos tiempos, zu jenen Zeiten, wurden beschwiegen und
waren weitestgehend tabuisiert, aber nicht vergessen oder vergeben (Taylor 2011: 178, Cojti
Ren 2019). Tatsdchliche Versohnung hatte noch nicht stattgefunden. Tater- und Opferrollen
waren nicht eindeutig zuzuweisen, konnten von einem Individuum auf ein anderes iibertragen
werden. Von auflen entstand der Eindruck, dass entlang sehr alter Konfliktlinien (insbesondere

ungekldrter Landrechtsfragen) diese Reizpunkte verstarkt wurden.

Hinzu kommt die von der ruménischen Literaturwissenschaftlerin Marianne Hirsch in Bezug
auf den Holocaust als post-memory benannte Entwicklung. Dieser Begriff beschreibt den
Prozess, in dem die nachfolgende Generation die als individuelle Erinnerungen tradierten
Traumata der dlteren Generationen in das kommunikative Gedédchtnis aufnimmt (Hirsch 2012).
Tater- und Opferrollen werden von einer Generation zur nichsten tradiert und sind Teil der
Identitétsbildung der neuen Generation. Die Schulbildung vermag diese Rollen nicht

aufzubrechen (siehe hierzu Kapitel 7).

128



Es ist dokumentiert, dass eine Vielzahl an Menschen sowohl vor der Armee als auch vor der
Guerilla in mdglichst unzugéngliche Regionen der Sierra de los Cuchumatanes flohen, um sich

und ihre Angehérigen zu schiitzen und zu retten. Der folgende Bericht!%

von Fabian Gallego
aus der aldea Xaxmoxan, Chajul, zeugt davon, wie er sich mit seiner Familie in den Bergen
versteckte und schlieBlich in sein Heimatdorf zuriickkehrte:

Mit anderen Familien harrten wir insgesamt acht Jahre in der Ndhe des Flusses Cotzal aus,
ungefdhr 35 km 6stlich von Xaxmoxan an der Grenze zu den municipios Cotzal und Uspantan.
Dabei flohen wir zuerst vor der Guerilla und mussten uns anschliefend auch vor der Armee
verstecken. Nachdem wir von der Armee entdeckt wurden, kamen wir mit weiteren Familien
aus anderen Verstecken in den Bergen nach Xemamatze’, in Nebaj. Nach einiger Zeit durften
wir und die anderen Familien — unter Begleitung von Soldaten — in unsere urspriinglichen Dorfer
zuriickkehren. Dort hatten jedoch bereits andere Familien die verlassenen Héuser entweder
vollstandig zerstort oder selbst bezogen. Wir Riickkehrer waren gezwungen, auch durch die
Prédsenz der Soldaten, auf unsere alten Hauser und milpas zu verzichten. Wir mussten uns mit
einer zugewiesenen Parzelle zufriedengeben.

Die Parzellen waren nicht nur deutlich kleiner, sondern lagen auch nah beianeinander. Dadurch

veranderte die comunidad ihre Siedlungsstruktur.

Die von Fabian Gallego geschilderten &uBeren Verdnderungen des Dorfes hatten
schwerwiegende Folgen fiir das soziale Gefiige: Vertrauen und Zusammenhalt wichen
Misstrauen und Abgrenzung gegeniiber den ,,Anderen®. Weitere Briiche des sozialen Gefiiges
innerhalb der Gemeinschaften entstanden entlang politischer Lager, aufgrund des Wirkens der
PAC und durch extraktive GroBprojekte. Uneinigkeit aufgrund politischer Zugehorigkeit
obstruierte beispielsweise im April 2008 in der aldea Cajchixla, Chajul (etwa 30 Hiuser)
samtliche Entscheidungsprozesse auf Gemeindeebene. Grund dafiir war, dass die Anhénger der

bei den Wahlen unterlegenen Partei ihre Partizipation verweigerten.

Auch die k’uyintxa’ Maria Rivera aus Ilom erzdhlte aus der Zeit der violencia: Nach dem
Eintreffen der Armee in Ilom, sollten alle Ménner zum Einsatz in den PAC gezwungen werden.
Da sich die Mehrheit jedoch weigerte, entstand der Verdacht, sie gehorten der Guerilla an. Ein
Teil der Bevolkerung begann infolgedessen, Sympathien fiir die Guerilla zu hegen, wihrend ein
anderer Teil in die Berge fliichtete. Die verbliebenen mannlichen Personen wurden vom Militér
aus den Wohnhiusern weggebracht und anschlieend in der katholischen Kirche exekutiert. Im
Anschluss entziindeten sie zunichst die Kirche und anschlieBend die Wohnhéiuser. ,,[...]
sacaron los hombres de las casas, les pusieron en la iglesia catdlica y mataron uno por uno y

luego quemaron la iglesia, quemaron las casas. [...]* (03.05.2008, Marias Schilderung

160 Interview am 04.04.2008 in Xaxmoxan.

129



entspricht Caso Illustrativo 61, CEH, Tomo VII, Anexo I). Maria entkam dem Massaker und
floh zunéchst mit ihrer Familie in die montaria, bevor sie spiter in Sotzil Unterkunft fand. Dort
akzeptierten die Dorfbewohner*innen sowohl die Priasenz als auch den ,,Schutz* der Armee:
»Sotzil acepto la proteccion del ejéreito, solamente tres hombres se fueron con la guerilla.”

Maria verlor eine Tochter und ihren Mann im Zuge der Gewalt.

Maria schildert nicht nur eines der von der Armee in der Ixil-Region veriibten Massaker,
sondern berichtet auch, dass Teile der indigenen Landbevdlkerung den ,,Schutz der Armee* im
Angesicht von Gewalt und Alternativlosigkeit notgedrungen annahmen. Der Biirgerkrieg
zerstorte bereits auf der Ebene der individuellen personlichen Beziehungen den sozialen

Zusammenhalt.

Zwischen 2007 und 2010 sorgte noch eine weitere Entwicklung fiir Uneinigkeit und Konflikte
im municipio Chajul: die Konstruktion des Wasserkraftwerks HidroXacbal. Dazu wurde der
Fluss Xacbal auf der Hohe des Dorfes Jua aufgestaut, es entstanden ein Staudamm und ein
Stausee. Dieses Projekt ist kein Einzelfall geblieben, so gibt es dhnliche konfliktive Projekte
zur Gewinnung erneuerbarer Energie im municipio Cotzal'®! und Alta Verapaz. Alle Projekte
wurden in Kooperation mit multinationalen Unternehmen durchgefiihrt. Zwar existierten
offizielle Protokolle der sozialen Vertraglichkeit, die vorschreiben, die lokale Bevolkerung zu
minformieren® und Zustimmung der betroffenen Gemeinden einzuholen. Die Verantwortlichen
ignorierten jedoch, dass viele betroffene Gemeinden die Projekte ablehnten!®?. In den von dem
Bau des Staudammes und der Versorgungsstral3e betroffenen Gemeinden Chel, [lom und J’ua
fiihlten sich meine Gesprichspartner*innen den Entscheidungen des Unternehmens '3
ohnméchtig ausgeliefert und kritisierten, dass die Bauarbeiten ihren Dorfern keinen Nutzen
(beneficio) briachten. Dem Stralenbau fielen laut Pedro Kaba Laynes (Chel, Interview
29.04.2008) mindestens zwei heilige Orte zum Opfer. Zudem wurden Objekte aus der

archiologischen Grabung entfernt und nicht an die Ixil zuriickgegeben.

161 Siehe ausfiihrlich Batz 2017.

162 Bis heute beklagt die alcaldia indigena Nebajs regelmiBig in offiziellen Schreiben an die Regierung den
Missstand der unzureichenden Konsultation der indigenen Gemeinschaften in Bezug auf Energieprojekte.
163 Die Dorfbewohner sprechen in diesem Zusammenhang von la empresa.

130



5.1 Versohnung und Wertschiitzung des kulturellen Erbes

Das Friedensabkommen von 1996 zwischen Regierung, Militdr und URNG erfasste bereits
zahlreiche Punkte in Bezug auf die Identitdt und die Rechte der indigenen Vélker Guatemalas,
die einer grundlegenden Verianderung oder Anerkennung bedurften. Darunter war die offizielle
Anerkennung der gegenwirtigen Maya-Bevolkerung Guatemalas als Nachfahren der
vorspanischen Maya-Kultur (die jeweils verschiedene, historisch verwandte Sprachen sprechen
und besondere kulturelle Merkmale und Kosmologie gemeinsam haben). Den Xinka und den
Garifuna wird ein dquivalenter Status zugesprochen (Sieder 1997: 68). Es erfolgte zudem die
Anerkennung des Gebrauchs indigener Sprachen fiir soziale Dienste, offizielle Mitteilungen
und juristische Anliegen. Die Umsetzung des Abkommens variiert bis zum heutigen Tag stark
in Abhéngigkeit von der Region und der Erreichbarkeit der Gemeinden. Urbane Zentren sind
besser erfasst als Dorfer in der ruralen Peripherie. Ein Beispiel ist die Bildungsreform, die neben
Bilingualitdt auch die Einbeziehung von speziellen Maya-Inhalten und die Partizipation aller
Kinder in einem ,,interkulturellen Programm® vorsieht (siche Kapitel 7). Zu den positiven
Entwicklungen der Legislaturperioden Portillo, Berger und Colom fallen die offizielle
Anerkennung und der Schutz der Maya-Spiritualitit, der religiosen Spezialisten und die
Erhaltung der Ritualorte und der archiologischen Stitten als ,,indigenes Kulturerbe® (herencia
indigena; haufiger patrimonio cultural). Zur Verwaltung des Kulturerbes sollten exklusiv
»Maya“ bestimmt sein. Die Einrichtung der Unidad de Lugares Sagrados, Einheit der Heiligen
Orte, mittels des Acuerdo Ministerial 510-2003 vom 11. September 2003 ' erfolgte mit dem
Ziel, die Ausiibung der Maya-Spiritualitit zu stdrken und Intoleranz sowie Diskriminierung

basierend auf Religion oder Kosmovision einzudimmen.

Anerkennung und Schutz von indigenem Kulturerbe sind entscheidende Schritte im Prozess der
Dekolonisierung. Allerdings miisste der guatemaltekische Staat gemeinsam mit indigenen
Organisationen und Akteuren das geltende Recht dahingehend priifen, ob es dem Anspruch
nach besonderem Schutz des Kulturerbes der indigenen Bevolkerung tatséchlich gerecht wird.
Dabei umfasst das ,,Kulturerbe* (engl. heritage) sowohl die spirituelle als auch die kulturelle
und die historische Ebene. Problematisch hierbei ist bereits, dass die existierende juristische

Terminologie westlichen Ursprungs ist und hauptséchlich westliche Konstrukte beschreibt, z.

164 Auf der Internetpriisenz des Ministeriums fiir Kultur und Sport kann man auch einen Antrag auf einen Ausweis
als spiritueller Fiihrer stellen (Solicitud carné Guia Espiritual Maya) http://www.mcd.gob.gt/2009/03/24/lugares-
sagrados/ (Zugrift 14.09.2009).

131



B. Kultur, Besitz, Eigentum. Hiufig existieren fiir diese Konstrukte keine wortlichen
Entsprechungen in den indigenen Sprachen und Konzepten. Bereits 1995 wurde eine Definition
fiir indigenes Kulturerbe von Erica-Irene Daes, damals Sonderberichterstatterin der UN,
vorgeschlagen, um auf ihrer Grundlage internationale Prinzipien und Richtlinien zu ihrem
Schutz zu entwerfen. Der Definition liegt die Erkenntnis zugrunde, dass kulturelles Wissen,
Ausdrucksformen, materielle Kultur und traditionelle Landereien miteinander verbunden sind.
Der Terminus ,,Kulturerbe® ist nicht auf historische Manifestationen beschriankt. Vielmehr
umfasst Kulturerbe alles, was integraler Bestandteil der distinkten Identitit eines Volkes ist.

(Bell / McCuaig 2008: 313).

Die Versohnung (reconcilacion), die fur ein friedliches und wiirdevolles Zusammenleben in den
Gemeinden in der Zukunft unabdingbar ist, kann nur erreicht werden, wenn entsprechende
Kriterien erfiillt und bestimmte Ziele erreicht werden. Als Grundlage zur Verséhnung sind
Wahrheit (zruth — beinhaltet und bedarf Anerkennung, Transparenz, Enthiillung und
Ehrlichkeit), Barmherzigkeit (mercy — beinhaltet und bedarf Vergebung, Akzeptanz,
Unterstiitzung, Mitfithlen und Heilung), Frieden (peace — beinhaltet und bedarf Harmonie,
Einheit, Wohlbefinden, Sicherheit und Respekt) sowie Gerechtigkeit (justice — Gleichheit
innerhalb von Beziehungen und die Abschaffung von Ungerechtigkeit) unabdingbar (Lederach
1997: 76). Des Weiteren ist flir eine Gesellschaft eine gemeinsame Vorstellung bzw. Vision
einer friedlichen Zukunft erforderlich, um aus einer festgefahrenen Konfliktsituation zu einer
echten Vers6hnung zu gelangen: moral imagination (ebd.: 77). Diese Ziele und Konditionen
sind in der Ixil-Region jedoch noch nicht erreicht. Dennoch zeichnen sich positive
Entwicklungen innerhalb der vergangenen 20 Jahre ab, und inzwischen ist eine neue Generation
erwachsen geworden, die den Genozid nicht mehr selbst erlebt hat. Um die tiefen Spaltungen
in den comunidades zu lberwinden, miissten tiefgreifende Maflnahmen zur Versdhnung
ergriffen und iiber einen ldngeren Zeitraum stattfinden — Versohnung kann nur

generationeniibergreifend erreicht werden.

Ein Beispiel fiir eine nicht konsequent durchgefiihrte MaBnahme der Regierungen aus dem
Friedensabkommen ist das Gedenken an die Opfer des Biirgerkriegs. Die
Gedenkveranstaltungen anlésslich des Dia de la Dignificacion de las Victimas del Conflicto
Armado Interno konnte ich am 25. Februar 2008, 2009 und 2010 in Nebaj beobachten. Die
Beteiligung der Bevolkerung und die internationale Aufmerksamkeit nahmen von Jahr zu Jahr

ab. Anlésslich des Gedenktages im Jahr 2008 wurden Exhumierungen in Salquil Grande

132



durchgefiihrt. Die Siarge mit den Leichen wurden nach Nebaj transportiert, um feierlich und mit
einer Demonstration von den verlorenen Angehdrigen Abschied zu nehmen. Im Jahr 2010 fand
hingegen eine Kundgebung des amtierenden Biirgermeisters Nebajs statt, die an eine

Wahlkampfrede erinnerte.

5.2 Zwischen post-memory und Globalisierung

Insbesondere miindliche Uberlieferungen von Gewalterfahrungen und durchlebten Traumata
riefen Ende der 2000er Jahre bei Heranwachsenden in der Ixil-Region von postmemories
gepragte Augenzeugenberichte oder Erzdhlungen hervor. Obwohl ihnen konkrete historische
Details fehlten, trugen diese Jugendlichen Nachlésse des Krieges auf unterschiedliche Art und
Weise mit sich. Diese duBerten sich z. B. in einer tiefsitzenden Angst vor (den Gerduschen von)
Hubschraubern, (Militir-)lastwagen oder uniformierten Personen!®>. Auch wenn die Kinder und
Jugendlichen selbst Anstrengungen unternehmen, die Erinnerungen ihrer Eltern und GroBeltern

von ihren eigenen zu trennen, so ,,erben‘ sie doch auch immer das Trauma des Konflikts.

Dieses indirekte Wissen iiber die Ereignisse wirkt zunichst paradox, jedoch gibt es kaum
Biographien, die nicht von ihnen beeinflusst sind (dies ist auf globaler Ebene giiltig). Denn
obwohl die Ereignisse in der Vergangenheit stattfanden, sind ihre Auswirkungen in der
Gegenwart sichtbar und priagen Biographien (Hoffman 2004: 25). Die Kinder und Jugendlichen
sind dariiber hinaus von Globalisierung beeinflusst und reagieren ihrerseits auf die

verschiedenen Auswirkungen.

Die kulturelle Transition der Ixil beinhaltet den Erhalt zahlreicher Aspekte ihrer Traditionen
und gleichzeitig die Etablierung ,,moderner Annehmlichkeiten” in ihrem Leben. Ein aus
Medien, Werbung und den Erfahrungen und Erzdhlungen der zahlreichen Migrant*innen
geschaffenes Bild von einem westlichen Mittelklasseleben ist der Wunsch vieler Ixil'%®. Unter
Jugendlichen hilt zunehmend Frustration Einzug, sie nehmen ihre eigenen Lebensumstinde im
Vergleich mit eventuell erreichbarem Reichtum als Armut wahr. Dies ist selbst dann der Fall,
wenn sich die Lebensumstdnde bereits im Vergleich zu der Generation ihrer Eltern oder
GrofBeltern verdndert haben und ,,moderne Annehmlichkeiten* in gewissem Ausmal} vorhanden

sind. Sie erleiden einen relativen Mangel im Vergleich zum Moglichen (Eriksen 2010: 265).

1657, B. Tomas, 13 Jahre, Sohn des verwaltenden Ehepaars der Posada Vetz Q’aol, Chajul, im Februar 2008.
166 7. B. Juana, 12 Jahre, Schiilerin in Xepiun, Nebaj, April 2009.

133



Traditionelle Formen zur Sicherung des Lebensunterhalts, Subsistenzlandbau und Tausch,
verlieren fiir immer mehr Menschen an Bedeutung, da sie alleine nicht mehr ausreichen. Die
Relevanz von Lohnarbeit und kapitalistischen Strukturen nimmt kontinuierlich zu. Indikatoren
hierfiir sind die zunehmende Bedeutung der Verteilung von Mikrokrediten zur Realisierung
unternehmerischer Initiativen (Stoll 2013). Weitere Indikatoren sind der Anbau von cash crops
als Erginzung der traditionellen milpa sowie das Angebot von importierten Waren auf den
Mirkten Nebajs, Chajuls und Cotzals. Zudem sichern, wie bereits dargelegt, zunehmend

Riicksendungen von Familienmitgliedern in den USA den Lebensunterhalt.

Die voranschreitende Globalisierung tritt in Erscheinung als Urbanisierung, Migration,
mikrookonomische  Entwicklungen, verbesserte Infrastruktur, Bauprojekte sowie
Digitalisierung. Diese Entwicklung konfrontiert das soziale Geflige der Gemeinden mit neuen
Herausforderungen, da die damit einhergehenden Verdnderungen mit hoher Geschwindigkeit
und ohne ausreichende Zeit und Raum zur Adaption erfolgen. In Nebaj ldsst sich der soziale
und kulturelle Wandel deutlich anhand der Urbanisierung sowie der Verfiigbarkeit industriell
gefertigter Produkte beobachten. Ein deutliches Zeichen fiir diesen Wandel zeigt sich darin,
dass Frauen immer Ofter Polyesterblusen den traditionellen Auipiles vorziehen. Die
Standardisierung im kulturellen Bereich nimmt kontinuierlich zu und kann als eine potenzielle

Gefdhrdung der Diversitét betrachtet werden.

5.3 Die Rolle der PAC

Die intensive Gewaltphase in den Jahren 1981 bis 1983 trug maBgeblich zur Entwicklung der
gegenwirtigen Alltagsgewalt bei (Garrard-Burnett 2010: 85). Die Gewalt schwichte den
sozialen Zusammenhalt in den Gemeinden so sehr, dass viele Konflikte entstanden. Diese
Konflikte waren beispielsweise alltidgliche, banale Rivalititen oder Differenzen, aber auch
schwerwiegendere Konflikte, wie Landstreitigkeiten oder religiose Zugehorigkeit. All diese
Konflikte schlugen ihrerseits in Gewalt um. Die traditionellen Autoritétsstrukturen (in der Regel
der Altestenrat) zur Losung von Konflikten fielen pldtzlich aus (Brett 2007: 92-95; CEH 1999:
Nr. 64; Garrard-Burnett 2010: 102; Gonzales 2005: 22; Sanford 2003: 65, 70; Stoll 1993: 258).
Hinzu kam die mitunter problematische Diversitit der unterschiedlichen ethnischen Gruppen
in den Modelldérfern und Entwicklungspolen. Auch die unterschiedlichen Sprachen fiithrten
zumindest anfinglich zu Kommunikationsproblemen (Ramirez Cordon 1998: 54). Die

Anthropologin Linda Green (1999: 168) dokumentierte erschiitternde Berichte von Frauen,

134



deren Eheménner von den Nachbar*innen denunziert worden waren. Die Frauen und ihre
Kinder mussten als Nachbar*innen der Menschen weiterleben, von denen sie wussten, dass
diese fiir den Tod ihrer Angehdrigen mitverantwortlich waren. Jeder und jede standen plotzlich
unter Verdacht, orejas, Spion*innen und Verrdter*innen, zu sein. Misstrauen und Angst
entwickelten sich durch das Wirken der Zivilpatrouillen zu bestimmenden Emotionen, die nur
sehr schwer und langsam abzulegen sind (Ramirez Cordon 1998: 55). Die Patrouillen waren
ein Zwangssystem, sie ermoglichten jedoch auch die Ausiibung von Macht iiber andere
Mitglieder der Gemeinde, liber Familienmitglieder, Freund*innen und Nachbar*innen. Aus
dem Griindungsjahr der PAC, 1982, liegen Berichte vor, die belegen, dass die Bevolkerung
plotzlich Angst entwickelte, selbst im vertrauten Kreis der nédchsten Angehorigen oder
langjdhrigen Nachbar*innen zu kommunizieren, die Kirche aufzusuchen oder ihre
landwirtschaftlichen Tétigkeiten auf den Feldern auszuiiben (Garrard-Burnett 2010: 103 -104).
Die zusitzliche Arbeitsbelastung der ménnlichen Bevolkerung fiihrte ebenfalls zu einer
Beeintrachtigung der sozialen Strukturen der Gemeinden. Der Dienst in der PAC war allgemein
als Last angesehen, da der Dienst Zeit in Anspruch nahm, die nicht fiir den Landbau zur
Verfiigung stand und somit die Erndhrungssouverinitét gefahrdete. Zudem stand weniger Zeit
fir die unterschiedlichen Aufgaben in den Gemeinden zur Verfligung. Darunter litten
insbesondere die religiésen Aufgaben, wie die Durchfiihrung von Ritualen und der Dienst in

den cofradias (ebd.: 103, Americas Watch 1986: 68, 70, 71).

Aus psychologischer Sicht besteht kein Zweifel daran, dass anhaltende und unausweichliche
Gewalt das soziale Gefiige einer Gesellschaft beeintrichtigt (Solomon 2003: 9). Wihrend des
Fragmentierungsprozesses verliert eine Gemeinschaft ihre kulturellen Abwehrmechanismen,
wie z. B. Rollenverteilung und Status. Die dlteren Menschen, nicht-gewaltausiibende Ménner
und Frauen, haben nicht mehr linger macht- und einflussreiche Positionen inne. Stattdessen
wenden sich viele Individuen verstarkt Ethnizitdt, Nationalismus oder Fundamentalismus zu,
um zu iliberleben. Ein Kreis ansteigender Gewalt kann vertraute soziale Strukturen zersetzen
und zuvor sichere Beziehungen ausloschen. In diesem Kontext entstehen Jugendbanden,
verstirkte Gewalt gegen Frauen und intragenerationale Weitergabe mentaler und physischer
Gesundheitsprobleme. Die Zerstérung von Kultur durch Krieg, Kolonialismus und politische
Unterdriickung kann die Ursache fiir Traumatisierung in einer Gesellschaft sein (Green 2003:

20 -21).

135



Die Dichotomie des Soldaten als ,,Tater und der Dorfbewohner*in als ,,Opfer ist nicht
stimmig, da sie den komplexen konfliktiven Hintergrund vereinfacht. Weder die Kategorie des
,Opfers® noch die des ,, Tdters* beinhaltet klar definierte Rollen, es handelt sich vielmehr um
ein ,,Kontinuum mit Grauschattierungen®, in dem einzelne Individuen sowohl als ,,Opfer* als
auch als ,,Tater in Erscheinung treten konnen (Druilolle / Brett 2018: 6). Alle teilen eine
gemeinsame Ethnizitit, Sprache und in gewisser Weise eine personliche Geschichte. 90 % der
Soldaten, die auch fiir die Massaker verantwortlich waren, waren ebenfalls Maya, in der
Mehrheit sehr junge Ménner. Die Rekrutierung von jungen Maya als Soldaten erfolgte in den
meisten Féllen zwangsweise, und bei Minderjéhrigen auch ohne Zustimmung der Eltern. Diese
Praxis hatte bereits eine lange Tradition in Guatemala und diente auch Ladinisierungs- und
Assimilationsstrategien (Garrard-Burnett 2010: 107). In der,,Psychologie des Krieges” kreieren
emotionaler Aufruhr, Spannung und gemeinsam ausgestandene Angst vor einem verborgenen,
aber gemeinschaftlich empfundenen Feind (hier: die Guerilla) einen starken Zusammenhalt
innerhalb der Gruppe. Die Argumente der Selbstverteidigung und des eigenen

Uberlebenskampfes rechtfertigen die eigenen brutalen Handlungen (Keegan 1993: 12).

Die Briiche im sozialen Zusammenbhalt gehen in Teilen auf die Akte extremer Gewalt der PAC
zurlick:

[...] members of the Army of Civil Patrols systematically committed acts of extreme cruelty,
including torture and other cruel, inhuman and degrading actions, the effect of which was to
terrorize the population and destroy foundations of social cohesion, particularly when people
were forced to witness or execute these acts themselves [...] (CEH 1999)

Aullerdem tragen die politische oder die religiose Gesinnung, oder Konflikte, die 1dnger als der
Biirgerkrieg zuriickreichen, zu Briichen im sozialen Zusammenhalt bei. Das Zusammenleben
schien zur Zeit der Feldforschung regelrecht {iberschattet von ungekldrten Verbrechen. Die
Zwangsteilnahme an den PAC stellte eine Grauzone dar: ,, Tater* und ,,Opfer waren nicht
eindeutig identifizierbar und die Rollen wurden innerhalb der Gemeinden meist willkiirlich
zugeschrieben. Viele Mitglieder der Gemeinden hatten verschiedene Rollen inne, die, je nach
Perspektive, sowohl als Téter- als auch als Opferrollen interpretiert werden konnten. Dies gilt

gleichermallen fiir Ex-Mitglieder der Guerilla.

In der Forschung zu Post-Konflikt-Gesellschaften und zum Prozess der Friedenskonsolidierung
(peacebuilding) werden politics of victimhood, d. h. Politiken des Opferstatus bzw. der
Opferrolle, benannt, die sich damit beschiftigen, wie der Opferstatus definiert, verhandelt und

umkdmpft wird. Die Opferrolle beinhaltet sowohl die Betroffenen, ihre individuellen und

136



kollektiven Identitdten als auch ihre Rolle in und ihren Einfluss auf die jeweilige Post-Konflikt-
Gesellschaft (Druliolle / Brett 2018: 2). Zwischen Opferrolle und betroffener Person besteht ein
deutlicher Unterschied, und diese Unterscheidung ist fiir die Analyse der Situation bei den Ixil
notwendig. Die Tatsache, dass ein Individuum physischer, psychologischer und 6konomischer
Gewalt ausgesetzt war, macht es nicht zu einem ,,Opfer*. Soziale Normen und Brauche, die von
der Politik, Gesetzen oder der Kultur festgelegt wurden, legen fest, wer einen Status als ,,Opfer*
zugeschrieben bekommt (Bloomfield / Barnes / Huyse 2003: 57-58). Die Opferrolle ist ein
soziales Konstrukt, welches von unterschiedlichen Personen, Kriterien und Handlungen
geschaffen wird. Um eine erfolgreiche Friedensarbeit zur Auss6hnung auf lokaler Ebene
durchzufiihren, ist ein Raum zum Dialog zwischen ,,Opfern® und ,,Tdtern” neben einer
gewissen VersOhnungsbereitschaft erforderlich. Erschwerend erweist sich zudem die der
Opferrolle immanente Passivitit, die den ,,Opfern* Handlungskompetenz (agency) abspricht.
Nur wenn sogenannte ,,Opfer selbst als politisch Handelnde auftreten, konnen sie auch ihre
Interessen vertreten und ihre Rechte sowie Entschiddigung einfordern. In Kolumbien wurden
Friedensgesprichsrunden etabliert (peace talks'®’) und auch in Siidafrika und Ruanda konnten

die Friedenstribunale dazu beitragen, Auss6hnung in Teilen der Bevolkerung herbeizufiihren.

Wihrend der Feldforschung zeigten sich in der Ixil-Region innere Zerrissenheit sowie ein hohes
Ausmal} an Misstrauen und Angst. Am Ende der 2000er Jahre und in den darauffolgenden
Jahren besetzten zahlreiche ehemalige Aggressor*innen, die zuvor als Mitglieder der PAC oder
der Guerilla erhebliche Unrechtshandlungen begangen hatten, Machtpositionen innerhalb der
Gemeinden. Diese Positionen umfassten unter anderem die politische Hierarchie der alcaldia
auxiliar, der alcaldia indigena sowie Strukturen religioser Organisationen wie einer

Pfingstkirche (Goldman 2004: 132).

167 Roddy Brett (2018: 295) argumentiert, dass die Teilnahme der ,,Opfer-Delegationen und den
Friedensgespriachen die formalen Schritte des peacemaking irreversibel und mafigeblich beeinflusst hat.

137



5.4 Die Widerstandsdorfer der Sierra (CPR de la Sierra)

Wihrend meines Aufenthalts im Norden des municipio Chajul im Jahr 2008 besuchte ich
gemeinsam mit Kuxh (in Kaba‘, einem weiteren Widerstandsdorf, aufgewachsen) und Ana
einige der Widerstandsdorfer der Sierra (Comunidades de Poblacion en Resistencia de la
Sierra, CPR). Aufgrund ihrer isolierten Lage in der ndrdlichen Peripherie der Ixil-Region
gestaltete sich die Anreise im Jahr 2008 etwas langwieriger. Schlechte Verhiltnisse der
unausgebauten Pisten lieBen den Transport auf der Ladefliche des Pick-ups nur bis Amaq’chel
zu, die verbleibende Strecke nach Santa Clara mussten wir zu Ful3 zuriicklegen. Kaba“ war zu

jener Zeit ausschlieBlich zu Ful3 zu erreichen.

Im Vergleich zu anderen Gemeinden in der Ixil-Region schienen die Widerstandsdorfer weniger
von inneren Konflikten gespalten zu sein. Dadurch entstand der Eindruck eines engeren
Zusammenhalts und eines intakteren sozialen Gefiiges. Die Menschen, die sich in den
Widerstandsdorfern zusammengefunden hatten, waren in der Mehrheit Gefliichtete aus
verschiedenen Ixil-Gemeinden!®®. Die Bewohner*innen der Widerstandsdorfer entschieden
sich aktiv und bewusst gegen eine Riickkehr in die Heimatgemeinden, die von der Armee
kontrolliert und in Modelldorfer sowie Entwicklungspole umgewandelt worden waren (Falla
2004: 57). Gemeinsam griindeten sie ihre neuen Gemeinden, beruhend auf dem kulturellen
Selbstverstindnis als Maya und campesino. Die Flagge (siehe Abbildung 11) symbolisiert
aullerdem Gemeinschaftssinn, Frieden, Sicherheit und Selbstverwaltung. Aufgrund der
langjdhrigen, engen Kooperation mit politisch links orientierten internationalen
Menschenrechts- und Entwicklungsorganisationen verfiigen die Widerstandsdorfer iiber ein
ausgedehntes Netzwerk und sind iiber die relevanten Gesetze und Optionen zu deren

Verteidigung informiert ' . Einmal jihrlich findet eine Generalversammlung in der

168 Hinzu kamen Gefliichtete aus benachbarten linguistischen Gemeinschaften, v. a. Q’anjob’al, K’iche’,

Awateko.

1$Dazu gehort auch Wissen iiber die Moglichkeiten, Exhumierungen von ermordeten Familienmitgliedern
anzufordern, finanzielle Entschddigung fiir verschwundene oder ermordete Angehdrige beim staatlichen
,Programm fiir Entschiddigung” zu beantragen und Wissen iiber Landrechte und Zuwendungen zur staatlichen
Bildung. Das ,,Programm fiir Entschddigung® Programa Nacional de Resarcimiento, PNR, 2008: html) definiert
folgende allgemeine Zielsetzungen:

1. Contribuir a la institucionalizacion del contenido de los Acuerdos de Paz, como compromisos de Estado, en
por lo menos el 50 % de las dependencias del Organismo Ejecutivo y a su conocimiento y comprension por parte
de la sociedad en general. ,,Beitrag zur Institutionalisierung des Inhalts der Friedensabkommen als staatliche
Verpflichtungen in mindestens 50 % der Exekutive und zu deren Kenntnis und Verstindnis in der Gesellschaft im
Allgemeinen®.

2. Poner a disposicion de la sociedad guatemalteca la informacion existente de cinco archivos de dependencias
del Estado, prioritariamente del periodo 1954—1996, relacionada con el conflicto armado interno, para
contribuir a la reconstruccion de la memoria historica. ,,Der guatemaltekischen Gesellschaft die vorhandenen

138



Provinzhauptstadt Nebaj statt, zu der die gewéhlten Vertreter entsandt werden, um dort die

sozialen und politischen Belange zu diskutieren und Entscheidungen zu treffen.

5.4.1 Griindung, Lage und Leben in den Widerstandsdorfern

Die Griindung der sogenannten Widerstandsdorfer erfolgte zu Beginn der 1980er Jahre.
Schitzungen zufolge waren daran zwischen 15.000 und 20.000 Menschen beteiligt. Neben
schwer zugénglichen Bergregionen im Hochland (CPR de la Sierra) existieren ebenfalls CPR
in den Tieflandregionen von Ixcén und Petén. Im Hochland schlossen sich Familien aus den
municipios Chicamén, Uspantan, Cunén, Sacapulas, Nebaj, Playa Grande, Cotzal, Chajul,
Aguacatan und Chiantla zusammen'’® (Gonzales 2005: 19). Dabei handelt es sich um Sprecher
der drei Mayasprachen Ixil, Q’anjob’al und K’iche’. Das besiedelte Land war Gemeindeland
der bereits bestechenden Gemeinden Xecoyeu, Santa Clara, Amaq’chel, Kaba’, Pal, Los
Cimientos, Xeputul, Xaxboj, Santa Rosa und Chaxa im Norden und Nordosten des municipios
Chajul. Diese Dorfer waren zuvor von der Armee vollstindig zerstort worden (Sanford 2003:
11). Von 1982 bis ungefihr 1996 war das Leben der Menschen in den ,,Dorfern im Widerstand
in der Sierra“ in den abgelegenen Bergregionen des municipios Chajul tiglich von Angst und

Verfolgung gekennzeichnet (Gonzales 2005: 7).

Santa Clara (Abbildung 12) befindet sich im duBlersten Nordosten des municipios Chajul, in den

Auslaufern der Cuchumatanes, die in die Sierra de Chama weiter Ostlich in Alta Verapaz

Informationen aus fiinf Archiven staatlicher Stellen, vor allem aus dem Zeitraum 1954—1996, im Zusammenhang
mit dem internen bewaffneten Konflikt zugéinglich zu machen, um zur Rekonstruktion der historischen
Erinnerung beizutragen.*

3. Contribuir a alcanzar una auténtica Cultura de Paz que se exprese en la participacion ciudadana de una
manera organizada, con principios y valores, para coadyuvar al cumplimiento de la agenda y compromisos de
paz en los niveles municipal, departamental y nacional, en 20 municipios del pais. ,,Beitrag zu einer
authentischen Friedenskultur, die sich in einer organisierten Biirgerbeteiligung mit Prinzipien und Werten
ausdriickt, um zur Erfiillung der Friedensagenda und der Verpflichtungen auf kommunaler, departementaler und
nationaler Ebene in 20 Gemeinden des Landes beizutragen.*

4. Apoyar y fortalecer la institucionalidad de las comisiones derivadas de los Acuerdos de Paz: Foro Nacional
de la Mujer, Comision para la definicion de Lugares Sagrados y del Consejo Nacional para el Cumplimiento de
los Acuerdos de Paz, para que en el ario 2013, tengan su propia organizacion. ,,Unterstlitzung und Starkung der
Institutionalitét der aus den Friedensabkommen hervorgegangenen Kommissionen: Nationales Frauenforum,
Kommission fiir die Definition heiliger Stétten und Nationaler Rat fiir die Erfiillung der Friedensabkommen,
damit sie bis 2013 iiber eine eigene Organisation verfiigen.*

5. Coordinar e impulsar la efectiva participacion ciudadana en la prevencion del riesgo ante desastres y
conservacion del ambiente, organizada en grupos sociales de asentamientos humanos. ,,Koordinierung und
Forderung einer wirksamen Beteiligung der Biirger an der Pravention von Katastrophen und der Erhaltung der
Umwelt, organisiert in sozialen Gruppen in Siedlungsgebieten.* (www.pnr.gob.gt, letzter Zugrift 22.08.2008).
170 Die Bevolkerung der Widerstandsdorfer bestand mehrheitlich aus Gefliichteten, und einer Minderheit
ehemaliger EGP-Kéampfer*innen (L6fving 2009: 149).

139



iibergehen. Wenige Kilometer nordlich von Santa Clara féllt das Land steil in die Ebene des

Ixcén herab.

Amagq’chel (alternative Schreibweisen auch Amacchel und Amajchel, Abbildung 36) ist eine
Streusiedlung ca. 10 km siiddstlich von Santa Clara, die seit Beginn der 1970er Jahre an dieser
Position existiert!’!. Das Dorf gliedert sich in den #lteren Teil, Antiguo Amaq’chel, nordlich des
Flusses, und den neueren im Siiden, Nuevo Amaq’chel. Die Bevdlkerung ist jung. Im Jahr 2008
lag das Hochstalter bei knapp 60 Jahren. Die Griinder*innen der Gemeinde nahmen auch im
Jahr 2008 noch an den Verwaltungs- und Entscheidungsprozessen teil und gehoren teilweise

noch dem consejo de los principales an.

Spétestens seit 1982 gehorte die Verfolgung der Gefliichteten ebenfalls zu einer
Hauptzielsetzung der Militdrkampagnen (Brett 2007: 201). Die Militérfiihrung setzte die Flucht
mit einem Eingestindnis der Zugehorigkeit oder Unterstiitzung der Guerilla gleich. Alle Dorfer,
die nicht unter militirischer Kontrolle standen, wurden als ,,illegale Dorfer” verstanden, und
somit zur uneingeschrinkten Repression bis hin zur volligen Zerstorung freigegeben (Sanford
2003: 111, Duyos 2020). Die Menschen auf der Flucht mussten sich gut organisieren und die
Aufgaben verteilen, um ein Uberleben ihrer Familien zu sichern. GemiB der bis heute in der
Organisation der Widerstandsdorfer giiltigen Verfahrensweise erfolgt die Wahl der comites und
lideres im Dezember eines jeden Jahres im Rahmen einer Vollversammlung. Wéhrend des
Lebens im Widerstand musste der Maisanbau an gut versteckten und getarnten Orten organisiert
werden. Zudem stellten Bau und Instandhaltung mobiler Schutzhiitten weitere wichtige
Aufgabenbereiche dar. Auch wurden Personen zur Uberwachung der Umgebung und
Spezialisten fiir Medizin und Geburtshilfe benannt. Zudem organisierten die Gemeinschaften
Unterricht fiir die Kinder, wobei den Frauen eine tragende Rolle zukam (Brett 2007: 132, 203;
Gonzales 2005: 22, Lofving 2009: 149).

Die hochste Schitzung der involvierten Personen aus dem Jahr 1992 geht von 30 000 aus, die
sich auf iiber 100 Gruppen in den Bergen des municipios Chajul verteilten. In einer Gruppe
schlossen sich jeweils 20-30 Familien zusammen. Diese waren stindig auf der Flucht, um

Konfrontationen mit der Armee und den Zivilpatrouillen zu vermeiden (Gonzales 2005: 23).

17l Q’anjob’ales aus Huehuetenango griindeten es auf der Suche nach Land und Alternativen zu der
Saisonmigration zu den Plantagen im pazifischen Tiefland und der zwangsrekrutierten Hilfe im StraBenbau
(Gespréach mit Mitgliedern des Altestenrats, Consejo de los Principales, im April 2008).

140



Stindige Angst, extreme Unsicherheit, permanente Angst und Alarmbereitschaft,
Mangelerndhrung, Krankheit und Tod gehdrten zum Alltag. Mindestens einmal pro Woche
musste der Standort der Lager gewechselt werden, in besonders unsicheren Zeiten auch alle
zwei bis drei Tage (Ball et al. 1999: 108). Um sich nicht durch Gerdusche zu verraten, wurden
beispielsweise die Kinder am Weinen gehindert, und den Héhnen die Stimmbénder durchtrennt.
AuBerdem konnte nur nachts gekocht werden, da der Rauch ihre Position verraten hitte (Ball
et al. 1999: 108; Brett 2007: 202-203). Die Bevolkerung der Widerstandsdorfer musste lernen,
sich so gut eben moglich von dem zu erndhren, was die montaria, die Wildnis, hergab (Brett
2007: 205 —206; Gonzales 2005). Aste dienten zur Konstruktion der mobilen Unterkiinfte, und
hierbas sowie Wurzeln waren hdufig die einzigen erreichbaren Nahrungsquellen. Mais war
selten, die Armee zerstorte unmittelbar alle Maisfelder, die sie auf ihrer Suche nach Guerilla
und Fliichtlingen fand. Dennoch gelang es ihnen, einige wenige Felder ertragreich zu bestellen
(Ball et al. 1999: 108). Im Kontext des gesamten Konflikts hat unter anderem Sanford (2003:
117) argumentiert, dass die Zerstorung der Maisfelder nicht nur zum Ziel hatte, die
Subsistenzgrundlage zu vernichten, sondern auch die kulturelle Identitét zu zerstdren, da Mais

als ,,sakral* gilt.

Ricardo Falla, Jesuit und Anthropologe, lebte mehrere Jahre mit der CPR Ixcan, und er
beschreibt, dass das Leben im Widerstand immer von der Hoffnung geleitet wurde, eines Tages
in der Lage zu sein, den Urwald verlassen zu kdnnen (2004: 58 —59). Durch die systematisch
vorangetriebene Zerstorung von Heim und Lebensgrundlage durch die Armee in der Ixil-
Region, wurde die Eigenschaft ,,im Widerstand sein* gleichbedeutend mit ,,lebendig sein*
(Lofving 2009: 151). Die Comunidades de Poblacion en Resistencia Ixcan mussten sich auch
in jlingerer Vergangenheit gegen Repressalien des Militirs und eindringender multinationaler

Energieunternehmen auf der Suche nach Ressourcen'’> wehren.

Die Verfolgung der Guerilla, der Gefliichteten, und der CPR wurde nach und nach in die Hande
paramilitirischer Gruppen unter dem Namen Comités Voluntarios de la Defensa Civil, gelegt.
Diese waren aus den Zivilpatrouillen hervorgegangen. Diese Einheiten erreichten bis zu
500.000 involvierte Personen. Die von ihnen ausgehende Gewalt erreichte die hdchsten
AusmaBe in den Jahren 1987 und 1988. Es kam zu einem Anstieg der Bombardierungen,
Niederbrennungen von Héausern, zerstorten Feldern, vergifteten Brunnen und Wasserstellen

sowie Entfiihrungen. Ungefdhr 8000 Personen wurden im Militarstiitzpunkt Xemamatze’ bei

172 Insbesondere auf der Suche nach Erddlvorkommen.

141



Nebaj ,,umerzogen® und dann dazu gezwungen, in einem Modelldorf zu leben. Personen, die
von dort flohen, kehrten oft aus Verzweiflung zuriick, da Hunger und Krankheit ihnen keine

Alternative lieen (Ball et al. 1999: 108; Gonzales 2005: 23).

Die Bewohner*innen der Dorfer im Widerstand duBerten sich im Jahr 2008 sehr distanziert zur
Guerilla'7®. Logistisch unterstiitzen sie die Guerrilla lediglich, wenn diese es erzwang. Da sich
die Guerilla in direkter raumlicher Ndhe in denselben Gebirgsziigen versteckte, gab es kaum
Alternativen zur Unterstiitzung, weil die Guerilla diese notfalls mit Gewalt erzwang (Ball et al.
1999: 108; Torres-Rivas 2007: XIX). Allerdings waren die Dorfer im Widerstand (weder die
der Sierra noch die des Ixcan) zu keiner Zeit an kiampferischen Auseinandersetzungen aktiv
beteiligt. Sie waren weder bewaffnet, noch repréisentierten sie eine der Konfliktparteien (Brett
2007: 222, 204 —205). Die Guerilla war zu keiner Zeit im Stande, die CPR ausreichend vor den
Aggressionen des Paramilitirs und der Armee zu beschiitzen. Zwischen 1983 und 1993 fiihrte
die Armee gezielte Offensiven gegen die Widerstandsdorfer durch, wobei deren vollstindige
Zerstorung jedoch nicht erreicht wurde (Ball et al. 1999: 109). Die Widerstandsdorfer besal3en
ihre eigene zivile Organisation und waren weit von der Militérstruktur der Guerilla entfernt

(REMHI 1998: 165).

5.4.2 Frieden und der Weg in die Zukunft

Im Jahr 1990 trat die Vollversammlung der Widerstandsdorfer an die internationale
Offentlichkeit, um auf diese Weise Schutz und Anerkennung ihrer Rechte als nicht am Konflikt
beteiligte und nicht kdmpfende, friedliche Gruppe zu erhalten. Zu diesem Zweck
verdffentlichten sie am 7. September 1990 eine Deklaration zur Bekanntmachung ihrer Existenz
sowohl auf nationaler als auch auf internationaler Ebene. Die Regierung veroffentlichte
ithrerseits postwendend ein Dokument, das der Deklaration in allen Punkten widersprach. In der
Folge widmeten sich sowohl die katholische Kirche als auch Menschenrechtsorganisationen
den Dorfern im Widerstand und etablierten eine Kommission, die Beobachter*innen in die CPR
entsandte. Uber einen Zeitraum von drei Jahren forderte diese Kommission die im Widerstand
agierenden Dorfer in ithrem Bestreben, offizielle Anerkennung und Legitimation zu erlangen
(Gonzales 2005: 23). Im April 1991 besuchte schlielich UN-Menschenrechtsexperte Christian
Tomuschat die CPR de la Sierra und wurde Augenzeuge einer Bombardierung. Daraufhin

zwang 1992 die internationale Gemeinschaft durch ihre Verurteilung der MaBnahmen gegen

173 Gespriiche consejo de los principales Amaq’chel, 07.04.2008, und Santa Clara, 10.04.2008.

142



die Widerstandsdorfer die Armee, ihre Offensive im Hochland einzuschrianken (ebd.: 23). Dies
ermoglichte der Bevolkerung der Widerstandsdorfer, sich niederzulassen und mit dem Anbau
von Subsistenzprodukten zu beginnen. 1994, unter der Priasidentschaft von Ledn Carpio (1993—
1995), wurden die Widerstandsdorfer letztendlich offiziell als legitime Organisation friedlicher
Zivilist*innen anerkannt und die Armee zog sich aus ihrem Siedlungsgebiet ganz zuriick. Dies
galt jedoch nicht fiir die paramilitirischen Gruppen, die noch bis zur Unterzeichnung der
Friedensvertrige im Dezember 1996 in der Region blieben (Gonzales 2005: 23). Das Bild der
internationalen Gemeinschaft von den Widerstandsdorfern zelebriert sie als Sieg der
Menschlichkeit iiber brutalste Unmenschlichkeit (Mord, Vergewaltigung, Folter) und als
Symbol fiir das Leben, den Kampf um ein Dasein in Wiirde, Frieden und Gerechtigkeit. Noch
lange hielt sich das Bild, das die Armee von den Widerstandsdorfern zeichnete: Sie galten als

Verbiindete der Guerilla und bewaffneter Kommunist*innen (Stoll 1995: 5).

Nach der Unterzeichnung der Friedensvertrige hatte die Bevolkerung in den
Widerstandsdorfern die Moglichkeit, unterschiedliche Wege in die Zukunft einzuschlagen. Nur
eine geringe Anzahl der Mitglieder der CPR entschied sich fiir eine Riickkehr in ihre
eigentlichen Heimatdorfer. Die genannten Dorfer wurden zwischenzeitlich vollstandig zerstort
und im Anschluss als Modelldorfer beziehungsweise Entwicklungspole neu errichtet. In den
betreffenden Dorfern erfolgte anschlieend die zwangsweise Ansiedlung von Personen, die
teilweise aus geografisch entfernten Dorfern stammten (Sanford 2003: 115). Schétzungen
zufolge wurden zwischen 1997 und 2000 ungefdhr 25.000 Personen unter Zwang
umgesiedelt !’* (Stoll 1995: 3-4). Einige Familien migrierten an die Pazifikkiiste, wo die
Regierung ihnen neues Land zur Verfligung stellte und sie in Teilen ihre politische Organisation
beibehielten und auf den Plantagen arbeiten konnten. Andere migrierten zu neuen Lidndereien
im Hochland innerhalb der Ixil-Region, wo sie ihre Organisationsstrukturen weitestgehend
beibehielten. Im municipio Nebaj sind Turaanza und Las Violetas als neue cantones der
cabecera Nebaj, oder La Libertad nahe Salquil Grande Beispiele fiir Dorfer, die auf von der
Regierung als Entschiddigung zur Verfiigung gestelltem Land entstanden. Hier siedelten
hauptsdchlich CPR-Mitglieder, die auch vor der Flucht in Nebaj gelebt hatten (L&fving 2009:
160, Abbildung 13 zeigt Turaanza im Mérz 2009). Die Errichtung der Wohnhéuser erfolgte

unter Verwendung von Holzbrettern, die von staatlicher Seite zur Verfiigung gestellt wurden.

174 Diejenigen aus den CPR, die sich dennoch dafiir entschieden, in ihre Heimatgemeinden zuriickzukehren,
konnten in einigen Fillen erfolgreich ihre Landrechte zuriickfordern. In anderen, wie beispielsweise in den
Gemeinden Los Cimientos 1 und 2, fiihrte dies zu gewaltsamen Auseinandersetzungen zwischen CPR-
Riickkehrern und Neusiedlern (Stoll 1995: 4).

143



Die vorhandenen Parzellen waren nicht hinreichend bemessen, um eine Milpa anzulegen, die
der Subsistenzversorgung geniigt. Die Versorgung mit Elektrizitidt war gegeben, wohingegen
eine Wasserversorgung an den einzelnen Wohnhdusern nicht zur Verfiigung stand. Die Schule
war mit einem Regenwassertank ausgestattet, wihrend die Dorfbewohner*innen ihr Wasser aus

einem Bach in der Ndhe entnehmen mussten.

Eine andere Gruppe blieb jedoch an den Siedlungsorten in den Bergen und arrangierte sich mit
Familien, die spiter aus Chajul auf der Suche nach Siedlungsland in das Hochland kamen.
Wihrend der Aushandlung der Friedensvertrage konnten Familien aus Chajul Anspriiche auf
eine Bergregion geltend machen. Diese urspriinglich bewaldete Region war zu jenem Zeitpunkt

bereits von den Widerstandsdorfern abgeholzt, urbar gemacht und besiedelt worden.

Sowohl im municipio Nebaj als auch in Chajul fiihrten diese unterschiedlichen Anspriiche auf
Landbesiedlung zu einer Verschirfung der bereits bestehenden Konflikte. Auf juristischer
Ebene ist das Landtitelsystem in Guatemala weitestgehend Auslegungssache, da nationale und
kommunale Rechtsprechung nicht einheitlich sind (L6fving 2009: 167). In dem konkreten Fall
im municipio Chajul standen sich die Widerstandsdorfer, die sich auf traditionelles Recht der
Besiedlung von Land ohne Titel beriefen, und der Biirgermeister von Chajul gegeniiber. Der
Biirgermeister argumentierte, dass die Gemeinde Chajul tiber das offiziell unbesiedelte Land zu

entscheiden habe (ebd.: 168).

Das municipio Chajul kdmpfte Ende der 2000er Jahre mit Landknappheit, da hier mehrere
Interessengruppen ihren Anspruch geltend machten. Dazu gehorten die Plantagen im
GroBgrundbesitz, mit weitldufigen Kaffee- und Kardamonkulturen in den fruchtbarsten

Gebieten und das Naturreservat Visis-Caba!”’

. AuBlerdem entstanden EnergiegroB3projekte wie
z. B. das der HidroXacbal bei Jua auf weitldufigen Arealen. Die Bevolkerung wiéchst seit Ende
des Biirgerkriegs stetig, so dass das zum Subsistenzanbau zur Verfiigung stehende Land in der
Erbfolge in immer kleinere Parzellen geteilt werden muss. Teilweise sind diese Parzellen so

klein, dass die Ernihrungssouverinitit nicht mehr gesichert werden kann'’6,

175 Bin groBes Areal in der Mitte des municipios, wo landwirtschaftliche Nutzung nicht zugelassen ist.
176 Siehe auch Kapitel 6.6.

144



Seit 2012 erwirtschaften sich die Familien der CPR mit dem Anbau von Kardamom eine
finanzielle Ergéinzung zur Subsistenzversorgung. Die Organisation Chaabil Tzi Rubel Mu'”’
unterstiitzt Kleinbduer*innen in Chajul sowie auch in Ixcan, Coban und Uspantin mit
agrartechnischen Fortbildungen und bei der Organisation als kleinbduerliche Kollektive, die
selbststandig ihre Produkte vermarkten und eigenverantwortlich wirtschaften. Damit sind die
Bauern in Amagq’chel unabhingig von Tagelohn- bzw. Saisonarbeit auf den gro3en Kardamom-
oder Kaffeeplantagen auf den Fincas der Region (die drei groften sind La Perla, Estrella Polar

und Santa Delfina).

5.4.3 Nuestra cultura es nuestra resistencia

Der Widerstand bestand nicht nur im physischen Uberleben, sondern auch in der Einrichtung
einer eigenstindigen politischen Organisation !’ und einem bewussten Umgang mit der
kulturellen Identitit (CEH 1999: Nr. 71). Unter Beteiligung von internationalen
Beobachter*innen und Aktivist*innen der Friedensbewegung stieBen die Mitglieder der
Widerstandsdorfer einen kreativen Prozess an, der das kollektive Gedachtnis formte und noch
stets formt. Der offizielle Diskurs der CPR bezieht sich explizit auf das Kulturerbe: ,,Nuestra
cultura es nuestra resistencia® (Jonas 2004: 200). Die psychologischen Narben des Biirgerkriegs
sind noch nicht geheilt und die Generationen, die den Konflikt selbst erlebt haben, hegen starkes
Misstrauen und Angst gegeniiber dem guatemaltekischen Staat und dessen Einrichtungen,
sowie gegeniiber Personen von aullerhalb. Die Nachkriegsgeneration ist hiervon aufgrund
intergenerationaler Traumata ebenfalls betroffen und ihre Mitglieder haben zudem mit
Perspektivlosigkeit zu kimpfen. Wahrend der Gespriche mit Mitgliedern der CPR erfuhr ich,
dass die Menschen trotz der stetigen Verdnderungen des alltiglichen Lebens mit kulturellen
Traditionen bewusst und reflektiert umgehen und ithnen Erhalt und Weitergabe an jlingere

Generationen sehr wichtig sind.

Die folgenden Informationen sammelte ich wihrend einer kollektiven Gespréachsrunde, an der
viele Mitglieder des Altestenrats teilnahmen. In erster Linie befragten die Mitglieder des Rats
jedoch mich im Detail {iber meine Person, meine Absichten, meine Auftraggeber und mein

Forschungsvorhaben. Nachdem ich nach bestem Wissen und Gewissen Auskunft gegeben hatte,

177 Bine Initiative der Asociacion de Exportadores de Cardamomo, ADECAR und des Comite de Cardamomo de
la Asociacion Guatemalteca de Exportadores, AGEXPORT.

178Das Kernkonzept beinhaltet nach Lofving (2009: 161) ,,revolution, resistance, negotiation, development,
democracy”.

145



waren die Anwesenden bereit, meine Fragen zu beantworten. Sie zeigten sich schlieBlich erfreut

uber mein Interesse an ithrem Leben und den Traditionen in ihrer comunidad.

Maria, eine K’iche’-sprachige Hebamme aus Santa Clara, betonte, dass sie das Uberleben ihrer
Kinder nur dank der hierbas, der Wildkrauter und Wildpflanzen, die sie in der Wildnis
sammelte, sichern konnte. Zum einen dienten sie als Nahrungsquelle, zum anderen konnte
Maria auf ihr Wissen iiber die medizinische Heilkraft der Pflanzen zuriickgreifen. Dieses
Wissen iibernahm sie von ihrer Mutter, die es wiederum von ihrer Mutter gelernt hatte. Wéahrend
der Zeit im Widerstand in den Bergen waren die Frauen fiir die medizinische Versorgung mittels
der traditionellen, auf Heilpflanzen und dem Gebrauch des Schwitzbades (chuj bzw. temascal)
beruhenden, Medizin verantwortlich. Maria sagte, dass sie das traditionelle medizinische
Wissen sehr schitze, dass ,.es ihr heilig ist, weil sie so ihre Familie vor dem Tod bewahren
konnte”. Als glaubige Katholikin wie auch Anhéngerin der traditionellen Religion (kacholpom),
richtet sie auch die Durchfiihrung ihrer Arbeit als Hebamme nach ihrem Glauben aus. Fiir die
Gesundheit von Kind und Mutter ist es gleichermafen wichtig, zur Heiligen Jungfrau Maria zu
beten, ,,die allen Frauen Kraft spendet”, und eine Reihe entsprechender Rituale (,,para defender
la vida de la mujer y del nifio””) von einem Kalenderpriester, ajq ’ii, durchfiihren zu lassen.
Sollten wahrend der Entbindung Komplikationen auftreten, werden Gebete an die jeweiligen
Heiligen gerichtet. Sie arbeitete im Jahr 2008 zudem seit kurzem mit den Arzten des Puesto de
Salud in Chajul zusammen, die in unregelméfigen Abstinden nach Santa Clara kommen, um
arztliche Versorgung anzubieten (z. B. Impfungen, Zahnbehandlungen, offene allgemeine

Sprechstunden).

In Santa Clara traf der Altestenrat, consejo de los principales, alle Entscheidungen, im Hinblick
auf die comunidad. Im April 2008 waren 27 Personen Mitglied im Rat, unter ihnen waren fiinf
Frauen, die anderen waren Maénner hoheren Alters. Unter ithnen waren religiose und
medizinische Spezialisten (sacerdotes mayas und curanderos). Der Rat hatte seinerzeit auch
beschlossen, die drei in der comunidad gesprochenen Mayasprachen Ixil, Q’anjob’al und
K’iche’ gleichermaflen zu fordern. Spanisch diente als lingua franca, jedoch legte der Rat
groflen Wert auf den Unterricht und die Erhaltung der Maya-Sprachen. Der Spracherhalt sei

notwendig, um auch die eigene Kultur und Identitdt zu erhalten, so ein Ratsmitglied in Santa

146



Clara'”’. Die Grundschule war selbstverwaltet und viele Familien versuchten, zumindest einem

ihrer Kinder den Besuch einer weiterfiihrenden Schule in Nebaj zu ermoglichen.

Einige der Familien verlieBen nach Ende der violencia Aguacatan und zogen in die Berge, da
Armut und Landknappheit fiir sie Griinde waren, ihre Heimat aufzugeben. Diese Familien
fragten sich in den Dorfern Chel, Xix und Xajxub durch und erfuhren dort von den CPR. Santa
Clara wurde ihnen als Ort benannt, an dem es moglich ist, ein neues Leben aufzubauen. Da die
Ertrage ihres Feldbaus unzureichend waren, migrierten die Familien fiir mehrere Jahre an die

Kiistenregionen, um dort saisonale Arbeit auf den Zuckerrohrplantagen aufzunehmen.

Beziehungen zur Landschaft

Ein K’iche’-sprachiger aj q ij legte dar, dass die Topographie in der Umgebung Santa Claras
von grofer Bedeutung fiir die Durchfiihrung religidser Praktiken ist. Die heiligen Berge im
Umland Santa Claras liegen in den vier Kardinalsrichtungen und sind eng mit den vier
Jahrestragern des cholq 'ij’, des K’iche’-Ritualkalenders, verkniipft. Die vier Berge, die den Ort
umgeben, tragen die Namen der Jahrestrager des Ritualkalenders: No’j, Kej, Iq’ und E’.

In Santa Clara kam es zudem zu einer Projektion der sakralen Topographie, wie sie in den
Ursprungsgemeinden des K’iche’-Teils der Bevolkerung moglicherweise gehandhabt wurde.
Im Zuge der Neuansiedlung wurde die vorhandene Topographie mit den Namen und
Funktionen der Umgebung des Ursprungsortes (oder eventuell auch von mehr als einem Ort)
versehen. Wihrend des (andauernden) Prozesses der sozialen und politischen Organisation der
Gemeinde ilibernahmen die Sprecher*innen der anderen Mayasprachen und deren rituelle

Spezialist*innen (Ixil und Q’anjob’al) diesen Teil des Kulturerbes.

In Amagq’chel existierte ebenfalls ein Zusammenhang zwischen Topographie, den vier
Kardinalpunkten und heiligen Orten. So war der Jahrestrager No 7 dem heiligen Ort im Westen
Amagq’chels zugeordnet, wo die ceremonia para la siembra y las [luvias stattfand. Dieses Ritual
wurde vor der Aussaat durchgefiihrt und fand im Jahr 2008 am 19. April statt. In Santa Clara
sind zahlreiche rituelle Praktiken mit Bezug auf Wasser und Regen dokumentiert, die als
essentielle Elemente fiir die Aufrechterhaltung menschlichen Lebens angesehen werden. Das
Wasser stellte in Amaq’chel eine kostbare Ressource dar, die aus Quellen in zwei Stunden
Entfernung geholt werden musste. Dariiber hinaus existierte ein System zur Sammlung von

Regenwasser.

17 In Santa Clara existierte im Jahr 2008 eine Pfingstkirche mit geringem Zulauf.

147



Die Mitglieder der consejos de los principales sowohl in Amaq’chel als auch in Santa Clara
dullerten wiederholt 6ffentlich den Wunsch nach rigorosem Schutz der heiligen Orte (hier:
Berge und die jeweiligen fiir Rituale bedeutsamen Orte). Dieser Schutz soll vor Eingriffen von
multinationalen Konzernen oder GrofSgrundbesitzern gewihrleistet werden. Bislang konnten
die Gemeinden nicht in Entscheidungsprozessen mitwirken. Dies lag hauptsédchlich an
mangelhafter Kommunikation und fehlender Information der Gemeinden. Beim Thema
Nachhaltigkeit steht die 6konomische Komponente im Vordergrund, die 6kologische und die

soziale Komponente (vor allem auf lokaler Ebene) werden hingegen vernachlissigt.

Im Hinblick auf die Losung von Alltagskonflikten in Santa Clara spielte im Jahr 2008 die
Autoritdt des consejo de los principales eine tragende Rolle. Die Mitglieder der Gemeinde
erkannten ihn geschlossen als hochste Instanz an und respektierten seine Entscheidungen. Die
principales wiesen auf die Bestrafung bzw. Regelung von Alltagskonflikten mit Schligen

hinl 80

Die kollektive Erfahrung von Traumata wéhrend des Zeitraums der violencia resultierte in der
Herausbildung einer distinktiven Erinnerungssubkultur. Sowohl Maria, die Mitglieder des
Altestenrats in Santa Clara, mein Ubersetzer und Guide Kuxh als auch mein Freund und
Kollege bei Agua Para La Salud, Lu’, wiesen bei vielen Gelegenheiten ausdriicklich darauf hin,
dass ihr Uberleben auf den Schutz und Lebensunterhalt, die ihnen die Wildnis geboten hatte,
zurlickging. Sie formulierten dies wie folgt: ,,Yo soy de la CPR. Yo vivo gracias a la montafia.
Yo vivo gracias a las hierbas®. Darliber hinaus war diese Selbstdefinition von Stolz und

ausgeprigtem Selbstbewusstsein gekennzeichnet!®!.

180 Se compone con chicote.

181 Ich halte diese Feststellung fiir wichtig, da ich das in Nicht-Widerstandsdérfern in der Ixil-Region nicht in
diesem Mal erleben konnte, eher im Gegenteil: die internalisierte Vorstellung von der eigenen Kultur, Sprache
und vor allem den traditionellen religidsen Praktiken als riickstdndig und unwichtig. Allerdings kann ich nicht
wissen, ob dies zumindest in einigen Féllen nur ein Schutzmechanismus gegeniiber mir, der fremden, Misstrauen
erweckenden Person, war.

148



5.5 Diskussion

In der Ixil-Region sowie weiteren ldndlichen Regionen, die von eklatanter Armut und
eingeschranktem Zugang zu Bildung geprigt sind, autoidentifizierten sich Ende der 2000er
Jahre nur wenige Menschen als ,,Maya®. Auch die Bezeichnung ,,Ixil* wurde in der Regel nicht
an erster Stelle verwendet, sondern die Selbsteinordnung in eine Gruppe erfolgte auf lokaler
Ebene, iiber den Ort, an dem man geboren wurde bzw. aufwuchs. Bei der Generation, die ihre
Kindheit auf der Flucht in den Bergen verbrachte, trat der ,,Ort* an die Stelle des durchlebten
Traumas. Daher stammt die Selbstbezeichnung ,,yo soy CPR* —,,ich bin CPR*. Mit dieser wird
die Zugehorigkeit zu einer mnemonischen Gemeinschaft demonstriert, die sich iiber den
gemeinsamen Lebensabschnitt auf der Flucht in den Bergen definiert. Zerubavel definiert
solche Ereignisse als watershed events, sie trennen deutlich ,,vorher* von ,nachher und
schaffen historische Diskontinuitdt (2003: 83). Eine besondere Wertschidtzung erfuhren /a
montaria — ,,die Wildnis“ in den Bergen, die Schutz spendete — sowie alle Pflanzen und Wurzeln
(hierbas), die sich als essbar herausgestellt hatten. Auf Grund der prekdren Situation vieler
Familien in der Region machten diese Pflanzen gemeinsam mit Mais auch 2008 einen grof3en
Teil der Erndhrung aus. Hierbas standen mindestens einmal pro Tag wihrend meines
Aufenthalts in den Dorfern des municipios Chajul auf meinem Speiseplan. Die Wildkrauter
wuchsen im Wald oder am Rand der milpas. Mit ihnen bereiteten meine Gastgeberinnen eine
diinne Suppe mit etwas Salz und Chili zu. Je nach Verfligbarkeit wurde die Suppe mit Tortillas
gegessen. Im municipio Nebaj standen die hierbas nicht so hiufig auf dem Speiseplan — die
okonomische Situation war dort deutlich besser. Je nach Kontext kann diese Aussage auch eine
politische Botschaft haben, ich mochte mich hier aber auf mnemonische Bedeutung
konzentrieren. ,,Yo soy de la CPR. Creci en la montaia, vivo gracias a las hierbas. La montafia
es sagrada, nos protegi¢d” (Kuxh, April 2008, Kaba’, Chajul, El Quich¢). Der Umwelt kommt
eine herausragende Bedeutung in diesem Kontext zu: Durch ihren Schutz konnten die

Menschen in den CPR uberleben.

Die Mitglieder der CPR gingen mit der Landschaft eine symbolische Kommunikation ein, denn
obwohl die Bewohner*innen aus ihren Heimatrdumen (Fliichtlinge aus verschiedenen
Gemeinden) entrissen worden waren, konnten sie in gegenseitigem Einvernehmen die heiligen
Orte aus ihren Ursprungsdorfern auf die Landschaft der neuen Heimat iibertragen. Die
Beziehung Gruppe-Raum bildet eine symbolische Einheit, selbst bei einer Trennung der Gruppe
von ihrem urspriinglichen (Heimat-)Raum — wie im Fall der CPR-Bevoélkerung — trigt die

Gruppe auf symbolische Art und Weise ihren Raum mit (Assmann 2003 ['1992]: 166). Die

149



sakralen Orte dieses Raumes werden in der Folge auf den neuen Raum projiziert, wie dies
beispielsweise bei der Griindung und Besiedlung der Gemeinde Santa Clara der Fall war. Die
Berge erhielten ihre alten Namen aus der Ursprungsregion in Aguacatan. Ingold (1993: 156)
definiert Landschaft als ,,die Welt, wie sie den Menschen bekannt ist, die sie bewohnen, die an
ihren Orten leben und auf den Wegen gehen, die sie verbinden®. Landschaft befindet sich stets
in einem dynamischen Prozess, sie erreicht nie einen statischen Zustand. Landschaft wird durch

menschliches Handeln belebt, nicht konstruiert (ebd.: 162).

Identitét wird also in diesem Fall durch Erinnerung (Olick / Robbins 1998: 110f.) und die
Zugehorigkeit zu einer mnemonischen Gemeinschaft gestiftet. Der geteilte Wissensvorrat
(Flucht, Leben in den Bergen, Entbehrung) pragt die kollektive Identitdt (Welzer 2005: 14).
,Die Sozialwissenschaften gehen heute von einer mnemonischen Sozialisation in
mnemonischen Gemeinschaften liber die Tradierung und Aneignung von — stets narrativ
verfasster — soziobiographischer Erinnerung aus® (Zerubavel 1996 in Erll 2005: 54). Dabei
findet auch gleichzeitig eine Abgrenzung zu Nichtmitgliedern dieser Gruppe statt, unter
Betonung der Unterschiede (Alteritét) (Erll 2005: 109). Dies erfolgt zum Beispiel anhand der
Zugehorigkeit zu einer bestimmten Gruppe mit geteiltem Erfahrungshorizont oder zu einer
linguistischen Gemeinschaft. In diesem Fall bezieht sich die Zugehorigkeit auf eine CPR oder
auch auf die gesamte Ixil-sprachige Gemeinschaft, einschlieBlich dialektaler und lokaler

Unterschiede.

Das vorliegende Beispiel veranschaulicht die Konstruktion kollektiver Identitit der Personen,
die der CPR angehdren oder angehorten. Es demonstriert, wie die kollektive Erfahrung von
Gewalt als kollektive Erinnerung die Konstruktion einer mnemonischen Gemeinschaft
ermoglicht. In der Ixil-Region wurden humanitére Verbrechen begangen, die dazu fiihrten, dass
beinahe alle Medien des kulturellen Gedachtnisses zerstort wurden. In der Folge wurden neue
Medien geschaffen und im Laufe der Zeit alte wiederbelebt. Die Schaffung ,,bewusster Anteile
der kollektiven Identitdt fithrt zur Entstehung imagined communities: ,,[...] in the minds of each

lives the image of their communion* (Anderson 1983: 6).

Einige der Aktivist*innen der Maya-Bewegung in der Ixil-Region haben ihre Wurzeln in der
Rebellenbewegung oder in den Widerstandsdorfern. Sie verfiigen iiber hervorragende soziale
Netzwerke mit Vertreter*innen von Bewegungen aus anderen Landesteilen und auch

zunehmend mit internationalen Organisationen. Digitalisierung und der Zugang zu neuen

150



Kommunikationsformen wie den sozialen Medien machen die Vernetzung einfacher, schneller
und effektiver. Gleichzeitig nehmen nicht nur mehr tendenziell marginalisierte
Bevolkerungsgruppen am dffentlichen Diskurs teil, es besteht nun auch die Mdglichkeit, eigene

Diskurse zu eréffnen und selbst zu gestalten.

151



152



6. Eine kulturelle und soziale Bewegung der Ixil

In diesem Kapitel soll kurz skizziert werden, wie die Maya-Bewegung im nationalen Kontext
entstanden ist und welche Rolle(n) sie im Prozess der Vergangenheitsbewiltigung einnimmt
und in der Zukunft spielen kann. Des Weiteren erfolgt eine Analyse der lokalen Bewegung in
der Feldforschungsregion, ihrer Mitglieder und ihrer Arbeitsbereiche. Dabei gilt dem Feld der
kulturellen MaBBnahmen, wie beispielsweise 6ffentlichen Ritualen, besondere Aufmerksamkeit.
Daher stelle ich die Handlungsfelder der Fundamaya, einer prominenten soziokulturellen
Organisation in der Ixil-Region, vor. Ich zeige, wie sie einen aktiven Beitrag zur
Dekolonisierung leistet, indem sie sowohl im kulturellen als auch im zivilgesellschaftlichen
Bereich agiert. Alle in diesem Kapitel diskutierten Handlungsbereiche stellen Prozesse dar, die
die Konstruktion von kollektiven Identitdten, Gemeinschaft und Zusammenhalt im Kontext von

soziodkonomischen Problemen und historischen Briichen pragen.

Zunichst erfolgt eine kurze Darstellung der Grundsdtze und der Entstehungsgeschichte der
Maya-Bewegung auf nationaler Ebene und anschlieend werden die lokalen Besonderheiten
der Ixil-Region herausgearbeitet. Die Ixil-Bewegung agiert sowohl im kulturellen als auch im

politischen Bereich.

Ein Schwerpunkt der Arbeit der Fundamaya ist die Konstruktion kollektiver Identitdt als
kacholpom. Am Beispiel des Neujahrsrituals analysiert dieses Kapitel, wie memoria historica
propia und kollektives Gedédchtnis in diesem Zusammenhang entworfen werden. Des Weiteren
ist von Interesse, wie Souverénitit und Autoritdt durch die Einrichtung institutionalisierter Orte
und Rituale konstruiert werden. Kreative Medien des kollektiven Gedéchtnisses und ihr
potentieller Beitrag zur Uberwindung der Division werden am Beispiel des Wandbildes auf dem

parque central von Nebaj diskutiert.

Durch ihr Engagement bei Exhumierungen nehmen sich die Aktivist*innen aktiv des
kollektiven Traumas des Biirgerkriegs an und versuchen, einen Beitrag zur Wiedererstarkung
des sozialen Gefliges zu leisten. Eng damit verwoben sind das Feld der Demokratisierung und
das politische Instrument der alcaldia indigena. Als seit Jahrhunderten umkampfte Ressource
steht das Land und damit einhergehende Landnutzung als weiterer zentraler Wirkungsbereich
der Ixil-Bewegung im Fokus dieses Kapitels. Der Tourismus bietet einige Moglichkeiten, die

soziookonomischen Herausforderungen der Region in Eigenregie anzugehen.

153



6.1 Grundsatze und Entstehung der Maya-Bewegung auf nationaler Ebene

Grundlage fiir die Entstehung der indigenen Bewegungen in Guatemala war die Beteiligung der
indigenen Bevolkerung an unterschiedlichen ,,kollektiven widerstaindigen Handlungen* (Kalny
2017: 130). Zu widerstindigen Handlungen zihlt Kalny ,,unterschiedliche Formen des subtilen
Widerstands, Aufstinde in ldndlichen Regionen, die Beteiligung an Massenprotesten in den
Stadten, die Mitgliedschaft in Guerillabewegungen und die Bildung zahlreicher Organisationen
und Dachorganisationen® (ebd.: 130). Die Entstehung einer gruppeniibergreifenden Maya-
Identitat geht nicht erst auf die staatliche Gewalt wéhrend des Biirgerkriegs zuriick, sondern
begann bereits zur Zeit der spanischen Kolonialherrschaft und setzte sich wihrend der
Herausbildung des guatemaltekischen Nationalstaates fort (Morales Sic 2007). Der Maya-
Aktivismus war bei seiner Entstehung das Produkt ,,chronischer Gewalt* gegen die indigene
Bevolkerung Guatemalas (Montejo 2005: 66). Weltweit stehen Nationalstaaten und indigene
Volker aufgrund von Landrechtsfragen miteinander in Konflikt (Eriksen 2010: 301). Dariiber
hinaus zeigen Nationalstaaten oftmals wenig politische Bereitschaft, die Implementierung
etwaiger Ubereinkiinfte zur Durchsetzung indigener Rechte (im Hinblick auf Leben, Land und
Ressourcen) voranzutreiben. Gleichzeitig stellen invasive Eingriffe multinationaler

Unternehmen eine Bedrohung fiir die indigenen Gemeinden dar (Tzec 2018: 40).

In der Anfangszeit wurde die Basis fiir eine Zusammenarbeit und Gemeinschaftsstiftung mit
allen indigenen campesinos insbesondere durch gebildete K’iche’ aus Quetzaltenango
geschaffen (Grandin 2000: 9). Dabei wurden und werden Gemeinsamkeiten der indigenen
Volker auf dem amerikanischen Kontinent betont und teilweise auch konstruiert (Kalny 2017:
75-76). Maya aus unterschiedlichen Nationalstaaten streben nach einem gemeinsamen
Auftreten und einer ,,einheitlicheren Maya-Stimme* (voz maya mds unida), um ihre politische
Handlungsmacht zu stirken (Tzec 2018: 46). Eine Reihe von Schliisselereignissen in den
1970er Jahren fungierte als beschleunigende und formgebende Impulse, darunter die Idee, eine
indigene Identitdt iiber linguistische Grenzen hinweg zu konstruieren (Kalny 2017: 130).
Zudem boten die zwischen 1972 und 1979 jihrlich von intellektuellen Maya organisierten
seminarios indigenas ein Forum zur Diskussion der Lebensrealitét, die von Repression und
Nichteinhaltung der Menschenrechte geprigt war. Auch die Bedeutung der indigenen Sprachen
fiir die indigenen Kulturen und die Herausbildung einer distinktiven Identitdt wurde von den
Teilnehmenden angesprochen (Bastos / Camus 1993: 24-26, Bastos / Camus 2006: 39-42,
Kalny 2017: 93-94). Im Jahr 1977 stellte der kollektive Marsch von Minenarbeiter*innen und

154



Angehorigen verschiedener Maya-Gruppen von San Mateo Ixtatdn in die Hauptstadt ein
bedeutsames Ereignis dar. Der Marsch fand unter der Anleitung der campesino (Bauern-)
Bewegung CUC (Comité Unidad Campesina, Komité Einheit der Landarbeiter) statt (Arias
1990: 249; Muralles 2007: 12, Grandin 1997: 24, Konefal 2010: 70). Das CUC war eine soziale
— keine kulturelle — Bewegung (McAllister 2010). Sein Selbstverstindnis geht aus diesem
Auszug der Kundgebung von Lorena Medina Patzan anlésslich des 43-jdhrigen Bestehens
hervor:

Cabeza clara, corazon solidario y pufio combativo de los trabajadores y trabajadoras del campo.
iQue vivan los campesinos y campesinas que aman, cuidan y defienden la Madre Tierra y
alimentan al mundo cada dia con su trabajo digno!

iQue vivan las 43 primaveras del CUC!'® (Lorena Medina Patzan, 15. April 2021)

Die Griindung des CUC erfolgte durch Teilnehmende des seminario indigena (Kalny 2017: 96).
Die beiden Einrichtungen représentieren jeweils eine der beiden unterschiedlichen Stromungen
indigenen Widerstands. Der Bereich der kulturellen Rechte wird von den culturalistas verteten,
der Bereich der Klassenzugehorigkeit hdufig in Kooperation mit verarmter Ladino-
Subsistenzbauernschaft von den clasistas (ebd.: 130). In die Friedensvertrige fanden die
Positionen der culturalistas Eingang, wohingegen die der clasistas hingegen dies kaum taten.
Die Friedensvertrdge fiihrten nicht zur Starkung der sozialen und wirtschaftlichen Rechte der
indigenen Bevdlkerung, die somit marginalisiert blieb. Hingegen wurden die kulturellen Rechte
formell anerkannt. Charles Hale (2004) fasste diese Diskrepanz in der Bezeichnung indio
permitido’®

(Kalny 2017: 130).

zusammen, welche die bis heute vorherrschende Ungleichheit im Land beschreibt

Um das Wirken indigener kultureller Aktivist*innen in Guatemala zu beschreiben, finden die
Begrifte ,,Revitalisierung”, ,,Pan-Mayabewegung” und ,,Mayanisierung* (mayanizacion)
Anwendung. ,,Revitalisierung* bedeutet, dass traditionelle Kultur in einem modernen Kontext
,wiedererweckt™ oder ,,wiederbelebt™ wird. Traditionen und Religion ruhten jedoch nicht und
gerieten nicht durch Verdnderungen in Vergessenheit (Cojti Cuxil 1987). Wihrend des
Biirgerkriegs zwangen Terror und Verfolgung die Ixil und weitere Maya-Volker, ihre ethnische
sowie religiose Identitdt zu verschleiern. Darunter fielen sowohl Sprache und Kleidung, als

auch Elemente der traditionellen Religion, wie z. B. der Gebrauch des 260-tdgigen Kalenders.

182 | Klarer Kopf, solidarisches Herz und kidmpferische Faust der Arbeiter auf dem Lande.

Es leben die Landarbeiter und Landarbeiterinnen, die Mutter Erde lieben, pflegen und verteidigen und die Welt
jeden Tag mit ihrer wiirdigen Arbeit ndhren! Es leben die 43 Friihlinge des CUC!*

133 Im neoliberalen Guatemala haben Indigene eine ganz bestimmte Rolle zugewiesen bekommen: Sie diirfen im
kulturellen Bereich aktiv sein, in ,,weichen® politischen Resorts, jedoch bleiben sie von den ,,harten” Bereichen
ausgeschlossen. Dazu zdhlen insbesondere Finanz- und Wirtschaftssektor sowie territoriale Rechte (Hale 2004).

155



Die Verbrennung von Mais sowie die Totung alterer Menschen konnen als gezielte
Aggressionen gegen symbolische Bedeutungstriger innerhalb der Maya-Kosmovision
interpretiert werden. Die Auswirkungen dieser Ereignisse auf bestimmte Elemente der Maya-
Identitét und die Weitergabe ihrer Kultur von Generation zu Generation wurden zutiefst gestort.
Zudem kam es zu einer Erniedrigung der kulturellen Werte durch die Verwendung von Maya-
Namen fiir Kampfeinheiten und andere militdrische Strukturen wahrend des Biirgerkriegs (CEH
1999, Artikel 62). Ausgehend von dieser ethnozidalen Situation erweiterte die Maya-Bewegung

ihren urspriinglichen Wirkungskreis erheblich.

Der Begriff der ,Mayanisierung beschreibt die Entwicklungen, die sich aus der
Unterzeichnung der Friedensvertrage ergaben. Er steht fiir die Vorstellung einer gemeinsamen
Identitdt als ,Maya* {iber lokale und linguistische Grenzen hinweg. Der Prozess der
»Mayanisierung" impliziert demnach die Wertschitzung, Bewahrung, Nutzung und
Weiterentwicklung der objektiven ethnischen Marker (Sprache, Kleidung, Essen, Architektur,
Organisation) sowie der subjektiven Elemente (ethnisches Bewusstsein, Spiritualitit, Loyalitit,
Stolz) der Maya-Kultur in diversen Bereichen der guatemaltekischen Gesellschaft. Dieser
Prozess steht in engem Zusammenhang mit der Anerkennung der Rechte der Maya-Volker und
fiihrt dazu, sich selbst als Maya zu bezeichnen und zu fiithlen (Cojti Cuxil 2007: 11). Der
Terminus bezeichnet die aktive Konstruktion einer eigenen Selbstbezeichnung, die sich von
Fremdbezeichnungen abhebt, welche insgesamt eine tendenziell destruktive Wirkung besitzen
(Nelson 1999: 5). Es vollzieht sich ein Prozess des Wandels, in dessen Folge ein negatives
»ethnisches Selbstbild* in ein positives transformiert wird (Frithsorge 2010: 190-191). Dieser
Prozess ist nicht losgelost von anderen Gruppen der guatemaltekischen Gesellschaft oder
internationalen Einfliissen, sondern findet innerhalb eines interkulturellen Dialogs statt.
Allerdings ist anzumerken, dass dieser Dialog nicht alle Bereiche der Gesellschaft erreicht,
sondern sich einerseits nach dem Bildungsgrad und andererseits nach der politischen Position
richtet. Fiir eine erfolgreiche Partizipation an einem interkulturellen Dialog sind demnach
sowohl eine gewisse soziale und politische Einheit als auch die Kenntnis der jeweiligen
»politischen Spielregeln* und Konventionen erforderlich. Nach erfolgter Integration in die
staatlichen Institutionen konnen politische Ressourcen mobilisiert und in Form einer

geschlossenen Gruppe agiert werden (Eriksen 2010: 303-304).

Demetrio Cojti Cuxil, einer der maB3geblichen Griindungskopfe der Bewegung, begreift die

Mayanisierung als einen dynamischen Prozess, der darauf abzielt, verlorene oder verfilschte

156



ethnische Merkmale zu bewahren, zu revitalisieren und selektiv an aktuelle Gegebenheiten (wie
beispielsweise 0konomische Marktgesetze, Globalisierung und Digitalisierung) anzupassen
(2007: 12). Cojti Cuxil zufolge manifestiert sich dies im Streben nach Selbstregierung und
Selbstverwaltung fiir jede Sprachgemeinschaft sowie flir das gesamte Maya-Volk. Zudem
werden Partizipation und Reprisentation in gemeinsamen Gremien mit der nicht-indigenen
Bevolkerung angestrebt. Das iibergeordnete Ziel ist eine Entwicklung, die sowohl eine Identitit
als auch einen Selbstschutz gewéhrleistet und zu einer gegenseitigen Bereicherung fiihrt. Dies
erfordert den ,,Kampf* um die Entscheidungsgewalt sowie die Kontrolle iiber Ressourcen. Die
Transformation des guatemaltekischen Staates und der Demokratie in Richtung
Multikulturalismus sowie die Transformation der nicht-indigenen Bevolkerung hin zu einem
kosmopolitischen Selbstverstédndnis und einer positiven Rezeption ihrer Maya-Herkunft sind

demnach unerldsslich (2007: ebd.).

Der Zugang zu hochwertiger Bildung und Information ist in ldndlichen Gemeinden
eingeschriankt, was zu einer signifikanten Diskrepanz zwischen der Bildungssituation in
urbanen und lédndlichen Gebieten fiihrt. Das Leben in ldndlichen peripheren Gebieten ist in
vielen Féllen von einem tdglichen Kampf zur Erfiillung grundlegender materieller Bediirfnisse
gepragt. Dazu zéhlen Zugang zu Land, die Entwicklung der Infrastruktur und die Versorgung
mit Giitern. Eine einfache Opposition zwischen arm-rural und gebildet-urban reicht jedoch
nicht aus, um die Komplexitét der Situation zu erfassen. Armut, insbesondere extreme Armut,
spielt im Kontext der Mayanisierung eine besondere Rolle. Eine signifikante Zahl der indigenen
Bevolkerung in ldndlichen Gebieten lebt in schwer zugidnglichen Randgebieten und betreibt
Subsistenzwirtschaft. Sie sind in der Regel arm und sprechen in der Regel ausschlieBlich die
lokale Maya-Sprache. Die Optionen fiir eine 6konomische Entfaltung sind, wie bereits an
anderer Stelle dargelegt, an Migration gekniipft. Dies ist entweder als Tagel6hner*in auf
Kaffee- oder Kardamomplantagen in den fruchtbaren Télern des Hochlands, an der Pazifikkiiste

oder in den Vereinigten Staaten mdglich.

Eines der grofiten, ungelosten Probleme in Guatemala ist die Landverteilung. Allein im
Dezember 2005 registrierte die guatemaltekische Regierung 1052 landwirtschaftliche
Streitfille, bei denen die Besitzrechte den Kern des Disputs ausmachten. Dariiber hinaus ist zu
vermuten, dass die Anzahl der nicht registrierten Fille, die entweder gemil3 traditionellem
Maya-Recht friedlich beigelegt werden oder eine gewaltsame Losung abseits jeglicher

Justizsysteme provozieren, wesentlich hoher liegt. Allerdings ist vielerorts der Kampf um

157



Zugang zu Land nicht in erster Linie an die ethnische Identitét als Maya gekniipft, sondern an
die Basisbediirfnisse der Subsistenzbduer*innen. Da deren Mehrheit jedoch Maya sind, ist der
Kampf um Landrechte ein zentrales Arbeitsfeld der lokalen Mayabewegungen (Dary 2007: 80;
Kalny 2017: 77-80 sowie Kapitel 6.6 dieser Arbeit). Das ,,Maya-Recht* erfahrt zumindest
theoretisch bereits eine offizielle Anerkennung, was gleichzeitig eine Bekriftigung und eine

Aufwertung des fritheren ,,Gewohnheitsrechts* impliziert (Ekern 2008: 124).

Seit dem Jahr 1985 vollzieht sich schrittweise eine Transition, die sich von einer ethnisch
rassistischen bzw. nationalliberalen Realitdt hin zu einer ethnisch egalitéren und pluralistischen
Realitat entwickelt (Cojti Cuxil 2007: 83). Es entstehen neue Diskurse der ,,Maya* durch einen
Aneignungs- und Zuriickweisungsprozess (Hirschmann 2010: 194). Dennoch bleibt die
Gefihrdung der kulturellen Identitit!®* bestehen. Seit den 1990er Jahren ist die Zahl der
Akademiker*innen, die sich als Maya autoidentifizieren, stetig angestiegen. In den Bereichen
Menschenrechte, Migration, Bildung und Linguistik der Mayasprachen, Archéologie,
Epigraphik sowie Geschichtsschreibung arbeiten ebenfalls zunehmend internationale
Akademiker*innen mit Maya-Intellektuellen zusammen. Im akademischen Kontext der
Ethnoarchiologie und der Entzifferung der Hieroglyphentexte lassen sich aufschlussreiche
Parallelen zu den gegenwirtig lebendigen Mayatraditionen ziehen, was eine Revalorisierung

des kulturellen Erbes und eine Transition von ,,Folklore* zu ,,Wissen* bedingt.

Die vorspanischen Maya (los de los piramides, los de Tikal, los que dicen que son Mayas — ,,die
mit den Pyramiden, die aus Tikal, die von denen man sagt, dass sie Maya sind*) wurden von
den konsultierten Ixil nicht als direkte Vorfahren verstanden, sondern als eine zeitlich und
rdumlich weit entfernte Kultur. Die Ergebnisse einer Befragung von indigenen Jugendlichen in
unterschiedlichen indigenen Gemeinden zu threm Geschichtsbewusstsein bestdtigen die oben
formulierte Beobachtung (Frithsorge 2010: 401-402). Auch yukatekische Maya verwenden
»Maya“ weder als Selbstbezeichnung, noch sehen sie sich als Nachfahren der Erbauer der alten

Ruinenstddte (Gabbert 2004: xi).

Auf lokaler Ebene der Ixil-Gemeinden steht ein entscheidender Schritt noch stets aus: die
selbstbewusste Anerkennung und Wertschitzung der eigenen Kultur. Koloniale und rassistische

Stereotype priagen seit Jahrhunderten die Selbst- und Fremdwahrnehmung indigener Volker.

184 Im internationalen Recht ist diese als Grundlage fiir indigene Vélker und ihre Land- und Uberlebensrechte
festgeschrieben (Johnston 2006: 8).

158



Denken und Agieren scheinen von jenen hierarchischen Strukturen geprigt zu sein, die sowohl
die politische als auch die 6konomische Ungleichheit in Guatemala aufrechterhalten und
verschérfen. Ethnische Kategorisierung stellt ein Element des sozialen Konflikts und der
Machtverhéltnisse dar, da die Zugehorigkeit zu einer bestimmten sozialen Kategorie eine damit
einhergehende Statusposition bedingt (Gabbert 2004: xv). Das Konstrukt des
guatemaltekischen Nationalstaates geht an der breiten, indigenen Bevolkerungsmehrheit noch
immer vorbei (Kruijt 2008). Extreme Armut prigt das alltdgliche Leben in der ldndlichen
Peripherie, wie beispielsweise in Chajul. Vor dieser schwierigen Lebensrealitét sprechen viele
Menschen dem Nationalstaat keine groe Bedeutung zu. Eine Selbstdefinition als
Guatemaltek*in fand dort Ende der 2000er Jahre kaum statt - als Maya jedoch auch nicht. Die
meisten Menschen identifizierten sich primér als campesinos und empfanden -eine
Zugehorigkeit zu der Gemeinde, in der sie lebten und aufgewachsen waren. Von der
Alltagsrealitdt der meisten Maya war die Maya-Bewegung lange viel zu weit entfernt (Bastos /
Cumes 2007). Das Fehlen funktionaler staatlicher Institutionen und Prozesse begiinstigt die
fortschreitende ,NROisierung der indigenen Bewegung, was wiederum einen
Bedeutungsverlust des kollektiven Charakters dieser Bewegungen zur Folge hat (Bastos / Brett

2010: xix, Kalny 2017: 322).

Im Zuge der Ratifizierung der ILO 169 und der UN-Deklaration der Rechte indigener Volker
ist zunehmend ein politisch korrekter, multikultureller, 6ffentlicher Diskurs erkennbar.
Politiker*innen und andere Personen des offentlichen Lebens verwenden Begriffe wie z. B.
pueblos indigenas, interculturalidad, educacion biligiie intercultural, lugares sagrados,
cosmovision und lo Maya. Gleichzeitig kritisieren kulturelle Aktivist*innen nicht-indigene
Personen des o6ffentlichen Lebens, die Zeremonien und religiose Rituale zu ihren Zwecken
nutzen oder bestimmte Begriffe aus dem religiosen Bereich verwenden. Auch das Tragen

traditioneller Kleidungsstiicke oder Stoffe wurde als kulturelle Aneignung kritisiert.

Politik und Medienlandschaft konstruieren ein Bild von /o Maya, das nicht tiber Folklore und
touristischen Romantizismus hinaus zu gehen vermag. Gleichzeitig behalten los indigenas oder
auch los campesinos in der 6ffentlichen Wahrnehmung und im offiziellen politischen Diskurs
das Bild bei, das ihnen schon seit der Konquista anhaftet: die riickstdndigen und unzivilisierten

indios aus den Bergen (Bastos 2010: 15, Reyhner / Kumar Singh 2015: 15).

159



Den guatemaltekischen Regierungen seit 1996 mangelte es an politischem Willen zur
finanziellen Unterstiitzung von Einrichtungen wie dem Kulturministerium oder kleinerer
Institutionen (Bastos 2010: 16, Cojti Cuxil 2005: 32, Sieder 2008). Es entstand ein ,,abwesender
Staat™ (estado ausente) und seine Aufgaben wurden von (inter-)nationalen nichtstaatlichen
Organisationen iibernommen. Ein Beispiel, welches in Kapitel 7 dieser Arbeit noch eingehend
analysiert wird, ist die educacion bilingiie intercultural. Diese erreichte im Jahr 2005 50% der
Bevdlkerung, erhielt jedoch lediglich 5% des ohnehin schon geringen Bildungsetats (PNUD
Report 2005). Neuere Zahlen deuten zumindest auf einen positiven Trend hin (PNUD Report
2022). Auf politischer Ebene sind Maya in einigen einflussreichen Positionen anzutreffen
(Legislaturen Berger, Colom und auch Pérez Molina), dazu gehdren z. B. Ministerio de la
Cultura, Secretaria de la Paz, Direccion de la Educacion Bilingiie (,,Ministerium fiir Kultur,
Sekretariat fiir Frieden, Direktion fiir zweisprachige Erziehung®). Dariiber hinaus wurden
politische Rdume speziell fiir die Maya in verschiedenen Bereichen geschaffen:
a) ALMG (Academia de las Lenguas Mayas de Guatemala ' | , Akademie der
Mayasprachen®)
b) DIGEBI (Direccion General de Educacion Bilingiie Intercultural, ,,Generaldirektion fiir
interkulturelle zweisprachige Erziehung®)
c) FONDIGUA (Fondo de Desarrollo Indigena Guatemalteco, ,Indigener
Entwicklungsfonds Guatemala®)
d) DEMI (Defensoria de la Mujer Indigena, ,,Rechtliche Vertretung der indigenen Frau®)
e) Unidad de Lugares Sagrados del Ministerio de Cultura (,,Einheit Heilige Orte des
Ministeriums fiir Kultur)
f) CODISRA (Comision Presidencial contra la Discriminacion y el Racismo,
Prasidialkommission gegen Diskriminierung und Rassismus)
g) CAI (Consejo Asesor Indigena, Beirat fiir indigene Volker)
Maya sind auBerdem als Reprdsentanten der Zivilgesellschaft in Institutionen wie der
FONTIERRA (Fondo de Tierras, Landbesitzfonds) und der CNR (Comision Nacional de
Resarcimiento, Nationale Komission fiir Schadensersatz) aktiv und nehmen am PNR
(Programa Nacional de Resarcimiento, Nationales Programm fiir Schadensersatz) teil (Bastos

2010: 15).

135 Die ALMG teilt sich in einen spirituellen und einen linguistischen Fliigel. Withrend der linguistische Fliigel in
erster Linie die Dokumentation der Sprachen und die Publikation von neutralem, sprachdidaktischem Material
anstrebt, argumentiert der spirituelle Fliigel, dass die Sprache eng an die Kultur gekniipft ist und die Vermittlung
ohne kulturelle und religiose Konzepte nicht mdglich ist (Frithsorge 2010: 197).

160



An die Stelle des abwesenden Staates tritt oftmals die internationale Kooperation (Bastos 2010:
17, Cojti Cuxil 2005: 32). Diese Entwicklung ist jedoch nicht frei von Konflikten: Einerseits
sind viele Organisationen und Initiativen auf finanzielle und konzeptionelle Hilfe angewiesen,
andererseits sind sie dafiir verantwortlich, dass sich soziale Bewegungen in
Nichtregierungsorganisationen (NRO) transformieren. ,,No se puede negar la impronta de esta
cooperacion en la transformacion de los movimientos sociales en ONG*“!%¢ (Bastos 2010: 17,
Morales Lopez 2007). Diese Transformation der sozialen Bewegungen fiihrt zu einer
iiberproportionalen finanziellen Bedeutung des Verwaltungsapparats (Bastos / Camus 2006).
Die in diesem Kontext von den Beteiligten der internationalen Zusammenarbeit artikulierten
Themen, Sichtweisen und Diskurse bergen das Risiko, die lokalen Akteure und Akteurinnen
langfristig zu schwichen. Die Internationale Zusammenarbeit kann durch gezielt eingesetzte
MaBnahmen zur Identitétsbildung in der indigenen Bevolkerung ein starkes Selbstbewusstsein
fordern, das sich durch eine positive Selbstwahrnehmung als kulturell anders, jedoch nicht
sozial ausgeschlossen, auszeichnet. Die internationale Komponente der Bewegung besteht
jedoch nicht allein aus finanzieller Zuwendung. Internationale Akteure machen den
Aktivist*innen auch Wissen aus akademischen Publikationen zugédnglich. Die Publikationen
sind aufgrund der Sprache, in der sie verfasst sind, nicht zugénglich oder schlichtweg in der
Region nicht verfiigbar. Bisweilen findet jedoch keine Unterscheidung der unterschiedlichen
Epochen oder der einzelnen Maya-Vdlker statt und auf diese Weise entsteht eine neue Pan-

Maya Version von Geschichte und kultureller Kontinuitit.

6.2 Lokale Bewegung: Mayanisierung in der Ixil-Region

Die Aktivitdten der Fundamaya in der Ixil-Region erstrecken sich sowohl auf kulturelle als auch
auf soziale Bereiche. Obwohl die Fundamaya offiziell als guatemaltekische
Nichtregierungsorganisation (NRO) im Kultursektor klassifiziert ist, iibt sie auch politischen
Einfluss aus. Die Biographien ihrer Fiihrungspersonen lassen eine Positionierung im politisch
linken Spektrum erkennen. Pablo Ceto war Mitglied der nationalen Fithrung (direccion
nacional) der Guerillaorganisation EGP und eines der Griindungsmitglieder des Comité de
Unidad Campesina (CUC) in den 1970ern. Spdter wirkte er an der Einrichtung der
Coordinadora de los Pueblos Mayas de Guatemala (COPMAGUA) malBigeblich mit. Zu den
Prasidentschaftswahlen von 2003 trat Ceto als Vizeprasidentschaftskandidat der Unidad

186 | Es ist nicht zu leugnen, dass die Kooperation die Transformation der sozialen Bewegungen in NRO

herbeifiihrt.*

161



Revolucionaria Nacional Guatemalteca (URNG) an, zuvor war er Abgeordneter im
guatemaltekischen Kongress. Er griindete die Fundacion Maya Region Ixil (Fundamaya)
(Kruijt 2008: 191) und leitet sie bis in die Gegenwart. AuBerdem gab er bei der Griindung der
Ixil-Universitdt im Jahr 2011 entscheidende Impulse und ist ihr Prasident. Die Ixil-Universitit
stiitzt sich auf ein alternatives, von staatlichen Vorgaben unabhingiges Ausbildungsmodell, das
auf traditionellem Wissen basiert. An dieser Universitit eignen sich zukiinftige
Fithrungspersonlichkeiten der Gemeinden das Wissen und die Losungsansitze der Vorfahren

an (siche Kapitel 7).

Die Vertreter*innen der Ixil fordern nicht nur die Umsetzung der MafBnahmen aus den
Friedensvertragen von Regierungsinstitutionen ein, sondern engagieren sich auch um kulturell
und politisch aktiven Nachwuchs. Zwischen 2007 und 2010 organisierte die Fundamaya
»Schulungen® fiir rituelle Spezialist*innen an ihrem Sitz Vi’ Patna in Chajul. Die Inhalte
stammten zum groflten Teil aus den Arbeiten westlicher Akademiker*innen, die in
verschiedenen Maya-Regionen geforscht hatten. Zeitweise lud die Fundamaya rituelle
Spezialist*innen aus K’iche’-sprachigen Gemeinden zur Durchfiihrung dieser Schulungen ein.
Zugang zu wissenschaftlichen Arbeiten und Erkenntnissen wurde durch die neuen digitalen
medialen Moglichkeiten vereinfacht. Die Geschichte der Maya-Volker in Guatemala, wie der
indigenen Volker im Allgemeinen, ist stark von Diskriminierung, Marginalisierung und
Repression wihrend der gesamten 500 Jahre seit der Ankunft der spanischen Kolonisator*innen
gekennzeichnet. Die Informationen iiber eine bislang unerreichbare Vergangenheit, bestirken
das Selbstbild positiv. Aulerdem wird auf diese Weise eine starke emotionale Verbindung
zwischen den epigraphischen Texten und der pridkolonialen Vergangenheit geschaffen. Das
Wirken der Fundamaya zeigt deutlich, dass nicht nur lokale und nationale, sondern auch
internationale Prozesse priagend sind (Hirschmann 2010: 193-194). Zudem besteht zwischen
dem Verlust kultureller Traditionen und der Verschlechterung der soziookonomischen Situation

ein Zusammenhang'®’,

Traditionelle kulturelle Praktiken, insbesondere private religiose Rituale, wurden zwischen
2007 und 2010 in Ixil comunidades weiterhin mehrheitlich von der breiten Offentlichkeit
ferngehalten. Offentlich abgehaltene Rituale konnten hauptsichlich im Kontext politischer

Veranstaltungen oder nationaler Feiertage beobachtet werden. Sie sind ihrerseits Ausdruck einer

137 Wilson beschreibt dies ebenfalls fiir die Q’eqchi in Alta Verapaz Ende der 1980er Jahre (1995: 265-267).

162



Offentlichen Demonstration der kulturellen Kontinuitdt und Identitit. Da wahrend des
Biirgerkriegs keine Rituale in der Offentlichkeit abgehalten werden konnten, bedeutet die

Moglichkeit, dies heute ohne Angst durchfiithren zu konnen, eine positive Entwicklung.

Die indigene Bewegung in Guatemala verfiigte {iber eine vergleichsweise geringe politische
Handlungsmacht. La violencia contrainsurgente hatte einen vollig unkalkulierbaren Einfluss
auf die kulturellen und sozialen Bewegungen. FEine gesamte Generation indigener
Fiihrungskopfe wurde entweder getdtet oder verschwand spurlos. Der soziale Zusammenhalt in
den Gemeinden ist bis heute durch die in der Zeit der violencia veriibte Gewalt geschédigt. Die
gegenwirtig prasenten, von einzelnen Individuen oder Gruppen ausgehenden Manifestationen
von Alltagsgewalt sind ebenfalls das Ergebnis eines gestorten sozialen Gefiiges (Little 2009: 2,
Carmack 2009: 186, Remijnse 2002, Cojti Ren 2019: 201f., sieche ebenfalls Kapitel 5 dieser
Arbeit).

Orientiert an der politischen Teilhabe anderer indigener Volker in anderen Nationalstaaten (z.
B. die Sami in Norwegen oder die Cree in Kanada), streben auch die politischen Vertreter*innen
der Ixil-Bewegung danach, ihre politischen Interessen und ihre Forderungen nach equity
(Verteilungsgerechtigkeit) gegeniiber dem guatemaltekischen Staat durchzusetzen. Bildung,
Literalitdt — auch in Ixil — und die Beherrschung des Umgangs mit zunehmend digitalen Medien
bilden dabei die Grundvoraussetzungen. Entwicklungen in diese Richtung finden statt. Junge
Menschen, die sowohl die Rolle einer*s indigenen, kulturellen, politischen Aktivist*in als auch
einer*r Akademiker*in beherrschen, sind zunehmend auch in Amtern des Nationalstaates
vertreten und gestalten aktiv politische Prozesse auf kommunaler Ebene. Hierzu gehdrt auch
maflgeblich das Engagement im Bereich der territorialen Rechte (vgl. Kapitel 6.6). Die
Fundamaya fiihrte regelmifBig Informationsveranstaltungen sowohl in den Provinzhauptstidten
als auch in den Ddrfern durch, mit Hilfe derer sie die Bevdlkerung iiber die Thematik
insbesondere in Bezug auf die UN-Deklaration der Rechte der Indigenen Vilker aufkldrten und

somit einen Beitrag zur Stirkung ihrer Rechte leisteten.

Die Bevolkerung in der Ixil-Region (und auch in anderen Maya-sprachigen Regionen
Guatemalas) steht jedoch nicht mehrheitlich hinter den kulturellen Aktivist*innen. Die in
Kapitel 5 dargestellte und analysierte Aufteilung der Gemeinden fiihrt zu einer Schwéchung der

AuBenwirkung und somit der politischen Uberzeugungskraft auf nationaler Ebene. Zudem ist

163



festzustellen, dass die Partizipation und der Zuspruch der Bevolkerung an Veranstaltungen auf

kleine Gruppen reduziert sind.

Zwischen 2007 und 2010 waren neben der Fundamaya noch weitere Organisationen auf dem
Gebiet der kulturellen Arbeit in der Ixil-Region tédtig. Dabei sind an erster Stelle die ALMG
(Academia de las Lenguas Mayas) und die Asociacion Q’anil (hauptsidchlich eine
Jugendorganisation) zu nennen, da diese wahrend der Feldforschungsperiode iiber die groften
finanziellen Ressourcen verfiigten. Eine Problematik ergibt sich aus der finanziellen
Abhingigkeit der lokalen Organisationen von internationalen Gebern. Dies bedingt eine
Projekthaftigkeit der Mafnahmen der Organisationen. Oft resultiert nach Ende der
Finanzierung nur wenig aus den Projekten. Dies betrifft sowohl kulturelle Projekte als auch
andere Wirkungsbereiche der internationalen Kooperation, wie beispielsweise Infrastruktur,

Gesundheit und Regierungsfiihrung (governance).

6.3 Immaterielles kulturelles Erbe, memoria historica und politische Interessen

In Guatemala ist eine Politisierung verschiedener Aspekte des immateriellen kulturellen Erbes
zu beobachten %, Dazu zihlen rituelle Handlungen unterschiedlicher Gruppen, die sich
unterschiedlichen Zwecken widmen. Im Rahmen meiner Feldforschung konnte ich wiederholt
rituelle Handlungen beobachten, die politische Veranstaltungen begleiteten. Diese Handlungen
wurden entweder als eine Form des ,,folkloristischen Schmucks* (in der Regel begleitet von
Handlungen nicht-indigener Beteiligter) oder als eine Art dffentliche Bekundung eines starken

Selbstbewusstseins als Ixil bzw. Maya interpretiert, wie das folgende Beispiel veranschaulicht:

Am 23. Februar 2008 fand auf dem parque central in Nebaj eine Veranstaltung in Vorbereitung
des Tages zur Erinnerung an die Opfer des Biirgerkriegs statt. Vier b ‘aalvatztiixh sprachen iiber
den ganzen Tag hinweg Gebete, die rituellen Handlungen wurden von Anziinden vom pom und
Kerzen begleitet. Zudem fanden Kundgebungen von aus unterschiedlichen Regionen des
Hochlands angereisten Maya-Aktivist*innen statt, die sich auch als Vertreter*innen ihrer
linguistischen Gemeinschaften prasentierten. Dabei handelte es sich um eine selbstbewusste

und stolze Darstellung als ,,Maya*“ in der Offentlichkeit. Hintergrund war unter anderem die

188 Geschichte, und auch der Umgang mit immateriellem kulturellem Erbe sind in jedem Kontext anféllig fiir
Instrumentalisierung oder Politisierung, und das gilt insbesondere im Zusammenhang mit Gewalt und
Ungerechtigkeit (Bellino 2017: 7).

164



neue Deklaration der Rechte der indigenen Volker der Vereinten Nationen (von 2007) und die
ILO-Konvention 169. Die Beteiligten bezogen sich auf den Friedensvertrag von 1996 und
benannten die zahlreichen noch ausstehenden Punkte (vgl. Auswirkungen dieser wichtigen
Vertrage auf die nationale Maya-Bewegung in Kapitel 6.1 und 6.2). Initiiert und begleitet war

die Veranstaltung von internationalen Menschenrechtsaktivist*innen'®.

Dieses Beispiel zeigt, wie politische Handlungsstrategien zusammen mit einer kulturellen

Handlung genutzt werden, um Wissen iiber indigene Rechte 6ffentlich zu vermitteln.

Die Forderung nach Memoria historica colectiva propia, einem ,eigenen historischen
kollektiven Gedachtnis”, wurde in die Friedensvertridge von 1996 aufgenommen (vgl. Kapitel
2.4). Die Maya-Bewegung versucht, das kulturelle Geddchtnis der Bevdlkerung neu zu
konstruieren, indem sie sowohl Symbole aus der Vergangenheit, wie z. B. archéologische
Statten oder von (inter-)nationalen Akademiker*innen verfasste Publikationen, als auch
lebendige, traditionelle kulturelle Elemente verwendet. Aktivist*innen der Maya-Bewegung
streben sowohl danach, Gemeinschaftssinn und Zuversicht zu stiften, als auch Legitimitdt und

Autoritit zu erlangen (Assmann 2003 [11992]: 161).

Im Rahmen der Feldforschung wurde seitens der konsultierten kulturellen Aktivist*innen
Besorgnis dariiber gedufBert, dass mit jeder scheidenden Generation das alte Wissen um den
Kalender zunehmend verloren gehen konnte. Einzelne rituelle Spezialist*innen, die an den
Schulungen der Fundamaya nicht teilnahmen, waren irritiert. Das geschah, weil im Zuge von
kulturellem Aktivismus Elemente des Ritualkalenders der K’iche’ libernommen wurden. Sie

flirchteten, dass die Version der Ixil iiberschrieben werden konnte.

6.3.1 Konstruktion von memoria historica und kollektivem Gedachtnis

Die beiden folgenden Beispiele illustrieren, wie die Aktivist*innen sowohl kollektive Identitat
als auch memoria historica konstruieren. Dies geschieht anhand der Forderung nach einer
Gedenktafel an einem oOffentlichen, zentralen Ort und dem gewéhlten Diskurs sowie der

Einrichtung des Gedenk- und Bildungszentrums Vi‘ Patna.

18 Die italienische Internationale Kooperation und die spanische NRO Solidaridad Internacional.

165



Siete principales Ixhiles

Bei dem im Folgenden zitierten Text handelt es sich um einen Auszug aus dem Protokoll der
sesion municipal vom 21. Juni 2006. Die Fundamaya forderte die Einrichtung eines
Gedenktages und einer Offentlichen Gedenktafel, um an die Ermordung von sieben
widerstindigen Mitgliedern des Altestenrates am 22. Juni 1936 zu erinnern. Sie hatten sich
aktiv gegen Zwangsarbeit und Machtmissbrauch der Regierung, konkret gegen die Gesetze Ley
de Contratacion de Jornaleros (Zwangsarbeitsgesetz/Tagelohnervertragsgesetz), Ley de

Vialidad (StralBengesetz) und Ley de Vagancia (Landstreichergesetz), gewandt.

[...] se estan organizando actividades con el objeto de conmemorar la muerte de SIETE
PRINCIPALES IXHILES que fueron fusilados en la plaza publica el dia 22 de junio de 1936 por
la defensa de la dignidad en contra del trabajo forzado y abusos de poder del gobierno de turno,
solicitando que como un acto de Recuperacion de la Memoria Historica se instituya este dia
como fecha importante en el calendario ixhil y que permita transmitir a las futuras generaciones
este acto de dignidad.””’

CONSIDERANDO: Que es competencia del Concejo Municipal la iniciativa, deliberacion de
los asuntos de interés para el municipio. Asi como la valorizacion, preservacion y promocion
de los aspectos culturales e historicos del municipio.”’

CONSIDERANDO: Que la recuperacion de la Memoria Historica es un elemento de enlace que
debe ser transmitido a la generacion presente y que debe perpetuarse en la memoria y la
conciencia colectiva de las generaciones futuras. Que en este sentido el pueblo de Nebaj a lo
largo de su historia ha dejado huellas indelebles. Se recuerda aqui el ejemplo de dignidad en
que siete principales ixhiles la noche del dia 21 de junio del ario 1936 fueron capturados por
haber manifestado su inconformidad con el Trabajo Forzado, la Ley de Contratacion de
Jornaleros, la Ley de Vialidad y la Ley de la Vagancia, quienes fueron fusilados en la mariana

del dia 22 de junio de 1936, en nuestro calendario maya “Oxlaval Kao”."”?

190 1...] es werden Aktivititen zum Gedenken an den Tod von sieben Ixhil-Altesten organisiert, die am 22. Juni
1936 auf dem Marktplatz erschossen wurden, weil sie die Wiirde der Menschen gegen Zwangsarbeit und
Machtmissbrauch durch die damalige Regierung verteidigt haben, und es wird gefordert, dass dieser Tag als Akt
der Wiederherstellung des historischen Gedéichtnisses zu einem wichtigen Datum im Ixhil-Kalender wird und
dass dieser Akt der Wiirde an zukiinftige Generationen weitergegeben wird.*

191 In Anbetracht der Tatsache, dass der Gemeinderat fiir die Initiative und Beratung von Angelegenheiten, die
fiir die Gemeinde von Interesse sind, zustdndig ist. Sowie fiir die Aufwertung, Erhaltung und Férderung der
kulturellen und historischen Aspekte der Gemeinde.*

192 In Anbetracht der Tatsache, dass die Wiederherstellung des historischen Gedichtnisses ein verbindendes
Element ist, das an die heutige Generation weitergegeben werden muss und das im kollektiven Gedachtnis und
im Bewusstsein kiinftiger Generationen verankert werden muss. In diesem Sinne hat das Volk von Nebaj im
Laufe seiner Geschichte unausldschliche Spuren hinterlassen. Wir erinnern uns hier an das Beispiel der Wiirde,
in dem sieben Ixhil-Alteste in der Nacht des 21. Juni 1936 gefangen genommen wurden, weil sie ihre Ablehnung
des Zwangsarbeitsgesetzes, des Tagelohnervertragsgesetzes, des Stralengesetzes und des Landstreichergesetzes
zum Ausdruck gebracht hatten, [und] die am Morgen des 22. Juni 1936, in unserem Maya-Kalender ,,Oxlaval
Kao®, erschossen wurden.”

166



CONSIDERANDQO: Que hoy se cumplen 70 arios de este hecho de intolerancia y represion. Sin
embargo, ha quedado el ejemplo de estos principales que nunca debe olvidarse, y que ojala
nunca mds se vuelva a repetir.'”’

En memoria de estos hermanos y de todas las victimas del genocidio que ha vivido nuestro
pueblo, el Honorable Concejo Municipal emite el siguiente ACUERDO MUNICIPAL:

Honrar la memoria de los SIETE PRINCIPALES siendo ellos Pedro Guzman, Sebastian Cedillo,
Juan Brito, Juan Brito Brito, Diego Cuchil, Pedro Cedillo y Vicente Guzman, quienes fueron
fusilados el dia 22 de junio del afio 1936. Instituyéndose este dia como EL DIA DE LA
DIGNIDAD IXHIL, recomendandose la colocacion de una Placa Conmemorativa que perpetiie
el Recuerdo de este dia. Haciendo un llamado, a todos los sectores de nuestra comunidad, a los
establecimientos educativos y en general una exhortacion a la conciencia colectiva del pueblo
Ixhil, instandoles a que sin ningun resentimiento no descuidemos nuestra historia y que no
olvidemos el ejemplo de dignidad de los hermanos ixhiles victimas de la intolerancia y represion
de un sistema de gobierno anarquista y antisocial.”**

(Libro de Actas de Sesiones Municipales Acta No. 19-06, Inciso segundo, fecha 21 de junio del
20006, zitiert nach Gomez Figueroa 2007)

Die Aktivist*innen appellierten an die Verpflichtung des consejo municipal, die ,kulturellen
und historischen Aspekte des municipios wertzuschétzen, zu bewahren und zu fordern®. In
ihrem Diskurs verwendeten sie die Bezeichnung IxAil als Selbstdefinition der Bevolkerung!'®,
obwohl dies im Jahr 2006 unter der Bevolkerung selbst nicht sehr verbreitet war. Den Tag der
Hinrichtung definierten sie als symbolisches Datum, um offiziell und sichtbar einen Gedenktag,
den ,, Tag der Ixhil-Wiirde®, einzurichten. Die Autor*innen vertraten die Auffassung, dass ,,die
Institutionalisierung des Tages als wichtiges Datum im Ixhil-Kalender [..] einen Akt der
Wiedererlangung des historischen Gedéchtnisses* darstelle. Der 22. Juni 1936 entsprach, den
Aktivist*innen nach, dem Tag Oxlaval Kao (11 Kaoq) des 260-tigigen Kalenders. Jener
,wiirdevolle Akt der sieben principales, konnte auf diese Weise an zukiinftige Generationen

weitergegeben werden. Das Handeln der sieben principales machte sie in der Perspektive der

193 In Anbetracht der Tatsache, dass heute ist der 70. Jahrestag dieses Akts der Intoleranz und Unterdriickung ist.
Dennoch ist das Beispiel dieser Fiihrer geblieben und sollte nie vergessen werden, und es wird sich hoffentlich
nie wiederholen.*

194 Im Gedenken an diese Briider und an alle Opfer des Vélkermordes, den unser Volk erlebt hat, erlisst der
ehrenwerte Gemeinderat die folgende GEMEINDEVEREINBARUNG:

Zum Gedenken an die SIEBEN ALTESTEN Pedro Guzman, Sebastian Cedillo, Juan Brito, Juan Brito Brito,
Diego Cuchil, Pedro Cedillo und Vicente Guzman, die am 22. Juni 1936 erschossen wurden. Einfithrung dieses
Tages als TAG DER IXHIL-WURDE und Empfehlung der Anbringung einer Gedenktafel, um die Erinnerung an
diesen Tag zu verewigen. Ein Aufruf an alle Bereiche unserer Gemeinschaft, an die Bildungseinrichtungen und
ganz allgemein ein Appell an das kollektive Gewissen des Ixhil-Volkes, damit wir ohne Groll unsere Geschichte
nicht vernachlissigen und das Beispiel der Wiirde der Ixhil-Briider, die Opfer von Intoleranz und Unterdriickung
durch ein anarchistisches und unsoziales Regierungssystem wurden, nicht vergessen.*

193 Die Schreibweise Ixhil anstatt Ixil reflektiert die Uneinigkeit iiber eine normative Orthographie. Es wurden in
der Vergangenheit einige Versuche unternommen, eine Orthographie und Grammatik fiir das Ixil zu entwickeln,
beispielsweise von der Academia de las Lenguas Mayas und von dem Proyecto Linguistico Francisco Marroquin,
jedoch hat sich noch keine standardisierte Form durchsetzen konnen. Der Linguist Sergio Romero schldgt im
Rahmen seiner Analyse die Schreibweise Ixhil als standardisierte Form vor und beruft sich auf das Dekret 1046-
87 zu einem ,,Einheitsalphabet* aller Mayasprachen aus dem Jahr 1987 (2018: 102).

167



Aktivist*innen zu Widerstandskdmpfern ihrer Zeit. In der Argumentation der Aktivist*innen

wurde zudem die Rolle von Bildungseinrichtungen explizit thematisiert. Der Gedenktag wurde

als ein ,,Akt der Mahnung des kollektiven Bewusstseins des Volkes der Ixhil* definiert, um an

das Beispiel der sieben principales zu erinnern, die Opfer von ,,Intoleranz und Repression einer

anarchistischen und antisozialen Regierung" wurden.

Bei der sprachlichen Analyse des Textes fallen eine Vielzahl Ausdriicke auf, welche sowohl in

den Bereich der Konstruktion einer memoria historica propia — einer ,,eigenen historischen

Erinnerung® — fallen,

conmemorar ,,gedenken an*

un acto de Recuperacion de la Memoria Historica ,ein Akt der Wiedererlangung des
Historischen Gedichtnisses*

fecha importante del calendario ixhil ,,wichtiges Datum des Ixhil-Kalenders*

trasmitir a las futuras generaciones ,,an die folgenden Generationen iibertragen*

valorizacion, preservacion, y promocion de los aspectos culturales e historicos del municipio
»Wertschiatzung, Erhaltung und Foérderung der kulturellen und historischen Aspekte des
municipios®

recuperacion de la Memoria Historica ,,Wiedererlangung des Historischen Gedachtnisses*
debe perpetuarse en la memoria y la conciencia colectiva de las generaciones futuras ,jmuss
im kollektiven Geddchtnis und im Bewusstsein kiinftiger Generationen verewigt werden*

ha dejado huellas indelebles ,hat unausloschliche Spuren hinterlassen®

se recuerda aqui ,,wird an dieser Stelle erinnert™

que nunca debe olvidarse ,,darf nie vergessen werden*

nunca mas ,,niemals mehr*

en memoria de estos hermanos y de todas las victimas del genocidio ,,in Erinnerung an diese
Briider und an alle Opfer des Genozids*

placa conmemorativa que perpetue el Recuerdo de este dia ,Erinnerungstafel die die
Erinnerung an diesen Tag aufrechterhalt*

no descuidemos nuestra historia y que no olvidemos el ejemplo de dignidad ,,Jassen wir unsere

Geschichte nicht aufler Acht und vergessen wir nicht das Beispiel der Wiirde*

als auch in die Rhetorik des Widerstands:

fueron fusilados [...] por la defensa de la dignidad en contra del trabajo forzado y abusos de
poder del gobierno ,,wurden erschossen [...] fiir die Verteidigung der Wiirde gegen Zwangsarbeit
und Missbrauch der Staatsgewalt™

acto de dignidad ,,Akt der Wiirde*

168



- fueron capturados por haber manifestado su inconformidad con el Trabajo Forzado ,,wurden
verhaftet, weil sie ihre Ablehnung des Zwangsarbeitssystems zum Ausdruck gebracht hatten*

- este hecho de intolerancia y represion ,,dieser Vorgang der Intoleranz und Unterdriickung*

- los hermanos ixhiles victimas de la intolerancia y represion de un sistema de gobierno
anarquista y antisocial ,,die Ixhil Briider [die] Opfer von Intoreranz und Repression eines

anarchistischen und antisozialen Regimes wurden*

Im Text der Aktivist*innen ist la Memoria Historica, ,,das historische Gedédchtnis®, genannt, es
soll nicht nur ,,wiedererlangt und lebendig gehalten werden®, sondern sich ebenfalls in
Erinnerung und kollektivem Bewusstsein der zukiinftigen Generationen verewigen. Aus der
Perspektive der kontemporiren Aktivist*innen stellte die Ermordung einen direkten Angriff auf
die traditionellen Selbstverwaltungsstrukturen und Werte dar. Das Ereignis von 1936 stellte eine
,verborgene Erinnerung® dar, die erst durch das Wirken der Aktivist*innen Beachtung fand

(Peters 2020; A. Assmann 2022).

Der Widerstand der principales gegen Diskriminierung und Ausbeutung war fiir die
Aktivist*innen nur ein Beispiel von vielen fiir die ,,unausldschlichen Spuren, die die
Gemeinschaft Nebajs im Laufe ihrer Geschichte hinterlie“. Zudem setzten die Aktivist*innen
den 22. Juni 1936 mit dem Biirgerkrieg in Verbindung. Die Gedenktafel sollte ebenfalls an die

Opfer des Genozids erinnern.

Nicht nur mit der Aufstellung der Gedenktafel schafft die Maya-Bewegung neue
Erinnerungsorte, mit dem Ziel, kulturelles Gedachtnis und Identitédt zu stiften. Geméf Nora
(1984: 97) sind spezifische Orte (oder spezielle Tage) dazu geeignet, als Speicher historischer
Erinnerungen zu dienen, insbesondere, wenn das Leben der Menschen durch duflere Einfliisse
stark verindert wurde!*®: Als Erinnerungsort zum Gedenken der Opfer der violencia in Chajul
und als Zentrum zur Information und Versammlung sollte das Centro Vi' Patna dienen. Die
Fundamaya erhielt im Zuge der Realisierung des Projektes sowohl finanzielle als auch
konzeptionelle Unterstiitzung der italienischen Internationalen Kooperation. Die Wahl des
Ortes fiir kulturelle und zivilgesellschaftliche Veranstaltungen erfolgte mit dem Ziel, Kontrolle

und Souverdnitit {iber Orte zuriickzugewinnen, die wéhrend der violencia zu

Repressionszwecken und zur Planung und Kontrolle von gewalttitigen Aktionen missbraucht

196 Das Konzept des ,,Erinnerungsortes im Sinne Noras umfasst alle kulturellen Phinomene, sowohl materielle
als auch soziale und mentale (1984: 93). Diese miissen auf kollektiver Ebene bewusst oder unbewusst in
Zusammenhang mit der Vergangenheit oder der (nationalen) Identitdt gebracht werden.

169



wurden. Denn bereits im Jahr 1978 stationierte die Armee in Chajul eine Einheit, um mdéglichen
Aktivititen der Guerrilla in der Region entgegenzuwirken. Im Zuge der sich zuspitzenden
Situation und der eskalierenden Gewalt, vergroferte die Armee ihre Einheit und verlagerte sie
im Jahr 1984 von Ju'il nach Vi' Patna, Chajul. Dort verblieb die Einheit bis zur Unterzeichnung
der Friedensvertrige (Interview, Xhun Le’m, 03.05.2008, Ilom, Chajul).

Der Erinnerungsort fungiert zudem als Bildungsort, der dazu dient, traditionelles Wissen zu
bewahren. Somit manifestiert er die Wiedererlangung der Geschichte durch die Ixil und stellt
gleichzeitig ein Mahnmal der Verbrechen gegen die Menschheit insgesamt dar. Dieses Beispiel

veranschaulicht die Teilhabe der Aktivist*innen an der Definition der ,,historischen Realitit*.

6.3.2 Konstruktion von kollektiver Identitiit und kollektivem Gedéchtnis am Beispiel des
Afio Nuevo Maya

Die Fundamaya organisierte im Februar 2009 das Maya-Neujahr, el afio nuevo maya, in Nebaj.
Die Feierlichkeiten erstreckten sich iiber die fiinf Tage des ooq’ii (sieche Kapitel 4.2.2
Kalenderwissen). Die kulturellen Aktivist*innen erhielten organisatorische und finanzielle
Unterstlitzung seitens der italienischen Internationalen Kooperation (Cooperazione Italiana,
Projekt progetto mondo). Seit 2005 organisierte die Fundamaya capacitaciones (Schulungen)
fiir praktizierende rituelle Spezialist*innen. Die an der Durchfithrung des Neujahrsrituals
beteiligten b’alvatztiixh hatten alle an diesen Schulungen teilgenommen. Dariiber hinaus war
ein von der Fundamaya geladenes internationales Publikum zugegen'®’. Die Feierlichkeiten
dienten zudem der Einweihung eines neuen Ortes zur Durchfiihrung von Ritualen. Dieser neue
Ort war laut des Leiters der Fundamaya, Pablo Ceto, notwendig, um den kacholpom einen
legitimen, 6ffentlichen Ort zur Ausiibung der Rituale zu bieten. Die kulturellen Aktivist*innen
errichteten vor dem Hintergrund der wihrend der violencia aus der Offentlichkeit verdringten
Traditionen ein symbolisches Gebdude. Die architektonische Ausfithrung des Gebédudes
bezeichnete der ehemalige Guerillakdmpfer Ceto als einen ,,Tempel im griechisch-romischen
Stil“ (templo griego-romano) (vgl. Abbildung 16) und seine Errichtung als ,,Eroberung des

kulturellen Erbes der ehemaligen Kolonialisatoren®.

197 Neben den Mitarbeitern der italienischen Kooperation und deren Angehérigen waren Botschaftsvertreter
Finnlands und Japans anwesend.

170



Am 21. Februar 2009 nahm ich an der Versammlung der Mitglieder der alcaldias indigenas aus
den municipios Nebaj, Chajul und Cotzal in den Raumlichkeiten der parroquia der katholischen
Kirche in Nebaj beobachtend teil'®®. Der Saal war mit ca. 150 Personen vollbesetzt, und auch
vor dem Saal sammelten sich Interessierte (Abbildung 14). Die Versammlung war in die
Feierlichkeiten zum Maya-Neujahr eingebunden, da mit dem neuen Jahr neue Vertreter*innen

in den alcaldias indigenas ihre Amter aufnahmen.

Der Jahresriickblick liber die (Zusammen-)Arbeit der alcaldia indigena und der Fundamaya
umfasste sowohl die 2008 erreichten Ziele als auch zukiinftige Aufgaben. Ein Arbeitsbereich
stellte die Beobachtung bzw. Reklamation der Mallnahmen zur Verbesserung der
Lebensumstinde aus den Friedensvertrigen dar. Gleich nach Amtsantritt der Regierung Alvaro
Coloms verfassten alcaldia indigena und Fundamaya ein Schreiben, in dem sie auf die
Missstinde und Probleme der Ixil-Region hinwiesen. Zur Umsetzung der in den
Friedensvertridgen vereinbarten Punkte unterbreiteten sie der Regierung konkrete Vorschlige
fiir geeignete Mallnahmen und Projekte. Das Schreiben blieb ohne Beachtung der Regierung.
Uber die mangelnde Kommunikationsbereitschaft der Regierung waren die Teilnehmenden der

Versammlung verérgert.

Dartiber hinaus diskutierten die Teilnehmenden auch tiber die Rolle der Frauen innerhalb der
alcaldia indigena. Diese sollte gestirkt werden und als langfristiges Ziel galt es, moglichst viele
Frauen in die Amter und die Arbeit der alcaldia indigena einzubeziehen. Zum Abschluss der
Versammlung fanden ein Marimbakonzert und ein gemeinsames Essen statt. Den ausldndischen

Gisten bot die Fundamaya eine kurze Besichtigung des heiligen Ortes in Ju‘il an.

Mit einer kleinen Gruppe kacholpom machte ich mich direkt im Anschluss an das
Marimbakonzert auf den Weg zur Kapelle in Salquilito. Dort trafen sie letzte Vorbereitungen
fiir das Neujahrsritual am Abend. Die Kapelle maf3 ca. 15x10 m und besall 2009 auf der Seite
gegeniiber dem Eingang einen Altar, hinter dem eine Marienstatue an der Wand hing. Rechts
und links davon hingen zwei Holzkreuze (ca. 50-60 cm hoch), auBerdem schmiickten zwei
Abbilder aus Goldfolie von Kelchen mit einer Hostie in ihrer Mitte die Wand. Uber den Boden
verteilten wir Piniennadeln, auf dem Vorplatz der Kapelle ziindete Pap Me’k (b 'aalvatztiixh aus

Nebaj) in unregelmiBigen Abstinden eine bomba. Ungefdhr zwei Meter vor dem Altar

198 Die Teilnehmenden stammten mehrheitlich aus den aldeas und caserios Nebajs, insgesamt nahmen ungeféhr

150 Personen teil, ca. 30% jiingere Personen (unter 30) und ca. 15 % Frauen.

171



entfachte Pap Me’k zudem ein Feuer, ordnete Kerzen kreisformig darum an und verbrannte
pom (Copal, Baumharz). Einige der Ménner rauchten und zwei Musiker begleiteten die

Vorbereitungen mit Trommel und Flote.

Nach Sonnenuntergang trafen nach und nach kacholpom zur Teilnahme am Neujahrsritual in
der Kapelle ein. Unmittelbar nach der Ankunft in der Kapelle musste jede*r Besucher*in von
eine*m b aalvatztiixh von den im letzten Jahr begangenen Siinden ,,gereinigt werden. Dazu
kniete die Person vor dem Feuer nieder und ein*e b ’aalvatztiixh begann einen zeremoniellen
Diskurs, in dem die Tagesnamen mit ihren spezifischen Eigenschaften genannt wurden. Die
Spezialist*innen wechselten sich ab und sprachen die Schutzpatrone der comunidades an.
Darunter waren Nebaj und viele der zu Nebaj gehorenden aldeas und caserios, wie zum

Beispiel Tzalbal und Acul.

An dieser Stelle kam es unter den anwesenden b ‘aalvatztiixh zu Uneinigkeit: Sie gerieten iiber
die Reihenfolge der Tagesnamen in Diskussion. Dies war entweder Ausdruck lokal
unterschiedlicher Varianten des Kalenders, da die b’aalvatztiixh aus verschiedenen Dorfern
stammten, oder aber ein Einblick in den dynamischen Verdnderungsprozess des immateriellen
kulturellen Erbes. Einige b’aalvatztiixh dullerten sich kritisch iiber die von der Fundamaya

organisierten Schulungen und empfanden den Verdnderungsprozess als Bedrohung.

Nachdem die religiosen Spezialist*innen sich auf eine Abfolge der Tagesnamen geeinigt hatten,
schlugen sie mit einem Zweig auf die mit den Handfldchen nach oben ausgestreckten Hénde
des Teilnehmenden. Die symbolischen Schlidge schlossen die ,,Reinigung* von den Siinden des
vergangenen Jahres ab. Mehrere b ‘aalvatztiixh fiihrten dieses Ritual zur gleichen Zeit bei den
ankommenden kacholpom durch. Einmal von ihren Siinden befreit, nahmen sie auf den Bianken
der Kapelle Platz, warteten und unterhielten sich. Die Géiste waren mehrheitlich Erwachsene,
aber im Gegensatz zu der Veranstaltung am Vor- und Nachmittag nahmen nun auch einige

Kinder und Jugendliche mit ihren Eltern und GroBeltern teil.

Schlédge, oder sogar Peitschenhiebe (die zu Verletzungen fiihren) beobachteten Ruth Bunzel in
Chichicastenango (1952: 423) und Paul van den Akker in Momostenango wéhrend des baile de
la culebra (2018: 164). Wéhrend die von van den Akker beschriebenen Schlige als Teil des

Tanzes eine andere symbolische Bedeutung hatten, ndmlich die des ,,Opfer erbringen®,

172



symbolisierten sie bei Bunzel ebenfalls die ,,Reinigung* von Siinden. Sehr wahrscheinlich geht

diese rituelle Handlung auf die Kolonialzeit und katholische Brauche zuriick (Gage 2000).

Die Fundamaya zeigte an diesem Abend zudem ein Video von Oilwatch Mesoamerica. Fiir die
Vorfiihrung wurde das Ritual unterbrochen. Das Video thematisierte die Erdolforderung im
Ixcan durch multinationale Unternehmen im Auftrag der Regierung, die bereits mit
verheerenden Auswirkungen auf Umwelt und Bevdlkerung durchgefiihrt wurde. AuBBerdem
thematisierte das Video das geplante Stralenbauprojekt Franja transversal del Norte (FTN) im
Ixcéan. Ein weiterer Aspekt der Tatigkeit der Fundamaya ist die Informationsvermittlung an die
Bevdlkerung in Bezug auf den Abbau von Bodenschétzen sowie die Aufkliarung iiber deren
Rechte. Zudem wird der Widerstand gegen extraktive Projekte organisiert. Die Nutzung des
Neujahrsrituals als Plattform fiir die Verbreitung von Informationen zu sozialpolitisch und
menschenrechtlich relevanten Themen veranschaulicht die enge Verkniipfung von politischer

Aktion und Religion im &ffentlichen Leben!”.

Nach der Filmvorfithrung begann die eigentliche feierliche Hauptzeremonie (ceremonia
principal, so mein Banknachbar). Dabei sprachen alle anwesenden b ‘aalvatztiixh gleichzeitig
Gebete und zéhlten gemeinsam die Tage, dabei machte B atz den Anfang. Im Anschluss wurde
jeweils ein Tagesname von 1 bis 13 durchgezéhlt. An einer Stelle gerieten sie auch hier iiber
die Reihenfolge in Uneinigkeit. Unter den 15 b aalvatztiixh war mit Nan Aan nur eine Frau?®.
Um kurz nach Mitternacht beendeten die b’aalvatztiixh das Ritual und die Besucher*innen

verabschiedeten sich bis zum nédchsten Morgen.

Am folgenden Tag kamen die kacholpom um 9 h morgens an dem neuen templo griego-romano
wieder zusammen. Wihrend der Zeremonie zdhlten zundchst die b’aalvatztiixh wie am
Vorabend in der Kapelle gemeinsam die Tage durch. Sie begannen mit / B’atz, 2 B’atz, 3
B’atz... Nach 13 B’atz folgte 1 Ee, und so weiter. Jedes Mal, wenn eine anwesende Person ihren
nawal horte, reichte die entsprechende Person ihre Kerze einem b ’aalvatztiixh, der diese dann

an das Feuer stellte.

Im Anschluss an das Ritual der b ’aalvatztiixh hielt Miguel de Léon Ceto, ein Mitarbeiter der

Fundamaya, einen informativen Vortrag iiber extraktive Projekte in der Ixil-Region (Minen und

199 Fiir Oaxaca zeigt dies Julie Métais am Beispiel des Guelaguetza-Festes (2019: 168fT.).
200 Es gibt noch weitere weibliche b aalvatztiixh, Ana ist jedoch die Einzige, die bei offiziellen (organisierten)
Anléssen auftritt.

173



Wasserkraft), die von Seiten der guatemaltekischen Regierung ohne Konsultation und
Information der Bevdlkerung geplant wurden. Einige Teilnehmende hielten die Informationen

schriftlich fest (siche Abbildung 20).

Die neue alcaldia indigena trat mit der Ubergabe der Amtstibe ihr Amt an (Abbildung 18 und
19). Den Abschluss des Neujahrrituals bildete die Ubergabe von Teilnahmezertifikaten an die
Teilnehmenden (Abbildung 21).

Die Neujahrsfeier zeugt von einer Kombination von politischer Information und ritueller

Handlung.

6.3.3 Kreative Medien des kollektiven Gedichtnisses

Jugendliche und junge Erwachsene, indigene und nicht-indigene, schaffen ihre eigenen,
kreativen und partizipativen Medien zur Tradierung historischer und traditioneller
Zusammenhinge. Mittels verschiedener kiinstlerischer Ausdrucksformen, wie Wandbildern,

Filmen, Literatur und Musik, machen sie ihre historische Erinnerung sichtbar und erfahrbar.

In der Ixil-Region manifestieren sich murales, Wandbilder, in offentlich zugénglichen
Gebduden, wie etwa Schulen oder der alcaldia indigena, sowie an privaten Flachen. Ein Teil
dieser Wandbilder ist explizit an Projekte internationaler oder nationaler Kooperationen

gekniipft, wihrend andere im Rahmen von Schulprojekten?"!

oder auf Eigeninitiative von
Kiinstler*innen entstanden sind. Die murales zeugen von einem kritischen historischen
Bewusstsein und dienen sowohl als visuelle Zeugnisse als auch als positiv verstéirkte
Identitétskonstruktionen. Sie interpretieren das ,,Mayasein® im Kontext von repressiven

historischen Gewaltakten und eigenen Visionen von der Zukunft.

Das in Abbildung 22 gezeigte mural auf dem parque von Nebaj ist ein Beispiel fiir visualisiertes
historisches Bewusstsein. Die Urheber*innen des Werkes sind Kunststudierende der
Universidad San Carlos am Standort Quiché, wobei sich unter den Studierenden nicht nur Ixil,

sondern auch Mitglieder anderer Maya-Gruppen und Ladinos befanden. Das Werk prasentiert

201 yg]. Maxwell zu Wandbildern im Rahmen von Schulprojekten in Kaqgchikel-Gemeinden (2009).

174



eine Kombination aus einer retrospektiven Darstellung der Vergangenheit und einer

zukunftsorientierten Vision fir die Ixil.

In der Mitte des Wandbilds befindet sich oben eine stilisierte Sonne, darunter eine junge Frau
in der Tracht Nebajs. Sie hilt in der einen Hand Wasser und in der anderen einen Maiskolben.
Auf Schulterhdhe befinden sich rechts und links von ihr die Antlitze zweier vorkolonialer
Maya-Gottheiten, sie wenden sich ihr zu. Das Wasser ist zum einen lebensnotwendig, und zum
anderen im Toponym Nab’aa — ,,Wasserquelle — enthalten. Der Mais ist ebenfalls
Lebensgrundlage. Entsprechend handelt es sich laut den Studierenden bei den beiden
Gottheiten um Yum Kaax und Ixchel, Gottheiten des Lebens und der Mutter Erde. Unterhalb
der jungen Frau ist eine iltere Frau zu sehen, sie steht fiir die Alteren und die Ahnen. In der
Darstellung sind drei weitere Frauen zu sehen, die jeweils mit den Namen der Orte Chajul,
Cotzal und Ilom gekennzeichnet sind. Sie umgeben drei Jugendliche, die in einem Buch lesen.
Die Médchen tragen Tracht, der Junge nicht. Die Darstellung zeigt damit die zeitgendssische
Jugend, die in einem Buch {iber die Vergangenheit liest und daraus Visionen fiir die Zukunft

erstellt.

Das Wandbild zeigt links oben eine Szene, in der sich blonde, weille Manner — Europder — und
indigene Ménner in prunkvoller Kleidung vor einer Pyramide gegeniiberstehen. Die Européder
sind mit Waffen ausgestattet, ihre Pferde sind ebenfalls am Rand zu sehen. Sie richten ihre
Waften gegen die Indigenen. Im Hintergrund sind katholische Geistliche zu sehen. Diese Szene

stellt die Konquista und die Missionierungsaktivitidten der Kolonialzeit dar.

Eine schwarz gekleidete Frau mit einem kleinen Kind im Arm steht mit gesenktem Blick und
mit von Trauer und Angst gepragter Mimik und zwei weiteren Kindern neben einer am Boden
liegenden, von Stacheldraht umschlossenen weilen Taube. So stellt das Wandbild den
Biirgerkrieg und die Erfahrung von Unrecht und Gewalt wihrend dieser Zeit dar. Ein dlterer
Mann in traditioneller Kleidung und ein Junge wenden sich den Betrachter*innen ab und
symbolisieren die vielen Vertriebenen, die an anderen Orten Schutz suchen mussten. Es werden
keine expliziten Gewaltdarstellungen gezeigt. Aufgrund ihrer eigenen historischen Erfahrungen
oder ihres historischen Wissens konnen die Betrachter*innen in den von Angst und Schmerz
gezeichneten Gesichtern die in der Region veriibten Verbrechen gegen die Menschlichkeit

erkennen.

175



Auf der rechten Seite des Wandbilds sind Ixil dargestellt, die Alltagsaktivititen ausiiben. Zu
sehen sind eine Weberin, ein Vater und eine Tochter auf der Milpa, ein Méadchen mit nixtamal
sowie eine junge Familie. Sie befinden sich in einer intakten Umwelt mit Bdumen und
Wasserfillen. Ein Madchen lésst eine weille Taube fliegen, zudem sind Quetzal und Jaguar zu
sehen. Diese Darstellung symbolisiert eine friedliche Gegenwart und den Weg in eine
friedliche, wiirdevolle Zukunft, in der kulturelle Traditionen (symbolisiert durch Quetzal und

Jaguar) nicht nur lebendig, sondern wegweisend sind.

Das Wandbild ist in einem kulturell heterogenen, akademischen und kiinstlerischen Umfeld
entstanden und zeugt von einem grundlegenden Bediirfnis der jungen Generationen, sich
sowohl mit rezenten als auch mit weiter zuriickliegenden historischen Ereignissen
auseinanderzusetzen. Gleichzeitig manifestiert sich in dem Wandbild ein Appell an die
Gesellschaft und die Politik, der eine historische Aufarbeitung einfordert. Die Darstellung des
Biirgerkriegs ist auf eine aktive Auseinandersetzung mit dem eigenen Vorwissen ausgelegt.
Zeichen und Symbole sowie Metaphern interagieren mit den wechselnden Betrachtern und
unterschiedlichen Gruppen (Jansen / Pérez Jiménez 2010: 192). Durch die Abwesenheit von
Opfer- und Téterrollen wird ein Raum fiir den Dialog geschaffen, der es ermdglicht, das Tabu

der violencia auf einfache Weise zu tiberwinden.

Am 14. Mirz 2015 wurde das Wandbild nach einer sechs Tage wihrenden Arbeitsphase in einer
feierlichen Zeremonie eingeweiht. In Anlehnung an A. Assmann kann das Wandbild als eine
bewusste Identifikation mittels kiinstlerischer Ausdrucksform interpretiert werden. Dariiber
hinaus eroffnet es auch Raum fiir diejenigen, die genealogisch und historisch mit ,, Tdtern"
verbunden sind, und kann als pddagogisches Instrument dienen. Dariiber hinaus kann das

Wandbild als Medium betrachtet werden, welches Empathie hervorrufen kann.

176



6.4 Demokratisierung und Politische Organisation: Alcaldia indigena

Im Zuge des Arbeitsfeldes ,,Politische Beteiligung der indigenen Bevdlkerung” sowie der
politischen Dezentralisierung im Demokratisierungsprozess in Guatemala, wurde die
Institution der Selbstverwaltung der alcaldia indigena in allen municipios mit hohem Anteil

t292. Die Aufgabe der alcaldia indigena ist es, Gerechtigkeit vor

indigener Bevolkerung gestérk
Ort walten zu lassen und fiir die Sicherheit und das kollektive Eigentum der Gemeinden zu
sorgen, indem das Gewohnheitsrecht der indigenen Volker angewendet wird. Sie stellen keine
eigentlichen kommunalen Hilfsorgane dar, obwohl sie hdufig mit diesen verkniipft sind. Sie
sollte sich z. B. bei der Losung von Problemen im Zusammenhang mit Landrechten und Zugang
zu Land einbringen und nach Mayarecht in hiuslichen Zusammenhingen wirken (Kalny 2001).
Zwischen dem Justizsystem der alcaldia auxiliar und diesen indigenen Institutionen existieren
komplementidre Beziehungen, die sowohl Aspekte der Kooperation als auch gelegentlich
Konflikte beinhalten. (Merino Estrada 2022: 291). Die alcaldia indigena geht auf vorspanische
Organisationsformen zuriick, die Kolonisatoren des 16. Jahrhunderts lieBen den Fortbestand
einiger Aspekte der sozialen Organisation zu. Sie erkannten die Gtiltigkeit des indigenen Rechts
an, vorausgesetzt, es widersprach nicht den Gesetzen der Krone oder den christlichen

203 Als traditionelle und gewohnheitsrechtliche Institutionen zeichnen sie

Moralvorstellungen
sich durch eine hohe Heterogenitit aus. Es handelt sich um eine schwer einzuordnende
Institution, die die Komplexitit des guatemaltekischen Kommunalwesens erheblich erhoht
(ebd.: 292). Die indigenen Biirgermeisterdmter positionieren sich auf halbem Weg zwischen
staatlicher Institution und grundlegender Gemeindeorganisation, was sowohl zu Konflikten
fiihrt als auch eine duBerst niitzliche Vermittlungsinstanz darstellt. [hr Einfluss beruht auf ihrer

Féhigkeit, Menschen zusammenzubringen und zu iiberzeugen (Merino Estrada 2022: 292).

In der Ixil-Region wird die Institution und das Wirken der alcaldia indigena unter den
Angehorigen der alcaldia auxiliar in vielen Gemeinden kritisch gesehen: Selten wird
zusammengearbeitet und vorurteilsfrei kommuniziert. Alle Amtsinhaber arbeiten unentgeltlich
und sind von allen anderen Aufgaben in der Gemeinde befreit. Sie werden von den Mitgliedern

des Altestenrats und nicht der ganzen Gemeinde gewihlt. Eine weitere wichtige Einrichtung

202 Dies geschah durch das Wirken internationaler Entwicklungsorganisationen und im Zuge der ILO-169 und

der UN-Deklaration der Rechte der Indigenen Vdolker (Artikel 3, 4 und 5). Die im Jahr 2002 erlassenen Gesetze,
insbesondere die Gemeindeverordnung (Codigo Municipal), erkennen die indigenen Biirgermeisterdmter und
ihre Funktionen geméf dem traditionellen Recht der Volker an (Merino Estrada 2022: 291).

203 Bereits von 1830 bis 1927 existierten beide Instanzen, alcaldia indigena und alcaldia auxiliar,
nebeneinander, und teilten administrative und verwaltende Aufgaben untereinander auf (Bunzel 1967: 171-181).

177



dezentraler Selbstverwaltung auf Gemeindeebene stellt der Consejo Comunitario de Desarrollo
(COCODE, Gemeinderat fiir Entwicklung) dar. Der Rat wird wihrend einer
Generalversammlung (asamblea general) von der Bevolkerung in einer Gemeinde bestimmt
(Salvado Fernandez 2006: 10). Die Mitglieder des COCODE sind beispielsweise auch fiir die

Instandhaltung der Infrastruktur zustédndig und organisieren anfallende kollektive Arbeiten.

Bedingt durch die Arbeit der italienischen Kooperation mit dem Projekt progetto di mundo,
deren Hauptarbeitsbereich in Dezentralisierung und Stirkung der kulturellen Identitit lag, ist
die Institution der alcaldia indigena in der Ixil-Region mit der Fundamaya vernetzt. Die
Projektlaufzeit endete im September 2009, seitdem nahm aus Mangel an finanziellen Mitteln
die Kulturarbeit ab. Das neue, unter vielen Kontroversen und Auseinandersetzungen errichtete
kulturelle Zentrum Vi’ Patna in Chajul wurde 2015 nur noch selten genutzt***. Die Mitarbeiter
der Fundamaya sind aus Nebaj. Zum einen sind die Kosten zu hoch, tdglich nach Chajul zu
reisen. Zum anderen gibt es schwerwiegende Konflikte mit der Bevolkerung Chajuls auf Grund
der ,,illegitimen® Nutzung von Vi’ Patna durch Bewohner*innen Nebajs. Vi Patna verfiigt iber
ein Biiro, ein Atelier zum Weben und einen Veranstaltungssaal. Finanziert wurde der Bau
ebenfalls mit Geldern der italienischen Entwicklungsorganisation. Der Ort selbst, ca. 3 km
stidostlich der katholischen Kirche und somit der Ortsmitte Chajuls entfernt, war wéihrend des
Biirgerkriegs eine Stationierung der Armee und es fand dort auch ein Massaker statt. Das
Wirken internationaler Geldgeber und Entwicklungshilfe auf dem Gebiet der Stirkung der
Zivilgesellschaft und Demokratisierung birgt den Nachteil, dass ihre Programme
typischerweise nur bestimmte Teile der Gesellschaft erreichen. Es bleiben in vielen Féllen —
und so auch in Guatemala — zwei Gruppen auflen vor: jene, die mit den mittleren und unteren
Réngen der alten Regierung in unmittelbarer Verbindung stehen, und die drmsten und am

starksten marginalisierten Gruppen einer Gesellschaft (Breen-Smyth 2018: 228).

204 Vgl. Kapitel 6.3.1.

178



6.5 Kollektives Trauma und Exhumierungen

Der Biirgerkrieg hinterlieB, wie in Kapitel 3.2.4 geschildert, schwer traumatisierte Uberlebende
in weiten Teilen des Hochlands. Ixil-Aktivist*innen verschiedener Organisationen engagieren
sich in der Vergangenheitsbewiltigung?®®. Um zu lernen, mit der Vergangenheit umzugehen,
und um letztendlich Versohnung zu erreichen, miissen die Menschen wissen, dass sie ein Recht
auf Aufklarung der Schicksale verschwundener bzw. ermordeter Angehoriger haben. Erst dann
kann dieser langwierige und schwierige Prozess angestolen werden. Die Aktivist*innen
forcieren Aufklarungs- und Informationsarbeit und versuchen, den Prozess der Exhumierungen
der inoffiziellen Massengriber voranzutreiben?°. Neben dem Nichtregierungssektor ist auch
das staatliche Programm zur Entschiadigung der Opfer (Programa Nacional del Resarcimiento
de las Victimas del Conflicto Armado) in der Ixil-Region titig. Das Programm wurde per Dekret
AG258 im Jahr 2003 beschlossen und ausfiihrend ist die CNR (Comision Nacional para el
Resarcimiento). Familien, die Angehorige durch Tod oder Verschwinden verloren haben,
konnen monetdre Entschiddigungen oder Sachleistungen erhalten. Diese bestehen z. B. aus
Héusern oder Infrastrukturprojekten. Dariiber hinaus werden Exhumierungen und
Gedenkfeiern durchgefiihrt. In Guatemala gelten ca. 200.000 Menschen als Todesopfer oder
Verschwundene. Zwischen 1 und 1,5 Millionen Menschen wurden auf Grund der violencia zu
internen Vertriebenen, IDPs (Internally Displaced People) bzw. Gefliichteten (Garcia-Godos
2018: 33-34). In diesem Zusammenhang gibt es oftmals erneut Auseinandersetzungen
zwischen Familien, die Entschddigungsleistungen in Anspruch nehmen wollen. Dabei wird von
den unterschiedlichen Parteien oftmals die Frage gestellt, wer die Entschddigungsleistungen
,»wirklich* verdient hat und wer ein ,,echtes Opfer* ist. In Einzelféllen kann es zu kompetitiven
Opferrollen kommen. Um einen kollektiven Opferstatus zu empfinden, ist es bereits
ausreichend, dass einzelne Mitglieder einer Gruppe viktimisiert sind (Burkhardt-Vetter 2018:
238). Mitunter wird diese Frage von kulturellen Aktivist*innen, die auch immer politische und
strategische Interessen vertreten, gestellt und verhandelt. Daraus entstehen Hierarchien von
erlebtem Leid und diese generieren weitere Konflikte. Einige Aktivist*innen widmen sich der
Aufgabe, die eingeschrinkten Angebote des staatlichen Programms in den Gemeinden zu

verbreiten, da dies von staatlicher Seite nicht erfolgt. Ob das Programm tatsichlich zu einer

205 Nachdem in den ersten Jahren nach Unterzeichnung der Friedensvertrige noch sehr viele internationale
Entwicklungsorganisationen in der Region agierten, ziehen sich die Organisationen seit ca. 2010 immer mehr
zuriick. Nur wenn die Projekte sorgfaltig und nachhaltig geplant wurden, {ibernimmt eine lokale Organisation die
Aufgaben.

206 In der Ixil-Region waren dies 2007-2010 hauptsichlich die Fundamaya und die Asociacién Q anil im Ixil-
Gebiet, allerdings ist dieses Feld der kulturell bzw. sozial aktiven NROs in Nebaj im stindigen Umbruch
begriffen).

179



Anndherung an Entschiddigung beitragen kann, bleibt fraglich. Oftmals erhalten die

Antragsteller*innen lediglich eine geringe finanzielle Zuwendung.

Im Rahmen der Traumabewailtigung kommt der Exhumierung besondere Bedeutung zu, da sie
die Moglichkeit bietet, sich in angemessener Form und unter Beriicksichtigung kultureller
Traditionen von verstorbenen Angehorigen und nahestehenden Personen zu verabschieden
(Falla 2004: 59). Wihrend der Exhumierung kehren die Erinnerungen an die Massaker zuriick,
insbesondere, wenn die Uberlebenden die Verstorbenen in identischer Kdrperhaltung vorfinden
oder wenn die Kleidung oder andere personliche Gegenstdnde noch so erhalten sind, dass eine
direkte Identifizierung moglich ist. Wahrend der Beerdigung kann das Trauma durch Trauer
und addquate Rituale bewiltigt werden (ebd.: 59). Die Uberlebenden verséhnen sich mit den
Opfern, wobei sie sich hdufig jahrelang mit Schuldgefiihlen plagen mussten, da sie z. B. ihre

Angehorigen, Nachbarn oder Freunde nicht vor ihrem Schicksal schiitzen konnten (ebd.: 60).

Im Januar 2009 nahm ich an einer von der Fundamaya organisierten Informationsveranstaltung
fiir Angehorige von wihrend des Biirgerkriegs verschwundenen oder ermordeten Personen teil.
Die Aktivist*innen der Fundamaya informierten auf dieser Veranstaltung tiber Moglichkeiten
zur Beantragung von Entschiddigungszahlungen aus dem oben genannten Programm.
Zielgruppe der Veranstaltung im kulturellen Begegnungszentrum in Vi¢ Patna, Chajul, waren
Familien aus den Dorfern Sotzil und Ilom. Die Besucher*innen, iiberwiegend Frauen mit
Kleinkindern, kamen nach der langen Anreise aus dem Norden des municipios sichtlich
erschopft in Chajul an. Eine Teilnehmerin gab an, regelméBig bei diesen Veranstaltungen
anwesend zu sein, auch wenn ihr die Inhalte nicht immer vollstindig zugénglich seien. Sie
betonte jedoch, dass ihr zumindest die Reisekosten erstattet und eine Mahlzeit angeboten
wiirden. Dartiber hinaus bot sich auf diese Weise die Gelegenheit, Verwandte im tenam (Ixil fiir
pueblo) zu besuchen und Besorgungen auf dem Markt zu erledigen (insbesondere Garn fiir die
Webarbeit und andere Dinge des tdglichen Bedarfs, die in den Dorfern nicht standig verfiigbar
sind). Dies offenbart, dass fiir viele Menschen die Thematik Exhumierung und Entschidigung
nicht nur schmerzhaft, sondern durch die komplizierten biirokratischen Abldufe auch schwer

verstindlich ist.
Exhumierungen, obwohl auch diese von negativen Nebeneftekten fiir das Zusammenleben in

den Gemeinden begleitet werden, sind eine psychosoziale Notwendigkeit, da sie den

Hinterbliebenen offene Trauer ermoglichen. Die Exhumierung der Opfer des Massakers von

180



Cocop, einem Dorf ca. 6 km nordostlich von Nebaj, fand im April 2008 statt, die Gréiber
befinden sich an der Stelle des Massakers (Borland 2001: 295). Einige Opfer konnten nicht
identifiziert werden, sie sind mit ihren Registrierungsnummern begraben (Abbildung 24). Die
Gridber in Cocop (Abbildung 23 und 24) erfiillen eine doppelte Funktion als Mahnmal und
Erinnerungsort. Sie dienen der stindigen Erinnerung an das Massaker vom 15. April 1981 und
stellen somit eine kontinuierliche Bekundung der Ereignisse dar (Borland 2001: 295). In den
Jahren 2008 und 2009 konnte ich an kleinen 6ffentlichen Gedenkveranstaltungen teilnehmen,
die bei den Griabern in Cocop abgehalten wurden. In Cocop lebten zu jener Zeit ca. 25 Familien.
Von ihnen nahmen 20 (2008) bzw. 15 (2009) Personen an den Veranstaltungen teil, die als
bedeutender Beitrag zur Vergangenheitsbewailtigung von Aktivist*innen in Kooperation mit der

spanischen Solidaridad intendiert waren.

Negative Nebeneffekte von Exhumierungen konnen Anfeindungen und unter Umstéinden
gewaltsam ausgetragene Konflikte zwischen vermeintlichen ,,Opfern bzw. ,,Tatern® innerhalb
der Gemeinschaften sein. Folglich gibt es auch immer einen Teil der Bevolkerung, der die
Exhumierungen von vornherein strikt ablehnt. Der formale Ablauf der Exhumierungen sieht
vor, dass die Gemeinden diese zundchst zur Durchfithrung beantragen miissen, erst dann kann
das Gericht (in der Regel das lokale ministerio publico) eine formale Untersuchung der
kriminellen Umstdnde initiieren. Der gesamte Prozess ist auf Grund sehr langsamer
biirokratischer Vorgdnge und unzureichender finanzieller Mittel nicht nur intransparent,
sondern auch sehr zeitaufwéindig und in vielen Féllen ergebnislos. Bereits bei der
Antragstellung auf Exhumierung von Angehorigen sind viele auf Unterstiitzung angewiesen.
Unter der Hochlandbevilkerung besteht oft Unkenntnis iiber die Moglichkeit, dies zu
beantragen, oder die Inanspruchnahme staatlicher Einrichtungen wird aus Furcht vor
Diskriminierung und politischer Gewalt vermieden. Ein Antrag unterliegt zunédchst einem
langwierigen Priifungsverfahren und auch eine positive Entscheidung fiihrt nicht zwangslaufig
zu einer Exhumierung?*’. Auch die Annahme, dass sich zahlreiche Aggressor*innen in
Machtpositionen befinden, wurde durch zahlreiche Morddrohungen gegen die Mitarbeitenden
der Fundacion de Antropologia Forense, Stiftung fiir Forensische Anthropologie, bestitigt
(personliche Kommunikation, Miguel de Leon, 25.01.2009). In Guatemala vollzog sich zudem
zu Beginn der 2000er eine Verschiebung von staatlicher zu krimineller Gewalt (Nelson 2009:
52-53; Ruhnke 2007: 94). An vielen Orten bildeten sie eine Allianz. Personen in

Machtpositionen in Guatemala veriiben oft Gewalt gegen Personen, die ihre Macht gefidhrden

207 Fundaci6n de Antropologia Forense de Guatemala http://www.fafg.org/ 12.10.2008.

181



konnten oder Konkurrenten sind. In der jiingeren Vergangenheit kam es immer wieder zu
Ermordungen von kulturellen Aktivist*innen und Sozialwissenschaftler*innen, auch vor
auslandischen Aktivist*innen schreckten die Aggressor*innen nicht zuriick *® . Die
Kriminalisierung von Widerstand, der von indigenen Gruppierungen ausgeht, wird mitunter als

Legitimation fiir Gewalthandlungen verwendet (Tzec 2018: 44).

6.6 Landrechte

Zahlreiche Konflikte auf verschiedenen Ebenen in Guatemala gehen auf territoriale Rechte in
Bezug auf den Zugang zu Ressourcen zuriick. Die Ixil-Region ist davon nicht ausgenommen
und hinsichtlich der Landnutzung und der Besitzrechte manifestieren sich in der Region
wiederholt Auseinandersetzungen (siehe Abbildung 37). Landrechte stellen daher ein wichtiges
Handlungsfeld der Fundamaya dar. Im Zuge der Friedensverhandlungen wurden diese ,,harten
Themen (Hale 2004) nicht ausreichend beriicksichtigt und dies fiihrte dazu, dass die ungleiche
Verteilung von Land und Ressourcen nicht nur aufrechterhalten, sondern durch die Vergabe von
Konzessionen fiir GroBprojekte (Wasserkraft, Bergbau) an multinationale Unternehmen

verschérft wurde (Kalny 2017: 129, Batz 2017, de Leon Ceto 2018).

Im Hochland lebt die Bevolkerungsmehrheit in extremer Armut. Sowohl soziale als auch
kulturelle Organisationen, die in diesem Bereich agieren, sehen sich Repression und
Kriminalisierung ausgesetzt. Bis in die 2000er Jahre erreichten staatliche Institutionen
hinsichtlich des Landnutzungskonflikts — auch im Hinblick auf die in der Friedensagenda
verankerten Punkte — keine Verbesserung. Die Bediirfnisse der Landbevolkerung werden
weiterhin vernachlédssigt (Morales Lopez 2007: 86). In der Ixil-Region herrscht einerseits
Ungewissheit beziiglich der Situation mit den Grof3grundbesitzer*innen, andererseits
konkurrierten Riickkehrer*innen und Vertriebene aus anderen Gemeinden auf der Suche nach
einer neuen Heimat um Land, was ebenfalls zu Auseinandersetzungen fiihrte. In einigen Fillen
wurde das Land von Familienangehorigen, Nachbarn oder Fremden in Anspruch genommen

und nicht an die Zuriickgekehrten zuriickgegeben.

208 Zum Beispiel die Ermordungen der Ixil-Soziologin Emilia im Dezember 2010 und des Ixil-Aktivisten Pedro
im April 2011. Die Liste lésst sich fortschreiben: Im August 2020 wurde der Franzose Benoit ,,Benito* Maria
ermordet, der sich bereits seit 20 Jahren in der Ixil-Region flir Agrarautonomie der indigenen Bevdlkerung
engagiert hatte. Auch ich lernte ihn im Jahr 2009 iiber Pablo Ceto und die Fundamaya kennen und schitzen.

182



Unter indigenen Vilkern stoft das Konzept von Land als ,,Besitz®, wie es in der ,,westlichen
Welt“ vorherrscht, auf Irritation und Ablehnung. Das Land und somit auch die Landschaft, sind
durch GroBgrundbesitzer*innen, Kirchen und Fremde kolonisiert (Wilson 1995: 30-35). Dies
fiihrt dazu, dass die bereits unter Diskriminierung und Marginalisierung leidenden indigenen
Gemeinden in einen weiteren, schwerwiegenden Interessenkonflikt geraten. Land ist nach
indigenem Verstindnis ,,mehr als eine produktive Ressource, Lebensraum oder politische
Grenze®“, es ,,ist die Basis der sozialen Organisation, des 6konomischen Systems und der
kulturellen Identifikationen der indigenen Volker. Dies beschreibt die historische Verbindung
zu einem spezifischen Territorium bzw. homeland, dem Land der Vorfahren. Indigene Volker
sind historisch in bestimmten Orten verwurzelt, die geographisch klar definiert sind (Carino
2011: html). Land ist immer mit Kosmogonie und Konzepten von Spiritualitidt und Heiligkeit
verbunden und Teil der kollektiven Identitédt (Brysk 2000: 61). Dies ist auch der Grund, warum
indigene Volker dafiir kimpfen, Land und somit essentielle Elemente ihrer Identitét zu schiitzen
und fiir zukiinftige Generationen zu bewahren. Oft wird die spirituelle Verbindung zwischen
indigenen Gemeinschaften und ihrer Heimat missverstanden und in der Gesetzgebung zur
Landnutzung und Agrarreform ignoriert (Stavenhagen 2004). Auch von den guatemaltekischen
Regierungen wurde das indigene Konzept des angestammten Landes nicht beriicksichtigt,
sodass es auch keine Beriicksichtigung in Landdisputen fand. Da schriftliche Dokumentationen
entweder ginzlich fehlten oder zum Nachteil der indigenen Interessengruppen ausfielen,

konnten Besitzfragen auch nicht konfliktfrei geldst werden.

Erst 2007 fand die indigene Dimension in der Landrechtsdiskussion Beriicksichtigung in der
Deklaration der Rechte der Indigenen Volker der Vereinten Nationen. Artikel 262% triigt dem
Umstand Rechnung, dass es kein Konzept vergleichbar zum westlichen Besitzverstindnis von
Land gibt. Land gehdrt denen, die es bearbeiten und bewohnen, und ihren Nachkommen. Die
Vererbung des Landes erfolgt ohne schriftliche Grundlage innerhalb der Familie. In der Ixil-
Region fiihrte die Verknappung des zur Subsistenzlandwirtschaft zur Verfligung stehenden

Landes dazu, dass die weitergegebenen Parzellen immer kleiner wurden und schlielich zu

209 Article 26

1. Indigenous peoples have the right to the lands, territories and resources which they have traditionally
owned, occupied or otherwise used or acquired.

2. Indigenous peoples have the right to own, use, develop and control the lands, territories and resources that
they possess by reason of traditional ownership or other traditional occupation or use, as well as those which
they have otherwise acquired.

3. States shall give legal recognition and protection to these lands, territories and resources. Such recognition
shall be conducted with due respect to the customs, traditions and land tenure systems of the indigenous
peoples concerned.

183



Beginn der 2000er Jahre den Subsistenzbedarf nicht mehr deckten?!®. Die zunehmende
Landknappheit fithrt in Kombination mit klimatischen Schwankungen und extremen
Wetterphdnomenen zur Zunahme von extremer Armut in der Ixil-Region. Nach unzureichenden
Ertragen 2007/2008 verteilte das World Food Programm der UN in Ilom im April/Mai 2008
Mais an die Bevolkerung. Fiir viele Familien stellte die saisonale Arbeitsmigration zu den
Bananenplantagen des Pazifischen Kiistenstreifens oder den Kaffee- und Kardamomplantagen
im vértice norte in den Jahren 2007 bis 2010 eine Notwendigkeit zur Sicherung des

Lebensunterhalts dar. Viele Ixil entschieden sich fiir die illegale Migration in die USA.

Wihrend der Kolonialzeit existierten die sogenannten constancias oder documentos simples zur
Dokumentation von Landtiteln. Diese enthielten eine Karte und ein unter Zeugen
unterzeichnetes Dokument mit einer kurzen Auflistung bzw. Beschreibung. Die
Kartendarstellung erfasste das Gelédnde mit den Grenzlinien, die sich beispielsweise aus Steinen
oder Bdumen zusammensetzen konnten. Die Zeugen sollten idealerweise zwei Mitglieder des
Altestenrates sein. Allerdings wurden die documentos simples nicht konsequent erstellt. Die
Griinde dafiir waren vielfaltig, auch Papier stand oftmals nicht zur Verfligung oder es lieen
sich keine Zeugen organisieren. In solchen Féllen erfolgte die Dokumentation miindlich (Brysk
2000, Durocher 2002). Nach der Unabhéngigkeit von Spanien 1821 erfasste ein Besitzregister
(Registro de la Propiedad) die Landtitel.

Vor dem 20. Jahrhundert waren Kauf und Verkauf von Land duBerst selten (Brysk 2000: 147).
In der Ixil-Region kam es seitens der seit Ende des 19. Jahrhunderts ansdssigen Ladinos zu
einer sukzessiven Aneignung von Landrechten und Ressourcen. In kurzer Zeit erwarben sie
grofle Léandereien, die sich durch besonders fruchtbare Boden auszeichneten. Zugleich

vergroferte sich ihre politische Einflussnahme (Van den Berghe und Colby 1969, Batz 2017).

In der Ixil-Region kam es Ende der 2000er Jahre zu einer Vielzahl von Konflikten um Land
und Ressourcen. Hierzu zdhlten sowohl Nachbarschaftskonflikte, die beispielsweise durch das
Vieh des Nachbarn verursacht wurden und zu Ernteverlusten fithrten, als auch
Auseinandersetzungen, die ganze Gemeinschaften betrafen und im Streit um die Ressource
Wasser stattfanden. So kam es im Mai 2009 in der Nidhe von Salquil Grande, Nebaj, zu einem

Streit iiber den Zugang zu einer Wasserquelle und eine geplante Wasserleitung. Die Gemeinde

210 Ein Mechanismus, dem entgegenzuwirken, ist der Ausschluss der Méddchen von der Vergabe des Landes
(Durocher 2002: 125).

184



Palop Chiquito beanspruchte die Quelle fiir sich, wéhrend die angrenzende Gemeinde Quejchip
den Verlauf der geplanten Wasserleitung von der Quelle zum Tank nicht erlauben wollte. Mit
Macheten und Steinen bewaffnete Bewohner*innen griffen die Arbeiter*innen aus Palop
Chiquito zu Beginn der Bauarbeiten an. Die Gewalt konnte erst von der Polizei (mit

Unterstiitzung einer militirischen Einheit) gestoppt werden?'!.

Auch GroBprojekte multinationaler Unternehmen im Auftrag der Regierung, die ohne
Konsultation der lokalen indigenen Bevolkerung durchgefiihrt wurden, wie das

Staudammprojekt der HydroXacbal, fiihrten zu Konflikten.

Aus anderen Gemeinden im Hochland und Guatemala-Stadt sind seit den 2000er Jahren Fille
von Lynchjustiz bekannt. Gewalt als Losung von Konflikten tritt laut Moser /Mcllwaine
vermehrt auf, wenn kein Vertrauen in das staatliche Justizsystem vorhanden ist und Maflnahmen
zur Konfliktpravention fehlen (2001: 667f.). In der Berichterstattung liegt der Fokus hiufig auf
gewaltsamen Konflikten und andere, die auf friedliche Art und Weise gelost werden, finden
keine 6ffentliche Wahrnehmung. Die friedlich gelosten Konflikte, wie das folgende Beispiel
aus Xeo, Nebaj, sind zahlreicher. In Xeo zerstorte das Vieh eines Kleinbauern die Ernte seines
Nachbarn, woraufhin der Altestenrat den Sachverhalt aufnahm und den Schaden begutachtete,

um die Entschddigungsleistungen zu ermitteln.

Finca La Perla
Im Folgenden illustriere ich eine ,,mnemonische Auseinandersetzung® (Original: mnemonic
battle, Zerubavel 2003) zwischen zwei Erinnerungsgemeinschaften an dem Fallbeispiel der

Landrechtsfrage um die Finca La Perla.

Das Territorium der Finca La Perla befindet sich im Norden des municipios Chajul und umfasst
ca. 5850 ha &duBerst fruchtbares Land (siche Abbildung 38). Seit dem 19. Jahrhundert streiten
die Nachfahren einiger zugezogener Ladino-Familien und die ansdssige indigene Bevolkerung
um dieses Land. Finca La Perla umfasst mehrere Plantagen, auf denen Kaffee und Kardamom
angebaut werden. Die Erzeugnisse werden erfolgreich vermarktet. Unter den Mitgliedern der
Fundamaya entstand 2009 der Wunsch, das von der Finca genutzte Land in kommunalen Besitz

zuriickzufiihren. Dies geschah vor dem Hintergrund des starken Bevolkerungswachstums in

211 Ich war bei den Ereignissen mit den Arbeitern von APS (Agua para la Salud) zugegen. APS hatte die
Berechnungen des Wassersystems fiir Palop Chiquito durchgefiihrt und Spenden fiir die Baumaterialien
eingeworben.

185



den vier anliegenden Gemeinden Ilom (Abbildung 39), Sajsiban, Sotzil und Las Pilas. Dieser
fithrte zu Landknappheit und diese wiederum zu dem Verlust der Ernédhrungssouveranitét. Auf
der Finca lebte und arbeitete im Jahr 2008 der 70-jahrige Don Nicolés, gebiirtig aus Nebaj. Er
schilderte, dass die Finca La Perla mit Hilfe von Alkohol, Betrug und Diebstahl zu ihrem
GroBgrundbesitz gekommen war:

Antes el patron de la finca La Perla solo sembraba caifia de azucar, para fabricar panela y kuxa.
La panela sirvid para azucar, lo que utilizaron nuestros abuelos. Eso es que mas utilizaron ellos.
Los que vivian en otras aldeas, como Sotzil y [lom, venian para comprar panela con el patrén
de la finca. Compraron kuxa por galdn con el patron, o por cinco galones para hacer negocios
en sus aldeas. Los que no tenian suficiente dinero, lo prestaron del patrén. Pero el patrén no
necesitaba que paguen el pisto, ¢l pens6 en otro modo de pagar la kuxa...tierra le estaban dando
en vez de dinero, y la finca crecido mas y mas...[...] El patron aprovecho de mucha tierra de
Sotzil y Ilom. La aldea Sotzil ya estd manifestando que el patron robo sus tierras. Pero no es
robado si no que sus abuelos la dejaron a €l s6lo por comprar kuxa. Asi eso es que ellos no saben
y estaban peleando con €l, no reconocen que sus abuelos son los culpables. Las demas tierras
solo estan ocupadas por el patron, los que estan alrededor de las aldeas Sotzil y Ilom.?!2
(Interview vom 20.04.2008, Finca La Perla)

In den 1890er Jahren erfolgte die Besiedlung der als unbewohnt und unbearbeitet deklarierten
Landstriche im Norden der Gemeindeverwaltung von San Gaspar Chajul (Familie Arenas)
sowie im Osten von San Juan Cotzal (Familie Brol). Der Konsum von Alkohol, wie von Don
Nicolas beschrieben, fiihrte bei den Bewohner*innen der benachbarten Gemeinden Sotzil und
Ilom zu einer erheblichen Verschuldung, die dazu fiihrte, dass sie zunéchst ihr Land und
schlieBlich ihre Arbeitskraft auf der Finca zur Verfiigung stellen mussten. Die
Erndhrungssouverinitéit der Subsistenzbduer*innen war unter diesen Umstdnden hinféllig und
die Familien befanden sich von da an in volliger Abhédngigkeit von der Finca. Den
Bewohner*innen der Dorfer Sotzil und Ilom bleibt nur noch das Land, das ihre Héauser
unmittelbar umgibt, wihrend die Finca ihren Landbesitz erweiterte. Daraus entwickelte sich
mit der Zeit ein Konflikt. Nach Auffassung der Menschen aus Sotzil und [lom hatte die Finca
unrechtméfBig und mit unlauteren Methoden ihr Land erweitert (Durocher 2002: 88). Noch
wihrend meiner Feldforschung berichteten Dorfbewohner*innen von Einschiichterungen und

Repressionen seitens der Fincabesitzer*innen. Zur Zeit der violencia konnte die Guerilla unter

212 Friiher pflanzte der Besitzer der La Perla-Farm nur Zuckerrohr fiir die Herstellung von Panela und Kuxa an.

Aus dem Panela wurde Zucker gewonnen, und das war es, was unsere GroBeltern benutzten. Das war das, was
sie am meisten benutzten. Diejenigen, die in anderen Dorfern lebten, wie Sotzil und Ilom, kamen, um mit dem
Chef der Farm Panela zu kaufen. Sie kauften Kuxa pro Gallone mit dem Patron oder fiir fiinf Gallonen, um in
ithren Dorfern Geschéfte zu machen. Diejenigen, die nicht genug Geld hatten, lichen es sich vom Patron. Aber
der Patron wollte gar nicht, dass sie mit Geld bezahlen, er dachte sich einen anderen Weg aus, um die Kuxa zu
bezahlen... sie gaben ihm Land statt Geld, und der Hof wuchs immer mehr...[...] Der Patron nutzte viel Land in
Sotzil und Ilom. Das Dorf Sotzil behauptet bereits, dass der Besitzer ihr Land gestohlen hat. Aber es ist nicht
gestohlen, sondern seine GroB3eltern haben es ihm nur iiberlassen, um Kuxa zu kaufen. Sie wissen es also nicht
und haben sich mit ihm gestritten, sie erkennen nicht, dass ihre GrofBeltern die Schuldigen sind. Die anderen
Landereien, die um die Dorfer Sotzil und Ilom herum liegen, werden nur vom Besitzer beansprucht.*

186



den Arbeiter*innen auf der Finca viele Unterstitzer*innen rekrutieren. Auflerdem setzte die
Guerilla mit der Ermordung Luis Arenas, auch bekannt als E/ tigre del Ixcan, ein Zeichen fiir

die arme Landbevolkerung?!3.

Die Fundamaya setzte sich im Juni 2009 zum Ziel, einen Gegenentwurf zu der
Geschichtsversion der Familien in Machtpositionen zu schreiben und im Zuge dessen die

214 Hierzu sollte das

Riickgewinnung von Teilen des Landes im Besitz der Finca zu erwirken
kollektive Gedichtnis der Bewohner*innen der betroffenen Ixil-Gemeinden in eine offiziell (d.
h. von den Instanzen des Nationalstaats und derjenigen in Machtpositionen) anerkannte Form
gebracht werden — in die Form einer wissenschaftlichen Studie. Die Notwendigkeit dieser
MaBnahme ergab sich aus den Erfahrungen, die kulturelle Aktivist*innen wihrend des
Umgangs mit Behdrden und offiziellen Stellen in der Vergangenheit als Repridsentant*innen
indigener Gemeinschaften gemacht hatten. Dies waren Erfahrungen von Rassismus und
Diskriminierung. Die Aktivist*innen unternahmen den Versuch, das kollektive Gedichtnis zu
dekolonisieren, indem sie eine neue soziale Konstruktion der historischen Anfinge (re-)
konstruierten und diese zur Einforderung ihrer kollektiven Rechte hinsichtlich historischer
Kontinuitit gegeniiber anderen mnemonischen Gemeinschaften einsetzten. Sie stellten die
Giltigkeit des historischen Narrativs ihrer Gegenseite — der Finca — in Frage. Seit dem 19.
Jahrhundert sahen sich die Ixil des vértice norte mit Personen von aul3erhalb konfrontiert, die
die Landereien ihrer Ahnen als ungenutzt deklarierten und sich so ihrer beméchtigten. Bei der
Aneignung der Léndereien beriefen sie sich auf Gesetze und Bestimmungen, die in den Ixil-
Gemeinden nicht in Kraft und nicht bekannt waren, und nutzten diese Tatsache vollends zu
threm Vorteil aus. Dadurch, dass sie aulerdem die Unterstiitzung von nationalen Machtinhabern
(oftmals Mitgliedern derselben oligarchischen Strukturen) hatten, konnten sie das Land
erwerben, obwohl es sich nicht um nationales, sondern kommunales Land handelte (Durocher
2002: 145).

8215

Die Fundamaya berief sich in dieser Auseinandersetzung u. a. auf Artikel 2 der Deklaration

der Rechte der Indigenen Volker der Vereinten Nationen. Artikel 28 betont das Recht indigener

213 Zur Darstellung der Rolle und der Handlungen wihrend der violencia siche u. a. Brett 2007, 2008, 2016,
Volpe 2015, Derocher 2002).

214 Dies geschah unter Berufung auf Artikel 27 der UN-Deklaration der Rechte der Indigenen Vélker, dem Recht
auf Partizipation in einem fairen, unabhéngigen, unparteiischen, offenen und transparenten Prozess der
Anerkennung indigener Rechte, Traditionen, Brauche und Landbesitzsysteme.

215 Article 28

1. Indigenous peoples have the right to redress, by means that can include restitution or, when this is not
possible, just, fair and equitable compensation, for the lands, territories and resources which they have

187



Volker auf Riickgabe oder gerechte Kompensation fiir die Aneignung, Nutzung oder
Beschédigung ihrer traditionellen Territorien, die ohne ihre freie, vorherige und informierte
Zustimmung erfolgte?!®. Im Rahmen des Kompensationsprozesses wird empfohlen, dass die
Kompensation in Form von Land, Territorien und Ressourcen erfolgen sollte, sofern keine
anderweitige Einigung erzielt wird und die betroffenen Volker dem Prozess nicht freiwillig
widersprechen. Dabei ist darauf zu achten, dass die Qualitit, Groe und der rechtliche Status
der Ressourcen denen der Kompensationsleistung entsprechen oder diese zumindest erreichen.
Alternativ kann die Kompensation auch als finanzielle Entschiddigung oder in einer anderen
angemessenen Form erfolgen. Obwohl Guatemala die Deklaration ratifiziert hatte, galt das
Land der indigenen Bevolkerung weiterhin primér als ungenutzt und daher als verfiigbar. Auch
fehlende effektive Mafinahmen zur Sanktionierung unrechtmifiger Inbesitznahmen verhindern

hier einen Wandel.

Im Zuge der Arbeiten zum Bau des Wasserstaudamms bei [lom wurde die archéologische Stétte
Xak’b’al freigelegt. Internationale und Ixil-Aktivist*innen konnten auch unter Berufung auf die
ILO 169 und die UN-Deklaration verhindern, dass der Ort zerstort wurde. Dennoch fand Artikel
19 der UN-Deklaration keine Beachtung, die Bauarbeiten des Staudammes in der Néhe des
Dorfes Jua und auch die archdologischen Arbeiten starteten ohne freie, vorhergehende und
informierte Zustimmung der betroffenen Gemeinschaften. Die Bewohner*innen der
umliegenden Gemeinschaften duflerten wahrend meiner Feldforschung wiederholt Bedenken
und Angste gegeniiber den dortigen Bauarbeiten (vgl. Kapitel 5). Im Widerspruch zu Artikel
25217 genehmigte Enel im Jahr 2009 den Besuch der Grabung in Xak’b’al bei Ilom nicht den
Bewohner*innen der anliegenden Gemeinden, obwohl es sich um ihr eigenes Kulturerbe
handelte. Xak’b’al ist laut oralen Uberlieferungen der Ursprungsort der Ixil. Dank des
unermiidlichen Einsatzes der Aktivist*innen kann die Bevdlkerung nach vorheriger Anmeldung

bei Enel/HidroXacbal die Stétte nun besuchen (Stand 2019).

traditionally owned or otherwise occupied or used, and which have been confiscated, taken, occupied, used or
damaged without their free, prior and informed consent.

2. Unless otherwise freely agreed upon by the peoples concerned, compensation shall take the form of lands,
territories and resources equal in quality, size and legal status or of monetary compensation or other appropriate
redress.

26 ygl. Artikel 19, ,,freie, vorherige und informierte Zustimmung* der indigenen Vélker ist Grundvoraussetzung
zur Durchfithrung gleich welcher MaBinahme.

217 Indigenous peoples have the right to maintain and strengthen their distinctive spiritual relationship with their
traditionally owned or otherwise occupied and used lands, territories, waters and coastal seas and other resources
and to uphold their responsibilities to future generations in this regard.

188



6.7 Tourismus

Der guatemaltekische Staat hat ein selektives Interesse an einigen Auspragungen kultureller
Kontinuitit — und zwar im Kontext der Vermarktung des Landes im internationalen Tourismus
und der Folklorisierung des nationalen Selbstportrits. So stellte bereits Rigoberta Menchi Tum
1984 fest, dass die farbenfrohen, traditionellen Auipiles bewundert werden, am Leben, den
Taten und Problemen der Trigerinnen jedoch keinerlei Interesse besteht. Das nationale
Tourismusinstitut INGUAT erweckt mit seinen Darstellungen den Eindruck, als wolle man die
indigene Bevdlkerung wie in einem Freilichtmuseum zur Schau stellen. Dies ist kein speziell
guatemaltekisches Phdnomen, sondern ist eher der Regelfall der Wahrnehmung der indigenen
Bevdlkerung eines Staates von den Teilen der Bevdlkerung, die eher dem westlichen
Kulturkreis zuzuordnen sind: die Vermarktung des Exotischen (Rudolph 2007: 124, Ashcroft /
Griffiths / Tiftin 2002). Tourismusprojekte des turismo rural (,,Jandlicher Tourismus‘‘) schaffen
ein Dilemma fiir die involvierte indigene Bevdlkerung: die Hoffnung auf ein paar schnelle
Dollar einerseits und der Ausverkauf von landschaftlicher Umgebung und Traditionen
andererseits. Was in Guatemala und anderswo als ,,Okotourimus* deklariert wird, ist im Grunde
nichts anderes, als die gezielte Ausbeutung einer romantischen Vorstellung von einer
»indianischen Szenerie® (Brysk 2000: 181-185). Das Stidndige Forum fiir Indigene
Angelegenheiten der Vereinten Nationen (Permanent Forum on Indigenous Issues, UNPFII)
konstatierte, dass der Tourismus indigene Gemeinden schwer schidigt, wenn nicht die
Bediirfnisse der Gemeinden einbezogen werden. Daher lautet die noch zu implementierende
Empfehlung des UNPFII, fiir die sich die Fundamaya einsetzt, wie folgt:

[...] The Permanent Forum therefore recommends that United Nations agencies, in collaboration
with the indigenous peoples concerned, affirm and make operational the right of indigenous
peoples to determine their own priorities for development and opportunities concerning
indigenous culture and tourism (UNPFII Recommendations Database, Paragraph 022: o. J.)

In der Ixil-Region iibten viele lideres in abgelegeneren Gemeinden Kritik am Tourismus?'®. Die
Stimmen der /ideres dullerten, dass die extreme Armut als Attraktion fiir Touristen dient und
der Schutz der Biodiversitit als Vorwand fiir den Entzug weiterer Rechte der Gemeinden
genutzt wird. Einzig im urbanen Zentrum Nebajs und in den Gemeinden auf der Wanderroute
nach Todos Santos Cuchumatanes befiirworteten die Einwohner den Tourismus. Entlang der
Wanderroute etablierte ein Projekt der internationalen Entwicklungszusammenarbeit
sogenannte posadas comunitarias. Die posadas comunitarias sind von den Gemeinden selbst

verwaltete, einfache Unterkiinfte fiir Wanderer. Gegen einen geringen, von der Gemeinde

218 Culturas indigenas son buenos negocios para la industria del ecoturismo* (Otto, 12.03.2015, Nebaj).

189



festgelegten Betrag, konnen Wanderer dort iibernachten und erhalten Verpflegung in einer der
Familien. Eigentlich sollte das Geld fiir die Ubernachtungen in einen gemeinschaftlichen Topf
wandern, und die Familien, die Verpflegung bereitstellen, sollten rotieren, so dass die
Gemeinschaft als Ganzes vom Tourismus profitieren kann. Mit der Zeit beanspruchten jedoch

einzelne Personen diese Einnahmequelle in einigen Gemeinden fiir sich allein®!°.

Eine eigene wirtschaftliche Strategie, mit dem Tourismus umzugehen, entwickelte die
Weberinnen-Sparte??’ der Kooperative Asociacion Chajulense Val Vag Quyol aus Chajul. Die
Frauen bauten iiber die vergangenen zehn Jahre eine eigene Unternehmensidentitdt auf und
vermarkten seitdem erfolgreich Produkte, die auf die Interessen, Anspriiche und Bediirfnisse
von Touristen ausgerichtet sind. Dabei handelt es sich nicht um traditionelle huipiles oder
andere Bestandteile der Tracht. Im Unterschied zu den in den touristischen Zentren Antigua
oder Panajachel angebotenen touristischen Produkten, sind die Produkte aus Chajul aus
natiirlich gefarbten Garnen gewebt. Die Kooperative ist beispielhaft fiir einen von der
Globalisierung angestofenen Prozess, aus dem die ,,Betroffenen® jedoch aktiven Nutzen zichen
und als Gemeinschaft agieren. Im Hinblick auf die junge Generation haben die Frauen aus der
Kooperative eine Vorbildfunktion, fiir Jugendliche gewinnt die Webkunst durch die Erdffnung

von Perspektiven fiir die eigene Zukunft an Attraktivitét.

Das Naturschutzgebiet Visis-Caba im municipio Chajul ist ein Beispiel fiir einen Konflikt, in
dem die Interessen der Subsistenzbauern mit denen von politischen Entscheidungen zugunsten
von Umweltschutz und Einnahmen aus Tourismus unvereinbar aufeinandertreffen. Fiir
Subsistenzwirtschaft dringend benoétigtes Land ist unzugénglich geworden, um die
Biodiversitit zu schiitzen und den Tourismus auszubauen. Viele Menschen in Chajul leiden
direkt unter Mafinahmen, die ihnen erstens nicht in angemessener Form erklirt wurden und
zweitens ein Geflihl von Ungerechtigkeit provozieren, da die eigene Situation in extremer
Armut nicht verbessert wird. Die Fundamaya beklagte, dass Armut und die Selbstidentifikation
als ,,arm“ in vielen Gemeinden dazu fiihrten, dass die Bewohner*innen sich in passive
Empfanger*innen der ,,Entwicklungshilfe® verwandelten, anstatt als proaktive Handelnde fiir
ihre Rechte zu agieren. Dies wiederum kommt Regierungen dann zugute, wenn sie ohne

Berticksichtigung der Rechte marginalisierter Bevolkerungsgruppen — wie indigenen Volkern

219 Qo erlebt in Palop und Chortiz im Juli 2018.
220 Die Kooperative arbeitet ebenfalls im landwirtschaftlichen Bereich und vertreibt in erster Linie organisch und
fair angebauten Kaffee.

190



— Entscheidungen iiber die Nutzung von Ressourcen fillen wollen. Dazu zdhlt auch die

Deklaration von Naturschutzgebieten (Johnston 2006: 37).

6.8 Diskussion

In diesem Kapitel wurde die Frage erortert, welche Prozesse die Konstruktion kollektiver
Identitdten, von Gemeinschaft und Zusammenhalt im Kontext sozio0konomischer Probleme
und historischer Briiche priagen. Dabei wurde insbesondere darauf abgezielt, die regionalen
Aktivitdten der lokalen Aktivist*innen der Ixil-Bewegung zu erfassen und die Strategien zu

analysieren, mit denen sie einen Beitrag zur Dekolonisierung leisten.

Vor dem Hintergrund des Versagens staatlicher Fiirsorge gegeniiber der verarmten
Landbevolkerung nimmt die Fundamaya eine zentrale Funktion in der Aufklirungs- und
Informationsarbeit ein. Die Organisation agiert als kulturelle und zivilgesellschaftliche Instanz
auch in den sensiblen Feldern der Ressourcennutzungs- und Landrechtsfragen. Die
Projektgebundenheit erweist sich als problematisch fiir die Arbeitsprozesse sowie das Ansehen
der Organisation. Léauft ein Projekt aus, d. h. endet die finanzielle Unterstiitzung aus dem
Ausland und ziehen sich internationale Beteiligte zurlick, so bedeutet dies meist das abrupte
Ende der Arbeit und den Verlust sowohl von Ressourcen als auch von Wissen. Ein konkretes
Beispiel ist die auslaufende Unterstiitzung der Fundamaya der italienischen internationalen
Kooperation im Jahr 2010. Viele Mallnahmen zur Unterstiitzung der Bevolkerung bei der
Bewiltigung der kollektiven Traumata und der Beantragung der Entschddigungsleistungen
mussten eingestellt werden. NROs fungieren mit ihren Projekten an diversen Orten
stellvertretend fiir einen abwesenden Staat und treiben zahlreiche Initiativen voran, die
andernfalls vernachldssigt wiirden. Gleichwohl erzeugen sie durch ihre Tétigkeit auch Neid und
Missgunst bei denjenigen, die nicht unmittelbar von den implementierten Malnahmen und
Unterstiitzungsangeboten profitieren. Es kann sogar dazu kommen, dass einige wenige
Individuen dauerhaft alle Zuwendungen fiir sich in Anspruch nehmen, wie im Beispiel des

Tourismus aus der Ixil-Region (vgl. Kapitel 6.7).

Uber die Institution der alcaldia indigena vernetzen sich auf politischer und kultureller Ebene
Personen aus dem urbanen Zentrum Nebajs, und Dorfern des municipios Chajul. Die Mitglieder
der alcaldia indigena stammen in der Regel aus dem Umfeld der kacholpom und sind ebenfalls

als b’aalvatzt’iixh titig. Sie agiert demnach hauptsdchlich als Instrument der politischen

191



Selbstverwaltung dieser Gruppe. In vielen Gemeinden entsteht dadurch ein mitunter von
gewaltsamen Auseinandersetzungen gepriagtes Spannungsverhiltnis, da weite Teile der
Bevdlkerung, die einer evangelikalen Glaubensgemeinschaft angehdren, nicht partizipieren
(Philpot-Munson 2009: 52). So widerfahren den Agierenden der Fundamaya in vielen Dorfern
abweisende Reaktionen. Zudem lehnen viele laizistische, evangelikale und auch katholische
Einrichtungen offen ,,alles, was Maya ist* (lo Maya) ab. Alter, 6konomische Situation und
personliche Moglichkeiten beeinflussen die Sicht des lo Maya (Jones 2007: 391). Juana, 12
Jahre, Schiilerin der bilingualen interkulturellen Schule in Xepiun (Abbildung 26, mit ihren
Mitschiiler*innen im Klassenraum), duflerte in einem Interview im April 2010, dass sie am
liebsten in der Hauptstadt oder in den USA leben wiirde. Sie malte sich aus, wie sie in einem
schonen Haus , mit flieBend Wasser und Badezimmer*“ wohnen und sie ,,schicke Kleider* und
,»keinen corte* (traditioneller Mayarock), tragen wiirde. Otto, 35 Jahre, Wanderfiihrer aus Nebaj
hingegen, fiihrte touristische Wanderungen in der Ixil-Region durch und empfand lo Maya bzw.
lo Ixil als positiv. Der positive Zuspruch gegeniiber /o Ixil der internationalen Géste prigte
ebenso wie die Moglichkeit, seinen Lebensunterhalt auf diese Weise zu bestreiten, seine Sicht

auf lo Ixil.

Uber Jahrhunderte hinweg wurde ein aus der Kolonialzeit tradiertes negatives Selbstbild von
den indigenen Voélkern in Lateinamerika und in anderen Teilen der Welt internalisiert. Das
Resultat sind ein schwaches Selbstwertgefiihl, Selbstdiskriminierung, Ablehnung bzw.
Abwendung von kulturellen Traditionen und zunehmend auch der Sprache. Der Gebrauch und
das vollstindige Erlernen der Sprache Ixil sind fiir die Mehrheit der béuerlichen
Landbevolkerung negativ konnotiert, die Kinder sollen gutes Spanisch lernen, und, wenn
moglich, Englisch, um einmal ein ,,besseres® Leben als ihre Eltern fiihren zu kénnen. Der
Gebrauch von Ixil ist eher ein Hindernis auf dem Weg zu einem besseren Leben. Die
Lebensumstidnde in den lidndlichen Gemeinden werden als ungerecht empfunden, die
Bevolkerung ist sich ihrer Armut und ihrer prekédren Situation unter Ausschluss von Bildung
sehr wohl bewusst. Die Mehrheit der Bevolkerung kennt andere Lebensumstinde von Besuchen
oder Arbeitsaufenthalten in Nebaj, der Hauptstadt oder den USA. Neben einem Dialog
zwischen der postkolonialen kulturellen Identitdt der Ixil und westlichen Ideologien steht die
Tendenz, eine historische Kontinuitdt mit einer idealisierten, mythisierten Vergangenheit der
vorspanischen Maya zu konstruieren. Hier werden nicht nur zwei entfernte Zeitrdume
miteinander verkniipft (ohne Verdnderungen in der Zwischenzeit tatsichlich Rechnung zu

tragen), sondern auch zwei vOllig unterschiedliche geographische Regionen, die auch

192



klimatisch stark voneinander abweichen und letztendlich auch verschiedene Sprachen. Als
vormals unverbunden angesehene Charakteristika werden zu Berlihrungspunkten
umfunktioniert, woraus letztendlich eine kohédrente, konstante Identitit geformt wird
(Zerubavel 2003: 39-40). Historische Kontinuitdt verleiht sozialen Institutionen und dem
Privatleben ein Gefiihl von Stabilitit. Die westliche Herangehensweise, Traditionen entweder
als ,,eingefrorene Relikte einer langst vergangenen Zeit anzusehen oder ihre Authentizitét in
Frage zu stellen, und eine weitere Dichotomie aus ,,falsch vs. authentisch* aufzustellen, ist nicht

hilfreich (Dean 2015: 430, Lewis / Hammer 2007: 12-15).

Ein Aspekt der Maya-Bewegung besteht darin, dass sie den ,,ethnischen Stolz in der Gegenwart
einfingt und diesen mit dem gegenwirtigen Moment in Bezichung setzt, anstatt ihn
ausschlieBlich mit der glorreichen Vergangenheit der Stelen von Copan zu verkniipfen* (Bastos
/ Cumes 2007: 88). Wichtig und notwendig ist eine Revalorisierung der kontemporéren,
gelebten Ixil-Kultur in den Gemeinden der ruralen Peripherie, denn dort wenden sich die jungen
Generationen zunehmend von lo originario ab. Die Gruppe der Unterstiitzer*innen der Maya-
Bewegung ist insbesondere im lindlichen Raum klein. Rituale, die in der Offentlichkeit und
mit grof3er Partizipation durchgefiihrt werden, wie z. B. Rituale zur Erinnerung an die Opfer
des Genozids, haben jedoch durchaus das Potential, eine alle einschlieBende Ixil-Identitit zu

schaffen oder zu stirken, und zwar {iber religiose und politische Spaltungen hinaus.

Die Ixil-Bewegung artikuliert ein Bediirfnis nach einem ,kulturellen Gedéchtnis® (ein
institutionalisiertes Gedichtnis, frei von ethnischer Ausgrenzung und Rassismus, Definition J.
Assmann 2003 ['1992]) und wirbt um Identifikation und 6ffentliche Inanspruchnahme der
»eigenen Geschichte®. Im Gegensatz zu einer von aullen auferlegten Nationalgeschichte,
spendet das eigene kulturelle Gedédchtnis den Mitgliedern der Gemeinschaft Halt und
Identifikation. Eine soziale Gruppe, die sich selbst als ein Erinnerungskontinuum konstituiert,
ist in der Lage, ihre Vergangenheit sicher iiber lange Zeit als einzigartig zu bewahren. Die
Konstruktion der eigenen Maya- oder Ixil-Identitét ist notwendig. Sowohl Selektion als auch
ideelle Positionierung erinnerter Tatsachen, Ahnlichkeiten und Kontinuititen stellen natiirliche
Prozesse dar (J. Assmann 2003 ['1992]: 167). Die eigenen Konzepte stehen im Vordergrund
und helfen, das Verstindnis aus der eigenen Perspektive heraus zu entwickeln: Dekolonisierung
findet statt (Chilisa 2012: 13). Vor diesem Hintergrund und im Zuge der fortschreitenden
Globalisierung handeln die Ixil ihre Identitdt und ihr kollektives Gedéchtnis stets neu aus.

Hierbei handelt es sich um aktive Versuche, die ,,eigene Geschichte* selbst zu identifizieren

193



und offentlich fiir sich zu beanspruchen, auch um Gruppenidentifikation zu ermoglichen und
die Gruppe in ihrer Existenz als ,,natiirlich® erscheinen zu lassen. Dies geschieht in einer noch
immer von Diskriminierung, Rassismus und Gewalt geprigten Umwelt — zwischen der Realitét
in Guatemala und den in den Friedensvertrdgen deklarierten Abmachungen besteht eine nahezu

uniiberwindbare Diskrepanz.

Die Konstruktion von memoria historica propia und kollektivem Gedichtnis gelang den
Aktivist*innen auf unterschiedliche Art und Weise. So fiihrten sie einen Diskurs, der sowohl
widerstdndige Handlungen in der Vergangenheit mit Bedeutung fiir die Gegenwart fiillte, als
auch eigene historische Erinnerung schrieb, indem zuvor beschwiegene Handlungen 6ffentlich
gewiirdigt wurden. Mit der Etablierung eines grofen offentlichen Maya-Neujahrsrituals
schufen sie eine Biihne fiir das kollektive Gedéchtnis und trugen zur Stirkung der kollektiven
Identitdt als kacholpom bei. Hierbei ist jedoch zu beachten, dass das beschriebene
Neujahrsritual der (inter-)nationalen Friedensbewegung und dem Umfeld des politisch linken
kulturellen Aktivismus entstammt. Damit ist es Teil der memoria historica Methode und

verfolgt bestimmte Ziele:

Unter anderem zeigte sich hier eine ungewoOhnliche Umsetzungsvariante der
Dekolonisationsdebatte in der Formulierung templo griego-romano. Ceto bezieht sich auf
bedeutsame historische Elemente aus dem Kulturkreis der Kolonisatoren. Dekolonisation ist
hier konkret, dass dies von den Nachfahren einer von europdischen Kolonisator*innen
bedringten und verletzten Kultur neu interpretiert und fiir eigene kulturelle Praktiken als
Kulisse verwendet wird. Oder anders formuliert: Dekolonisation kann als eine Form der
Neukodierung des Gedichtnisses betrachtet werden, da sie dazu dient, Kolonisation zu
visualisieren und das dadurch verdringte oder beschwiegene Material (neu) zu entdecken. Eine
Art Aneignung des Wichtigen der Anderen fiir eigene Zwecke: ,,The Empire writes back*
(Ashcroft / Griffiths / Tiffin 2002). Allerdings greift es nur in einer kleinen Gruppe der
Bevolkerung, da erstens die Zielgruppe der costumbristas nur einen kleinen Anteil der
Gesamtbevolkerung ausmacht, und zweitens auch innerhalb dieser Gruppe keine Einigkeit
herrscht, wenn es um die Institution der Fundamaya geht, und vor allen Dingen um die
fiihrenden Kopfe. Dies geht auf die Zeit der violencia zuriick*?!. Dariiber hinaus werden die

kulturellen Aktivist*innen teilweise in den ruralen comunidades als AulBenseiter*innen

221 ygl. Kapitel 2 zur Schwierigkeit des Miteinanders in den Gemeinden und zur Téiter/Opferdebatte.

194



betrachtet, die als ,,anders* wahrgenommen werden, bis hin zu affektiert oder arrogant. Zudem
distanzieren sich Teile der armen Landbevilkerung vom Gebrauch des Ixil oder den
Traditionen, da sie diese als altmodisch und tiberholt ansehen. Insbesondere Angehorige der
protestantischen Kirchen weisen diese als ,,unmodern, hinterwildlerisch und primitiv*
zuriick ?*? . Sie sehen sich selbst als mitschuldig an der schlechten Situation und der

Diskriminierung, die sie erfahren.

Durch den Biirgerkrieg kam es unter den Ixil zu Erfahrungen von Liminalitdt und communitas.
Liminalitdt beschreibt in diesem Zusammenhang einen Schwebezustand zwischen
traumatischer Vergangenheit und unsicherer Zukunft. Die Neugestaltung der Durchfiihrung von
Ritualen und anderen performativen Handlungen ermdglichte einen Beitrag zur Herausbildung
von communitas. Die Maya-Bewegung agierte genau in diesem Bereich. Die Maya-Bewegung
agierte genau in diesem Bereich. Als Beispiel dient an dieser Stelle der ,,Tempel im griechisch-
romischen Stil“, den die Fundamaya gemeinsam mit Praktizierenden der traditionellen
Religion, alcaldia indigena und internationalen Gésten im Jahr 2009 feierlich eingeweihte. Die
Aktivist*innen entschieden, einen neuen sakralen Ort, der in der Zukunft zur Durchfiihrung von
rituellen Handlungen dienen sollte, zu schaffen, obwohl es bereits sakrale Orte gab, die seit
Generationen aufgesucht und geehrt wurden. Dies ist Ausdruck des Wunsches, eine Liicke bzw.
einen Bruch zu schlieBen. Zudem wihlten sie eine architektonische Struktur, die nach ihrer
Auffassung Elemente der griechischen und der romischen Kultur miteinander kombinierte.
Diese Kulturen sind in Europa die Grundsteine der kulturellen und philosophischen
Entwicklungen und werden dementsprechend gewiirdigt. Dass Elemente der kulturellen
Wurzeln der spanischen Kolonialist*innen ausgewihlt wurden, ist kein Zufall, und auch keine
dsthetische Entscheidung. Die Aussage, die mit dieser (Wort-)wahl kommuniziert wurde, ist
politisch: Demonstrativ richteten sie einen heiligen Ort ein, an dem in der Offentlichkeit alte —
wihrend des Biirgerkriegs im Geheimen gehaltene — Traditionen gepflegt werden sollten. Die
bauliche Konstruktion interpretierte die ,,koloniale®, europdische Kultur. Die Aktivist*innen,

als kulturelle und politische Agierende, machten sich sowohl lokale als auch fremde

222 Die Zuriickweisung der Sprache konnte ich in der Ixil-Region insofern beobachten, als dass viele Eltern in

den Dorfern Spanischunterricht und Englischunterricht an den Schulen wichtiger fanden als Unterricht in Ixil.
Victor Montejo, Jakalteke und Wissenschaftler, sieht das Fortbestehen des Sprachgebrauchs als Indikator fiir
Widerstand gegen vollstindige Assimilation oder Ausloschung der entsprechenden Maya-Kultur (2005: 44).

195



(ausldndische) Symbole und Quellen von Legitimitit zu eigen, um die lokale Bevolkerung fiir

ihr politisches Angebot zu gewinnen®?.

Anlésslich der Einweihung des Neujahrrituals und der Einweihung des Tempels kamen viele
kacholpom mit einer bewussten politischen Grundhaltung zusammen. Das Ritual trug dazu bei,
zu solidarisieren und eine Gruppenidentitit zu stiften bzw. zu stirken (Durkheim 1981 ['1912]).
Mit dem Teilnahmezertifikat schufen die Aktivist*innen ein Symbol, typische Symbole

politischer Rituale sind sonst z. B. Flaggen, Hymnen und sonstige Machtinsignien.

Aus dem Ritual zum afio nuevo maya lésst sich auBerdem eine kognitive Funktion ableiten
(Bellinger und Krieger 2008: 26). Durch die unterschiedlichen und vielféltigen Verbindungen
und die daraus ableitbaren unterschiedlichen Bedeutungen, ergeben sich fiir Turner mehrere
Stimmen, die gehdrt werden konnen. Auch wenn die Bedeutungen abweichend und
widerspriichlich sind, so trigt gerade dies zur Schaffung von Solidaritit bei (2008 [11969]: 37).
Rituelle Symbole repridsentieren idealerweise sowohl soziale Struktur und Legitimation
(Politik) als auch existentielle oder emotionale Belange — wenn sie effektiv sein sollen (Morales

Sic 2007: 265).

Nim Lu’ (ritueller Spezialist aus Jal a’ las Flores) lehnte Rituale ab, die seinem Ermessen nach
zu stark verdndert worden waren. Bei diesen Ritualen waren die rituellen GesetzméBigkeiten
verletzt worden und die Durchfithrung wurde dadurch unsachgemédB. Pap Me’k aus Nebaj
hingegen nahm die neuen oder verdnderten rituellen Elemente an und integrierte sie in sein

professionelles Repertoire *** .

Die beiden Spezialisten reprasentierten die beiden
vorherrschenden Einstellungen im Angesicht eines sich in dynamischer Transition befindlichen
immateriellen kulturellen Erbes. Rituelle Spezialist*innen, die Schulungen der Fundamaya
besuchten, genossen nicht immer ein gutes Ansehen. In Chel beispielsweise kritisierte ein
b’aalvatztiixh Diego Tek Mo’ einen anderen genau aus diesem Grund. Er warf ihm vor, das dort
erworbene Wissen nicht mit den anderen im Dorf zu teilen und nur an den capacitaciones
teilzunehmen, um dort Geld zu erhalten. Die Durchfiihrung des Neujahrsrituals habe man frither

anders gehandhabt, heute wiirde das Geld hauptsdchlich fiir kuxa ausgegeben und nicht mehr

fiir Kerzen und pom?”?. Das hier von meinem Gesprichspartner gezeigte Misstrauen zeugt auch

223 Richard Wilson (1995) zeigt in Maya resurgence in Guatemala: Q’eqchi’’ experiences, ein dhnliches

Vorgehen der lokalen politischen Handelnden.
224 Interview Nim Lu’ April 2008, Jal a‘ las Flores; Interview Pap Me’k April 2009, Las Violetas, Nebaj
225 Interview Diego Tek Mo*, Chel, Chajul, 14.04.2008.

196



an dieser Stelle von mangelhafter Kommunikation und Information seitens der kulturellen

Aktivist*innen.

Innerhalb der Gruppe der am Neujahrsritual teilnehmenden kacholpom gab es unterschiedliche
Vorstellungen von der ordnungsgeméfen Durchfithrung des Rituals und des begleitenden
Rahmens. Die rituellen Spezialist*innen verfiigten {iiber miteinander konkurrierende
Wissenssysteme, und standen in Konkurrenz zueinander. Im Laufe der Zeit und auch durch das
Versterben der élteren rituellen Spezialist*innen kommt es zwangsldufig zu Transition und
Selektion (Rudolph 2007: 325). In den meisten Féllen haben die rituellen Spezialist*innen, als
kompetentes rituelles Agens, auch die Macht kreativ auf Eventualititen zu reagieren und von
der Norm abzuweichen??S. In vielen Fillen entscheidet der/die Durchfiihrende selbst, ob ein
Ritual, oder ein Teil davon ,korrekt* oder ,,verfilscht* ist (Hiisken 2007: 344). Ahnlich wie
orale Traditionen kénnen Rituale, als miindliche Uberlieferungen, in verschiedenen Versionen
vorliegen. Dies kann innerhalb ein und derselben Gemeinde der Fall sein, insofern einzelne
Personen die verschiedenen Versionen kennen und beide als valide anerkennen (Bastos / Cumes
2007). In diesem Fall wurde jedoch eine Politisierung des religiésen und spirituellen Lebens

beobachtet.

Das Neujahrsritual kann geméal der von Eric Hobsbawm (1983: 1-4) entwickelten Theorie als
,erfundene Tradition" interpretiert werden. GemaR dieser Theorie werden Handlungen, die von
anerkannten Regeln geleitet sind und von ritueller oder symbolischer Natur sind, als ,,erfundene
Traditionen* bezeichnet. Diese Handlungen zielen darauf ab, spezifische Verhaltenswerte und
-normen zu internalisieren, und implizieren automatisch historische Kontinuitit, indem sie auf
eine geeignete historische Vergangenheit verweisen. Das Neujahrsritual, wie es 2009
abgehalten wurde, ist als Antwort auf eine neue Situation zu verstehen. In Bezug auf die Form
nimmt es Referenz auf die alte Situation aufund etabliert die eigene Vergangenheit durch quasi-
obligatorische Gebetswiederholungen oder die Wiederholung politischer Programmpunkte.
Hierdurch entsteht ein Kontrast zwischen stetigem Wandel und Innovationen einerseits und dem
Versuch, wenigstens einige Bereiche des sozialen Lebens als unveridnderlich zu strukturieren,
andererseits. Das Erfinden von Traditionen ist ein Prozess der Formalisierung und
Ritualisierung, der sich durch den Bezug zur Vergangenheit auszeichnet, wobei dieser nicht

zwangsldufig durch eine kontinuierliche Aufrechterhaltung vorheriger Traditionen gegeben

226 Es ist von groBer Wichtigkeit, wer einerseits kompetent und geeignet dazu ist, ein Ritual ,,korrekt*
auszufiihren, und andererseits, wer iiber die Autoritét verfiigt, Fehler aufzudecken und gegebenenfalls zu
korrigieren (Rudolph 2007: 333).

197



sein muss. Erfundene Traditionen sind mit hoher Wahrscheinlichkeit in allen Gesellschaften
anzutreffen. Sie sind jedoch am ehesten dann anzutreffen, wenn eine pldtzliche, schnelle
Transformation der Gesellschaft, wie der Biirgerkrieg, die sozialen Muster, fiir welche die alten
Traditionen entworfen waren, schwicht oder gar zerstort. Auch wenn die alten Traditionen und
ihre institutionellen Trager und Promoter nicht mehr ausreichend flexibel und anpassungsfahig
sind oder wie die religidsen Spezialisten bei den Ixil und vielen anderen indigenen Volkern
bereits hohen Alters sind und eine Weitergabe an die jlingere Generation nicht gesichert ist,
kommt es zur ,,Erfindung” von Traditionen (ebd.: 4) und somit wird auch méglichem Verlust

aktiv entgegengewirkt.

Die Maya-Bewegung verwendete zumindest teilweise ,altes Wissen zur Bildung neuer
Traditionen in einer neuen Art und Weise und zu neuen Zwecken. Allerdings sind vor allem
politische Institutionen und ideologische Bewegungen hédufig gezwungen, historische
Kontinuitit zu erfinden, wenn sie ,,aus dem Nichts* entstehen (ebd.: 7). Gerade Bewegungen,
die ihren traditionalistischen Charakter betonen, versuchen laut Hobsbawm (ebd.: 7-8) haufig,
einen Bruch in der Kontinuitit zu iiberbriicken. Dariiber hinaus ist ein Bruch in der Kontinuitit
fiir jene Gruppen attraktiv, die im Allgemeinen als die Lagerstétten historischer Kontinuitét und
Tradition angesehen werden, wie beispielsweise arme, marginalisierte Landbevdlkerungen.

Indeed, the very appearance of movements for the defense or revival of traditions, ‘traditionalist’
or otherwise, indicates such a break. Such movements, common among intellectuals since the
Romantics, can never develop or even preserve a living past (except conceivably by setting up
human natural sanctuaries for isolated corners of archaic life), but most become ‘invented
tradition’ (ebd.: 8)

Traditionen unterliegen einem stetigen Wandel, da sie je nach Kontext und Zielsetzung
modifiziert werden. Dies ist ein wesentlicher Aspekt der kulturellen Dynamik in der Gegenwart.
Auch das kommunikative Gedéchtnis einer Erinnerungskultur unterliegt diesen Verdnderungen

(vgl. J. Assmann 2003 ['1992]). Ein anschauliches Beispiel hierfiir ist das Neujahrsritual.

Das Wandbild im parque von Nebaj thematisiert auf kiinstlerische Weise historische Briiche
(Kolonialzeit, Biirgerkrieg) und schafft somit einen Rahmen fiir die dialogische
Auseinandersetzung mit zuvor weitestgehend tabuisierten Ereignissen. Das Medium Wandbild
ermOglicht die Entwicklung von Identifikation, Ethik und Empathie als Formen der Erinnerung
(A. Assmann 2022: 36-39). In der Ixil-Region wird kulturelle Kontinuitdt von der Maya-
Bewegung betont und unterstiitzt. Genozid und versuchter Ethnozid bewirkten keine

grundlegenden  Verdnderungen der  elementaren  Aspekte der Kultur.  Die

198



Nachkriegsgenerationen verfiigen iiber ein entsprechendes kulturelles Bewusstsein. Zudem
sind sie sich besonders der potenziellen Nachteile durch Marginalisierung und Diskriminierung
durch Angehérige der ,Mainstreamkultur*?” bewusst. Ferner befinden sie sich in einer sich
kontinuierlich beschleunigenden Welt, die durch Globalisierung und Digitalisierung geprégt ist.
Insbesondere neue Informationstechnologien erdoffnen eine Vielzahl niedrigschwelliger
Moglichkeiten und Chancen, zum Erhalt traditionellen Wissens beizutragen und die eigenen
Stimmen einem breiteren Publikum hoérbar zu machen. Ein Bewusstsein fiir spezifische Rechte,
wie grundlegende Menschenrechte, Frauenrechte, Landrechte oder Rechte beziiglich des
kulturellen Erbes, sowie ein verbesserter Zugang zu Informationen kénnen letztendlich auch
Marginalisierung und Diskriminierung erschweren. In dieser Hinsicht kam es in den letzten
zehn Jahren zu rasanten Entwicklungen. Nicht nur die Présenz indigener Stimmen in den
traditionellen Online- und Printmedien erhohte sich, sondern auch gerade in sozialen
Netzwerken kommunizieren junge, kulturell und politisch aktive Indigene verschiedener
Volker und Linder ihre Ansichten, informieren sich und tauschen sich auch mit einer

interessierten internationalen Offentlichkeit aus.

In Bezug auf die Einbindung von Ixil-Aktivist*innen in gegenwirtige Landrechtsfragen und
Auseinandersetzungen mit umfangreichen Entwicklungsprojekten wird Folgendes ersichtlich:
Angehorige einer historisch marginalisierten Gruppe artikulieren und verteidigen ihre Konzepte
von Gerechtigkeit unter Zuhilfenahme internationaler Rechtsgrundlagen — der UN-Deklaration
der Rechte der indigenen Volker sowie der ILO-Konvention 169. Die Aktivist*innen
informieren die betroffenen Gemeinden und beziehen sie in 6ffentliche Diskurse ein. Auf diese
Weise vermitteln und iibersetzen sie zwischen einem globalen und einem lokalen System. Der
Menschenrechtsdiskurs, als Teil pluralisierender MaBnahmen, stérkt die lokalen Beteiligten in
ithrer politischen Auseinandersetzung mit staatlichen Vertreter*innen (Wilson 2006: 79) und

starkt ebenfalls die Bestrebungen, Dekolonisierung zu erreichen.

Der Fall Finca La Perla veranschaulicht sowohl die Neukonstruktion historischer
Zusammenhdnge aus indigener Perspektive als auch dekoloniales Handeln seitens der
indigenen Aktivist*innen im Kontext der territorialen Rechte. Diese mnemonic battle
(Zerubavel 2003) steht stellvertretend fiir zahllose politische Kdmpfe, die seit der Kolonialzeit

in vielen Landern ausgefochten werden.

227 Damit ist die weiterhin in politischen und 6konomischen Entscheidungsebenen dominierende, nicht —

indigene Bevdlkerung gemeint.

199



200



7. Nachkriegsgenerationen auf dem Weg in die Zukunft

In diesem Kapitel wird der Frage nachgegangen, inwiefern formale Schulbildung und/oder
indigene Bildungs- und Erziehungsentwiirfe dazu beitragen konnen, die innerhalb der Ixil-
Gemeinden bestehenden Spaltungen zu tiberbriicken. Zudem wird untersucht, ob und inwiefern
durch Bildung eine institutionelle Ungleichheit reduziert oder iiberwunden werden kann. Die
Untersuchung erfolgt unter besonderer Bertlicksichtigung der Wiinsche, Herausforderungen und

Perspektiven von Jugendlichen und jungen Erwachsenen in der Ixil-Region.

Zunichst erfolgt eine Kurzdarstellung der Situation und Perspektiven der Jugend und jungen
Erwachsenen, gefolgt von einem knappen Uberblick iiber das guatemaltekische
Bildungssystem und die vielseitigen, historisch bedingten Herausforderungen. Diese sind
relevant, um die im Anschluss vorgestellten und analysierten Beschliisse, Programme und
Materialien einzuordnen. Schwerpunkte liegen auf der bilingualen interkulturellen Bildung
(EBI, Educacion Bilingiie Intercultural), der Ausbildung der Lehrkrifte im Rahmen der EBI
und der praktischen Umsetzung von EBI im Klassenzimmer. In Bezug auf die bestehende
Division innerhalb der Ixil-Gemeinden sowie die vorherrschende Ungleichheit im Land widmet
sich dieses Kapitel der offiziellen Strategie des Bildungsministeriums fiir die Jahre 2016 bis
2020 und dem Evaluationsbericht der Pilotphase der Estratégia Nacional de la Formacion
Ciudadana, einer Initiative zur Forderung der Staatsbiirgerbildung. Demokratiebildung sowie
Friedenserziehung stellen eine besondere Herausforderung dar, daher analysiere ich zwei
didaktisch aufbereitete Lehrprogramme auf ihren Beitrag, die Jugendlichen zu einem

friedlichen und guten Leben in Wiirde in ihren Heimatgemeinden zu beféhigen.

Im Anschluss wird der Beitrag kulturell geprigter Herangehensweisen, Elemente, Methoden
und Inhalte im Bildungsbereich zur Forderung des sozialen Gefiiges und der Dekolonisation
analysiert. Besondere Aufmerksamkeit wird dabei insbesondere der Ixil-Universitdt zuteil, die
seit liber einer Dekade neue Wege im Bildungsbereich beschreitet.

Bildung konstituiert im Hinblick auf das tlibergeordnete Forschungsziel dieser Arbeit einen

Schliisselprozess bei der Konstruktion kollektiver Identitdten und von Zusammenhalt.

201



7.1 Situation der Nachkriegsgenerationen

In der vorliegenden Arbeit werden die Geburtsjahrginge ab Ende der 1980er Jahre als
,Nachkriegsgenerationen* bezeichnet. Thre Eltern und GroBeltern erlebten die Gewalt des
Biirgerkriegs und haben direkte und eigene Erinnerungen an diese Zeit. Diese Erinnerungen
werden innerhalb der Familien tradiert und von Kindern bisweilen als eigene Erinnerung
internalisiert. Die Kinder und Jugendlichen im schulpflichtigen Alter (Grund- und
Sekundarschule, nach 2015) stellen bereits die zweite Nachkriegsgeneration dar und sind
ebenfalls mit den Erinnerungen des Biirgerkriegs konfrontiert??®. Die Aufrechterhaltung
spezifischer Opfer- und/oder Téteridentitdten wird durch intergenerationale Tradierung bedingt.
Gleichzeitig werden durch das Handeln und Denken der Jugendlichen eigene Versionen dieser
Erinnerungen geschaffen. Zudem sind kulturelle Dynamiken der Globalisierung und
Transnationalisierung omniprdsent. Die Jugendlichen besitzen demnach nicht nur eine
kulturelle Identitit, sondern sehen sich mit der Herausforderung konfrontiert, sowohl ihre
indigene Identitét als auch ihre Identitdt innerhalb der ,,Mehrheitsgesellschaft* auszuhandeln
(Cheng 2015: 381). Die Lebensrealitit in der Nachkriegszeit wird malBigeblich von zwei
Faktoren geprédgt: dem internalisierten Kolonialismus und dem Erbe des Biirgerkriegs.
Jugendliche, die an den ,,sozialen Rdndern* der Gesellschaft positioniert sind, reflektieren ihre
marginalisierte und diskriminierte Situation. Die extreme Armut, in der sie selbst oder ihre
engsten Angehorigen leben, stellt eine erhebliche Belastung dar. Jugendliche und junge
Erwachsene aller sozialer und ethnischer Hintergriinde in Guatemala suchen nach einer
,brauchbaren Vergangenheit®, die es ihnen erlaubt, nationalen Stolz und eine positive Identitét
zu konstruieren (Dougherty / Rubin 2016: 220, Bellino 2017: 41). Die Ausbildung eines eigenen
historischen Bewusstseins ermoglicht es Jugendlichen, eine entscheidende vermittelnde Rolle
in der zivilgesellschaftlichen Entwicklung einzunehmen. In einem Spannungsfeld zwischen
Bemiihungen um Aussohnung und Koexistenz einerseits und einem kritischen Umgang mit der
Vergangenheit andererseits (Dougherty/Rubin 2016: 220) konstruieren die Jugendlichen ein
Kontinuum aus Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. In ihnen liegt das Potenzial, eine
tatsdchliche Transition der Nachkriegsgesellschaft anzustoen und nachhaltige Strukturen fiir
ein friedliches Miteinander zu schaffen. Exemplarisch fiir die zivilgesellschaftliche Teilhabe
junger Menschen kann die Protestbewegung von 2015 angefiihrt werden, die ein Ende der

Korruption sowie die Amtsniederlegung Otto Pérez Molinas forderte. Ein weiteres Beispiel ist

228 El conflicto fue vivido por personas que en 2017 son adultos y adultos mayores (entre 45 y 90 afios) e

incluso por sus hijos” (ITARS 2020: html).

202



die Partizipation junger Ixil in zivilgesellschaftlichen und politischen Jugendorganisationen, die

nicht zwangslaufig Teil der indigenen Bewegung sind.

Junge Menschen, die ihre indigene comunidad verlassen, um im urbanen Umfeld entweder eine
Option zur universitiren Bildung zu erhalten oder anderen Mdglichkeiten des Lohnerwerbs
nachzugehen (z. B. Arbeit in magquiladoras, Textilfabriken oder im informellen Sektor),
durchlaufen einen Prozess der Entwurzelung aus dem béuerlichen, ldndlichen Umfeld und
etablieren soziale Netze in anderen sozialen Umgebungen (Camus 2002: 63). Mitte der
2000erJahre wies Dary darauf hin, dass junge Akademiker*innen bei der Riickkehr in ihre
Heimatgemeinden symbolisches Kapital und soziales Prestige mit sich tragen, welches sie von
den anderen unterscheidet und wodurch sie mitunter als ,,stolz®, ,,arrogant™ und ,,ladinisiert*
angesehen werden (2007: 77). In indigenen Gemeinden wurde konventionelle universitire
Bildung haufig kritisiert, da sie fiir den Verlust von Sprache und kulturellen Traditionen
verantwortlich gemacht wird. Gleichzeitig ist das erworbene akademische Wissen nicht immer
in den Heimatgemeinden verwertbar. Dies fiihrt fiir die jungen Absolvent*innen zu der Gefahr,

in einen subjektiv perspektivlosen Schwebezustand?*

Zu geraten.

In zahlreichen indigenen Gemeinden Guatemalas, darunter auch in der Ixil-Region, ist
Jugendarbeitslosigkeit nach wie vor ein weitverbreitetes Phinomen. Gerardo Terraza Cedillo,
ein Linguist und Licenciado der Sozialwissenschaften aus Nebaj, verdeutlicht die Situation
vieler junger Ixil: AuBerhalb des informellen Sektors sind Arbeitsmoglichkeiten und
Perspektiven rar. Dies betrifft sowohl die Mdglichkeit, weiterfiihrende Bildung zu erlangen, als
auch die Absicherung der Familie durch eine Tétigkeit im formalen Sektor oder die
Verbesserung der familidren 6konomischen Situation durch berufliche Entwicklung. Tradierte
Feindbilder spielen in den Ixil-Familien eine signifikante Rolle als Initiatoren von
Alltagsgewalt und tragen somit als sekunddre Faktoren zur Entscheidung zur Migration bei.
Wihrend der von mir in ruralen Schulen im Jahr 2009 gefiihrten Interviews mit Schiilerinnen

und Schiilern zeigte sich diese Sorge um mangelnde Perspektiven bereits bei Grundschiilern®*°.

229 Schwebezustand beschreibt den Zustand der Nicht-Teilhabe, d. h. sie sind nicht in das Bildungssystem
integriert und sind entweder im informellen Sektor tétig, oder sind in einer Beschiftigung titig, die nicht ihrem
Bildungsgrad entspricht.

230 Interviews in den Schulen von Tzalbal, Janlay, Turanza, Salquil Grande, Cantoén Simocol (Nebaj), Tijom,
Vatzuchil, Vicalama, Vipecbalam, Xecotz, Xepiun, Xesupio (durchgefiihrt im Zeitraum April — Juni 2009, pro
Schule befragte ich in der Regel 2 Schiiler*innen). Alle Schulen befinden sich im municipio Neba;.

203



Gerardo ist ein junger Mensch, der {liber eine abgeschlossene Schul- und Universititsbildung
verfiigt. Er ist einer von vielen, die den Mangel an Lohnarbeit mit einem Mangel an
Perspektiven gleichsetzen. Er und andere junge Menschen fithlen sich zwischen
Hoffnungslosigkeit und dem Wunsch nach Verdnderung gefangen. Der Begriff
»Arbeitslosigkeit™ stammt aus einem anderen, modernen gesellschaftlichen Kontext. In einer
von bauerlichen Strukturen geprigten Gesellschaft wie der Ixil-Gesellschaft wird der Begriff
,Arbeitslosigkeit verwendet, um die fehlende Arbeit zu bezeichnen, die im formellen Sektor
fiir einen monetéren Lohn geleistet wird. Die Arbeit zur Erhaltung der Subsistenz, auf der Milpa
und im Haushalt sowie in der comunidad, wird als wenig erstrebenswert betrachtet, da von
dieser Arbeit nicht die ertrdumte ,,Verbesserung™ der Lebensumstinde zu erwarten ist. Es
mangelt sowohl an Vorbildern als auch an Erfolgsgeschichten jenseits von Migration. Eine
Verbesserung der Lebensumsténde erfordert nicht nur einen verdnderten Lebensstil mit deutlich
mehr modernen Annehmlichkeiten, sondern auch die Mdglichkeit der Selbstverwirklichung?!.
Diese Entwicklung lédsst sich einerseits durch eine Personlichkeitsentwicklung im Sinne
Wilhelm von Humboldts begreifen, der die Entwicklung der Personlichkeit als zweite Sdule der
Bildung definierte (von Henting 1996), und andererseits durch eine Bewusstseinsbildung im
Sinne Paulo Freires (1975 ['1968]), der diese als Voraussetzung fiir die gesellschaftliche
Teilhabe definierte.

Viele Jugendliche und junge Erwachsene befinden sich in diesem ,,sozialen Schwebezustand®.
Sie sind nicht in das Bildungssystem integriert und gehen entweder einer Tatigkeit im
informellen Sektor nach oder sind nicht ithrem Bildungsgrad entsprechend beschiftigt. Die
Beschiftigung im informellen Sektor, der auch als ,,Uberlebenssektor bezeichnet wird, fiihrt
dazu, dass viele indigene Frauen und Méanner gesellschaftlich unsichtbar bleiben, wodurch auch
ihre Kompetenzen, Fahigkeiten und ihr Wissen marginalisiert werden (Wotherspoon 2015: 93).
Diese als ,Einbahnstralensituation” bezeichnete Konstellation resultiert in politischem
Misstrauen sowie einem signifikanten Risiko sozialer Exklusion (Bellino 2017: 4). Jugendliche
sehen sich in zahlreichen Regionen mit der Herausforderung konfrontiert, dass ihre
Handlungskompetenz eingeschriankt zu sein scheint. Dies kann dazu fiihren, dass sie sich
entweder flir die Migration entscheiden oder in die Kriminalitit abrutschen. Die Zunahme von
Kriminalitdt und Gewalt unter Jugendlichen, nicht nur unter den sogenannten maras, zeigt eine

deutliche Verbindung zu diesem Phdnomen. Kriminalitdt und Gewalt sind in Guatemala auf

23! Interview Rosalina Brito, 16 Jahre, Nebaj, 15.03.2015.

204



unterschiedlichsten Ebenen priasent und allgegenwirtig (Carmack 2009: 186; Copeland 2019:
8). Als indigene Jugendliche miissen sie zudem téglich eine Entscheidung dariiber treffen, wie
sie die Traditionen ihrer comunidad sowie die Zugehorigkeit zu einer seit jeher marginalisierten
Gruppe in Einklang bringen und gleichzeitig die Anspriiche und Versprechen der modernen,

globalisierten Welt beriicksichtigen konnen.

Ungeachtet aller Hiirden und Gefahren scheint fiir viele Jugendliche die Migration®* in die
USA die einzige Perspektive zu sein. Trotz vieler Geschichten des Scheiterns, von Toten oder
finanziell ruinierten Deportierten dienen jene Familien in den Gemeinden als Vorbild, die iiber
groBeren  finanziellen Wohlstand verfiigen wund diesen auf die erfolgreiche
Migrationsbiographie eines Familienmitglieds zuriickfiihren (L6fving 2009: 156, Stefoni 2012:
html). Primére Push-Faktoren sind Armut in den marginalisierten indigenen Gemeinden, sich
verschirfende lokale Landknappheit und Mangel an Arbeitspldtzen im formellen Sektor (Little
2009: 2). Statistisch erfasst werden sie, als unbegleitete Kinder, nifios no acompaiiados®*,
oftmals erst dann, wenn sie als Deportierte wieder guatemaltekischen Boden unter den Fiilen
haben. Die Kinder und Jugendlichen bewegen sich in volliger Illegalitdt, abseits von allen

staatlichen Kontrollen und ohne jeden Schutz. Sie setzen sich vielen, teils lebensbedrohlichen

Gefahren aus (OREMI 2018: html)**.

7.2 Schulische Bildung in Guatemala

Der Schulunterricht wies iiber einen erheblichen Zeitraum hinweg eindeutige ethnozidale
Merkmale auf und zielte auf die vollstindige Assimilation der indigenen Bevolkerung ab.
Jacinto Cobo berichtete aus seiner Schulzeit in den 70er Jahren, dass Unterhaltungen auf Ixil
sofort Bestrafungen nach sich zogen, die nicht selten den Einsatz physischer Gewalt
beinhalteten*>. Wihrend des Biirgerkriegs war der Schulbesuch in vielen Regionen des
Hochlands stark eingeschriankt, da Schulen und Lehrkrifte zu Zielobjekten von Aggressionen
wurden. Trotz des Krieges stattfindender Unterricht trug zur Intensivierung der assimilierenden

Praktiken bei (Cojti Cuxil 2005).

232 Zu internationaler Jugendmigration als modernes, globales Phinomen existiert eine Fiille von

Forschungsliteratur, z. B. die Arbeiten von Lauren Heidbrink und Giovanni Batz.

233 Zwischen Januar und Oktober 2018 wurden durchschnittlich 38 Kinder und Jugendliche alle 24h aus den
USA nach Guatemala riickgefiihrt (OREMI 2018).

23 Uber ihren Verbleib und die Dramatisierung ihrer Situation durch die rezente Einwanderungspolitik der USA,
nicht zu vergessen die damit einhergehenden Menschenrechtsverletzungen, zu forschen, bedarf einer anderen
Studie und ist nicht Gegenstand dieser Arbeit.

2335 Interview, 25.03.2015, Nebaj.

205



Im Alter von drei bis sechs Jahren besteht die Mdglichkeit, eine Vorschule zu besuchen, wobei
es sich um ein freiwilliges und nicht weit verbreitetes Angebot handelt. Ab dem sechsten
Lebensjahr besteht Schulpflicht, von sechs bis zwolf Jahren erfolgt die Beschulung in der
Grundschule (primaria), von 13 bis 15 Jahren in der Mittelschule (1. bis 3. basico) und die
weiterfilhrenden berufsbildenden oder allgemeinbildenden Schulen (diversificado bzw.

magisterio) konnen ab 16 Jahren besucht werden (Mineduc 2019: html).

Die aktuellen Schulbesuchszahlen sind als niedrig zu bewerten. Zudem ist nach Abschluss der
Primarbildung ein signifikanter Riickgang der Schiilerzahlen zu verzeichnen. Im Jahr 2023
besuchten im departamento El Quiché 65,01 % der Kinder im schulpflichtigen Alter eine
Klasse in der Grundschule. Die Geschlechterverteilung wies eine dhnliche Verteilung auf: 65,24
% der schulpflichtigen Jungen und 64,78 % der schulpflichtigen Madchen waren im jeweiligen
Schuljahr eingeschrieben. Fiir die Mittelschule (bdsico, 13 bis 15 Jahre) sanken die Zahlen auf
12,02 % der Jugendlichen (12,01 % Jungen, 12,03 % Maidchen) im entsprechenden Alter in
einer beliebigen Klasse der Mittelschule. 7,67 % der 16 Jahre oder &lteren Jugendlichen
begannen 2023 in einer weiterfiihrenden Schule des ciclo diversificado. Dabei war der Anteil
der Midchen leicht héher (7 %) als der der Jungen (5,24 %)**°. Genderbasierte Ungleichheit
ist, wie die Zahlen von 2023 zeigen, deutlich zuriickgegangen. Die Statistiken auf Ebene der
departamentos beriicksichtigen jedoch weder die Differenz zwischen der Ladino- und der
indigenen Bevolkerung noch die Diskrepanz zwischen der Bevolkerung in ruralen und urbanen
Regionen (siehe weiter unten). Die Entwicklungsmoglichkeiten der Jugendlichen in den
landlichen Regionen leiden unter ungleichem Zugang zu Bildung und stark schwankender
Qualitit der Bildung, die sie erhalten konnen. Guatemala bleibt ein von Ungleichheit geprégtes

Land.

Die Unterzeichnung der Friedensvertrige wurde von der Hoffnung begleitet, dass durch
Bildung die Ungleichheit der guatemaltekischen Gesellschaft bekdmpft und somit ein
friedliches Zusammenleben erreicht werden konnte. GemiB3 dieser Theorie sollten die

Nachkriegsgenerationen in Schulen zu Biirger*innen mit einer neuen nationalen Identitdt

236 Das guatemaltekische Bildungsministerium verdffentlicht umfassende jihrliche Statistiken zum Schulbesuch
auf seiner Internetprédsenz https://estadistica.mineduc.gob.gt/anuario/home.html# und éltere Zahlen zum
Schulbesuch auf Ebene der municipios
https://estadistica.mineduc.gob.gt/anuario/data/anuario/2012/data/Historico/Historico_Inicial Municipal.pdf
(Zugriff 02.02.2025).

206



geformt werden, basierend auf Prinzipien der demokratischen Biirgerschaft und der
gleichwertigen Anerkennung der politischen, kulturellen, 6konomischen und spirituellen
Rechte aller Guatemaltek*innen (Peace Accords 1996: 39; Heckt 1999). Problematisch ist
jedoch, dass das Bildungssystem mit seinen Institutionen ein Ergebnis des von Kolonialismus

und Assimilationspolitik gepriagten Umgangs mit Ungleichheit und Wissensbeziehungen ist.

Zwar konstatiert der UNESCO Monitoring-Report Education for All (2014) fiir Guatemala eine
Verbesserung in den Bereichen Literalitdt und Gender-Gap in den Jahren 2000-2013, jedoch
bleibt die Inklusion der indigenen Vdlker, und insbesondere von Frauen und Menschen mit
Behinderung, hinter den Zielsetzungen zuriick. Auch die Qualitdt der formalen Bildung ist laut
MINEDUC nicht ausreichend. Bildung stellt einen Schliisselfaktor fiir Ungleichheit dar, und
dies selbst dann, wenn sie tatséchlich stattfindet. In der guatemaltekischen Gesellschaft werden
indigenen Jugendlichen nur sehr begrenzte Mdglichkeiten geboten, aus eigener Kraft einen
sozialen Aufstieg zu vollziehen, der allein durch Bildung realisiert werden kann. Anderungen
lassen sich nur schwer und langsam umsetzen und sind auch nur von dem Punkt aus moglich,
an dem sich die Gesellschaft gerade befindet. Die Partizipation indigener Volker in
kontempordren Gesellschaften ist nach wie vor von ungleichen Macht- sowie
Wissensverhéltnissen gepriagt. Dennoch zeichnet sich im Zuge vielfdltiger Bemiihungen,
Bildung zu dekolonisieren, ein Wandel hin zu Anerkennung und Férderung indigenen Wissens

und dazugehdriger Lernformen ab (Wotherspoon 2015: 77).

Selbst eine mit guten Absichten entwickelte Bildungspolitik kann sich nachteilig auf die
Bestrebungen auswirken, die indigene Sprache, Kultur und Identitét zu schiitzen und zu stirken.
Den nationalen Bildungsprogrammen liegen in der Regel Ziele wie die Stirkung einer
einheitlichen nationalen Identitdt oder Patriotismus zugrunde, wobei ethnische Hintergriinde
oftmals keine Rolle spielen oder unerwiinscht sind (Jacob et al. 2015: 6). So treibt Guatemala
die Konstruktion einer einheitlichen nationalen Identitit ,,Yo soy puro guatemalteco* >*7 voran,

in der die indigene Identitdt nicht zum Tragen kommt. Darin manifestiert sich ein dem

Bildungssystem und insbesondere der Educacion bilingiie intercultural inhdrentes Dilemma.

Des Weiteren ist festzustellen, dass in ruralen indigenen Gemeinschaften eine Ablehnung

formaler Schulbildung durch zahlreiche Eltern besteht. Diese Ablehnung ist auf

237 Die Schultage beginnen landesweit mit dem Hissen der guatemaltekischen Nationalflagge, Salutieren und
Singen der vollstdndigen Nationalhymne (Maxwell 2009: 92).

207



assimilatorische Strategien, Repression und Lebensferne zuriickzufiihren, wie das Beispiel von
Jacinto Cobo (siche oben) zeigt. Scheitern indigene Kinder und Jugendliche in ihrer
Bildungsbiografie, wird von den Mitgliedern der dominanten Bevolkerung die Schuld dafiir
den Betroffenen zugewiesen. Das Versagen der indigenen Gesellschaft als Kollektiv wird dabei
suggeriert und die fehlende Féhigkeit, sich in der ,,modernen Welt* zu behaupten, wird als
Grund fiir das Scheitern der indigenen Kinder und Jugendlichen angefiihrt (Reyhner und Kumar

Singh 2015: 16).

7.2.1 Léndliche Peripherie, Beispiele aus der Ixil-Region

Die durchschnittliche Dauer des Schulbesuchs von Erwachsenen in Ixil-Region belief sich im
Jahr 2010 auf dreieinhalb Jahre. CONALFA veroffentlichte im Jahr 2023 aktuelle Zahlen zu
[lliteralitdt aus den municipios des departamento El Quiché. San Gaspar Chajul hat mit einer
Analphabetismusquote von 43,95 % die dritthochste Quote in El Quiché. San Juan Cotzal
verzeichnet 37,55 % und Santa Maria Nebaj 33,57 % (2023: html). CONALFA fiihrt die
Hauptursachen fiir Schulabbrecher*innen und hohe Quoten des Analphabetismus neben
qualitativ unzureichendem Unterricht auf folgende Faktoren zuriick: extreme Armut,
schwindende Erndhrungssicherheit, frithe Elternschaft und die daraus resultierende
Notwendigkeit, einer Lohnarbeit nachzugehen (2023: html). Seit Abschluss der
Friedensvertrige wurde das Bildungssystem durch internationale Organisationen mit
finanziellen Mitteln und Impulsen unterstiitzt. Ein wesentlicher Aspekt hierbei war die
Einbeziehung historischer Erinnerungen als Grundlage fiir das zukiinftige Zusammenleben
sowie die Implementierung von Friedenserziehung in den Politik- und Sozialkundeunterricht.
Die Grundschulen in der Ixil-Region, wie sie in den Abbildungen 25-28 dargestellt sind, sind
in der Mehrzahl als ,bilinguale interkulturelle Schulen* konzipiert. Wie die Abbildungen
zeigen, bestehen diese Schulen meist aus einem oder zwei Klassenrdumen, in denen in
jahrgangstibergreifenden Lerngruppen unterrichtet wird. Fiir die unterrichtende Lehrkraft
besteht in der Regel die Herausforderung, den Unterricht in sdmtlichen Fachern zu
gewihrleisten. Dem Schulgebdude angegliedert befindet sich in der Regel ein kleines
Kiichenhaus. GroBere Schulen mit mehr als zwei Lerngruppen verfiigen iiber eine Schulleitung
vor Ort sowie eine administrative Kraft. Die verfligbaren materiellen Ressourcen reichen von
méBig bis kaum vorhanden. Die Schulhiitte in Turaanza bietet keine lernforderliche Atmosphére
(vgl. Abb. 27). Turaanza ist ein caserio Nebajs, in dem aus den CPR zuriickgekehrte Familien

von der Regierung ein Stiick Land und eine casa de tablas erhalten haben. Die Schule befand

208



sich 2009/10 in einem desolaten Zustand und wurde aufgrund einer fehlenden offiziellen

Lehrkraft von der Gemeinschaft selbst verwaltet.

In Guatemala wurden nach der Unterzeichnung der Friedensvertrige mehrere
Bildungsreformen implementiert. Allerdings gestaltet sich deren Umsetzung, insbesondere in
den ruralen, peripheren Gebieten, als problematisch. Trotz der in den Regierungsprogrammen
geduflerten Rhetorik, die auch auf die Situation in den landlichen Gebieten eingeht, fokussieren
sich sowohl die schulischen als auch die auBerschulischen Programme auf urbane oder
halburbane Regionen. Dies resultiert in einer unzulidnglichen Bildungsinfrastruktur und
erschwert den Zugang zu Bildung fiir die Mehrheit der ldndlichen Bevolkerung (Torres 2009:
92). In den Provinzhauptstddten Nebaj, Chajul und Cotzal sind weiterfiihrende Schulen
angesiedelt. Den Schiilerinnen und Schiilern stehen zwei Optionen zur Verfligung, wenn sie aus
den umliegenden Dorfern stammen: Entweder sie kommen bei Verwandten oder Bekannten in
Nebaj unter oder sie nehmen am Unterricht der felescundaria teil. Die Familien sehen sich mit
betrachtlichen finanziellen Herausforderungen konfrontiert, wenn sie das Schulgeld fiir ihre

Kinder aufbringen wollen.

In einigen Familien wird Schulbildung als eine zusétzliche Aktivitét fiir die Kinder betrachtet,
die einen erheblichen Teil der Zeit in Anspruch nimmt und in der die Kinder nicht als
Arbeitskréfte zur Verfligung stehen. Diese Einstellung ist auch dafiir verantwortlich, dass die
Anwesenheit der Kinder wihrend des Unterrichts unregelmifBig ist und die Zahl der
Schulabbrecher*innen sehr hoch ist. Maidchen miissen oft aufgrund einer frithen
Schwangerschaft ihre Bildungsbiografie abbrechen. Daher muss Bildung als Humankapital in
den indigenen comunidades besondere Voraussetzungen erfiillen, um einen positiven Einfluss
auf das Selbstbild der Mitglieder und die Lebensqualitit zu haben. Es ist festzustellen, dass
soziale Ungleichheit nicht allein durch die Gewédhrung von Zugang zu geeigneter Bildung fiir

marginalisierte und diskriminierte Bevolkerungsgruppen iiberwunden werden kann.

7.2.2 Mayasprachen als Unterrichtssprachen und escuelas mayas

Mayasprachen als Unterrichtssprachen erhielten in der Mitte der 1960er Jahre Einzug in die
Schulen, jedoch weiterhin unter der Pramisse, die castellanizacion, die Assimilation der
indigenen Kultur an die spanischsprachige, zu erleichtern. Erst 1985, mit dem Programm

PRONEBI (Programa Nacional de Educacion Bilingiie), wurden erste ernsthafte Versuche

209



unternommen, durch bilingualen Unterricht die indigenen Sprachen und somit auch die eng mit
den Sprachen verkniipften kulturellen Konzepte Teil des Bildungssystems werden zu lassen
(Becker / Richards 1996: 210-213). Engagierte Lehrkréfte, Eltern und lideres comunitarios
griindeten 1993 die Dachorganisation ACEM (A4sociacion de Centros Educativos Mayas) und
die ersten escuelas Mayas wurden gegriindet. 1996 erfolgte mit den Friedensvertragen die
offentliche Anerkennung sowohl der Existenz als auch der Notwendigkeit der escuelas Mayas.
Seit 1997 sind die Schulen vom Bildungsministerium anerkannt und Teil des Schulsystems.

Auch die Finanzierung erfolgt mit 6ffentlichen Geldern (ACEM 2018: html).

,Die Maya Bildung und Erziehung ist ein System intergenerationaler Traditionen, welches die
Basis ihrer Nachhaltigkeit darstellt.*“>*® Dieses Leitbild der Maya-Schulen orientiert sich an der
in den Familien praktizierten educacion maya. Sie umfasst orale Traditionen und religidse
Weltsicht, Wissen {iber den Subsistenzlandbau, Regeln und Gesetze des sozialen
Zusammenlebens — kurz alle Punkte, die flir das tégliche Leben in der comunidad essenziell
sind. Es handelt sich im Prinzip um die Vermittlung allgemeiner Aspekte von Sozialisation, und
zwar Werte, Fertigkeiten und Kompetenzen, die in den indigenen comunidades von Bedeutung
sind und in konventionellen formalen Bildungseinrichtungen nicht beachtet werden

(Wotherspoon 2015: 78).

Das Konzept der Maya-Schulen®*” ist eine der ersten Manifestationen von Emanzipation und
Dekolonisation, da es die Institution ,,Schule” nach den Bediirfnissen der indigenen
comunidades gestaltet und nicht versucht, indigene Werte und Traditionen als unintegriertes,
unsystematisches Anhédngsel in das bestehende System zu integrieren (Becker / Richards 1996:
216-220; Wotherspoon 2015: 89). Educacion indigena hat nicht nur Jahrhunderte {iberdauert,
sondern ist auch in der jlingeren Vergangenheit zunehmend Inhalt und Ausdruck von
Widerstand und Kritik an hegemonialer, marginalisierender Bildungspolitik. Es kam jedoch
nicht zu einer konsequenten, flichendeckenden Umsetzung von Bildung, die sich an educacion

indigena orientiert und indigene Methoden einbezieht (Heckt 1999: 324, Bellino 2017).

28 La Educacién Maya en Guatemala es un sistema de tradiciones intergeneracionales que es la base de su
sostenibilidad (ACEM 2018: html).

239 In der Ixil-Region traten zu der Zeit der Feldforschung keine escuelas mayas in Erscheinung, die die
educacion maya aus dem Bereich der Familie in den formalisierten Kontext einer Schule integrieren.

210



Mitte der 2010er Jahre begann das Bildungsministerium mit der Implementierung einiger
Reformen und Programme mit dem Ziel, EBI (Educacion Bilingiie Intercultural) qualitativ zu

verbessern und ihre Verbreitung zu erweitern.

Bildung in Guatemala durchlief eine ambivalente Entwicklung. In vorwiegend privaten
Bildungseinrichtungen, deren Lehrkorper und Direktoren der Maya-Bewegung angehdren,
wird eine positive Wiederwertschitzung der ethnischen Identitét gefordert. Dies geschieht
mittels Aktivitdten und Initiativen, die sich an den Punkten der Friedensvertridge orientieren.
Gleichzeitig erfahren derartige Aktivitditen Widerstand und Bedrohung von auflerhalb. Die
Ablehnung des Unterrichts in den Mayasprachen seitens der Eltern ist keine Seltenheit. Ein
wesentlicher Aspekt dieser ablehnenden Haltung ist die Wahrnehmung einer als unangemessen
erachteten Vermittlung von Sprachunterricht in einer Mayasprache. Vielmehr wird von den
Eltern die Auffassung vertreten, dass es aus ihrer Perspektive zielfithrender wire, wenn den
Kindern stattdessen Sprachunterricht in Englisch oder sogar Deutsch und Franzosisch
angeboten wiirde (Dary 2007: 78). Die indigene Sprache wird dem Fortschritt und der
Entwicklung als hinderlich angesehen und hauptsidchlich mit Armut und kleinbduerlicher
Landwirtschaft assoziiert — sie ist stigmatisiert (Jacob 2015: 131). Die Eltern, die sich gegen
den Sprachunterricht aussprechen, sind nicht mehr (ausschlieBlich) in der Landwirtschaft tétig,
sondern betreiben ein kleines Unternehmen und sind haufig auch Angehorige der politischen
Fiihrungsriegen in den Provinzhauptstiddten. In der Literatur wird die indigene Mittelschicht
mitunter als aufstrebende ,,Bourgeoisie” bezeichnet (Hale 2004: 17). Sie haben ein positives
Bild ihrer eigenen Person als erfolgreichen indigena (indigena de éxito), lehnen aber
gleichzeitig religidse Praktiken und Sprache als riickstindig ab (cosas de antes) (Dary 2007:
79). So nehmen sie ambivalente Rollen in den comunidades ein. Verschiedene Auspragungen
von Mikro- bzw. Makroaggressionen gegen indigene Volker flihrten dazu, dass Individuen sich
von ihrer Sprache abwenden und sie als hinderlich fiir den sozialen Aufstieg in der

Mehrheitsgesellschaft erachten (Jacob 2015: 131).

Die gegenwirtigen Arbeitsschwerpunkte des Bildungsministeriums konzentrieren sich auf die
Forderung der schulischen Infrastruktur, die Qualitdt des Unterrichts sowie die Sicherstellung
des Vorschul- und Grundschulunterrichts. Die Reformen und finanziellen Zuwendungen
forderten iiber einen lingeren Zeitraum hauptsdchlich die Primarbildung. Nun riicken die
Uberarbeitung des Bildungsplans fiir die Sekundarschulen (CNB, Curriculo Nacional Base)

sowie die entsprechende finanzielle Forderung in den Fokus.

211



7.3 EBI — Educacion Bilingiie Intercultural

Das Bildungsministerium definierte 2017 Educacion Bilingiie Intercultural fiir Guatemala als
gleichzeitige und gleichberechtigte Beschulung in zwei Sprachen — der Muttersprache (L1) und
der spanischen Sprache (L2). Dem zugrunde liegt ein Verstindnis von Bilingualitit, wonach
eine bilinguale Person zwei Sprachen auf muttersprachlichem Niveau beherrscht, da sie in einer

zweisprachigen Umgebung aufwéchst.

EBI basiert zudem auf der Definition von Interkulturalitdit der UNESCO. ,,Interculturality:
Refers to the existence and equitable interaction of diverse cultures and the possibility of
generating shared cultural expressions through dialogue and mutual respect” (2005: Article
4.8). Demnach bedeutet Interkulturalitit, dass diverse Kulturen existieren und in einen
gleichwertigen Austausch miteinander stehen. Daraus entsteht die Moglichkeit, gemeinsame

kulturelle Aussagen mittels Dialoges und gegenseitigen Respekts zu schaften.

Laut UNESCO und ihren Leitlinien fiir interkulturelle Bildung und Erziehung bietet
Schulbildung idealerweise allen Schiilerinnen und Schiilern die Moglichkeit, die kulturellen
Unterschiede in ihrer Lebenswelt wahrzunehmen und zu verstehen (UNESCO 2006: 30-31).
Ziel ist es, einen respektvollen und verstindnisvollen Dialog zwischen unterschiedlichen
Volkern in einem diversen Staat zu ermodglichen. In Guatemala soll das Miteinander von vier
Volkern ausgehandelt werden: das der Maya, das der Garifuna, das der Xinka und das der
Ladino (Mineduc 2020: html). In dieser Selbstdarstellung des Bildungsministeriums findet die
machthabende Elite, die sich selbst ,,als weill und rein europdisch* versteht, keine Beachtung
(Kalny 2017: 75). Obwohl dieses Selbstverstindnis der Elite nicht den Tatsachen entspricht
(Arza 1995: 190), trigt es dennoch zur Persistenz der diskriminierenden politischen Situation

Guatemalas bei.

Als Ziele formuliert das Ministerium sowohl die Unterstiitzung der Identitdtsbildung als auch
einen fundamentalen Beitrag zur Verminderung von Ungleichheit der gesellschaftlichen
Teilhabe und echtes interkulturelles Miteinander:

La Educacion Bilingiie Intercultural — EBI — es el desarrollo y modalidad educativa
planificado y elaborado en dos idiomas: la lengua materna o primer idioma (L1) y el
espafiol (L2); que promueve la convivencia entre personas de diferentes culturas,

212



dirigido a los cuatro pueblos que cohabitan en el territorio guatemalteco: Maya,
Garifuna, Xinka y Ladino®*’,

La EBI es el eje en el cual se construye la identidad y proporciona las herramientas
necesarias para que los cuatro pueblos que cohabitan en Guatemala amplien sus
oportunidades de crecimiento local, regional y nacional, logrando el pleno desarrollo de
su potencial en los ambitos de la vida social para una verdadera convivencia
intercultural?*! (Mineduc 2020: html).

Auf Grundlage dieser Definition und der tibergeordneten Ziele wurden mittel- und langfristige
Zwischenziele sowie ein Mallnahmenkatalog formuliert. Das Ministerium verdffentlichte keine
Daten, aus denen ersichtlich wire, welche Ziele bereits erreicht wurden und welche

MaBnahmen ergriffen, evaluiert und fortgefiihrt oder angepasst wurden.

Die ersten nach dem bilingualen interkulturellen Konzept arbeitenden Schulen wurden in den
linguistischen Gemeinden der K’iche’, Kaqchikel, Q’eqchi’ und Mam gegriindet. Die
Etablierung der ,,Pilotschulen* markierte den Ausgangspunkt fiir die weitere Entwicklung
dieses padagogischen Konzepts. Die GroBe der linguistischen Gemeinschaft stellte dabei ein
entscheidendes Kriterium fiir die Auswahl geeigneter Standorte dar. Schulen in den Regionen
der Q’anjob’al, Ixil, Tz’utujil, Pogqomchi’, Achi, Akateko, Awakateko, Chuj, Popti’, Mopan,
Xinka und Garifuna wurden ergidnzt. Dabei stand zundchst der Vorschulbereich im Fokus, es
folgte eine schrittweise Ausweitung auf die Grundschulbildung bis zur 4. Klasse. Damit einher
ging die systematische Weiterbildung von Lehrkriften zu maestros bilingiies in ihren jeweiligen
Muttersprachen. Zudem wurde didaktisches Material erstellt, vornehmlich zur
Alphabetisierung und darauf aufbauend zur Lesekompetenz in den Mayasprachen sowie in
Mathematik. AuBerdem sollte die Lehrkriftebildung fiir den bilingualen interkulturellen
Bereich einer eigenen Universidad Maya angegliedert werden:

Meta No. 5 Escuelas Normales Bilingiies Interculturales fortalecidas en cuanto a
metodologia y formacion de docentes bilingiies interculturales, Accion No. 5.6 Vincular
la formacion inicial docente Bilingiie intercultural con la Universidad Maya. **
(Mineduc 2020: html)

240 Interkulturelle bilinguale Erziehung — EBI — ist eine Entwicklungs- und Erziehungsmethode, die in zwei

Sprachen geplant und durchgefiihrt wird: in der Muttersprache oder ersten Sprache (L1) und in Spanisch (L2).
Sie fordert die Koexistenz zwischen Menschen verschiedener Kulturen und richtet sich an die vier Volker, die in
Guatemala zusammenleben: Maya, Garifuna, Xinka und Ladino.*

241 EBI ist die Achse, auf der sich die Identitit aufbaut, und stellt den vier Volkern, die in Guatemala
zusammenleben, die notwendigen Instrumente zur Verfiigung, um ihre Mdglichkeiten flir lokales, regionales und
nationales Wachstum zu erweitern und ihr Potenzial in den Bereichen des sozialen Lebens fiir ein echtes
interkulturelles Zusammenleben voll zu entfalten.*

242 Ziel Nr. 5 Stirkung der interkulturellen zweisprachigen Lehrerausbildungsstitten in Bezug auf Methodik und
interkulturelle zweisprachige Lehrerausbildung, Aktion Nr. 5.6 Verkniipfung der interkulturellen zweisprachigen
Lehrerausbildung mit der Maya-Universitét.

213



Educacion Bilingiie Intercultural wird jedoch nicht dazu fiihren, dass die Kompetenz in der
spanischen Bildungssprache obsolet wird. Sie bleibt unverzichtbar fiir den sozialen Aufstieg
sowie die aktive Teilhabe an der Gestaltung der Gesellschaft. Sowohl Eltern, Schiilerinnen und
Schiiler als auch Lehrkrifte sind sich dessen bewusst, und darin wurzelt auch die in manchen
Familien verbreitete abnehmende Wertschiatzung der indigenen Sprachen. Dies ist eine weitere
Facette der oben beschriebenen widerspriichlichen Dynamik von ,,Bildung* (Bourdieu 2009;

Wotherspoon 2015: 82-85).

Die konstruierte Interkulturalitdt, die durch Akteure wie Politiker*innen oder Policymaker
erzeugt wird, ist ein Beispiel flir die widerspriichliche Dynamik, die in diesem Kontext entsteht.
Alte Muster kolonialer oder unterordnender Sichtweisen auf,,das Andere* werden reproduziert
und alte Machtpositionen gestirkt. Dies steht im Widerspruch zu den Idealen der
Interkulturalitit. Interkulturalitit zielt auf Interaktion und Dialog zwischen Personen
unterschiedlicher kultureller Hintergriinde ab und strebt die Uberwindung vielfiltiger
Asymmetrien an, die die Wahrnehmung von ,,dem Anderen als gleichwertiges Subjekt mit

Identitat und Handlungskompetenz verhindern (Llanes Ortiz 2008: 50-51).

7.3.1 Ausbildung der Lehrkrifte

Kulturelle Werte und Kulturerbe konnen nur weitergegeben werden, und zwar auch an die nicht-
indigenen Bereiche der ,multikulturellen” Gesellschaft Guatemalas, wenn die
Rahmenbedingungen, wie beispielsweise die Befdhigung der Lehrkrifte zu echtem

interkulturellem Handeln, erfiillt werden.

Von 1987 bis 1993 war insbesondere die Universidad Rafael Landivar (URL) mit dem
Programm PRODIPMA (Desarrollo Integral de la Poblacion de Guatemala — ,Integrale
Entwicklung der Bevolkerung Guatemalas®) an der professionellen Ausbildung von explizit
Maya-Lehrkriften und Maya-Akademiker*innen verschiedener Fachrichtungen als
Multiplikator*innen beteiligt. Neben der Ausbildung zu Arzt*innen, Anwilt*innen und
Verwaltungskriften zielte das Programm in erster Linie auf moglichst weitreichende

Alphabetisierung (Maxwell 2009: 86). Seit 2005 bietet die URL mit dem Programm

214



Edumaya?* eine professionelle Ausbildung fiir bilinguale Lehrkrifte?**. Den Arbeitsbereich
Alphabetisierung von Jugendlichen und jungen Erwachsenen auerhalb des Schulsystems hat
ebenfalls die US-Hilfsorganisation USAID mit dem Programm Leer y Aprender (Lesen und

Lernen) {ibernommen?*.

Bereits kurz nach Abschluss der Friedensvertrige wurde an einer Bildungsreform gearbeitet.
1997 wurde die COPARE, Comision Paritaria de Reforma Educativa (,Parititische
Kommission fiir die Bildungsreform*), eingerichtet. Ihr Fokus lag auf der Aufwertung der
Lehrkrifteausbildung im Vorschul- und Primarbereich auf ein universitdres Niveau. Traditionell
erfolgte die Lehrkrifteausbildung im Vorschul- und Primarbereich an weiterfiihrenden Schulen
(Escuelas Normales de Educacion Media, Ciclo Diversificado), nur die Ausbildung der
Lehrkrifte im Sekundarbereich erfolgte an Universitéiten. Jedoch dauerte es langer als 15 Jahre,
die Reform zu konkretisieren. Im Jahr 2003 wurden die Escuelas Normales testweise in
Einrichtungen der Educacion Superior (der tertidiren Bildung) umgewandelt. Aufgrund der
Schwierigkeiten bei der Implementierung der Reform und mangelnder Weitsicht hinsichtlich
der nétigen Konditionen trat diese 2004 auBer Kraft. Das Ausbildungscurriculum zum
Magisterio de educacion infantil intercultural bilingiie umfasste bereits in der Fassung von
2006 verpflichtende Lehrveranstaltungen, die explizit die soziale Realitdt thematisieren,
Realidad Social Cultural: Cultura, ldentidad y Derechos Humanos (,,Soziokulturelle Realitét:
Kultur, Identitdt und Menschenrechte*) und zur Demokratie- und Wertebildung Enfoques
Pedagogicos: Educacion para la democracia y en valores (,,Padagogische Ansétze: Erziehung
zur Demokratie und Werteerziehung)?*°. 2009 wurde die Aufgabe, eine Ubereinkunft zur
Transformation der initialen Lehrkrifteausbildung zu finden, an die Steuergruppe
Lehrkrifteerstausbildung (Mesa Técnica de FID, Programa de Formacién Inicial Docente) **

iibertragen (UNESCO 2017: 134).

243 Das Programm erhilt Fordermittel der US-amerikanischen Agency for International Development.

244 Aktuelles Studienangebot des Studiengangs Licenciatura en Educacion Bilingiie Intercultural (Campus
Quiché):

http://www.url.edu.gt/Portal URL/Archivos/18/archivos/Lic %20EBI%20CMYK %2 0quiche%20PATHS. pdf? sm=c
11 (Zugriff 03.12.2020).

245 Siehe http://www.usaidlea.org/ebiloeza.html (Zugriff 03.12.2020).

246 Acuerdo Ministerial No. 167-2006 MAGISTERIO DE EDUCACION INFANTIL BILINGUE
INTERCULTURAL PENSUM,
http://www.mineduc.gob.gt/DIGECUR/documents/pensumPre/Magisterio%20Infantil%?20Intercultural%20Bilin
£%C3%BCe_Pensum.pdf, Zugriff 25.11. 2019.

247 Das Gremium bestand aus Vertreter*innen zahlreicher éffentlicher Institutionen und der Zivilgesellschaft.
Darunter befanden sich Beamte verschiedener Abteilungen des MINEDUC, Delegierte des Zentrums fiir
Lehrkraftebildung EFPEM der USAC, universitires Lehrpersonal, Studierende, Eltern und Lehrkdrper von
Bildungseinrichtungen unterschiedlicher Niveaus und aus verschiedenen Regionen des Landes. Zudem nahmen
folgende Verbiande am Prozess teil: Asociacion de Centros Educativos Mayas, Consejo Nacional de Educacion

215



Ende 2011 wurde ein neues Modell der Lehrkriftebildung vorgeschlagen und 2012 wurde ein
Entwurf der ,,Bildungsstrategie fiir eine qualitativ hochwertige Bildung der Kinder und
Jugendlichen Guatemalas* vorgestellt. Dieser Entwurf sah vor, den Ausbildungsgang des
magisterio umzugestalten und in den weiterfiihrenden Schulen einen Abschluss anzubieten, der
zum Studium an der Universitdt befdhigt und in den Bereichen Naturwissenschaften sowie
Literatur und Sprache im Hinblick auf Pddagogik/Bildungswissenschaft seinen Schwerpunkt
setzt (ebd.: 136). Ab 2013 wurde die Reform der Lehrkrifteausbildung im Primarbereich
sukzessive in unterschiedlichen Bereichen umgesetzt. Das bachillerato en Educacion befahigt
zum Studium an einer Universitdt. Vor der Reform war ein bachillerato nicht notwendig. Das
Bildungsministerium hat mit der Reform auf die mangelhaften Testergebnisse der Lehrkréfte in
Mathematik und Lesekompetenz reagiert (MINEDUC, Acuerdo ministerial 2013). Die
staatliche Universitdt San Carlos de Guatemala begann an ihren regionalen Standorten, die

248 7Zudem existierte ein Abkommen mit dem

Lehrkréfteausbildung anzubieten
Bildungsministerium zur Bereitstellung von Stipendien fir das Studium des
Primarschullehramtes (ebd.: 133, 136). 2015 begann die erste Kohorte (34.000 Studierende)
ithr Studium an den sechs Standorten der USAC. Das Studium des Primarschullehramts gliedert
sich klar in zwei Abschnitte (siche Tabelle 3 des MINEDUC). Die vorbereitende Phase wird an
weiterfiilhrenden Schulen absolviert (escuelas normales de educacion media, ciclo
diversificado). In der Vergangenheit konnte bereits nach Abschluss dieser Phase an
Grundschulen unterrichtet werden. Dies ist jedoch nicht mehr moglich. Zwischenzeitlich hatte
Colegio Paxil aus Nebaj gegen diesen Beschluss geklagt und eine Ausnahmegenehmigung
erwirkt, aber diese wurde zuriickgenommen. Die zweite Phase erfolgt an den regionalen
Zentren der USAC und bildet unterschiedliche Lehramter aus, Profesor de Educacion Primaria
Intercultural und Profesor de Educacion Intercultural Bilingiie in den allgemeinbildenden

Féchern. Abschliisse in Sport, Musik und Bildender Kunst berechtigen auch zum Unterrichten

an der Mittelschule.

In der folgenden Tabelle sind die Laufbahnen, die ausbildenden Institutionen, die Abschliisse

und Studienzeiten aufgefiihrt.

Maya, Asociacion de Maestros de Educacion Rural, Coordinadora Nacional de Comunidades Normalistas,
Asamblea Nacional del magisterio.

248 Die privaten Universititen sollten ebenfalls Studiengéinge zur Lehrbefihigung an Primarschulen laut
Bildungsministerium anbieten (UNESCO 2017: 137, MINEDUC Estrategia para una educacion de calidad para
la nifiez y juventud guatemalteca 2012b: 6).

216



Nivel educativo . P .
Tipo de institucion P Afios de
para el que Titulos / Carreras <z
formadora formacion
forman docentes
Escuelas Normales, Institutos . . ‘s .
. - Magisterio de Educacién Infantil
Inicial y Nacionales de Educ. . . e e
. . . i L. intercultural; e intercultural bilingiie; 3
Preprimaria Diversificada (educacién - . .
. . maestros de educacion preprimaria.
media) y Centros privados
. Bachiller en Ciencias y Letras con orientacion en
Fase Preparatoria: Escuelas s
. . Educacion;
. . Normales de educacién media ‘s .
Primaria o1 ) en Educacion Musical; 2
No habilita para ejercer la e
docencia en Educacion Fisica;
en Productividad y Desarrollo.
Profesor de Educacion Primaria Intercultural;
de Educacion Intercultural Bilingtie. 3
Profesor de Educacion Primaria en Educacion Fisica, | para
Universidad en Expresion Artistica, en Productividad grado de
Primaria ; P s y Desarrollo (Titulos técnico : ;
Fase Universitaria Habilitante ’ ol licenciatura
universitario)ez. Los docentes que egresan de estas (2 afios
orientaciones de la FID (educacion fisica, musica y mas)
productividad) también pueden desempeiiarse dando
clases en el nivel medio
iz . ~ . P entre 3y
Educacién Media: . . Profesor de Ensefianza Media en Pedagogia. -
. Lo Universidad ~ 3 afiosy
Ciclo Basico Profesor de Segunda Ensefianza. :
medio
< . - . - entre 3y
Educaciéon Media: . . Profesor de Ensefianza Media especializados en ~
. . e Universidad s . 3 afiosy
Ciclo Diversificado disciplinas del curriculum. medio

Tabelle 3 Studiensoll FID/Lehramt (MINEDUC o. J.:html)

Im Januar 2022 gab die USAC bekannt, dass sie die Lehrkrifteerstausbildung (Programa de

Formacion Inicial Docente, FID) zunidchst pausiert. Grund dafiir ist, dass das
Bildungsministerium keine der innerhalb der letzten sieben Jahre im FID ausgebildeten
Lehrkréfte eingestellt hatte. Dies flihrte zu abnehmendem Interesse der guatemaltekischen
Jugendlichen an einem Bachillerato de Ciencias y Letras, zu sinkenden Anmeldezahlen und in
der Folge zu gestrichenen Fordermitteln an die USAC selbst zur Durchfithrung der
Studiengénge. Die Universitit wies das MINEDUC erneut auf die mangelhaften
Grundkenntnisse der Absolvent*innen des bachilleratos in Mathematik hin und pochte auf eine
Evaluation der Qualitdt der beiden Ausbildungsabschnitte (USAC: html). Zudem stellen die
finanziellen Belastungen, die durch das verpflichtende mehrjéhrige universitdre Studium fiir
das Lehramt entstehen, fiir viele Absolventen des Bachilleratos aus ruralen und von Armut
betroffenen Regionen wie der Ixil-Region eine (zu) hohe Hiirde dar. Feliciana Herrera,
Vertreterin der alcaldia indigena Nebaj, berichtete zudem, dass das Universititsstudium fiir
eine Vielzahl potenzieller Studierender abschreckend wirke. In der Konsequenz ziehe manche*r

die Migration in die USA der Aufnahme eines Studiums vor’¥.

Die Besetzung von Stellen an ruralen, abgelegenen Standorten ist zudem durch die
Notwendigkeit der linguistischen Passung erschwert. An diesen Standorten besteht Bedarf an

Lehrkréften, die die jeweilige Sprache als Muttersprache beherrschen. Idealerweise stammen

249 personliche Kommunikation, 08.12.2022.

217



diese Lehrkrifte aus der Region, wodurch die Zusammenarbeit der Schule mit der

Gemeinschaft erleichtert wird>>°,

7.3.2 Praktische Umsetzung der Educacion Bilingiie Intercultural im Primarbereich

Die Nationale Bildungsstrategie 2016-2020 *3! verfolgte das Ziel, allen Kindern und
Jugendlichen, ungeachtet ihrer kulturellen und linguistischen Herkunft, einen unkomplizierten
und gesicherten Zugang zu schulischen sowie auBlerschulischen Bildungsangeboten zu
ermdglichen. Das folgende Beispiel aus Chuatuj illustriert die Herausforderungen bei der

praktischen Umsetzung von EBI im lédndlichen Raum:

Das Dorf Chuatuj gehdrt zum municipio Nebaj, wird aber ausschlieflich von K’iche’-
Sprecher*innen bewohnt (und befindet sich geographisch nidher an Aguacatan, wo Awakateko
gesprochen wird). Von Nebaj ist das Dorf nur zu Ful3 innerhalb von ungeféhr vier Stunden tliber
einen sich in engen Serpentinen die westlichen Ausldufer der Cuchumatanes
hochschlidngelnden Pfad zu erreichen. Das Leben in der Gemeinde bedeutet den Verzicht auf
simtliche , moderne Annehmlichkeiten®, inklusive Strom und flieBend Wasser. Wihrend
meines zweiwdchigen Besuchs in Chuatuj im Mai 2009 (mit Agua para la Salud) traf ich den
Lehrer nur an unserem Ankunftstag vor Ort an, an den restlichen Tage fand kein Unterricht statt.
In einem kurzen Gespréch sagte er, dass er sich in Chuatuj nicht wohlfiihle, da es so ,,primitiv*
sei. AuBBerdem belastete ihn, dass er aufgrund fehlender Kompetenz in K’iche’ nicht in der Lage
sei, seinem Lehrauftrag angemessen nachzukommen und in der Gemeinde zu kommunizieren.
Er war der jlingste Sohn einer kaufménnischen Ixil-Familie evangelikalen Glaubens aus Neba.
Viele der Familien, die eine indigene Mittelschicht in den urbanen Zentren auf dem Land bilden,
haben sich an ,,angenehmere, moderne Lebensumstinde gewohnt* (Dary 2007: 75). Durch die
administrative Zuordnung des Dorfes zum ixilsprachigen Nebaj entsteht hier zusitzlich zur
geographischen Abgeschiedenheit und den prekdren Verhéltnissen ein linguistisches Dilemma.
Dieses konnte nur durch besonderes individuelles Engagement im Sinne der Erhaltung der

indigenen Sprachen von der Lehrkraft gelost werden.

230 Wihrend in der Vergangenheit die Passung der Mayasprachen von entsendeten Lehrkréften und der
linguistischen Gemeinschaft aktiv vom Bildungsministerium vermieden wurde, besteht seit Mitte der 2000er
Jahre der Anspruch, die Lehrerstellen bestenfalls mit heimischen Lehrkriften zu besetzen (Maxwell 2009: 93).
21 Plan Estratégico de Educacion 2016-2020.
www.mineduc.gob.gt/portal/contenido/menu_lateral/quienes_somos/politicas_educativas/pdf/PLAN-
EDUCACION.pdf (Zugriff 25.11.2019).

218



Der Unterschied innerhalb der Ixil-Region selbst beim Vergleich der urbanen mit der ruralen
Unterrichtsversorgung und -teilnahme ist erheblich. Nach Angaben des Bildungsministeriums
besuchten in den beiden municipios Nebaj und Chajul vier von zehn Kindern und Jugendlichen
im schulpflichtigen Alter im Jahr 2018 eine Schule. Primdrer Grund fiir diese hohe
Absentismusquote ist die extreme Armut in den ldndlichen Gebieten und die sozialen
Notwendigkeiten, die sich aus ihr ergeben. Viele Kinder — und vor allem Méadchen — werden
durch familidre Verpflichtungen am regelméfBigen Schulbesuch gehindert. In vielen Familien
ist es unabdingbar, dass die Kinder schon frith Aufgaben im Haushalt tibernehmen. Dazu gehort,
auf jlingere Geschwister aufzupassen, beim Kochen und der Hausarbeit zu helfen, die Schafe
oder Ziegen zu hiiten, Feuerholz im Wald zu suchen und auf der Milpa zu helfen. Die Liste ldsst
sich noch fortsetzen. All diese Tétigkeiten vermitteln den Kindern wichtige Kompetenzen und
Wissen zur Bewiltigung des lokalen Alltags, aber sie nehmen auch Zeit in Anspruch, die nicht
zum Lernen genutzt werden kann. Aber auch die Kinder und Jugendlichen, die eine Schule
besuchen, haben allein aufgrund ihrer prekdren Lebensverhdltnisse signifikante
Herausforderungen  zu  bewidltigen. =~ Mangelerndhrung  fiilhrt  zu  schlechter
Konzentrationsfiahigkeit und einer hohen Anfilligkeit fiir Krankheiten, wihrend beengte
Lebensverhiltnisse ohne Raum und Ruhe zum Lernen keine forderlichen Umstédnde fiir eine

erfolgreiche Bildungslaufbahn darstellen.

In die Statistik des Bildungsministeriums flieBen sowohl staatliche als auch private®*? und
sowohl urbane als auch rurale Schulen ein. Eine Analyse der Statistiken ergibt jedoch, dass
diese Kategorien nicht beriicksichtigt werden. In Bezug auf die Abbruchquote und die Fille von
Absentismus weisen die Schulen in den ruralen Randgebieten die niedrigsten Zahlen auf. Die
Deklaration der Rechte der indigenen Volker von 2007 weckte insbesondere im Hinblick auf
Bildung und Erziehung Hoffnung. Jedoch blieb die Férderung von Kindern und Jugendlichen
in den ldndlichen Gebieten aufgrund unzureichender Strukturen und Inhalte hinter den

Moglichkeiten zuriick.

Dennoch garantiert selbst eine bessere Unterrichtsversorgung alleine nicht die Qualitdt der
Lehre. Nicht nur in der Ixil-Region erfolgt die Alphabetisierung der Kinder in Grundschulen
auf Spanisch. Echte Alphabetisierung in der Muttersprache (die nicht nur den Erwerb des
Spanischen beschleunigen soll) und die Einbeziehung des kulturellen Erbes und des kollektiven

Gedidchtnisses der Ixil und der anderen Maya héngen in erster Linie von der individuellen

232 In kirchlicher oder freier Triigerschaft (z. B. Fundacion Maya oder Limitless Horizons).

219



Motivation der Lehrkrifte ab?>®. Gleichzeitig sind die Maya-Sprachen die Sprachen des
alltdglichen Lebens, sie werden zu Hause gesprochen (Montejo 2005: 45). Wie bereits
dargelegt, ist das Bildungsministerium seit der Unterzeichnung der Friedensvertrage offiziell
fiir die Verbreitung und Promotion von Bilingualitdit verantwortlich. Der Unterricht von und in
Maya-Sprachen an jiingeren Kindern soll sichergestellt werden. Die Situation in vielen Schulen
in abgelegenen Dorfern auf dem Land zeugt davon, wie schwierig und langwierig die
Umsetzung von den Planen und Curricula des ,,Nationalen Programms der Bilingualen Bildung
und Erziehung* ist (Programa Nacional de Educacion Bilingiie, PRONADE). Bildung, welche
fir marginalisierte Kinder und Jugendliche Chancen erdffnet, muss zwingend deren
Bediirfnisse und Lebensrealitit beriicksichtigen. Eine Bildung, deren Wirkung gering ist,

reproduziert und verstérkt soziale Ungleichheit.

Neuere MaBinahmen des Bildungsministeriums, wie die Evaluation®* der fachlichen sowie der
padagogischen Kenntnisse der Lehrkréfte, offenbaren ein grundlegendes Problem des
guatemaltekischen Bildungsapparates: Die Lehrkrifte verfiigen iiber erhebliche Defizite in
beiden Bereichen. Diese MafBlnahme, benannt mit ,,Qualitit und Verbreitung® (cualidad y
cobertura), nimmt einen Grofiteil der ohnehin schon eher spérlichen Ressourcen fiir die Bildung
in Anspruch — Ressourcen, die fiir weitergehende Mafinahmen fehlen. Die Publikationen des
Ministeriums, die Reformen und Strategien zur Verbesserung auf anderen Ebenen, wie z. B. die
Demokratieférderung, offenbaren in erster Linie eine erhebliche Diskrepanz zwischen der
Realitdt in vielen Klassenzimmern und den Zielen. Die Reformen stammen aus der Feder der
internationalen Kooperationen, die als Mitautoren und Geldgeber genannt werden und zu denen

eine finanzielle Abhangigkeit besteht.

Lange iibte der Bildungsprozess eine unterschwellige Kontrolle iiber die indigenen Kinder aus.
So betonten gerade die Schulbiicher die elitdren Ideologien und versperrten die Moglichkeit auf
eine weitere kulturelle Bildung und Respekt fiir die eigene Kultur (Montejo 2005: 51).
Guatemala ist von starken sozialen Ungleichheiten geprégt, und fiir die guatemaltekische Elite
wire es ohne Nutzen, wenn sie den Maya mit Lehrmaterialien eingestehen wiirden, dass sie
tatsdchlich auch heute Teil einer méchtigen und lebendigen Maya-Kultur sind. Das traditionelle

Bild der Maya als ,,unzivilisiert kommt ihnen viel mehr bei der Festigung ihrer Position

233 Vgl. die von Engracia Reyna Caba Solano im Jahr 2013 durchgefiihrte Studie zur mangelnden
Sprachférderung des Ixil in der Gemeinde Primavera del Ixcan.
254 Mineduc https://edu.mineduc.gob.gt/digeduca/?p=resultadosevaluacionesMain.asp (Zugriff 15.09.2020).

220



entgegen. In der amerikanischen Schule in der Hauptstadt beobachtete Bellino weiterhin

stereotype und geringschitzende Darstellungen der indigenen Bevolkerung (2017: 96).

In den Bildungsbehdrden und insbesondere in der DIGEBI (Direccion General de Educacion
Bilingiie Intercultural, Generaldirektion fiir bilinguale interkulturelle Bildung und Erziehung)
treffen zunehmend indigene Beamte Entscheidungen und bringen Reformen der Lehrmittel und
Didaktik auf den Weg. Daher hat auch das offizielle Curriculum seit 2010 grundlegende
Veranderungen erfahren. Ebenso wandelte sich die Darstellung der Maya-Lebenswelt in den
Lehrbiichern von der exotischen und entfernten ,,mythischen Version der gro3en, vor langer
Zeit kollabierten und verschwundenen Zivilisation (Montejo 2005: 52-53) hin zu einer
Darstellung der ldndlichen Lebensrealitit (Mineduc 2019: html). In neueren Publikationen
finden sich Episoden aus dem Alltag der indigenen Dorfgemeinschaften sowie orale Traditionen
und Werte. Allerdings findet diese Literatur lediglich in den Bilingualen Interkulturellen
Schulen auf dem Land Anwendung. Zwar sind die Lehrmaterialien gegenwartig bisher nicht in
der Lage, indigene Erziehung und Bildung zu leisten, sie werten jedoch zumindest indigene
orale Traditionen und Werte auf. Die Lehrwerke spiegeln durch jeweils eigene Publikationen in

den Mayasprachen, sowie in Xinka und Garifuna die linguistische Vielfalt des Landes.

Private Schulen, die Englisch statt einer Mayasprache anbieten, erfreuen sich wachsender
Beliebtheit, obwohl sie mit Schulgeld und Schuluniform die Familien stirker finanziell belasten
als die staatlichen Institutionen. Die privaten Schulen genieBen jedoch einen guten Ruf>>> und
erfreuen sich auch in kirchlicher Trigerschaft unabhingig von der Konfession grof3er

Beliebtheit.

Die Motivation und Schwerpunktsetzung der Eltern sind ausschlaggebend fiir die Zukunft
vieler Kinder und ebenfalls fiir den Erhalt der indigenen Sprachen. Lu’ aus Las Violetas, Nebaj,
ist in einem Widerstandsdorf aufgewachsen und ist Anhénger der traditionellen Religion. Er
legt groBBen Wert darauf, dass seine Kinder {iber seine Vergangenheit und die der Gemeinschaft
lernen und dass sie auch an traditionellen Ritualen teilnehmen. Nichtsdestotrotz schickt er seine
Kinder auf eine private Sekundarschule in evangelikaler Tragerschaft, da er dort eine ,,bessere*
Bildung von hoher Qualitit vermutet, schlieBlich wird dort Englisch (anstelle von Ixil)

unterrichtet.

255 Aufgrund fehlender Daten kann an dieser Stelle keine Aussage weder zur Qualitét noch zum Inhalt des
Unterrichts (im Hinblick auf kulturelle Traditionen und das kollektive Gedéichtnis der Ixil) gemacht werden. Hier
béte sich ein Ansatzpunkt fiir weiterfiihrende Forschung.

221



Ein nur geringer Anteil der Bevolkerung ab dem vierten Lebensjahr, der zu irgendeinem
Zeitpunkt seiner Kindheit schulisch registriert war, schloss die sechsjdhrige Grundschulzeit
erfolgreich ab. In Chajul und Nebaj betrug dieser Anteil laut dem Zensus 2018 (INE 2018: html)
lediglich 13 % der Personen, in Cotzal waren es 11 % (jeweils bezogen auf die municipios).
Eine Moglichkeit, ihre Bildung an einer weiterfithrenden Schule fortzusetzen und somit einen
Ausbildungsberuf oder den Besuch einer Universitit zu erreichen, haben noch weniger
Jugendliche®®. Dazu miissen die Jugendlichen aus den Dérfern der ruralen Peripherie zum
Besuch einer weiterfiihrenden Schule in einem der urbanen Zentren der Region bereit sein. Sie
miissen ihre Familien in den Dorfern verlassen und bei Verwandten unterkommen. Als

Arbeitskraft fallen sie fiir die Familie aus und verursachen zusétzliche Kosten.

Um kulturelles Selbstwertgefiihl unter Bezugnahme auf Maya- bzw. Ixil-Geschichte, Linguistik
und Werte zu vermitteln, bedarf es neben Medien und Methoden der individuellen Motivation
und Kreativitdt der Lehrkrifte. Einige positive Beispiele fiir gelungene BildungsmaBnahmen
und Unterrichtspraxis, die indigene Konzepte und indigenes Wissen einbeziehen, beruhen
darauf. Trotzdem ist eine Diskrepanz zwischen den Lernzielen, die in den Basiscurricula
festgelegt sind, und dem, was die Schiilerinnen und Schiiler in der ruralen Schullandschaft
tatsdchlich lernen, festzustellen. Der Lernerfolg in den guatemaltekischen Schulen ist gering.
Die Lerninhalte bilden nach wie vor die nationalen Machtverhéltnisse ab, indigenes Wissen halt
nur durch individuelles Handeln einzelner Lehrkrifte Einzug in die formale Lernumgebung
Schule. Machtverhiltnisse und Strukturen haben einen kolonialen Charakter und eurozentrische

Epistemologie herrscht weiterhin vor (Dougherty / Rubin 2016: 217).

Ein Beispiel fiir gelungene Umsetzung der educacion bilingiie intercultural kommt aus dem
Dorf Batzaja, Nebaj, El Quiché. Dort leisteten die Lehrkrifte durch gezielte Einbeziehung
indigenen, gemeinschaftlichen Wissens einen Beitrag, an der vorherrschenden,

diskriminierenden Bildungssituation etwas zu verdndern. Die beiden jungen Lehrkrifte

236 An diesem Punkt setzte im Jahr 2013 auch ein Programm der deutschen Entwicklungszusammenarbeit an, im
Rahmen von Eduvida wurden Sekundarschulen mit beruflicher Ausrichtung an strategischen Orten in den
departamentos Alta Verapaz, Quiché und Chiquimula gegriindet. Dabei handelte es sich zundchst um
Pilotprojekte, das Programm lief 2016 aus und wurde nicht weiter gefordert. Die Verantwortlichen setzten mit
diesem Programm an einer gesellschaftlich sehr bedeutsamen Stelle an, die Ziele waren ,,soziale Integration und
,.Berufsvorbereitung* im landlichen Raum (Projektbeschreibung GIZ
https://www.giz.de/de/weltweit/27654.html, Zugriff 06.08.2020). Seit 2016 betreibt die Regierung
berufspraktische Zentren — Centros de Formacion Quédate — mit dem Ziel, Alternativen zur Migration bzw.
Perspektiven nach erfolgter Abschiebung zu schaffen. Die Zentren befinden sich in Santa Maria Visitacion,
Solol4, Joyabaj, Quiché und Malacatancito, Huehuetenango (AGN, Agencia Guatemalteca de Noticias, 2024)

222



erstellten selbststindig Lehrmaterialien zur Alphabetisierung in Ixil und solche, die indigene
Methoden wie z. B. das storytelling (Drawson et al. 2017) zum Unterrichtsgegenstand machten.
Im Rahmen von Projektunterricht luden die Kinder jeden Tag einen anderen abuelo/abuela in
die Schule ein, um zu erzdhlen und um ihr Wissen zu teilen. Mit dem Gehorten arbeiteten die
Kinder anschlieBend weiter — sie erzéhlten die Geschichten mit ihren implizierten Werten,
Regeln und altem Wissen zu Hause ihren Familien. Zudem entstanden Zeichnungen und eigene
Geschichten, und sie besuchten einige der heiligen Orte, die in den oralen Traditionen erwéhnt
wurden. Dartiiber hinaus kiimmerten sich die beiden Lehrkréfte personlich um den Erwerb von
Fordermitteln auslandischer Geber, da sowohl ihre eigenen Gehilter als auch die finanziellen
Zuwendungen des Ministeriums fiir Lehr- und Lernmittel hdufig ausblieben oder nur mit gro3er
Verzogerung gezahlt wurden. Beispiele wie dieses konnen dazu beitragen, dass indigene Kinder
und Jugendliche starke, positive Identitdten ausbilden und sowohl ihre Muttersprachen pflegen
als auch im Spanischen kompetente Sprecher*innen werden (Reyhner und Kumas Singh 2015:
20-21). Interpretation und Umsetzung des Konzepts interkulturelle bilinguale Bildung hidngen
demnach in den Ixil-Gemeinden von der individuellen Motivation und den Kompetenzen der
Lehrkréfte ab. Lokales Wissen (sowohl in tradierter als auch in revitalisierter Form) ist nur dann
Teil des Unterrichts und der Erziehung an den staatlichen Schulen in den Ixil-Gemeinden, wenn

die Lehrkrifte sich dazu entscheiden.

Zwei junge Lehrer in der aldea Cajchixla‘, Chajul, welche das Studium und die Ausbildung als
maestros interculturales bilingiies abgeschlossen hatten, gaben an, sie wiirden zwar gerne den
Unterricht in den Sachfichern und Mathematik auf Ixil abhalten, es fehle ihnen aber an

entsprechenden Materialien®’

. Die Materialien, die 2008 noch gefehlt haben, existieren nun,
zehn Jahre spéter sowohl analog als auch digital. Ob sie in der Praxis an Orten wie Cajchixla‘

zum Einsatz kommen, bleibt zu evaluieren.

7.4 Bildung und Erziehung fiir ein Leben in friedlichen und lebenswerten
Gemeinschaften

Bildung {iibt einen weitreichenden und generationeniibergreifenden Einfluss aus. Die
staatsbiirgerliche Identitét, das Zugehorigkeitsgefiihl und die Verbundenheit mit anderen der

Jugendlichen werden maf3geblich von den Botschaften geprégt, die in den Schulen vermittelt

257 Interview Gerardo Brito Raymundo und Diego Neto Laynez, 05.04.2008, Cajchixla, Chajul.

223



werden. In diesem Zusammenhang kommt der Thematisierung historischer Ereignisse im
schulischen Kontext eine besondere Bedeutung zu:
Teaching about historical injustice in the aftermath of mass violence has been conceived
as a collective obligation to clarify the historical record, reestablish moral frameworks,
promote reconciliation, and acknowledge past atrocity for future generations (Bellino
2017:46).
In der Ixil-Region, die durch die Auswirkungen des Biirgerkriegs und eine tiefgreifende
Spaltung der Gesellschaft gekennzeichnet ist, ist die Thematisierung der historischen Ereignisse
in Verbindung mit der Vermittlung friedens- und demokratiepddagogischer Inhalte von
besonderer Bedeutung. Dies ist auch im Rahmen der Forschungsfrage dieser Arbeit von
Relevanz. Es ist jedoch zu beachten, dass eine solche Thematisierung auch zu Uneinigkeit
fithren kann. Zur Erklarung der Geschehnisse des Biirgerkriegs wurden in der Ixil-Region drei
vereinfachende Narrative vorgebracht. Ex-Mitglieder der PAC, Militdrs und Vertreter der
konservativen Rechten vertraten die Ansicht, die ,,heroische" Armee habe die Zivilisten vor der
»radikalen und kommunistischen" Guerilla geschiitzt. Demgegeniiber vertraten kulturell-
politisch aktive Personen, internationale Menschenrechtsorganisationen und die politische
Linke (gestiitzt auf die Ergebnisse der CEH und REMHI-Berichte sowie auf die Aussagen
Rigoberta Menchus) die Auffassung, der Biirgerkrieg sei das Resultat des Aufeinandertreffens
der repressiven Armee und der unschuldigen Bevolkerung gewesen. Die Guerilla habe mit ihren
Gewalttaten hauptsdchlich befreiende Zielsetzungen verfolgt. Dariiber hinaus wurde die
Position, die auch von David Stoll (1993) vertreten wurde, unterstiitzt, dass viele
Guatemaltek*innen — und viele Ixil — gar nicht als politisch handelnde Biirger*innen in diesem
Konflikt aufgetreten waren, sondern vielmehr unfreiwillig zwischen die Fronten zweier
rivalisierender Gruppen geraten waren. Hier wird einer Bevolkerungsmehrheit ausschlieBlich
Passivitit zugeschrieben, wodurch der Eindruck entsteht, viele Guatemaltek*innen befinden

sich in apolitischer Neutralitit.

Die AuBerungen beziiglich des Biirgerkriegs sind hiufig nicht eindeutig in Bezug auf ihre
Subjekte formuliert und werden in passivem Sprachstil verfasst, wodurch die konkrete
Bezeichnung einzelner Akteure und Akteurinnen unmdglich wird. Diese sprachliche
Ungenauigkeit ist ein Relikt des Biirgerkriegs, denn in einem solchen Kontext ist eine

eindeutige Benennung von Akteuren und Akteurinnen nicht moglich.

Unter Lehrkréiften wurde der Ansatz beobachtet, die Suche nach der Wahrheit als unmoglich zu

verneinen und mit der Narrative von zwei gleichwertigen Ubeln einen Raum in der Mitte zur

224



Verfiigung zu stellen, in dem eine nach historischen MaB3stdben verlaufende Analyse unmdoglich
wird (Bellino 2017: 68). Dieser Ansatz ermdglicht es den Lehrkréften, sich von dem Risiko zu
befreien, durch kritische und somit ,,unbequeme* Fragen Schiilerinnen und Schiiler sowie
Familien gegen sich und den eigenen Unterricht aufzubringen. Somit ist der Bildungsauftrag in
Gefahr. In einigen Féllen wird die Entscheidung getroffen, das Thema Biirgerkrieg nicht im
Unterricht zu behandeln, da davon ausgegangen wird, dass fiir Jugendliche — insbesondere
diejenigen in marginalisierten, sozial schwachen und landlichen Gemeinden — die Bewiltigung
dringender Herausforderungen des alltdglichen Lebens Prioritdt gegeniiber der Thematisierung
eines ,,vergangenen Konflikts* hat (ebd.: 116). Damit nehmen die Lehrkriafte den Jugendlichen
jedoch jede Moglichkeit, sich mit der Vergangenheit auseinanderzusetzen und in 6ffentlichen
Diskursen oder Debatten zu partizipieren — sie werden nicht zu miindigen Biirgerinnen und
Biirgern erzogen, die politische Bildung erreicht ihr Ziel nicht. Als Resultat ist oftmals ein ,,Weg
des Schweigens* oder sogar idealistische Projektionen von Nachkriegsfrieden und Harmonie
zu beobachten. Die Erinnerungen zirkulieren jedoch mit voller Grausamkeit im privaten
Bereich, und zwar unabhéngig vom offiziellen Diskurs. Die Nachkriegsgenerationen ,,erben*
demnach nicht einfach die Erinnerungen an Gewalt und dazu passende Zukunftsvisionen von
ihren Eltern und GroBeltern, sondern sie interpretieren, rekonstruieren und verorten sich selbst

aktiv in diesen®>8,

Bellino hospitierte 2009/10 im Gesellschaftskundeunterricht der Amerikanischen Schule
(Schiilerschaft aus der oberen Mittelschicht/Oberschicht) in Guatemala Stadt und stellte fest,
dass das Thema des Biirgerkriegs von der Lehrkraft nur oberflachlich behandelt wurde und er
eine kritische, reflektierende Auseinandersetzung bewusst vermied (ebd.: 87). Zudem
reproduzierte der hospitierte Unterricht ein von Stereotypen geprédgtes Bild der indigenen
Landbevolkerung (ebd.: 89). Soll Bildung zu verminderter Diskriminierung und
Voreingenommenheit gegentiber der indigenen Bevolkerung beitragen, so muss auch der nicht-
indigene Teil der Bevolkerung durch wertschiatzende Bildung und Vermittlung von Wissen tiber

indigene Geschichte und Kultur gepragt werden (Ke 2011: 169).

Ohne ein Verstidndnis der Vergangenheit ist keine Aussohnung moglich. In der Theorie enthalt
das Nationale Basiscurriculum (CNB, Curriculo Nacional Base) Ansitze, die diesem Ziel
dienen, jedoch wird es in der Realitit in den Klassenrdumen vielerorts vernachléssigt

(Dougherty / Rubin 2016: 217). Gemill der {berarbeiteten Fassung fiir die

28 ygl. Kapitel 6.3.4.3

225



Sozialwissenschaften aus dem Jahre 2018 wird die Durchfiihrung einer Debatte iiber
»Staatsterrorismus und Verbrechen gegen die Menschlichkeit” sowie eine anschlieBende
Untersuchung anhand einer Liste von Gerichtsprozessen angestrebt (MINEDUC 2018: 24). Es
ist jedoch zu beméngeln, dass der Prozess gegen Rios Montt nicht aufgefiihrt wird und der
Begriff ,,Genozid“ lediglich in Verbindung mit dem Zweiten Weltkrieg verwendet wird
(Kirchheimer 2020: 169). Lehrkréfte miissen besonders sensibilisiert und geschult werden, um
das konfliktive Thema des Biirgerkriegs in den Schulen zu thematisieren. Andererseits ldsst das
CNB grofle péddagogische Freiheit: es ist weder ein Instrument einer spezifischen
geschichtspolitischen Agenda noch ein Gegennarrativ zur Wahrheitskommission, kein Diskurs

des Vergebens und Vergessens (ebd.: 170-171).

Das Bildungsministerium verankerte im Plan Nacional de Educacion Ciudadana 2004-2007
die Werte der Maya-Kosmovision als komplementér und gleichwertig zu den universellen
Werten. Aus diesem Plan stammt das Projekt zur Demokratiebildung und Staatsbiirgerkunde,
Construyendo Ciudadania.

Los valores universales de verdad, justicia, libertad, responsabilidad, igualdad,
fraternidad, tolerancia, solidaridad, equidad, paz, bondad, honradez y disciplina
completan la formacién de la persona en la comunidad educativa guatemalteca con los
valores de la cosmovision maya de la gratitud y agradecimiento, el tomar consejo, el
alcance de la plenitud y cumplimiento de los trabajos, el sentido y estado de paz y
responsabilidad, el valor del trabajo, el proteger todo porque tiene vida, la veracidad a
través de la palabra, el respeto a los mayores, la cooperacion, la belleza y limpieza en
nuestra vida, el cardcter sagrado de la naturaleza y el universo, la complementariedad y,
el cumplimiento de nuestra misién en la vida®*® (MINEDUC, 2004: 5-6)

Ziel des Projekts Construyendo Ciudadania ist die Verbreitung von moralischen und sozialen
Werten als Grundlage zur Konstruktion eines ,,besseren* Guatemalas, unter Einbeziehung der
gesamten edukativen Gemeinschaft (Schiilerinnen und Schiilern, Lehrkréften, Eltern und
Autoritdten). Ziel ist die Etablierung einer neuen kollektiven, nationalen Identitit, die unter der
Aussage Soy puro guatemalteco zusammengefasst wird. Hintergrund ist die Vorstellung, dass
ein gemeinsames Schicksal und eine gemeinsame Verpflichtung zur Demokratie eine zuvor

gespaltene Gesellschaft vereinen kann (Bellino 2017: 192). Demokratiebildung fiir ein Leben

2% Die universellen Werte der Wahrheit, der Gerechtigkeit, der Freiheit, der Verantwortung, der Gleichheit, der
Briiderlichkeit, der Toleranz, der Solidaritdt, der Gleichheit, des Friedens, der Freundlichkeit, der Ehrlichkeit und
der Disziplin vervollstdndigen die Bildung der Person in der guatemaltekischen Bildungsgemeinschaft mit den
Werten der Maya-Kosmovision der Dankbarkeit und des Dankes, der Annahme von Ratschlégen, des Erreichens
von Erfiillung und der Vollendung der Arbeit, den Sinn und den Zustand des Friedens und der Verantwortung,
den Wert der Arbeit, den Schutz von allem, weil es Leben hat, die Wahrhaftigkeit durch Worte, den Respekt vor
den Alteren, die Zusammenarbeit, die Schdnheit und Sauberkeit in unserem Leben, die Heiligkeit der Natur und
des Universums, die Komplementaritit und die Erfiillung unserer Lebensaufgabe.

226



in friedlichen und lebenswerten Gemeinden beinhaltet drei gro8ere Themenbereiche: Zunichst
die Demokratie als Staatsform, deren Prozesse von den Schiilerinnen und Schiilern verstanden
werden sollen, des Weiteren die ,,substantiellen Elemente* der Demokratie (dazu gehoren
Menschenrechte, Gleichheit und Gerechtigkeit) und schlielich die demokratische Realitét von
Prozessen. Ebenso ist kritisches Denken immer ein Bestandteil der Demokratiebildung, die
idealerweise losgeldst von bestimmten Schulfichern und Fachcurricula in allen Fachern und
Bereichen des schulischen Lebens stattfindet. Politische Bildung?®, in Form von Vermittlung
demokratischer Grundbildung und Prinzipien, ist ebenfalls Teil der Demokratiebildung

(Himmelmann / Lange 2010: 9ft.).

Auf dieser Grundlage sollen unterrichtliche Angebote und Aktivititen erstellt und
implementiert werden, die eine Internalisierung und die Ausiibung moralischer und biirgerlicher
Werte ermoglichen. So soll bei allen Mitgliedern der edukativen Gemeinschaft ein Wandel
beziiglich der individuellen Einstellung bewirkt werden und zum demokratischen Handeln
befdhigt werden. Laut Bildungsministerium sollen alle Lehrkrifte ,eine personliche
Verpflichtung® eingehen und dadurch eine angemessene Lernatmosphdre im Unterricht
schaffen. Die Lernatmosphére soll sowohl die Besprechung, Aneignung und Weitergabe der

Werte als auch der ethischen Einstellungen ermdglichen (MINEDUC 2004: 7).

Als auBerschulische Institution forscht [Instituto Internacional de Aprendizaje para la

Reconciliacién Social — kurz ITARS?¢!

— mit Sitz in der Hauptstadt zu dem Thema ,,soziale
Versohnung und Bildung®. Das Institut publiziert didaktisierte Materialien zu den Themen
minterethnische Beziehungen®, ,,bewaftneter Konflikt*, ,,Gewalt* und ,,Staatsbiirger Bildung*
und bietet Fortbildungen fiir Lehrkridfte und Beamte an. Seit 2008 sensibilisierte das
Fortbildungsprogramm 2000 Lehrkréfte aus staatlichen und privaten Bildungseinrichtungen
sowie Beamte des Bildungsministeriums fiir das Thema ,,soziale Versohnung®. Aulerdem
inititerte das Institut ein Museum und ein Netzwerk fiir Lehrkriafte, womit die
wissenschaftlichen Erkenntnisse geteilt und nutzbar gemacht werden (ITARS 2020: html). Das
Museum bietet unter dem Titel ;Por qué estamos como estamos? einen interaktiven,

historischen Uberblick iiber alle Epochen der Geschichte des heutigen Territoriums Guatemalas

und spricht gleichzeitig die Themen Identitdt und Diversitdt an. Dabei finden auch gerade

260 Himmelmann / Lange (2010: 14) differenzieren politische Bildung von politischer Erzichung, wobei die
politische Bildung die Miindigkeit der Schiilerinnen und Schiiler (und somit der Biirgerinnen und Biirger) zum
Ziel hat und politische Erziehung in erster Linie dem Systemerhalt dient.

26! Siehe http://www.iiars.org/ (Zugriff 20.12.2020).

227



Regionen der ruralen Peripherie Beachtung. Die Kurator*innen der Exposition betonen die
Notwendigkeit der Kenntnis verschiedener historischer Erinnerungen und streben aktiv einen
Dialog an (ITARS 2020: html). AuBerdem initiierte das IIARS ein Netzwerk von Lehrkréften,
red de docentes para una convivencia digna, die durch ihre Lehrtéitigkeit zu einem

Zusammenleben in Wiirde beitragen mdchten.

7.4.1 Estrategia Nacional de la Formacion Ciudadana Implementada

Im Rahmen der Programme PAJUST (Programa del Informe de Avances del Acomparniamiento
a la Justicia de Transicion, ,,Fortschrittsbericht {iber die Begleitung der Ubergangsjustiz*) und
PNUD (Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo, ,,Entwicklungsprogramm der
Vereinten Nationen*) wurde im Jahr 2016 in Kooperation mit internationalen Organisationen
eine Studie durchgefiihrt, die sich mit der Thematisierung der historischen Erinnerung an den
Biirgerkrieg, der Menschenrechte sowie der Friedenskultur im guatemaltekischen
Bildungswesen befasste. Die Studie gelangte zu dem Schluss, dass diese Themen bislang nur

unzureichend behandelt wurden.

Darauf verabschiedete das Bildungsministerium die Estrategia Nacional de la Formacion
Ciudadana Implementada®. Die Pilotphase des Programms fand in den departamentos Alta
Verapaz, Baja Verapaz, Chiquimula, Huehuetenango, Quiché¢ und Totonicapan, sowie in

Guatemala statt. Das Thema formacion ciudadana (dt. etwa Staatsbiirgerkunde) ist Teil des

Bildungsplans der Grundschule und seit 2019 auch der Sekundarschule®®,

El fomento de la participacion ciudadana demanda el desarrollo del juicio critico, la
autoestima, el conocimiento y la interiorizacion de los valores y los principios
democraticos; la solidaridad, la autogestion y la autodeterminacion de los Pueblos como
expresiones de los derechos humanos. La formacion ciudadana promueve el desarrollo
de valores y actitudes que determinan un modelo de vida en sociedad con el fin de
aplicarlos a su entorno, contribuyendo a fortalecer los principios de libertad, respeto
mutuo, justicia, equidad y bienestar comun. Asimismo, favorece el reconocimiento, el
respeto y el desarrollo de las culturas del pais, como fundamento para una convivencia
pacifica, democratica e intercultural.?** (Mineduc 2019: 9)

262 Acuerdo Ministerial N.° 3181-2017

263 Im Januar 2020 wird in einer Pressemitteilung des Bildungsministeriums mitgeteilt, dass der neue CNB
wieder zuriickgezogen wird, offizielle Begriindung ist, dass die Lehrmittel, die unter Beriicksichtigung des alten
CNB erstellt wurden, noch brauchbar sind, und das Bildungssystem die Kosten fiir die Erstellung neuer
Lehrmittel momentan nicht tragen kann. Siehe auch Prensa Libre, 23.01.2020.

264 Die Forderung der Biirgerbeteiligung erfordert die Entwicklung eines kritischen Urteilsvermdgens, des
Selbstbewusstseins, des Wissens und der Verinnerlichung der demokratischen Werte und Grundsétze, der
Solidaritdt, der Selbstverwaltung und der Selbstbestimmung der Vilker als Ausdruck der Menschenrechte. Die
staatsbiirgerliche Erziehung fordert die Entwicklung von Werten und Einstellungen, die ein Modell fiir das Leben

228



Die Strategie richtet sich folglich sowohl an Offentliche als auch an private
Bildungseinrichtungen sowie an alle Bereiche des auerschulischen Lebens. Die Griinde fiir die
Konflikte haben sich iiber einen langen Zeitraum akkumuliert. Die Auswirkungen dieser
Konflikte sind bis heute in der gesamten Gesellschaft und den zwischenmenschlichen
Beziehungen spiirbar. Soziale und 6konomische Ungleichheit, politische und kulturelle
Exklusion, die Nichtanerkennung der Rechte indigener Volker sowie die Aberkennung der
Gleichwertigkeit indigenen Wissens sind Faktoren, die zu weiteren Konflikten und
struktureller, politischer und sozialer Gewalt beitragen. Die Autor*innen der Strategie
identifizieren das Vergessen als ein fundamentales Problem in diesem Kontext. Faktoren wie
Schweigen, Zensur und die Auferlegung einer als ,,die Wahrheit* definierten Version der
Vergangenheit, welche die Ereignisse als unabwendbar présentiert, tragen zum Vergessen bei
(Mendoza 2005). Friedenserziehung zielt auf einen gewaltfreien sozialen Wandel ab, der sich
an einer verdnderten Gesellschaft mit gleicheren und gerechteren Strukturen orientiert. Sie zielt
darauf ab, positiven Frieden zu fordern (Hicks 1988: 25). Der soziale Wandel vollzieht sich
demnach ,,im Wechselspiel der lokalen Anpassung an die Okologischen Gegebenheiten
einerseits und an unterschiedliche Formen und Niveaus der Integration in das soziokulturelle
Ganze andererseits* (Wimmer 1992: 76). Die Position, dass es im Hinblick auf die Entwicklung
des Landes vorteilhaft sei, das Vergessen curricular festzulegen, findet Zuspruch. Die in der
Gesellschaft vorherrschende strukturelle Ungleichheit und der institutionelle Rassismus, die
iiber Jahrhunderte hinweg kultiviert wurden, legen nahe, dass das Vergessen von historischen
Ereignissen im Interesse der herrschenden Eliten des Landes liegt und ausschlielich ihnen
Vorteile bringt. Die in der Schule tradierten historischen Narrative stimmen nicht immer mit
den akademischen, nach den Regeln der historischen Wissenschaften konstruierten und
recherchierten Versionen iiberein, sondern dienen politischen Interessen. Historische Narrative
haben sowohl das Potential, Versohnungsbestrebungen zu férdern, als auch sie zu unterwandern
(Bellino 2017: 24). Bildungsstrategien, Schulen und Familien tendieren dazu, bestimmte
Episoden der Vergangenheit zu verschweigen und stattdessen einseitig verfdlschte

Darstellungen zu politisieren.

Die Evaluation der Pilotphase der Estrategia Nacional de la Formacion Ciudadana offenbarte

die Sensibilitdt des Themenkomplexes sowie weiteren Schulungsbedarf der Lehrkrifte: Der

in der Gesellschaft bestimmen, um sie in ihrem Umfeld anzuwenden und zur Stirkung der Grundsitze der
Freiheit, der Achtung und des Respekts vor den Menschenrechten zur Stiarkung der Grundsétze von Freiheit,
gegenseitigem Respekt, Gerechtigkeit, Gleichheit und Gemeinwohl beizutragen. Sie fordert auch die
Anerkennung, Achtung und Entwicklung der Kulturen des Landes als Grundlage fiir ein friedliches,
demokratisches und interkulturelles Zusammenleben.*

229



Aussage Aprender sobre el Conflicto Armado Interno es importante para que no vuelvan a
ocurrir hechos de violencia (,,Uber den Bewaffneten Internen Konflikt zu lernen ist wichtig,
damit die Gewaltakte sich nicht wiederholen) stimmten vor den Fortbildungen 14 % der
Lehrkréfte zu, nach den Fortbildungen stieg ihre Anzahl nur um 2 % auf 16 % (Mineduc 2019:
31). Im Umkehrschluss bedeutet dies, dass 84 % der Lehrkrifte und Direktor*innen nicht offen
auf eine Auseinandersetzung mit diesem Thema zugehen wollen oder koénnen. Werden
Konflikte dieser Art nicht aufgearbeitet und thematisiert, besteht in der Tat die Gefahr, dass sie

sich in der Zukunft wiederholen.

Zudem stimmten 65 % der Lehrkrifte und Direktor*innen der Aussage El Estado debe invertir
en el resarcimiento de las victimas del Conflicto Armado Interno (,,Der Staat sollte in die
Wiedergutmachung/Versohnung der Opfer des Bewaffneten Internen Konflikts investieren.*)
vor den Fortbildungen zu, im Anschluss an diese stieg die Zahl lediglich um 4 % auf 69 %
(Mineduc 2019: 32). Es sind 31 % nach wie vor dagegen, dass der Staat sich um die
Entschéddigungsleistungen fiir die Opfer des Biirgerkriegs kiimmert.

In den Jahren 2007-2011 sowie 2015 duBerten sich Lehrkrifte in Nebaj ebenfalls ablehnend
gegeniiber einer offenen und tiefgehenden Thematisierung des Biirgerkriegs im Rahmen des
Unterrichts. Bellino (2017: 26) macht im gleichen Zeitraum in einer anderen Region
Guatemalas (Comalapa, Chimaltenango, linguistische Gemeinschaft der Kaqchikel) dhnliche
Beobachtungen. Die Mehrheit der Lehrkréfte fiihlt sich der Aufgabe aufgrund der multiplen

Konfliktlinien auf allen Ebenen der Gesellschaft nicht gewachsen.

Aus der Evaluation des Fortbildungsprogramms lassen sich insgesamt dennoch positive
Tendenzen in allen departamentos ablesen. Als Herausforderungen bleiben Diversitidt und
Multikulturalitit (insbesondere Genderfragen und religidse Vielfalt) und die Herangehensweise
an den Biirgerkrieg bestehen. Die Evaluation empfiehlt eine weitergehende Untersuchung, in
der sowohl quantitative als auch qualitative Daten ausgewertet werden. Zudem empfehlen die
Autor*innen ,,die Anstrengungen zur Sensibilisierung tiber Griinde und Konsequenzen des
Konflikts zu verdoppeln* (Mineduc 2019: 36). Wie genau vorgegangen werden soll, wird nicht
konkretisiert. Denkbar wiren weitere Handlungsstrategien im Stile der Estrategia Nacional de

Educacion para la Conviviencia Pacifica y Prevencion de Violencia. Hierbei handelt es sich

230



um eine rezente Handlungsstrategie (2016-2020) zur Forderung des friedlichen
Zusammenlebens2%,

El centro vital de la calidad educativa lo enfocamos en las escuelas y las comunidades
del pais. No podemos hablar de un cambio de paradigma educativo si no se manifiestan
en la practica aprendizajes relativos a la convivencia pacifica por parte de la nifiez y la
juventud; pero especialmente en lineas de accidn que promuevan la participacion
individual y colectiva en la erradicacion de la violencia, en el marco de la edificacion
de un proyecto de nacién que reconozca las diferencias étnicas, culturales, lingiiisticas
y de género. Con la presente estrategia nos comprometemos a generar espacios libres de
violencia para que la comunidad educativa se desarrolle en condiciones adecuadas de
convivencia.?®® (Mineduc, Lopez Rivas 2016: 4-5)

Der zentrale Aspekt dieser Handlungsstrategie besteht in der Schaffung gewaltfreier,
geschiitzter Raume in Bildungseinrichtungen, in denen eine Atmosphire des friedlichen
Miteinanders etabliert wird. Diese Rdume sind eine Voraussetzung fiir eine Kultur der
individuellen und kollektiven Partizipation innerhalb einer Nation, die ethnische, kulturelle,
linguistische und genderbasierte Unterschiede anerkennt und gleiche Wertschitzung

entgegenbringt. So kann ein interkulturelles Miteinander und ein Dialog etabliert werden.

7.4.2 Analyse ausgewéihlter Lehrprogramme

Aus dem Bildungsministerium liegen zwei relevante, didaktisch ausgearbeitete Programme vor.
Das Programa Nacional de Valores: Vivamos Juntos en Armonia (Nationales Werteprogramm:
Lasst uns in Harmonie zusammenleben) ist fiir die Grundschule konzipiert und das Proyecto
Construyendo Ciudadania (Projekt zum Aufbau der Zivilgesellschaft, MINEDUC 2018b) fiir
die weiterfithrende Schule. Im Folgenden werden die beiden Programme im Hinblick auf die
Forschungsfrage analysiert, ob (Schul-)Bildung in Guatemala dazu beitragen kann, die Division
innerhalb der Ixil-Gemeinden (zuriickgehend auf die Gewalt und das Wirken von PAC und

Guerilla) zu tiberbriicken.

265 Die Estrategia Nacional de Educacién para la Convivencia Pacifica y Prevencién de la Violencia (2016-
2020) wurde mit Unterstiitzung der deutschen Entwicklungszusammenarbeit (cooperacion alemana und GIZ)
veroffentlicht und erstellt.

266 Wir stellen die Schulen und Gemeinden des Landes in den Mittelpunkt der Bildungsqualitit. Wir konnen
nicht von einem Paradigmenwechsel in der Bildung sprechen, wenn wir in der Praxis nicht dafiir sorgen, dass
Kinder und Jugendliche in Bezug auf das friedliche Zusammenleben lernen, vor allem aber in Aktionslinien, die
die individuelle und kollektive Beteiligung an der Beseitigung von Gewalt im Rahmen des Aufbaus eines
nationalen Projekts fordern, das ethnische, kulturelle, sprachliche und sprachliche Unterschiede anerkennt; die
Beseitigung von Gewalt im Rahmen des Aufbaus eines nationalen Projekts, das die ethnischen, kulturellen,
sprachlichen und geschlechtsspezifischen Unterschiede anerkennt. Mit dieser Strategie setzen wir uns dafiir ein,
gewaltfreie Rdume zu schaffen, in denen sich die Bildungsgemeinschaft unter angemessenen Bedingungen des
Zusammenlebens entwickeln kann.*

231



7.4.2.1 Vivamos Juntos en Armonia

Das Ziel von Vivamos Juntos en Armonia besteht in der Etablierung einer Kultur des
harmonischen Zusammenlebens, an der sdmtliche Mitglieder der Bildungsgemeinschaft
partizipieren. Die Bildungsgemeinschaft setzt sich aus Schiilerinnen und Schiilern, Lehrkriften,
Eltern, lokalen Autoritdten und der Gesellschaft im Allgemeinen zusammen. Im Einzelnen geht
es darum, sowohl den bilingualen als auch bei den einsprachigen Grundschiilerinnen und
Grundschiilern interkulturelle Werte und Prinzipien zu lehren, mit dem Ziel, sie zu
interkulturellen Gewohnheiten und Handlungsweisen zu befdhigen. Sie wenden die
interkulturellen Kompetenzen sowohl in den Bildungseinrichtungen als auch im privaten
Umfeld an. Des Weiteren erlernen die Schiilerinnen und Schiiler auf Grundlage der zentralen
Elemente der Demokratiebildung (Menschenrechte, biirgerliche Werte, friedliches
Zusammenleben) soziale Kompetenzen. Sie schaffen dadurch ein entsprechendes, friedliches

Schulklima, und dariiber hinaus idealerweise ebenfalls in den Familien und den comunidades.

Zur Implementierung dieser Strategie hat das Bildungsministerium didaktische Materialien
publiziert und in die Klassenrdume gebracht. Das Vorhaben sieht vor, jeden Monat einen Wert
(aus einem universalen Wertekatalog) mit den Schiilerinnen und Schiilern im Unterricht zu
erdrtern, wobei dies in ritualisierter Form tdglich fiir ca. 15 Minuten erfolgen soll. Zur
Schiileraktivierung sieht das Projekt die Einrichtung eines Wertekomitees in der Klasse vor,
welches monatlich neu gewéhlt wird. Zudem lernen die Schiilerinnen und Schiiler, wie nach
dem Wert des Monats am besten gelebt werden sollte. Ein selbstgeschriebenes Gedicht
(didaktisiertes Beispiel sieche Abbildung 29) synthetisiert die Bedeutung des Wertes. Die
Schiilerprodukte werden in kooperativer Form (z. B. gallery walk) prisentiert und gewiirdigt
und bleiben nach Moglichkeit auch sichtbar im Klassenraum exponiert (z. B. Gestaltung einer

Werteecke, rincon de los valores).

In einem Kalender wurde jedem Monat ein Wert zugewiesen, iiber den die Kinder lernen und
reflektieren sollen. Der Kalender ist fiir die Haushalte bestimmt und soll die Thematisierung
des jeweiligen Wertes in der Familie anregen. Die Werte sind folgende: Januar — honestidad
Ehrlichkeit, Februar — fraternidad Briderlichkeit, Mérz — responsabilidad Verantwortung,
April — respeto Respekt, Mai — puntualidad Piinktlichkeit, Juni — humildad Bescheidenheit, Juli
— generosidad GroBziigigkeit, August — tolerancia Toleranz, September — perseverancia

Zielstrebigkeit, Oktober — veracidad Wahrhaftigkeit, November — laboriosidad Fleil. Da im

232



Dezember die Ferien zwischen zwei Schuljahren stattfinden, wurde diesem Monat kein Wert

zugeordnet (siehe Abbildung 30).

Uber monatliche Selbstreflexion der Kinder iiber den Wert (und wie er gelebt wurde) soll der
Lebensweltbezug des Themas ,,Werte und Zusammenleben* hergestellt werden. Zusétzlich
sollen lideres comunitarios in die Schule eingeladen werden und im Rahmen von personlichen
Berichten oder Anekdoten aus ihrem Leben und ihrer Tatigkeit berichten, um die Werte greifbar
zu machen. Zudem sammeln Lehrkrifte und Schiilerinnen und Schiiler in ihrer comunidad
herausragende Biografien in Bezug auf die besprochenen Werte, und fiihren dazu Interviews
durch. Auch die Schulung der Lesekompetenz kann auf der Transferebene die Analyse der
Lektiiren auf Einhaltung etc. von Werten enthalten. Die gesamte Schulgemeinschaft kann jedem
Lunes Civico (zivilgesellschaftlichen Montag) einen Wert widmen. Des Weiteren sind die
Schiilerinnen und Schiiler aufgefordert, das Erlernte zu jedem Wert zu Hause mit der Familie
zu teilen. Auf dem oben abgebildeten Kalender konnen die Familien entsprechende Handlungen
festhalten. Zusétzlich soll die Schule zum Internationalen Tag des Friedens (21. September)
eine ,,Wertemesse* entweder im Bildungszentrum oder einer anderen Gemeinde durchfiihren

(Mineduc und USAid 2013: html).

Im Anschluss an die Prisentation des Programms erfolgt nun die Analyse unter
Berticksichtigung einer der zentralen Forschungsfragen dieser Arbeit: Kann (Schul-)Bildung
dazu beitragen, die Spaltung innerhalb der Ixil-Gemeinschaften (die auf die violencia und das

Wirken von PAC und Guerilla zuriickzufiihren ist) zu iiberbriicken?

Das dargestellte Programm nimmt nicht explizit Bezug auf Division und Gewalt auf lokaler
Ebene, wobei eine Implementierung in allen guatemaltekischen Schulen angestrebt wird.
Soziale Division innerhalb ,ethnisch homogener indigener Gruppen findet keine
Beriicksichtigung. Werte werden als per se sehr abstrakte Konstrukte definiert, die Kindern und
Jugendlichen (und ebenfalls Erwachsenen) nur anhand von praktischen, mdglichst lebensnahen
Beispielen zugénglich gemacht werden konnen. Zur Bewiltigung dieser Herausforderung
beziehen die Autor*innen des Programms Mitglieder der Gemeinden auf3erhalb des schulischen
Rahmens ein. Mittels anschaulicher Biografien und nachvollziehbarer Handlungen erlangen die
Schiilerinnen und Schiiler ein Verstindnis dafiir, was Werte sind, warum das Zusammenleben
mit anderen Menschen Werte erfordert und welche Auswirkungen sie haben kdnnen. Ein

Aspekt, der in diesem Zusammenhang zu beriicksichtigen ist, ist die Komplexitit gespaltener

233



Gemeinschaften, in denen die Rekrutierung geeigneter Akteure und Mediator*innen eine
besondere Herausforderung darstellen kann. Es besteht die Gefahr, dass durch Einseitigkeit
beziiglich der Reprédsentanz der unterschiedlichen Gruppen noch zusétzlich Spannungen
erzeugt werden. Die Einbeziehung der Familien ist als richtig und wichtig zu erachten, jedoch
besteht die Moglichkeit, dass diese Art der Vorgehensweise insbesondere in indigenen
Haushalten als Eingriff in die eigenen Vorstellungen und Werte empfunden wird. Es fehlt eine
interkulturelle Perspektive auf ,,Werte® im Kontext der indigenen Kosmovision sowie die
Einbeziehung indigener Konzepte und indigenen Wissens bei der Erstellung der Lehrmittel. Die
in den Materialien genannten Werte sind auch Teil des Wertekanons der educacion maya und
Teil des ,,Gesetzes, was [sie] im Herzen tragen® (Heckt 1999, 2000, Kalny 2001). Diese
Verbindung ist notwendig, um den Schiilerinnen und Schiilern die universelle Giiltigkeit der
Werte fiir das menschliche Zusammenleben zu vermitteln. Die Implementierung dieser Werte
und Regeln in den verschiedenen Bereichen des menschlichen Zusammenlebens ist essenziell,
um eine universelle Giiltigkeit zu gewéhrleisten. Die Evaluation des Einsatzes des Projektes

auf Schul- und Gemeindeebene steht derzeit noch aus.

7.4.2.2 La Nueva Ciudadania

An weiterfiihrenden Schulen (Oberstufenniveau, ciclo diversificado) wird seit 2018 das Thema
La Nueva Ciudadania (dt. etwa ,,die neue Staatsbiirgerschaft™) in Form von projektgeleitetem
Unterricht gelehrt. Dabei suchen die Schiilerinnen und Schiiler Ldsungen zu einer
Fragestellung, die ein kontroverses gesellschaftliches Problem betrifft. Die methodische
Vorgehensweise, investigacion — accion, bringt den Schiilerinnen und Schiilern
sozialwissenschaftliche Forschung nahe, mit der sie befdhigt werden, eine staatsbiirgerlich
relevante Handlungskompetenz zu entwickeln. Mit dieser Handlungskompetenz sind sie in der
Lage, ein Problem zu 16sen, indem sie geeignete Mittel dazu auswéhlen. Dartiber hinaus agieren
sie als Multiplikator*innen in der Gemeinschaft. Die Lehrkraft sucht zwar die Fragestellung
aus, begleitet jedoch dariiber hinaus den Prozess lediglich, die Gruppe arbeitet weitestgehend
selbststdndig. Das Lernziel ist hierbei der Prozess selbst, eine accion transformadora, eine
transformierende Handlung, mit der Recherche- und Reflexionsfdhigkeit geschult werden. Das
Projekt basiert auf dem Artikel 2 des Nationalen Bildungsgesetzes (Mineduc 2012: html). Die
Bildungspldne wurden unter Berilicksichtigung fiinf grundlegender und miteinander
verbundener Komponenten formuliert: 1. Menschenrechte, 2. Diversitdt, Multikulturalitit und

Interkulturalitiat, 3. Demokratie, 4. der ,Interne Bewaffnete Konflikt“ und historische

234



Erinnerung und 5. Kultur des Friedens. Auf Grundlage des zweiten Artikels des
Bildungsgesetzes und der Komponenten hat das Bildungsministerium zudem sieben Séulen der
Demokratiebildung formuliert. Die sieben Sdulen sind im Einzelnen: Information (Kenntnis
iiber die Geschichte und die Probleme des Umfeldes und theoretischer Werkzeuge);
Kritikfahigkeit; Kreativitat; Aktivitit; Demokratie (Einhaltung der Gesetze und Verstiandnis der
Unabhingigkeit); Interkulturalitdt und pro — equidad (Leben mit der Vielfalt, Engagement fiir
die Gerechtigkeit) sowie Dialogféhigkeit (Respektieren von Positionen, Konfliktlosung durch
Dialog, nicht mit Gewalt). Daraus ergeben sich folgende Kompetenzen, die erkennen lassen,
dass ein Schiiler nach dem Konzept der nueva ciudadania unterrichtet wurde: die Fahigkeit, in
situativen Kontexten zu lernen, mit herausfordernden Situationen und Kontexten umzugehen,
die Fahigkeit zur Prozessorientierung (Weitsicht) und die Fahigkeit, zu abstrahieren, zu

generalisieren, jedoch auch zu konkretisieren (MINEDUC 2018b).

Dieses Beispiel zu Derechos especificos de los pueblos indigenas y democracia veranschaulicht
die Vorgehensweise fiir die Schiilerinnen und Schiiler. Es werden jeweils eine Auswahl

qualitativer und quantitativer Methoden sowie Leitfragen angegeben.

¢ Como provocamos un cambio en la sociedad, a partir de los conocimientos alcanzados? (Wie
konnen wir einen gesellschaftlichen Wandel ausgehend von unseren Erkenntnissen
herbeifiihren?) lautet die Leitfrage des Projekts. Anregungen beziiglich moglicher Aktionen zur
Multiplikation der Ergebnisse sind die Durchfiihrung von Informationstagen in
weiterfithrenden Schulen zur Weitergabe der gesammelten Informationen und der angestellten
Reflexionen, z. B. durch Inszenierung mit Handpuppen oder Filmvorstellungen. Zudem kénnen
Ideen zu Observationsmechanismen (beziiglich der Einhaltung bestimmter Rechte oder der
demokratischen Partizipation) den Autorititen der Gemeinden und municipios sowie
Beamt*innen in unterschiedlichen 6ffentlichen Bereichen vorgestellt werden. Daneben konnen
Informationsprogramme in den lokalen Kommunikationsmedien zur Bereitstellung von
Schliisselinformationen in verstindlicher Form fiir die Offentlichkeit entworfen und publiziert
werden. Nicht zuletzt gibt es nun vielfdltige digitale Mdglichkeiten, um Orte der Information,

aber auch des Dialogs zu den Themen und Ergebnissen der Forschung zu schaffen.
Die Digitalisierung und damit einhergehend die Demokratisierung des Zugangs zu Wissen und

Informationen sowie die Erdffnung neuer Raumlichkeiten fiir Diskussion und Dialog

konstituieren eine bedeutsame Chance fiir die Entwicklung von Gemeinschaft und die

235



Wiederherstellung des sozialen Gefiiges (Nicholas / McCarty 2015: 48-50). Die bereits
bekannten Herausforderungen, wie etwa das Fehlen einer angemessenen Basisinfrastruktur,
bestehen fort und erfordern innovative Losungen®®’. Neue Risiken (Falschinformation, Hetze,
Cybermobbing etc.) fordern Sensibilisierung fiir jene Risiken und die Vermittlung bzw.
Starkung von Verhaltensethik und Werten. Gelingt dies, so kann Digitalisierung den dringend

benoétigten Dialog zwischen verschiedenen Positionen erleichtern und beschleunigen.

7.4.3 Diskussion

Der Evaluationsbericht des Bildungsministeriums zu der Pilotphase der Implementierung der
Staatsbiirgerkunde ciudadania von 2019 bringt zwei ,erstaunliche* Ergebnisse hervor. Die
Analyse der Daten ergab, dass die ablehnende Haltung gegeniiber der Thematisierung des
Biirgerkriegs im Unterricht der teilnehmenden Lehrkrifte nahezu unverdndert blieb (lediglich
14 % vor und 16 % nach den Fortbildungen). Des Weiteren zeigte sich, dass auch nach den
Fortbildungen 31 % der Lehrkrifte (vorher 35 %) ablehnend auf die

Wiedergutmachungsleistungen des Staates blickten.

Ferner ist es diskussionswiirdig, den Erfolg einer BildungsmaBBnahme von dem individuellen
Einsatz einer Lehrkraft abhingig zu machen, zumal bereits auf globaler Ebene im
Bildungsbereich ein zu hoher Anteil von diesem individuellen Einsatz abhingt. Aus der
Perspektive einer Ixil-Lehrkraft, die moglicherweise allein an einem entlegenen Standort den
Schulbetrieb aufrechterhilt, wird das Dilemma deutlich. Selbst bei hohem personlichem und
beruflichem Engagement der Lehrkraft und entsprechender Motivation, den Biirgerkrieg zu
thematisieren, sind die Herausforderungen erheblich. Eltern sowie verschiedene
Interessengruppen in der Gemeinde konnen zuweilen gewaltbereiten Widerstand leisten. Das
didaktische Material fiir den Unterricht ist in seiner Reichweite auf den schulischen Rahmen
begrenzt. Das Kollegium eines gro3en Schulzentrums muss sich im Vorfeld sehr gut auf diese

Aufgabe vorbereiten, um Konflikte schlichten und vermitteln zu kénnen.

Der Diskurs iiber den Biirgerkrieg und tabuisierte, von Generation zu Generation tradierte

sowie latente Konfliktlinien der Gesellschaft muss auf viele Schultern verteilt und 6ffentlich

267 Rurale Dorfgemeinschaften in der Ixil-Region nutzten auch im Jahr 2018 hauptséchlich das Radio und erst an

zweiter Stelle den Fernseher. Moderne Mobiltelefone waren zwar verbreitet, jedoch in ihrem Nutzen auf das
Tatigen von Telefonaten beschrankt. Computer, Laptops, Tablets und das Internet waren urbanen Rdumen wie
Nebaj, Chajul und Cotzal vorbehalten.

236



gefiihrt werden. Der Prozess der Demokratiebildung durch Bildung und Erziehung ist als ein
Langzeitprojekt zu betrachten, dessen Effektivitdt erst nach lidngerer Zeit und einer
kontinuierlichen Einbindung aller Generationen festgestellt werden kann. Bei der Konzeption
geeigneter Maflnahmen und Ansédtze zur Formung einer friedlichen Zivilgesellschaft ist es
daher unerldsslich, die Umsetzbarkeit der Malnahmen im Voraus zu evaluieren (Bellino 2017:

186).

Mnemonische Gemeinschaften der Ixil stimmen selten mit Schulgemeinschaft oder
Klassengemeinschaft iiberein. Die Schiilerschaft zeichnet sich durch einen weitgehend
homogenen sozialen und linguistischen Hintergrund aus. Hingegen zeigt sich eine heterogene
Verteilung der religidsen und historisch-sozialen Hintergriinde, insbesondere in Bezug auf die
Zeit des Biirgerkriegs. Die Bildung einer identitétsstiftenden Klassen- oder Schulidentitit ist in
der aktuellen Situation in den Klassenrdumen nur durch aktive Ausblendung dieser konfliktiven

Hintergriinde moglich.

7.5 Von Mayanisierung zu Dekolonisation (im Bildungsbereich)

Seit Beginn des 21. Jahrhunderts diskutieren akademische Publikationen zunehmend die
Konstruktion von Maya-Identitit bzw. Mayanisierung als einen politischen Prozess, begleitet
von einem neuen Diskurs (Bastos / Camus 2006, Bastos / Cumes 2007). Mit dem Begriff der
Mayanisierung (mayanizacion) werden Prozesse der Wertschidtzung, Rettung, des Gebrauchs
und der Weiterentwicklung der objektiven Elemente (Sprache, Kleidung, Essen, Architektur,
Organisation) und subjektiven Elemente (ethnisches Bewusstsein, Spiritualitdt, Loyalitit,
Stolz) von Maya-Kultur in verschiedenen Bereichen der guatemaltekischen Gesellschaft
beschrieben. Sie stehen in engem Zusammenhang mit der Anerkennung der Menschenrechte
der Indigenen Voélker. Es handelt sich um jenen Prozess, der dazu fiihrt, sich selbst als Maya zu
bezeichnen und zu fiihlen. Es ist ein Prozess des Wandels eines negativen ethnischen
Selbstbildes hin zu einem positiven. Innerhalb einzelner Gemeinden gibt es mitunter auch

Widerstand gegen diese Entwicklung.

Die jiingsten Reformen des Bildungsministeriums. tragen der kulturellen Vielfalt im Land in
der Theorie Rechnung, z. B. sollen auch ,nicht-indigene” Schiiler*innen iiber indigene
Kosmovision erfahren und eine indigene Sprache lernen. Allerdings muss durch griindliches

Monitoring und Evaluationsprozesse sichergestellt werden, dass diese tatsdchlich umgesetzt

237



werden. Der Zugang zu Bildung muss endlich allen Kindern ausnahmslos offenstehen.
,,Bildungskritische* indigene Eltern miissen liberzeugt werden, dass die Gemeinschaft in ihrer
Gesamtheit von formaler Bildung und Erziehung profitiert. Schule und Bildung kdnnen zu
friedlichem Zusammenleben beitragen, wenn junge Menschen zu dialogfihigen, miindigen
Biirgern erzogen werden. Dabei stellt die Befdhigung zu Dialogen eine der

Schliisselkompetenzen dar.

Idealerweise handelt es sich um qualitativ hochwertige Bildung in allen Jahrgangsstufen, die
auch die Bedenken der indigenen Eltern, die das Schulsystem mitunter als ,,westlich* und als
fremd empfinden, ernst nimmt und den indigenen traditionellen Bildungs- sowie
Erziechungsmethoden und -inhalten Rechnung trdgt (Tuhiwai Smith 2012). Anstatt weiter
Ungleichheit zu produzieren, sollte Bildung den marginalisierten indigenen Jugendlichen eine
Stimme geben und ihnen echte Perspektiven fiir die Zukunft in ihren Gemeinschaften jenseits
,westlicher Ideale aufzeigen. Dabei diirfen Kategorien wie indigena oder ladino keine Rolle
spielen. Ebenfalls miissen die zerstorerischen, innerhalb der Familien tradierten historischen
Erinnerungen der Gemeinschaft thematisiert und unterschiedliche Positionen angehort und
ernst genommen werden. Daraus kann eine Kultur des interkulturellen und toleranten Dialogs

entstehen und in die Klassenzimmer und die Gemeinschaften Einzug erhalten.

7.5.1 Konstruktion von Maya-Identitit im schulischen Umfeld

Im schulischen Kontext trigt die positive und wertschédtzende Vermittlung von Maya-Sprachen
im Rahmen von EBI, in Verbindung mit der Einbeziehung der Lebenswelt sowie der Aspekte
der educacion indigena, zur Konstruktion der Maya-Identitit bei. Dennoch ist Maya-Identitit
sozial und historisch konstruiert und weiterhin politischen Spannungen und Widerspriichen
ausgesetzt. Bedingt durch die Ereignisse des Biirgerkriegs waren indigene Gemeinden wie
Nebaj Schauplitze von Auseinandersetzungen zwischen Mitgliedern verschiedener Kirchen
und Glaubensgemeinschaften. Wéhrend des Biirgerkriegs fand die Teilnahme an traditionellen
Maya-Ritualen im Verborgenen statt. Konversionen zu evangelikalen Kirchen, um sich der mit
dem Katholizismus und costumbre einhergehenden Lebensgefahr zu entziehen, fanden
zahlreich statt. Wéahrend der Feldforschung vollzog sich bereits ein Wandel: Maya-Kultur, sei
es Ixil, K’iche’ oder Tz‘utujil, begann konfessionsunabhingig 6ffentlich gelebt zu werden.
Dabei spielten die Schulen eine zentrale Rolle, indem sie ceremonias mayas zu

unterschiedlichen festlichen Anléssen in das Schulleben aufnahmen. Dies geschah auch, wenn

238



nicht alle Mitglieder der jeweiligen Schulgemeinschaft oder des Dorfes die Durchfithrung
unterstiitzten. Das Kulturelle im schulischen Kontext ,,erschien nun unbedenklich, unpolitisch

und harmlos* (Dary 2007: 83).

Ein Beispiel aus meiner Feldforschung kommt aus Los Encuentros, Solola. Dort fiihrten die
Schiilerinnen und Schiiler (mehrheitlich Kaqchikel) im Mérz 2009 anlésslich der Einweihung
eines Trinkwassernetzes im Dorf und einer Handwaschstation in der Primarschule einen
traditionellen Tanz auf. Der Tanz war in eine Feier eingebunden, die mit der Durchfiihrung eines

Rituals durch einen Kalenderpriester begonnen wurde.

Sowohl die Dorf- als auch die Schulgemeinschaft partizipierten an der Feier. Das
Trinkwassernetz und die Handwaschstation standen als gemeinschaftliches Gut im Mittelpunkt.
Die Mitglieder der Gemeinde hatten sie selbst gebaut?®® und von der Handwaschstation
profitierten alle Kinder im Primarschulalter. Fiir die Bevolkerung des Dorfes, die aufgrund
divergierender  historischer  Erfahrungen, Erinnerungen sowie  unterschiedlicher
Glaubensvorstellungen nicht stets ein harmonisches Verhiltnis pflegte, stellte die Feier mit den
traditionellen Elementen ein verbindendes bzw. vermittelndes Ereignis dar. Rituelle
Handlungen und Tanz kénnen die Maya-Identitét stirken und als Grundlage zum Dialog dienen.
Diese wiederum fordern den sozialen Zusammenhalt und ein friedliches Zusammenleben. Die
Schule bietet nicht nur in Guatemala allen Mitgliedern einer Gesellschaft einen Ort der

Zusammenkunft und somit Potenzial zur Vermittlung zwischen unterschiedlichen Gruppen.

Die bilinguale, interkulturelle Ausrichtung vieler Schulen (siehe Kapitel 7.3) bietet dem Prozess
der Mayanisierung in der Theorie einen Wirkungsbereich im Alltag von ganzen Gemeinden.

Dieser Prozess bezieht sowohl die Schulgemeinschaften als auch die Dorfgemeinschaft ein.

7.5.2 Akademische Lehre aus Maya-Perspektive: las universidades mayas de Guatemala

Bereits wiéhrend der letzten Dekade des 20. Jahrhunderts diskutierten und forderten
akademische Kreise Guatemalas die Notwendigkeit der Einrichtung einer Maya-Universitét
(Centro Maya de Estudios Superiores, CMES). Diese sollte jedoch keine universitire

Einrichtung fiir indigene Studierende sein, sondern sie sollte aus den indigenen Volkern heraus

268 Dazu zihlt der vollstindige Ablauf: Transport der Baumaterialien (fiir Wassertank an der Quelle und das

Leitungssystem, sowie die Anschliisse der Haushalte), Konstruktion des Zementtanks an der Wasserquelle,
Ausheben der Griben fiir die Leitungen, Verlegen der Leitungen und Installation der Anschliisse.

239



entstehen. Sie sollte nicht ausschlieBlich Gelegenheit bieten, lo indigena selbst zu studieren,
sondern sie sollte Ausdruck und Unterstiitzung desselben sein. Wissenschaft sollte betrieben
werden in Ubereinstimmung mit den eigenen Kriterien, aus dem eigenen Wissenssystem heraus
(Azmitia 2008: 318, Cojti Cuxil 2009: 313f.). Als Zielsetzung galt, zur Bekdmpfung der Armut,
der Exklusion, der Ungleichheit und des Rassismus beizutragen. Aktuelle globale
Entwicklungen der universitiren Bildung sollten einbezogen und mitgetragen werden.
AuBlerdem sollte jenseits von Folklorisation die in der Maya-Kosmovision, in der Identitét und
in den eigenen Praktiken und dem eigenen Wissen begriindete Erkenntnistheorie bewahrt
werden. Sowohl technisch als auch wissenschaftlich miissten die soziopolitischen
Gegebenheiten der indigenen Volker beachtet werden. In Anlehnung an Theotonio dos Santos
(ecologia de los saberes) sollten zudem die Pluralitdt der Wissenschaft und der Technologie
einbezogen werden und in Bezug auf die indigenen Volker sollte der Wissenschaftsbetrieb
wentfolklorisiert®  werden. Die  Herausforderungen indigener  Universititen im
Forschungsbereich manifestieren sich in der Auseinandersetzung mit Souverénitit, welche eng
mit den Konzepten von Identitdt und Weisheit verkniipft ist (Brysk 2000: 237). Die Maya-
Universitét strebte die Erreichung von Zielen an, die von diversen Maya-Organisationen nicht
vollstindig realisiert werden konnten. Dazu zihlten die Uberwindung von Exklusion,
Rassismus und sozialer Limitierung sowie die Befreiung von der Bevormundung durch den
westlichen Wissenschaftsbetrieb. Das libergeordnete Ziel bestand in der tatsdchlich wirksamen
Mitgestaltung von Gesellschaft und Staat. Dieser Ansatz ist ebenfalls in der akademischen
Stromung der Dekolonisierung zu verorten und tritt fiir eine Wissenschaft ein, die indigene
Methodologien und Methoden anwendet und fordert (Chilisa 2012, Tuhiwai Smith 1999, 2012,
Wilson 2006).

Neben der am 9. Dezember 2004 offiziell erdffneten Mayab’ Nimatijob’al, Maya-Universitét
von Guatemala (Maxwell 2009: 95), griindeten sich 2011 zwei weitere Maya-Universititen®®’
— die Ixil-Universitit und die Kaqchikel-Universitit>’’. Weitere, eine K’iche’- und eine Mam-
Universitit, befinden sich im Aufbau. Die beiden bereits bestehenden Institutionen verfolgen
dhnliche Ziele, setzen sie jedoch jeweils auf ihre eigene Art und Weise um. Sie stehen in der

Tradition der indigenen Universititen in Kanada (z. B. First Nations University of Regina,

269 Stand Miirz 2020

270 Die Universidad Maya Kaqchikel — UMK — unterrichtet an vier festen Standorten in Priisenz (meist im
kompakten Tagesformat samstags) und online. Sie steht ebenso wie die Ixil-Universitit fiir die Dekolonisation
der akademischen Lehre und Forschung in Guatemala.

240



Saskatchewan) und in den USA. Mit ihren Inhalten?’!, Methoden und ihrer Unabhingigkeit
stellen sie Alternativen (und auch Gegenentwlirfe) zu den staatlichen Bildungseinrichtungen
dar. Dariiber hinaus beschreiten sie zielstrebig den Weg der Dekolonisierung der Bildung und
schaffen an dieser Stelle aus den wéhrend der Kolonialzeit und der violencia entstandenen

Briichen echte Chancen fiir die jungen Generationen und ihre comunidades.

Anders als das konventionelle, ,,westliche® Verstidndnis von Bildung vermuten lésst, versucht
die Ixil-Universitdt eine alternative Form der Wissensvermittlung zu etablieren. Dabei sind
sowohl der Ort, die Inhalte als auch die Art des Unterrichts innovativ und nach Ixil-
Epistemologie gestaltet. Anders als beispielsweise die staatlich initiierten Initiativen in Mexiko,
die ebenfalls indigene Universitdten hervorgebracht haben, befindet sich die Ixil-Universitét
durch ihre echte Autonomie in der Position, Bildung und Erziehung nach indigenen
Methodologien durchzufiihren — ohne Kompromisse. In Mexiko zeichnet sich, dhnlich der
paradoxen Situation auf nationaler Ebene in Guatemala, eine deutliche Diskrepanz zwischen
offiziellem Diskurs und der praktischen Umsetzung der indigenen Bildung ab. So kommt es
mitunter zu dem Einsatz von indigenen Intellektuellen auf bestimmten Posten, um die
Forderungen der indigenen Interessengruppen zu vertreten, jedoch bleibt ithnen in der

politischen Praxis hiufig Handlungskompetenz verwehrt (Llanes Ortiz 2008:53) 272,

Das Profil der Ixil-Universitit beinhaltet neben der Vermittlung von traditionellen
handwerklichen und agrarwissenschaftlichen Fahigkeiten ebenfalls die Entwicklung und
Dokumentation einer eigenen Geschichtsschreibung des ,,Volks der Ixil“ und dessen
Kosmovision. Dabei stehen an erster Stelle die Anerkennung des traditionellen, ehrwiirdigen
Wissens als valides und gleichgestelltes Wissen und die Achtung der Wissenstrdger in der
comunidad. Zudem behélt die comunidad die Kontrolle iiber die Forschung und damit einher
geht ein neues, selbstbewussteres Verstdndnis der eigenen Identitét. Die Ixil haben verstanden,
ihre Rechte in Bezug auf Bildungssouverinitit und die selbstbestimmte Verfiigung iiber ,,ihr*
Wissen durchzusetzen. Forschung, Lehre und die Zuginglichmachung der Erkenntnisse in den
comunidades machen die Ixil-Universitit zu einem wirksamen Werkzeug, Selbstbewusstsein
und kulturelle Identitét in den comunidades zu fordern und zu festigen — kulturelle Resilienz zu

fordern. Die Absolvent*innen der Ixil-Universitét treten selbstsicher und zielstrebig auf.

271 Ich verwende bewusst nicht den Begriff ,,Curriculum®, da sich die Universititen explizit gegen ein solches
aussprechen.

272 Zu der Thematik der Universidades Indigenas in Mexiko und dem Beispiel fiir eine gescheiterte Etablierung
von ,,Interkulturalitét” bei der Griindung der Universidad de Oriente, Yukatan sieche Llanes Ortiz (2008).

241



Die Studieninhalte der Ixil-Universitit (siche Abbildung 35) stammen aus drei
Themenbereichen: ,,Landentwicklung® (desarrollo del territorio), ,,Umgang mit Ressourcen
und Umweltschutz“ (gestion de recursos y proteccion del medio ambiente) und ,Ixil-
Geschichte und Kultur* (historia y cultura Ixil). Die Geschichte und Kultur der Ixil umfasst
materielle sowie das immaterielle Kulturerbe, welches die Basis fiir die beiden anderen
Themenbereiche darstellt. Das Wissen iiber Objekte historisch-materieller Kultur, z. B. tejidos
und archiologische Objekte oder Artefakte, trigt ebenso einen padagogischen Wert fiir die
Gemeinschaft in sich (Bell / Napoleon 2008: 332) wie auch sakrale (Orts-)namen oder
Gebetstexte (ebd.: 328). Traditionelles Ixil-Recht als auch Ixil-Medizin fallen ebenfalls in
diesen Themenbereich und sind von grundlegender Bedeutung. Das Konzept der Ixil-
Universitit basiert auf educacion Ixil, die der weiter oben genannten educacion indigena dhnelt.
Sie steht primdr fiir das informelle Lernen im héuslichen Umfeld von den Eltern und
GroBeltern. Altere Mitglieder der comunidad sind Wissenstriger und gestalten die
Begegnungen des Lernens. Sie teilen ihr Wissen, indem sie Vorbilder sind, die Jiingeren anleiten
und ihre Geschichten und Handlungen teilen (Wotherspoon 2015: 82). Informelle
Lernsituationen sind von Konversationen, dynamischen Interaktionen und Verstindnis geprégt
und somit in Einklang mit indigener Péddagogik und indigenen Methodologien (Drawson 2017).
Die Ixil-Universitét zielt darauf ab, indigenes Wissen aus informellen Lernkontexten mit den
Aktivititen, die in formalen Bildungs- sowie Forschungseinrichtungen stattfinden, zu
verbinden (Wotherspoon 2015: 82). Educacion Ixil findet innerhalb der Elternhduser in
unterschiedlicher, individueller Ausprigung statt. Dabei spielen die Religionszugehorigkeit und
der Grad der Wertschétzung der kulturellen Traditionen eine grof3e Rolle. Es handelt sich um
ein MindestmalB3 an kulturellen Codes und Rollen der jeweiligen comunidad. Mithilfe im
Haushalt, Partizipation am rituellen Leben und das Horen von oralen Traditionen sind Teil der
educacion Ixil. Ixil ist weiterhin die Muttersprache der jungen Generation. Viele Familien
monieren, dass die formale Schulbildung die kulturellen Aspekte der Erziehung, die, die zum
»guten Leben* befdhigen, auBBer Acht ldsst. Das ,,gute Leben®, el buen vivir, hielt in den letzten
Jahren zunéchst in den Diskurs der kulturellen Aktivist*innen Einzug und ist jetzt auch im Zuge
der Arbeit der Bewegung bei Teilen der indigenen Bevdlkerung angekommen. Die Verwendung
des Ixil-Terminus #‘ chajil hat sich mittlerweile sowohl im Diskurs der indigenen
Aktivist*innen als auch in neuerer Forschungsliteratur (z. B. Batz 2017) durchgesetzt. 7i ‘ chajil
bedeutet wortlich bienestar, ,,Wohlbefinden*. Die Ixil-Universitdt begreift Bildung und
Erziehung nicht nur als individuelle, sondern auch als gemeinschaftliche Ressource. Diese

Ansicht hebt das Konzept weit {iber die Vorstellung von Bildung als Humankapital, welches

242



zur Behauptung in der Nationalgesellschaft nétig ist, hinaus. Den Studierenden wird {iber
Handlungskompetenz hinaus eine ethische Verpflichtung ihrer comunidad gegeniiber

vermittelt.

Im Hinblick auf eine dekolonisierte Umsetzung von universitidrer Bildung nimmt die Ixil-
Universitit nicht nur in Guatemala eine Vorreiterrolle ein. Gelungene Umsetzung indigener
Methodologien und Methoden in Lateinamerika finden sich auflerdem in Nicaragua
(URACCAN) und Mexiko (Universidad Autonoma Indigena de Mexico, Sinaloa und
Universidad Indigena Latinoamericana, Tabasco)?”® (Llanes Ortiz 2008: 53).

Die bewusste Entscheidung, von formeller, staatlicher Bildung unabhingig zu bleiben,
ermoglicht es den Organisator*innen, Lehrenden und Lernenden, frei von kolonialen
Vorurteilen und losgeldst von starren, normativen Vorgaben zu arbeiten — und Souverénitét zu
erlangen. Zudem wird so verhindert, dass die Ixil-Universitit zu einer Komponente eines
Machtkampfs zwischen unterschiedlichen Akteuren der Bildungspolitik wird. Dabei werden
jedoch die internationalen Konventionen und Methoden des wissenschaftlichen Arbeitens aus
der westlichen Universitétstradition {ibernommen und fiir die eigene Struktur eingesetzt. Dieses
Vorgehen dhnelt dem weiter oben analysierten Neujahrsritual und der Eigeninterpretation des
templo griego romano als neugestalteten sakralen Ort zur Durchfiihrung formeller ritueller

Handlungen.

Die Ixil-Universitit existierte bis 2021 nicht an einem festen geographischen Standort, sondern
,kommt dorthin, wo ihre Studierenden sind“ ?’4. Die Dozenten und Studierenden kommen in
die Gemeinden, in denen teilnehmende Studierende leben, und halten dort ihre
Lehrveranstaltungen und Seminare. Zudem werden die Studierenden in zahlreiche
gemeinschaftliche Projekte einbezogen, was ihnen, so ein Studierender, gleichzeitig ,,Freiheit
und Ehre zuteilwerden ldsst* und ihnen Anerkennung und ,,das Gefiihl, einen niitzlichen Beitrag

zum guten Leben im Kollektiv zu leisten®, vermittelt*’>.

Jugendliche Ixil formulieren weiterhin ein Interesse an Lebensentwiirfen, die sich von denen

threr comunidades sehr stark unterscheiden. Damit einher geht ein zunehmender Verlust des

273 Die mexikanische Regierung blockiert jedoch aktiv die aus der zapatistischen Bewegung entstandene
Universitét in Tabasco (Llanes Ortiz 2008: 53).

274 Im Friihjahr 2021 wurde ein Studienzentrum in Cotzal eingeweiht, die Besuche in den comunidades
bestimmen jedoch weiterhin den Studienalltag.

275 Interview Pedro Brito, Nebaj, 16.03.2015.

243



Interesses an landwirtschaftlicher Arbeit. Hohe Migrationsquoten in Richtung urbaner Zentren
und der USA fiihren zudem zu einem Verlust von Arbeitskriften und verstirken die
Abhéngigkeit der Familien von Geldriicksendungen (remesas) zur Sicherung der Versorgung.
Im landwirtschaftlichen Bereich ist eine Entwicklung von traditionellem Subsistenzanbau hin
zu cash crops zu beobachten. Die Einfiihrung von nicht traditionellen Anbauprodukten wie z.
B. Brokkoli und Blumenkohl geht auch insbesondere auf das Wirken verschiedener

k?76. Auch verschiedene lokale (Jugend-

internationaler Organisationen in der Ixil-Region zuriic
)Organisationen haben das Thema aufgenommen, gerade mit dem Ziel, die Abwanderung der
Jugendlichen aus der Region durch Schaffung neuer Perspektiven aufzuhalten. Dazu gehort
ebenfalls das Bestreben, den Subsistenzbauern Anerkennung und Wiirdigung ihrer Arbeit und
ihres Lebensentwurfs entgegenzubringen. Damit einher geht das traditionelle Konzept fxutx
txava’ (madre tierra), welches eng mit der traditionellen Spiritualitidt und Gefiihlsbezogenheit
(afecto) verwoben ist. Die Arbeit der Kleinbduer*innen auf dem Land erhélt durch die an der
Ixil-Universitdt ausdriicklich betonte Wertschiatzung auch bei den sehr kritischen, jungen
Generationen neue Popularitit. Neben der Wiedergewinnung angestammten Wissens entdecken
und rekonstruieren die Studierenden auch Strukturen der ethnischen Selbstbestimmung und des

Zusammenlebens. Sie wirken dem globalen Trend zur starken Individualisierung entgegen und

reflektieren dariiber, wie die kollektive Identitét der comunidad gestaltet werden kann.

Die verschiedenen Akteur*innen, Jugendliche aus der ldndlichen Peripherie, internationale und
lokale Mitarbeiter*innen der Organisationen und die dlteren Generationen generieren positiv
konnotierte Werte zu unterschiedlichen Lebensentwiirfen: das traditionelle Leben auf dem
Land, das in der Stadt und das Leben im Ausland. Dadurch stehen die Lebensentwiirfe in
Konkurrenz zueinander und schaffen durch Widerspruch und Probleme ein Dilemma fiir die
Jugendlichen. Einerseits strebt ein groBer Teil der jugendlichen Landbevdlkerung nach
weiterfiihrender Bildung, der ldndliche Raum bietet jedoch nur Arbeit in der Landwirtschaft
oder — begrenzt — im Offentlichen Sektor. Dazu gehdren die ,klassischen® Berufe des sozialen
Aufstiegs: Lehrkrifte, Kaufleute, Buchhalter*innen, Jurist*innen. In einer weiterfiihrenden
Forschung konnte evaluiert werden, inwiefern Absolvent*innen der Ixil-Universitdt mit neuen
Impulsen in ihren Heimatgemeinden wirken und wie bzw. ob sie dazu beitragen, dem Streben

nach Migration in die USA oder die Hauptstadt entgegenzuwirken.

276 So haben z. B. die Peace Corps in der Region zwischen 2004 und dem heutigen Tag zahlreiche Projekte zur
Diversifikation und Wirtschaftlichkeit der Landwirtschaft durchgefiihrt.

244



7.6 Zusammenfassung und Diskussion

Bildung nimmt eine entscheidende Rolle bei der Gestaltung kollektiver Identitdt, Gemeinschaft
und des Zusammenbhalts ein. Das Konzept der EBI (Educacion Bilingiie Intercultural) zielt
darauf ab, in der Theorie die Wertschitzung der indigenen Sprache und Lebensrealitit sowie
der indigenen Werte und des indigenen Wissens zu fordern. In der Praxis zeigt sich jedoch, dass
dieses Ziel noch nicht vollstandig erreicht wurde. Ein Defizit besteht in der Verfiigbarkeit von
Lehrkréften, die tiber ausreichende Kenntnisse der Mayasprache verfiigen oder die Bereitschaft
mitbringen, in einem herausfordernden, landlichen Umfeld zu arbeiten. Im Primarschulbereich
steht dem Ixil-Unterricht zwar eine Auswahl an Materialien zur Verfiigung, die einzelne
kulturelle Aspekte des Lebensumfelds abbilden, doch ist dies allein nicht ausreichend. So
kritisiert Feliciana Herrera, Alcaldia Indigena de Nebaj (08.12.2022, personliche
Kommunkation), dass Ixil losgeldst von der Kultur unterrichtet wird und Inhalte nicht an die
Lebenswelt der Gemeinschaft angepasst werden. Obwohl im Plan Nacional de Educacion
Ciudadana 2004-2007 bereits die Werte der Maya-Kosmovision als komplementidr und
gleichwertig zu den universellen Werten definiert wurden, werden die Ixil-Kosmogonie, das
eigene Wertesystem und die traditionelle Religion in der Praxis nicht beriicksichtigt.
Hinsichtlich der Uberwindung der Division der Gemeinschaften aufgrund des Biirgerkriegs
erreicht der Unterricht, insbesondere der sozialwissenschaftliche Unterricht, noch nicht sein
volles Potenzial. Die Materialien zur Forderung einer friedlichen und lebenswerten
Gemeinschaft haben keinen Lebensweltbezug und sind unsensibel gegeniiber der Ixil-Kultur
und den Ereignissen des Biirgerkriegs. Zudem beriicksichtigen die nationalen
Bildungsstrategien nicht, dass Traumata und Konflikte des Biirgerkriegs auch von den
Nachkriegsgenerationen tradiert werden und der Biirgerkrieg in vielen Klassenzimmern nicht

thematisiert wird.

Einzig individuelles Engagement einzelner Lehrkrifte schafft Anldsse im Klassenraum und
bezieht informelle Bildung ein. Bedeutsame und kulturellen Aspekten Rechnung tragende
Bildung zu gestalten, ist eine Herausforderung. Die Bestrebung, die formale, konventionelle
Schule inklusiver zu gestalten und eine rein additive Beriicksichtigung von indigenem Wissen,
Kultur und Sprache zu implementieren, tragt nicht zur Qualitétssteigerung von Unterricht und
Lernen fiir indigene Schiiler*innen bei. Diese Vorgehensweise entspricht keiner tatsdchlichen
Beriicksichtigung der indigenen Bildung und Erziehung, sondern ermdéglicht allenfalls eine
erfolgreichere Bildungsbiographie innerhalb des staatlichen Schulsystems (Tuhiwai Smith

2005: 95). Viele Errungenschaften und Verbesserungen der Bildungssituation im ldandlichen

245



Guatemala gehen auf individuelles Engagement zuriick und nicht auf die Arbeit des
Bildungsministeriums. Zugang zu Bildung muss nicht ,,Modernisierung® im negativen Sinn
bedeuten, sondern bietet Moglichkeiten, Strategien zu entwickeln, Diskriminierung
abzuwenden, Selbstbewusstsein zu erlangen, internalisierten Rassismus abzulegen und
gleichzeitig auch zu einem Wandel des existierenden Bildungssystems beizutragen. Die
Uberwindung von ,,Ethnizitit* als ein konzeptueller Rahmen und das Hinterfragen von
Kategorisierung in ethnischen Kategorien sind Aspekte, die im Rahmen einer
Personlichkeitsentwicklung durch Bildung und Erziehung geférdert werden konnen. Dariiber

hinaus kann sie individuelle Entwicklungsmoglichkeiten erdffnen.

Schule hat das Potenzial, den Grundstein fiir ein friedliches Zusammenleben zu legen und zu
einem harmonischen sozialen Miteinander beizutragen. Beispiele aus der Feldforschung von
Kulturerbe als verbindendem Element bei besonderen Anldssen zeigen, dass die Institution
Schule den Rahmen und den Ort bieten kann, in die gesamte comunidad hinein zu wirken.
Lehrprogramme wie Vivamos juntos en armonia und La Nueva Ciudadania sind jedoch zu weit
von der Lebensrealitét entfernt, um tiefer als eine Unterrichtsreihe zu wirken. Sie vermdgen es

nicht, bis zu den latenten Konfliktlinien in den Ixil-comunidades vorzudringen.

In diesem Kapitel wurde zudem untersucht, inwiefern formale Schulbildung und/oder indigene
Entwiirfe von Bildung und Erziehung dazu beitragen konnen, die innerhalb der Ixil-
Gemeinschaften existierende Division zu iiberbriicken. Ferner wurde erdrtert, inwiefern

institutionalisierte Ungleichheit gemindert und/oder tiberwunden werden kann.

Hohe Analphabetismusquoten von 2022 aus den drei von extremer Armut gezeichneten
municipios der Ixil-Region (33,57 % Nebaj, 43,95 % Chajul und 37,55 % Cotzal, Personen iliber
15 Jahre) zeugen von fortbestehender Marginalisierung und Ungleichheit sowie defizienter
Unterrichtsversorgung. Die Uberwindung sozialer Ungleichheit kann demnach nicht allein
durch die Gewéhrung von Zugang zu Bildung fiir marginalisierte und diskriminierte
Bevolkerungsgruppen erreicht werden. Zusétzlich sind Wertschitzung und Einbeziehung der

kulturellen Lebensumstinde sowie eine hohe Qualitéit des Bildungsangebots erforderlich.
Dartiber hinaus ist festzustellen, dass viele Schul- oder Universitiatsabsolvent*innen keine

addquate Beschéftigung in der Ixil-Region finden. Personlichkeitsentwicklung und Teilhabe

sowie ein erfiilltes Leben sind in den Heimatgemeinden nicht realisierbar, weshalb

246



internationale Migration unausweichlich erscheint. In Bezug auf ihre Familien und
Gemeinschaften verspiiren sie mitunter Schuldgefiihle, da sie die Erwartungen und Hoffnungen
der Familien nicht erfiillen konnen. Aus Scham ihren Familien und comunidades gegeniiber
betrachten sie die internationale Migration als Ausweg. Formale Bildung wird in diesen Féllen
als ,,wertloses* kulturelles Kapital erachtet, da sie nicht ausreicht, um soziale Mobilitdt zu

erreichen und bestehende Ungleichheiten zu iiberwinden.

Die Ixil-Universitit ermdglicht Jugendlichen und jungen Erwachsenen zum einen eine
wertschédtzende und tiefergehende Auseinandersetzung mit dem eigenen kulturellen Erbe und
zum anderen eine wissenschaftliche Qualifikation, die an den Bediirfnissen der Gemeinschaft
ausgerichtet ist. Die Universitit fungiert als Instrument zur Forderung kultureller Resilienz
innerhalb der Ixil-Gemeinschaft. [hre Bildungsangebote sind an den Grundsétzen der educacion
Ixil ausgerichtet, wobei sie gleichzeitig die Normen und Konventionen westlicher akademischer
Einrichtungen integriert. Dadurch leistet sie einen Beitrag zur Dekolonisierung und
Defoklorisierung der Darstellung der Ixil- bzw. Maya-Kultur sowie der indigenen Kultur im
Allgemeinen in Wissenschaft und Forschung. Die Absolvent*innen sollen durch ihr Studium
dazu befihigt werden, ihre Gemeinde zu gestalten und zur Uberwindung von Division
beizutragen. Im Kontext des im Zuge des Biirgerkriegs stark geschiadigten sozialen Gefiiges in
den Gemeinden kommt ihnen eine vermittelnde Rolle zu. Durch qualitative und partizipative
Forschung in ihren Gemeinden und die Lektiire wissenschaftlicher Texte sind sie befdhigt, mit
verschiedenen Parteien in Dialog zu treten. Die Ixil-Universitét stellt im Bereich der tertidren
Bildung einen hoffnungsvollen Ansatz dar. Im Bereich der Primar- und Sekundarbildung fehlen
entsprechende Ansétze in der Ixil-Region bis dato. Die im Rahmen der UNESCO-Strategie
Cultura de Paz konzipierten Programme und didaktischen Materialien sind nicht in der Lage,
die durch den Biirgerkrieg entstandenen Briiche in den betroffenen Gemeinschaften zu
iberwinden. Die Ixil-Universitit beteiligt sich noch nicht an der Ausbildung von Lehrkriften

fiir die Schulen in ihren Gemeinschaften.

247



8. Fazit

In der nachfolgenden Diskussion werden die in dieser Arbeit formulierten Forschungsfragen
aufgegriffen, um die Konstruktion kollektiver Identititen und Gemeinschaft zu
veranschaulichen. Zu diesem Zweck werden die Ergebnisse der unterschiedlichen Kapitel
herangezogen. Sowohl die gelebten kulturellen Traditionen als auch das kulturelle Gedichtnis
und das soziale Gefiige wurden durch historische Briiche und soziookonomische Probleme
gestort. Ein neues Verstdndnis und neues Bewusstsein fiir die eigene Kultur durch kulturelle
Aktivist*innen und jiingere Ixil befinden sich derzeit im Entstehungsprozess. Die vorliegende
Arbeit dokumentiert einen zeitlich begrenzten Einblick in die Prozesse, die die Resilienz einer

Gesellschaft fordern.

1) Wie und wo kommt es zu kultureller Resilienz und zur Selektion von tradiertem Wissen?

Die im Rahmen der Feldforschung 2007-2010 dokumentierten Elemente des immateriellen
kulturellen Erbes erlangten neue Aufmerksamkeit und zeigten eine hohe Resilienz gegeniiber
zerstorerischen Entwicklungen. In diesem Zusammenhang erfiillte der 260-tdgige Kalender die
wichtige Aufgabe, das kulturelle Geddchtnis zu wahren und Werte sowie Wissen iiber
Kosmogonie und Kosmologie von Generation zu Generation weiterzugeben. Dariiber hinaus
hatte der Kalender eine synchrone, psychologische Funktion inne und diente gleichzeitig als
Medium der Geschichtstradierung. Das immaterielle kulturelle Erbe ist als Bestandteil des
kontinuierlichen und globalen Prozesses der Entstehung stets einem Wandel unterworfen.
Dieser Prozess ist dynamisch und durch Interaktion gekennzeichnet, in der Bedeutung entsteht
(Ingold 2000: 22). Elemente kdnnen abgegeben und neue aufgenommen werden. Obwohl die
Ixil-Gesellschaft aus unterschiedlichen Glaubensgemeinschaften besteht, ist bei ihren
Mitgliedern unabhéngig von der Konfession eine gemeinsame Basis an kulturellen Werten und
altem Wissen erkennbar. Zudem kommt dem immateriellen kulturellen Erbe auch in
zeitgenOssischen comunidades der Ixil eine ordnende Funktion und Wirkkraft zu. An dieser
Stelle manifestieren sich kulturelle Resilienz und die Revalorisierung angestammten Wissens.
In diesem Prozess nehmen religidse Spezialist*innen eine zentrale Rolle ein, da sie im Alltag
Divination, orale Traditionen und kulturelle Werte praktizieren. Sie verfligen iiber einen
»privilegierten Zugang zu hoheren Maichten" (Eriksen 2010: 227), agieren kompetent im
rituellen Kontext und zeigen eine hohe Adaptionsfahigkeit gegeniiber Eventualititen und

Verdnderungen. Insbesondere orale Traditionen zeigen eine hohe Anpassungsfahigkeit an die

248



jeweiligen Gegebenheiten. Im Rahmen der aktuellen Auseinandersetzung mit neuen

Herausforderungen manifestieren sie ebenfalls eine hohe Dynamik.

Die Rituale, exemplarisch dargestellt durch die sajb’ichil zur Aussaat oder zur persénlichen
Heilung, erfiillen eine doppelte Funktion: Sie stellen sowohl Lésungsmechanismen als auch
Vermittlungsinstanzen zwischen Vergangenheit und Gegenwart dar, insbesondere im Kontext
der durch den Biirgerkrieg verursachten Zerstorungen und Traumata. Sie zeigen Wege in die
Zukunft auf, wobei die vermeintliche Authentizitit der Rituale keine Relevanz besitzt, da durch
das Ritual selbst neue und auch revitalisierte Konventionen, Regeln und Bedingungen
konstruiert werden. Diese gelten als ,,soziale Leitlinien” und ,,soziale Markierungen der
Vergangenheit™ (Zerubavel 2003: 28). Das Ritual entfaltet durch seine Ausfithrung Wirkung,
ein Prozess, der auch fiir Divination und performative Sprechhandlungen zutrifft (Rappaport
1999). Rituale manifestieren sich innerhalb eines symbolischen Universums und stellen die
praktische und personifizierte Manifestation der Kosmogonie dar. Zudem verhandeln sie
Beziehungen innerhalb der Gemeinschaft, zwischen Menschen und zwischen Mensch und
Umwelt. Auf diese Weise bilden sie die Grundlage zur Konstruktion des kollektiven

Gedichtnisses und die Basis zur Neukonstruktion gesellschaftlicher Solidaritét.

An sakralen Orten manifestieren sich materielle, symbolische und funktionale Aspekte
simultan. Sie fungieren als Schnittstelle zwischen materiellen und immateriellen Aspekten des
kulturellen Erbes sowie zwischen Vergangenheit und Gegenwart. Die Bewohner*innen stehen
in direktem Kontakt mit der sakralen Landschaft, wodurch sie die Verbindung zu ihrer
Vergangenheit bewahren. Die Konzepte von Leben und Tod sowie von Zeit und Ewigkeit stehen

in einer dynamischen Beziehung zueinander (Ingold 2000: 16—19).

Der Biirgerkrieg, die Globalisierung und zunehmend auch die Digitalisierung fithren zu
plotzlichen und schnellen Transformationen der Gesellschaft. In Reaktion auf diese
Entwicklungen und mit dem Ziel, das immaterielle kulturelle Erbe zu schiitzen, werden
Schulungen der Kalenderpriester (beispielsweise durch K’iche’-Kalenderpriester)
durchgefiihrt. Zwar artikulieren kulturelle Aktivist*innen Sorge vor einem vermeintlichen
,»Verlust von traditionellem Wissen, jedoch haben indigene, jahrhundertealte Konzepte von
Zeit, Raum und Gemeinschaft unterschiedlichen, teilweise destruktiven Entwicklungen im

Kern standgehalten und geben der kontemporaren Gesellschaft Halt und Zuversicht.

249



2) Welche Strategien werden lokal angewandt, um der Spaltung der Gesellschaft zu begegnen

und kollektive Identitdten neu zu konstruieren?

Im Rahmen der Feldforschung, die zwischen 2007 und 2010 durchgefiihrt wurde, hat die
Division der Ixil-Gemeinschaften die Frage aufgeworfen, wie kollektive Identitidten im Kontext
vielfaltiger Herausforderungen konstruiert werden. Ein zentrales Forschungsinteresse war
dabei die Herkunft der innerhalb ethnischer und sozialer Gruppen existierenden Konfliktlinien.
Der Biirgerkrieg zerstorte den sozialen Zusammenhalt auf individueller Ebene, d. h. zwischen
Familienangehorigen, Nachbarn und Freunden. Das Zugehorigkeitsgefiihl (feeling of
belonging, McMillan / Chavis 1986: 6f.) ging verloren, was maB3geblich durch das Wirken der
PAC bedingt war.

Die Dichotomie Soldat (,,Tater*) vs. Dorfbewohner*in (,,Opfer) erweist sich bei der Suche
nach Losungsansitzen zur Minderung von Ungleichheit oder zur Erneuerung des sozialen
Zusammenhalts als nicht aussagekriftig. Dies ist darauf zuriickzufiihren, dass sie den
komplizierten und konfliktiven Hintergrund der beiden Gruppen vereinfacht. Sowohl Soldaten
als auch Dorfbewohner*innen haben eine gemeinsame Ethnizitdt, Sprache und vom Krieg
gepragte Biographien. Das Zusammenleben in der Nachkriegszeit ist gepragt von ungeklérten
und tabuisierten Verbrechen, wobei Téter- und Opferrollen je nach Perspektive unterschiedlich
interpretiert werden kdnnen, da es sich um soziale Konstrukte handelt. Fiir die Annéherung und
die Herstellung von Ausséhnung auf lokaler Ebene sind zwei Faktoren von entscheidender
Bedeutung: Erstens bedarf es eines Raumes, der den Dialog erméglicht, und zweitens ist die
Bereitschaft zum Dialog fiir beide Seiten, sowohl fiir die ,,Opfer als auch fiir die ,, Tater*,
erforderlich. Eine zusdtzliche Herausforderung besteht in der Opferrolle, die hédufig mit
Passivitdt assoziiert ist und den ,,Opfern® die Féhigkeit zur Eigeninitiative abspricht. Um ihre
Interessen zu vertreten und ihre Rechte sowie eine Entschidigung einzufordern, miissen die
Betroffenen selbst als politisch Handelnde auftreten. Ein solcher Dialog findet noch nicht statt.
Das soziale Geflige — el tejido social — ist insbesondere in den Dorfern der Ixil-Region stark
und teilweise absichtlich von auBlen wéhrend der violencia gestdrt worden. An dieser Stelle
offenbart sich die fundamentale Bedeutung zweier Komponenten fiir das friedvolle Miteinander
in Gegenwart und Zukunft in einer Gemeinschaft — das soziale Gefiige und das kulturelle
Gedichtnis. Die Ixil-Gesellschaft veranschaulicht dies eindrucksvoll, indem sie kollektive
Identitéten kreiert, die trotz tiefgreifender Spaltungen entlang verschiedener Konfliktlinien aus

dem Biirgerkrieg bestehen. Am Beispiel der Konstruktion von kollektiver Identitdt unter

250



Mitgliedern der Widerstandsdorfer der Sierra - CPR — konnte gezeigt werden, wie gemeinsam
durch- und erlebte Gewalt und kollektive Traumata eine mnemonische Gemeinschaft
konstruieren konnen. In diesem Fall wird Identitdt durch Erinnerung (Olick/Robbins 1998:
110f.) und die Zugehorigkeit zu einer mnemonischen Gemeinschaft gestiftet. Der geteilte
Wissensvorrat, der sich auf Aspekte wie Flucht, Leben in den Bergen und Entbehrung bezieht,
pragt die kollektive Identitdt. Die Mitglieder der CPR kommunizierten symbolisch mit der
Landschaft und iibertrugen die heiligen Orte ihrer Herkunftsdorfer auf die neue Heimat. Die
Beziehung zwischen Gruppe und Raum bildet eine symbolische Einheit. Selbst bei Trennung
der Gruppe von ihrem urspriinglichen Raum triagt die Gruppe ihren Raum symbolisch mit sich

(Assmann 2003 ['1992]: 166).

3) ,,Wo und wie agieren lokale Aktivist*innen der Ixil-Bewegung und wie gelingt es ihnen,

einen aktiven Beitrag zur Dekolonisierung zu leisten?*

Die Analyse der Wirkungsbereiche der kulturellen und sozialen Bewegung der Ixil in Kapitel 6
zeigt, dass die Division der Gemeinschaften politische Uberzeugungskraft auf nationaler Ebene
verhindert. Die Bewegung agiert in einer von Diskriminierung, Rassismus und Gewalt
gepragten Umwelt. Zwischen der Realitdt in Guatemala und den in den Friedensvertrigen
deklarierten Abmachungen besteht eine signifikante Diskrepanz. Die Fundamaya nimmt eine
bedeutende Funktion als Quelle fiir Aufkldrung und Informationen ein, da der Staat seiner
Fiirsorgepflicht gegeniiber der verarmten Landbevolkerung nicht nachkommt. Als kulturelle
und zivilgesellschaftliche Organisation engagiert sich die Fundamaya auch in den sensiblen
Bereichen der Ressourcennutzungs- und Landrechte. Die Projektgebundenheit ihrer Arbeit ist
jedoch eine Herausforderung fiir die Organisation, da mit dem Auslaufen der finanziellen
Unterstiitzung Projekte meist abrupt enden und sowohl Ressourcen als auch Wissen verloren
gehen. Die Bewegung unternimmt ihrerseits aktive Versuche, ,die eigene historische
Erinnerung® (memoria historica propia) selbst zu identifizieren und 6ffentlich fiir sich zu

beanspruchen.

Ein Beispiel hierfiir ist die Installation einer Gedenktafel sowie die Institutionalisierung eines
Gedenktages zu Ehren der sieben widerstindigen principales Ixhiles, deren Leben durch ihre
aktive Rolle im Widerstand gegen die herrschenden Verhéltnisse und diskriminierende Gesetze

gepragt war. Durch diese Maflnahmen wurde eine zuvor verborgene Erinnerung sichtbar

251



gemacht. Die Ermordung der sieben principales stellte einen direkten Angriff auf die

traditionellen Selbstverwaltungsstrukturen und Werte der Ixil-Gemeinschaft dar.

Der Bau und die rituelle Eroffnung der architektonischen Struktur, welche die
Fiihrungspersonlichkeiten der Fundamaya als templo griego-romano bezeichneten (Kapitel
6.3), illustrieren die komplexen Vorginge bei der Konstruktion kollektiver Identitit und sind
gleichzeitig ein Beispiel fiir indigene Handlungskompetenz und Dekolonisierung. In der
Entscheidung, einen neuen sakralen Ort, der in der Zukunft zur Durchfiihrung von rituellen
Handlungen dienen sollte, mit einer baulichen Malnahme zu institutionalisieren, manifestierte
sich der Wunsch, einen Bruch zu iiberwinden. In dem beschriebenen Beispiel machten die
kulturellen Aktivist*innen einen heiligen Ort und das mit ihm verbundene immaterielle
kulturelle Erbe ,,6ffentlich®. Wihrend dieser Offentlichen Inszenierung interpretierten die

Aktivist*innen auch die ,.koloniale®, européische Kultur neu und trugen zur Dekolonisation bei.

Die Einweihung des sakralen Gebdudes, das Neujahrsritual sowie die Amtsiibergabe an die
neuen Vertreter*innen der alcaldia indigena in Verbindung mit der Aufklarungsarbeit zu
Themen des Extraktivismus veranschaulichen die enge Verzahnung politischer Aktivitdten und
des religidsen Bereichs des offentlichen Lebens. Als kommunikative Handlung hat das Ritual
eine ordnende Funktion (Rappaport 1999). Soziale Struktur und politische Legitimation
entstehen durch bzw. werden durch religids-rituelle Symbole und Handlungen gefestigt. Im
Beispiel des Neujahrrituals schufen die kacholpom und Aktivist*innen der Fundamaya eine
,Hauptnarrative® (ebd.: 32). Dennoch ist der Kontext des Neujahrrituals relevant: Die
Durchfithrung im Jahr 2009 wurde von der internationalen Kooperation als ein Element der
memoria historica-Methode geplant und diente spezifischen Zwecken. Zudem beschrinkte sich

der Kreis der Beteiligten auf eine relativ kleine Gruppe der Ixil-Gesellschaft.

Beispiele fiir kritisches historisches Bewusstsein unter jungen Mitgliedern der Ixil-Gesellschaft
sind die in der vergangenen Dekade entstandenen zahlreichen kreativen Ausdrucksformen.
Dazu gehoren insbesondere murales an oOffentlich zugédnglichen Orten. Sie stellen positiv
verstirkte Identitdtskonstruktionen beziiglich des Ixil- bzw. Mayaseins mit repressiven
historischen Gewaltakten in Verbindung und leisten einen relevanten Beitrag zur

Defragmentierung der Gemeinschaft.

252



Wie in Kapitel 6.5 dargestellt, weist der Handlungsbereich der Ixil-Bewegung beziiglich der
Information tliber Entschidigungsleistungen und Exhumierungen ein Konfliktpotenzial auf. So
kann es zwischen den Familien, die Entschédigungsleistungen in Anspruch nehmen wollen, zu
Auseinandersetzungen kommen. Dabei stellt sich oftmals die Frage, wer die
Entschadigungsleistungen ,,wirklich* verdient hat und wer als ,,echtes Opfer* zu definieren ist.
In der Folge konnen sich kompetitive Opferrollen und Hierarchien von erlebtem Leid
herausbilden, die ihrerseits weitere Konflikte generieren. Dartiber hinaus ist festzustellen, dass
es kein einheitliches kulturelles Gedédchtnis der Ixil gibt, sondern vielmehr unterschiedliche

gruppenspezifische Segmente.

Die geschilderten historischen Briiche beruhen auf exkludierenden und abgrenzenden
Erinnerungskonzepten. Sie zu liberwinden, ist erst moglich, wenn ,,Tater und ,,Opfer als
gleichwertige Parteien einander anhoren. Damit das Ideal des dialogischen Erinnerns (nach A.
Assmann 2013) in Guatemala erreicht werden kann, ist es notwendig, auf individueller Ebene
das vorherrschende Klima der Tabuisierung sensibler Themen zu iiberwinden und auch das Leid

der jeweils anderen Gruppen anzuerkennen.

Die Aktivist*innen informieren die Gemeinden in Landrechtsfragen und beziehen sie in
offentliche Diskurse ein. Der Menschenrechtsdiskurs als Teil pluraler Malnahmen stirkt lokale
Akteure in ihrer politischen Auseinandersetzung mit staatlichen Vertreter*innen (Wilson 2006:
79) und die Bestrebungen, Dekolonisierung zu erreichen. Der Fall Finca La Perla zeigt, wie
historische Zusammenhdnge neu konstruiert werden und wie indigene Aktivist*innen

dekoloniales Handeln zeigen, wenn es um territoriale Rechte geht.

4) Wie konnen formale Schulbildung und/oder indigene Entwiirfe von Bildung und Erziehung
dazu beitragen,
a) die Division zu {iberbriicken?

b) institutionalisierte Ungleichheit zu mindern und/oder zu iiberwinden?

Die Kinder, Jugendlichen und jungen Erwachsenen der Nachkriegsgenerationen sind Erben des
Biirgerkriegs. Durch intrafamilidre Tradierung halten sie sowohl Opfer- als auch
Tateridentititen aufrecht. Jedoch erben sie nicht passiv die Erinnerungen an Gewalt und dazu
passende Zukunftsvisionen von ihren Eltern und GrofBeltern. Vielmehr interpretieren,

rekonstruieren und verorten sie sich selbst aktiv in diesen. Durch ihr Handeln und Denken

253



schaffen sie eigene Versionen dieser Erinnerungen, die von den Dynamiken der Globalisierung,

Digitalisierung und Transnationalisierung geprigt sind.

Um die Division zu iiberwinden, miissen die destruktiven, innerhalb der Familien tradierten
historischen Erinnerungen an die Zeit des Biirgerkriegs thematisiert und unterschiedliche
Positionen angehort und beriicksichtigt werden. So kann die Grundlage fiir eine Kultur des
interkulturellen und toleranten Dialogs geschaffen werden. Wenn diese in die Klassenzimmer

und comunidades Einzug hélt, kann dialogisches Erinnern Wirklichkeit werden.

In der Theorie verfiigt Schulbildung iiber die Wirkungsbreite und Handlungsmacht, um
konkurrierende Narrative der Geschichte und ihre jeweiligen Verkniipfungen mit Wahrheit und
Macht aufzuzeigen und daraus Ansatzpunkte fiir den Dialog auf Gemeindeebene zu entwickeln.
In diesem Zusammenhang ist zu beriicksichtigen, dass auch Globalisierung einen dialektischen
Prozess darstellt und nicht zwangslaufig Verschlechterungen aufzwingt. Die in dieser Arbeit
analysierten Publikationen des Ministeriums und die Reformen und Strategien zur
Verbesserung auf anderen Ebenen, wie z. B. die Demokratieférderung, offenbaren in erster
Linie die deutliche Diskrepanz zwischen der Realitét in vielen Klassenzimmern und den Zielen.
Zudem ist die einzelne Lehrkraft durch fehlende curriculare und institutionelle Unterstiitzung
mit der Thematisierung des Biirgerkriegs auf sich allein gestellt. Dariiber hinaus wird die
notwendige Verkniipfung von historischer mit politischer Bildung nicht beriicksichtigt. Daraus
folgt, dass die Demokratiebildung nicht in dem erforderlichen Malle realisiert wird, um
miindige Biirgerinnen und Biirger addquat auszubilden. In indigenen, marginalisierten
Regionen wie der Ixil-Region, in denen diese Bildungsarbeit dringend geleistet werden miisste,

kommt der Staat seiner Pflicht nicht nach.

Bildung ermoglicht die Entwicklung von Strategien, die Heranwachsende dazu befdhigen,
Diskriminierung zu verhindern, Selbstbewusstsein zu erlangen und internalisierten Rassismus
abzulegen. Das bestehende Bildungssystem bedarf einer Reform, um die ,ethnische
Oppression aufzubrechen und das Denken in ethnischen Kategorien zu {iiberwinden.
Umfassende Personlichkeitsentwicklung sollte durch formale Bildung und Erziehung gefordert
werden. Der Diskurs iiber den Biirgerkrieg und die tabuisierten Traumata muss auf viele
Schultern verteilt und 6ffentlich gefiihrt werden. In den Bildungseinrichtungen der Ixil-Region
nehmen einzelne innovative Lehrkrifte (z. B. aus Batzaja) und die Ixil-Universitit inspirierende

Vorreiterrollen ein. Thre Ansétze basieren auf der Pramisse, dass verschiedene Aspekte der Ixil-

254



Kultur die Grundlage bilden. Ohne eine fundierte Auseinandersetzung mit der indigenen Kultur
konnen Reformen nicht in indigenen Schulen implementiert werden und sind zum Scheitern

verurteilt.

Formale Bildung nimmt im Kontext der Reduzierung oder Uberwindung institutionalisierter
Ungleichheit eine ambivalente Stellung ein. Bildung wird vom guatemaltekischen
Bildungsministerium und seinen Institutionen als Humankapital verstanden. Diese Sichtweise
steht im Gegensatz zur Lebenswirklichkeit und zum Bildungsverstindnis der indigenen
Gesellschaften, die Subsistenzwirtschaft in ldndlichen Randgebieten Guatemalas betreiben. Die
Reproduktion von Ungleichheit durch formale Bildung steht dem Anspruch der
Chancengleichheit entgegen. Vielmehr legitimiert sie bestehende Ungleichheiten. Bildung wird
zwar oft als Losung gesellschaftlicher Probleme betrachtet, jedoch ist eine genaue Priifung
erforderlich, in welchem gesellschaftlichen Kontext und unter welchen Voraussetzungen dies

zutrifft.

Die vorliegende Arbeit identifiziert als zentrales Erfordernis formaler Bildung die
Notwendigkeit, marginalisierten indigenen Jugendlichen eine Stimme zu verleihen und ihnen
authentische Zukunftsperspektiven innerhalb ihrer Gemeinden zu erdffnen, die {ber

,westliche* Ideale hinausgehen.

Die Ixil-Universitdt veranschaulicht die praktische Implementierung dekolonisierter und
autonomer akademischer Lehrkonzepte und tragt maligeblich zur Rekonstruktion des sozialen
Gefliges bei. Im Gegensatz dazu zeigt sich, dass die praktische Umsetzung der formalen
Bildung an staatlichen Schulen die spezifischen Bediirfnisse der indigenen Bevolkerung
vernachldssigt. Obwohl politische Strategien implementiert wurden und die Problematik
bekannt ist, gelingt es dem Bildungssektor bislang nicht, den zentralen Problembereich des

zerstorten sozialen Zusammenhalts addquat zu erfassen und zu bearbeiten.

255



Ausblick

Aus den Erkenntnissen dieser Arbeit ergeben sich weiterfilhrende Fragestellungen, deren

Beantwortung im Rahmen zukiinftiger Forschungsprojekte erfolgen konnte.

Konnte die Lehrkrifteausbildung dazu befihigen, die Division in der Ixil-Region und die
bestehenden Konflikte anzusprechen und durch eine konfliktsensible Bildungsarbeit einen
Dialog zu initiieren? Gelingt es bereits, formale Bildungsarbeit mit den einzigartigen und
dynamischen kulturellen Bediirfnissen und Bandbreiten der Maya-Bevolkerung in Guatemala

in Einklang zu bringen? Die Griinde hierfiir sind ebenfalls zu erforschen.

Ist es moglich, von nationalen Bildungsprogrammen unabhingige und dennoch
gleichberechtigte indigene Bildung und Erziehung in der Ixil-Region zu konzipieren und
umzusetzen. Konnen an der Ixil-Universitit ausgebildete Akademiker*innen die

Lehrkréftebildung tibernehmen?

Eine Vielzahl von Initiativen junger, engagierter Ixil ist nach wie vor zum Scheitern verurteilt,
da es an Mdglichkeiten zur Finanzierung mangelt. Insbesondere nichtstaatliche Initiativen, die
sich mit der Vermittlung demokratischer Bildung durch Projekte im kiinstlerischen Bereich
beschéftigen, erreichen eine grole Anzahl von Jugendlichen, ohne mit einer Konfession oder
einer politischen Position in Verbindung gebracht zu werden. Kulturelle Initiativen, wie
beispielsweise die Revitalisierung traditioneller Ténze, erfiillen neben ihrer bedeutenden Rolle
im Hinblick auf das kulturelle Gedéchtnis auch eine relevante Identifikations- und Ankerrolle
fiir die jungen Menschen. Durch weiterfiihrende, kollaborative Forschung sowie internationale
Kooperation in diesem Bereich konnten die Initiativen fest verankert und die Verantwortung

des Staates zur Forderung eingefordert werden.

256



Literaturverzeichnis

Adams, Richard

1969 ,Maya Archaeology 1958-1968, a review*", in: Latin American Research
Review, 4(2), S. 3-45.
1972 Encuesta sobre la cultura de los ladinos en Guatemala. Guatemala: Centro

editorial José Pineda Ibarra/Ministerio de Educacion Publica.

ACEM, Asociacion de Centros Educativos Mayas

2018 ,,Centros Educativos®, in ACEM. URL: https://acem.org.gt/ (Zugriff
22.02.2020).

ACNUR / Daniele Volpe

2015 Realidad de la Integracion Local de la Poblacion Refugiada en Guatemala

Diagnostico Participativo 2015. URL:
https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/BDL/2016/10907.pdf (Zugriff
13.03.2018).

ALMG, Academia de las Lenguas Mayas
2008 Monografia Ixil, Guatemala: ALMG.

ALMG, Academia de las Lenguas Mayas
ol Comunidades Linguisticas,
URL: https://www.almg.org.gt/comunidades-linguisticas (Zugriff: 22.03.2019).

Alvarez Aragén
2013 Guatemala: Historia reciente (1954—1996). Tomo 2. Guatemala: Flacso.

Americas Watch
1986 Civil Patrols, New York: The Americas Watch Committee.

Amnesty International
2007 Ampnesty International Report 2007 - Guatemala, 23 May 2007. URL:
https://www.refworld.org/docid/46558ecc2.html (Zugriff am 23.03.2021).

Anderson, Benedict
1991 ['1987] Imagined communities: reflections on the origin and spread of nationalism.
London: Verso.

Appadurai, Arjun
2007 ,Hope and Democracy®, in: Public Culture, 19 (1), S. 29-34.

Arias, Arturo

1990 ,Changing Indian identity: Guatemala’s violent transition to modernity”, in:
Carol Smith (Hg.): Guatemalan Indians and the State: 1540 to 1988. Austin:
University of Texas, S. 230-257.

Arriola, Aura Marina
1982 La resisténcia y las luchas de los indigenas de Guatemala. Encuentro
indigenas de América Latina (ENIAL), Mexico, 1982.

257



Ashcroft, Bill / Gareth Griffiths / Helen Tiffin
2002 [1989] The Empire Writes Back: Theory and Practice in Post-Colonial
Literatures. London and New York: Routledge.

Assmann, Aleida

2007 Der lange Schatten der Vergangenheit. Erinnerungskultur und
Geschichtspolitik, Bonn: bpb.
2012 ,» 1o Remember or to Forget: Which Way Out of a Shared History of

Violence?”, in: Aleida Assmann / Linda Smith (Hg.): Memory and Political
Change, London: Palgrave Macmillan, S. 53-71.

2013 Das neue Unbehagen an der Ervinnerungskultur. Eine Intervention, Miinchen:
Beck.
2022 »Kulturelles Geddchtnis®, in: Andreas Hamburger /Camellia Hancheva / Vamik

Volkan (Hgg.): Soziales Trauma — Ein interdisziplindres Lehrbuch, Berlin:
Springer, S. 29-42.

Assmann, Jan
2003 ['1992] Das kulturelle Geddchtnis: Schrift, Evinnerung und politische Identitdt
in frithen Hochkulturen, Frankfurt a.M.: Beck.

Ayres, Glenn
1991 La gramatica Ixil, Guatemala: cirma.

Azmitia, Oscar

2008 ,»obre la experiencia de Mayab’ Nimatijob’ al -Universidad Maya”, in: Daniel
Mato (Hg.) Diversidad cultural e interculturalidad en Educacion Superior.
Experiencias en América Latina, Caracas: UNESCO-IESALC, S. 317-328.

Ball, Patrick / Paul Kobrack /Herbert F. Spirer (Hg.)
1999 Violencia Institucional en Guatemala: 1960 a 1996, New York: AADS &
CIDH.

Banach, Monika
2017 ,» The Ancestors of the Ixil Maya of Guatemala: oral tradition and the pre-

Columbian sites in llom”, in: The Polish Journal of the Arts and Culture. New
Series 6 (2), S. 7-28.

Barabas, Alicia

2019 ['1979] ,,Colonialismo y Racismo en Yucatan: una aproximacion histérica y
contemporanea®, in: Revista Mexicana De Ciencias Politicas Y Sociales
25 (97). https://doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.1979.97.72467

Bartolomé, Miguel Alberto / Alicia Barabas (Hg.)
2013 Los suerios y los dias: chamanismo y nahualismo en el México. México:

Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

Bastian, Jean-Pierre
1990 Historia del Protestantismo en América Latina, Mexiko: CUPSA.

258



Bastos, Santiago / Roderick Brett
2010 El movimiento maya en la década después de la paz (1997-2007), Guatemala:
F&G Editores.

Bastos, Santiago / Manuela Camus
1993 Quebrando el silencio: organizaciones del pueblo maya y sus demandas (1986
- 1992), Guatemala: FLACSO.

Bastos, Santiago / Manuela Camus
2006 Entre el Mecapal y el Cielo. Desarrollo del Movimiento Maya en Guatemala,
Guatemala: FLACSO, CHOLSAMALJ.

Bastos, Santiago /Aura Cumes (Hg.)
2007 Mayanizacion y vida cotidiana. La ideologia multicultural en la sociedad
guatemalteca, 3 Binde, Guatemala: FLACSO, cirma, CHOLSAMAJ.

Batz, Giovanni
2017 The Fourth Invasion: Development, Ixil-Maya Resistance, and the Struggle
against Megaprojects in Guatemala, Dissertation, Austin: University of Texas.

Bhabha, Homi K.
2004 ['1994] The location of culture, New York: Routledge.

Becker Richards, Julia / Michael Richards
1996 ,»Mayan language literacy in Guatemala: A socio-historical overview”, in:
Nancy H. Hornberger (Hg.): Indigenous literacies in the Americas: language

planning from the bottom up, Berlin, New York: Mouton de Gruyter, S. 189-
211.

Becquelin, Pierre
1969 Archaeologie de la région de Nebaj: Mémoires de I'Institut d'Ethnologie,
Paris: Université de Paris.

Becquelin, Pierre /Alain Breton / Véronique Gervais

2001 Arqueologia de la region de Nebaj, Cuadernos de Estudios Guatemaltecos 5.
México, D. F. / Guatemala: Centro Francés de Estudios Mexicanos y
Centroamericanos (CEMCAJ/Escuela de Historia de la Universidad de San
Carlos de Guatemala/Ministerio de Asuntos Exteriores de Francia (CCCAC).

Bell, Catherine
1992 Ritual Theory, Ritual Practice, Oxford: Oxford University.
1997 Ritual: Perspectives and Dimensions, Oxford, New York: Oxford University.

Bell, Catherine / Heather McCuaig (in consultation with the Ktunaxa / Kinbasket Tribal

Council and the Ktunaxa / Kinbasket Traditional Elders Working Group)

2008 ,Protection and Repatriation of Ktunaxa/Kinbasket Cultural Resources:
Perspectives of Community Members®, in: Catherine Bell / Val Napoleon
(Hg.): First Nations Cultural Heritage and Law. Case Studies, Voices and
Perspectives, Vancouver, Toronto: University of British Columbia, S. 309-333.

259



Bell, Catherine / Val Napoleon (Hg.)
2008 First Nations Cultural Heritage and Law. Case Studies, Voices and
Perspectives, Vancouver, Toronto: UBC.

Belliger, Andréa / David J. Krieger (Hg.)
2008 ['1998] Ritualtheorien. Einfiihrendes Handbuch, Wiesbaden: Verlag fiir
Sozialwissenschaften.

Bellino, Michelle J.
2017 Youth in Postwar Guatemala — Education and Civic Identity in Transition, New
Brunswick: Rutgers University Press.

Bergenthum, Hartmut

2005 ,Erinnerungsrdume im Widerstreit: Regionale Geschichtsschreibung und
ethnische Identitétsbildung der Luo und Kikuyu in Kenia®“, in: Winfried
Speitkamp (Hg.): Kommunikationsrdume - Evinnerungsrdume: Beitrdge zur
transkulturellen Begegnung in Afrika, Miinchen: Meidenbauer, S. 121-140.

Bloomfield, David / Teresa Barnes / Luc Huyse (Hg.)
2003 Reconciliation after Violent Conflict: A Handbook, Stockholm: IDEA.

Borland, John
2001 ,Qraffiti, Paraden und Alltagskultur”, in: Harald Welzer (Hg.): Das soziale
Geddchtnis, Miinchen: Beck, S. 276-295.

Bourdieu, Pierre

2009 ,,Okonomisches Kapital, kulturelles Kapital und soziales Kapital, in: Heike
Solga/ Justin Powell /Peter A. Berger (Hg.): Soziale Ungleichheit: klassische
Texte zur Sozialstrukturanalyse, Frankfurt a.M.: Campus, S. 111-125.

Breen-Smyth, Marie

2018 ,»The Use of Suffering: Victims as Moral Beacons or Icons of Grievance”, in:
Vincent Druliolle / Roddy Brett (Hg.): The politics of Victimhood in Post
conflict Societies, Cham: Palgrave Macmillan, S. 211-236.

Brennwald, Silvia
2001 Die Kirche und der Maya-Katholizismus. Die katholische Kirche und die
indianischen Dorfgemeinschaften in Guatemala 1750-1821 und 1945 — 1970,

Stuttgart: Franz Steiner.

Brett, Roderick

2007 Una Guerra sin Batallas: Del odio, la violencia y el miedo en el Ixcan y el Ixil,
1972-1983, Guatemala: F&G Editores.

2008 Social movements, indigenous politics and democratisation in Guatemala,
1985-1996, Leiden: Brill.

2016 The origins and dynamics of genocide: political violence in Guatemala,
London: Palgrave Macmillan.

2018 ,»The Role of the Victims’ Delegations in the Santos-FARC Peace Talks”, in:

Vincent Druliolle /Roddy Brett (Hg.) The politics of Victimhood in Post-
conflict Societies, Cham: Palgrave Macmillan, S. 267-299.

260



Brysk, Alison
2000 From Tribal Village to Global Village. Indian Rights and International
Relations in Latin America, Stanford: Stanford University.

Bunzel, Ruth
1952 Chichicastenango. a Guatemalan village, Locust Valley, N.Y.: Augustin.

Burke, Peter
2009 Cultural Hybridity, Cambridge: politi.

Campbell, Lyle / Terrence Kaufmann
1985 ,Mayan Linguistics: Where are We Now?", in: Annual Review of
Anthropology, 14 (1), S. 187-198.

Camus, Manuela
2002 Ser Indigena en Ciudad de Guatemala, Guatemala: FLACSO.

Carino, Joji

2011 ,Local-global monitoring of human rights, knowledge and well-being®,
Vortrag, URL: https://www.cbd.int/traditional/doc/8jcu-01/2011-06-02-joji-
en.pdf (22.04.2019).

Carmack, Robert M. (Hg.)
1988 Harvest of Violence. The Maya Indians and the Guatemalan Crisis, Norman:
University of Oklahoma Press.

Carmack Robert M.

2001 Kik’aslemaal le K’iche’aab’: Historia social de los K ’iche s, Guatemala:
Cholsamaj.

2009 ,»Conclusions”, in: Walter E. Little / Timothy J. Smith (Hg.): Mayas in Postwar
Guatemala: Harvest of Violence Revisited, Tuscaloosa: University of Alabama,
S. 181-194.

CERD (Committee on the Elimination of Racial Discrimination)

2019 Concluding observations on the combined sixteenth and seventeenth periodic
reports of Guatemala. URL:
https://documents-dds-ny.un.org/doc/UNDOC/
GEN/G19/147/44/PDF/G1914744 pdf?OpenElement (Zugriff am 27.12.2022).

Cheng, Sheng Yao

2015 ,Beyond the Cultural Turn: Indigenous Identity and Mainstream Identity”, in:
James W. Jacob / Sheng Yao Cheng / Maureen K. Porter (Hg.) Indigenous
Education: Language, Culture and Identity, Dordrecht, Heidelberg: Springer,
S. 381-394.

Chilisa, Bagele
2012 Indigenous Research Methodologies, London: Sage.

261



Clifford, James

1986 ,Introduction. Partial truths., in: James Clifford / George E. Marcus (Hg.)
Writing culture. The poetics and politics of ethnography, Berkeley, Los
Angeles, London: University of California Press, S. 1-26.

Coe, Michael D. / Mark van Stone

2005 Reading the Maya Glyphs. New York: Thames&Hudson.

Colby, Benjamin N.

1976 ,» The anomalous Ixil — bypassed by the Postclassic?, in: American antiquity,
41(1), S. 74-80.

2004 ,,Calendrical Divination by the Ixil Maya of Guatemala”, in: Michael

Winkelmann /Philipp M. Reed (Hg.): Divination and Healing, Tucson:
University of Arizona, S. 81-102.

Colby, Benjamin N. / Lore M. Colby

1974 »Iwo Ixil Myths®, in: Anthropos, 69(1-2), S. 216-223.

1981 The Daykeeper. Life and Discourse of an Ixil Diviner. Cambridge: Harvard
University Press.

Colby, Benjamin N. / Pierre Van den Berghe
1969 Ixil Country: A Plural Society in Highland Guatemala. Berkeley: University of
California Press.

Cojti Cuxil, Waq’i Q’anil Demetrio

1987 Ensayo sobre las Variedades de Enserianza Bilingiie (Desde el Bilingiiismo
Ethnocida hasta el Bilingiiismo Ethnocida), Guatemala: Direccion de
Desarrollo Socio-Educativo Rural.

1997 Ri Maya’ Moloj pa Iximulew. El Movimiento Maya (En Guatemala).
Guatemala: Cholsama;.

2005 El Racismo contra los Pueblos Indigenas de Guatemala, Guatemala: CNEM.

2007 ,El proceso de la Mayanizacion y el papel de la educacion escolar (analisis

documental)”, in: Santiago Bastos / Aura Cumes (Hg.): Mayanizacion y
vida cotidiana. La ideologia multicultural en la sociedad guatemalteca.
Guatemala: FLACSO, cirma, CHOLSAMAIJ, S. 9-60.
2009 ,»La educacion superior indigena y el movimiento indigena en Guatemala”, in:
Luis Enrique Lopez (Hg.): Interculturalidad, educacion y Ciudadania
perspectivas latinoamericanas, La Paz: plural Editores, S. 291-324.

Cojti Ren, Iyaxel Ixkan

2015 ,,Los logros y los retos de la poblacion maya por recuperar su herencia
histérica”, in: Maarten Jansen / Valentina Raffa (Hg.): Tiempo y Comunidad.:
Herencias e Interacciones Socioculturales en Mesoamérica y Occidente, ASLU
29, Leiden: Leiden University, S. 229-234.

2019 The Emergence of the Ancient Kaqchikel Polity: A case of Ethnogenesis in the
Guatemalan Highlands, Dissertation, Nashville: Vanderbuilt University.

262



CONALFA (Comité Nacional de Alfabetizacion)

2022 Plan Operativo Multianual POM -2023/2027 Plan Operativo Anual POA —
2023,
https://siplan.segeplan.gob.gt/documentos/22923 8111 POA%20%202023%2
0%2029-04-2022.pdf (Zugriff am 25.12.2022).

Connerton, Paul

1989 How Societies Remember, Cambridge: Cambridge University.

Copeland, Nicholas

2019 The Democracy Development Machine: Neoliberalism, Radical Pessimism and
Authoritarian Populism in Mayan Guatemala, Tthaca, London: Cornell
University.

CEH, Comision del Esclarecimiento Historico

1999 Guatemala. Memory of Silence. Christian Tomuschat / Otilia Lux de Coti /
Alfredo Balseéis Tojo (Hg.): URL:
http://shr.aaas.org/guatemala/ceh/report/english/conc1.html (Zugriff am
05.06.08).

Dary F., Claudia
2007 ,Ethnicidad, cambio socioecondmico y logicas sobre el discurso multicultural
en Guatemala”, in: Santiago Bastos /Aura Cumes (Hg.): Mayanizacion

vy vida cotidiana. La ideologia multicultural en la sociedad guatemalteca,
Guatemala: FLACSO, cirma, CHOLSAMAJ, S. 61-99.

Das, Veena

1994 ,» The anthropological discourse on India: reason and its other”, in: Robert
Borofsky (Hg.): Assessing cultural anthropology, New York: McGraw-Hill, S.
133-144.

Davila, Caroll
2019 Weneya'a - " quien habla con los cerros": memoria, mantica y paisaje sagrado
en la Sierra Norte de Oaxaca. Dissertation. Leiden: Leiden University.

Dean, Bartholomew

2015 ,ldentity and Indigenous Education in Peruvian Amazonia”, in: W. James
Jacob / Sheng Yao Cheng / Maureen K. Porter (Hg.): Indigenous Education:
Language, Culture and Identity, Dordrecht, Heidelberg: Springer, S. 429-446.

de Fuentes y Guzman, Francisco Antonio
1932 ['1690] Recordacion Florida, libro VIII, Guatemala: Sociedad de Geografia e Historia.

de Ledn Ceto, Miguel

2006 Las fuentes de poder del movimiento evangélico en Nebaj, el Quiché, tésis de
maestria, Guatemala: Universidad Rafael Landivar.
2018 Résistance et religion au Guatemala. Le cas des Maya Ixil, 1930-1990,

Dissertation, Paris: EHSS.

263



de Vos, Jan
1988 La Paz de Dios y del Rey. La Congquista de la Selva Lacandona (1525-1821),
Mexico D.F.: Fondo de Cultura Economica.

DIGEBI, Direccioén General de Educacion Bilingiie Intercultural

2009 Retal Iximulew. Mapa Lingiiistico de Guatemala. URL:
https://www.mineduc.gob.gt/DIGEBI/mapaLinguistico.html (Zugriff am
12.03.2021)

Dougherty, Deirde M. / Beth C. Rubin
2016 ,Learning the Colonial Past in a Colonial Present: Students and Teachers

Confront the Spanish Conquest in Post-Conflict Guatemala”, in: Educational
Studies, 52 (3), S. 216-236.

Drawson, Alexandra S. / Elaine Toombs / Christopher J. Mushquash

2017 ,Indigenous Research Methods: A Systematic Review”, in: The International
Indigenous Policy Journal, 8 (2), URL: https://ir.lib.uwo.ca/iipj/vol8/iss2/5
(Zugriff am 13.03.2021).

Druliolle, Vincent /Roddy Brett (Hg.)
2018 The politics of Victimhood in Post-conflict Societies, Cham: Palgrave
Macmillan, S. 267-299

Durocher, Bettina
2002 Los dos derechos de la tierra: la cuestion agraria en el pais ixil, Guatemala:
FLACSO.

Durkheim, Emile
1981 Die elementaren Formen des religiosen Lebens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Duyos, Sofia
2020 Los Papeles Secretos del Genocidio en Guatemala. Guatemala: F&G Editores.

Eliade, Mircea
1988 Mythos und Wirklichkeit, Frankfurt a.M.: Insel.

Elliot, Helen / Raymond Elliot
1971 ,Ixil”, in: Mary Shaw (Hg.): According to our Ancestors. Folk Texts from
Guatemala and Honduras, Norman: SIL, University of Oklahoma, S. 109-128.

El-Mafaalani, Aladin

2012 Bildungsaufsteigerinnen aus benachteiligten Milieus. Habitustransformation
und soziale Mobilitdit bei Einheimischen und Tiirkischstdmmingen, Wiesbaden:
Springer.

Eriksen, Thomas Hylland

2010 Small Places, Large Issues. An Introduction to Social and Cultural
Anthropology, New York: Pluto.

264



Erll, Astrid
2008

,»Cultural Memory Studies: An Introduction®, in: Astrid Erll und Ansgar
Niinning (Hg.) Cultural Memory Studies. An International and
Interdisciplinary Handbook, Berlin: De Gruyter, S. 1-15.

Esposito, Elena

2002
Falla, Ricardo
1978
1992
2004
2011

Fanon, Frantz
2007 ['1961]

Soziales Vergessen, Frankfurt: Suhrkamp.

,,El movimiento indigena”, in: Estudios Centroamericanos 06/07, S. 437-461.
Masacres de la Selva: Ixcan, Guatemala (1975-1982), Guatemala: Universidad
San Carlos.

,»The CPRs”, in: Jonathan Moller (Hg.): Our Culture is Our Resistance:
Repression, Refuge, and Healing in Guatemala. New Yok: pH, S. 57-59.
Negreaba de zopilotes. Masacre y sobrevivencia: finca San Francisco Nenton,
Guatemala (1871 a 2010), Guatemala: Editorial Maya’ Wuj-AVANCSO.

The Wretched of the Earth, 60" Anniversary Edition. New York: Groove Print.

Fischer, Edward

2001

Cultural Logics and Global Economies. Maya Identity in Thought and
Practice, Austin: University of Texas.

Foote, Kenneth E.

2003

Shadowed Ground: America's Landscapes of Violence and Tragedy, Austin
University of Texas.

Foucault, Michel / Colin Gordon (Hg.)

1980

Freire, Paulo
1975 ['1968]

Michel Foucault: Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings,
1972-1977, Brighton: Harvester.

Pedagogia do Oprimido, Porto: Afrontamento.

Friihsorge, Lars

2010

Archdologisches Kulturerbe, lokale Erinnerungskultur und jugendliches
Geschichtsbewusstsein bei den Maya, Hamburg: Dr. Kovacs.

Gabbert, Wolfgang

2004

2019

Gall, Francis
1976

Becoming Maya. Ethnicity and Social Inequality in Yucatan since 1500,
Tucson: University of Arizona.

,»S0ziale Organisation und Konfliktregelung in indigenen Gemeinden
Mesoamerikas®, in: Eveline Diirr /Henry Kammler (Hg.): Einfiihrung in
die Ethnologie Mesoamerikas, Miinster: Waxmann, S. 219- 228.

Diccionario geogrdfico de Guatemala, Guatemala: Instituto Geografico
Nacional, 4 Bénde.

265



Garbers, Frank
2002 Geschichte, Identitit und Gemeinschaft im Riickkehrprozefs guatemaltekischer
Kriegsfliichtlinge, Hamburg: Lit.

Garcia Canclini, Nestor
2009 Culturas hibridas: estrategias para entrar y salir de la modernidad, Mexiko:

Debolsillo.

Garrard-Burnett, Virginia

1998 Protestantism in Guatemala: living in the New Jerusalem, Austin: University
of Texas.
2010 Terror in the Land of the Holy Spirit. Guatemala under General Rios

Montt 1982-1983, Austin: University of Texas.

Geertz, Clifford
1983 Dichte Beschreibung: Beitrdge zum Verstehen kultureller Systeme, Frankfurt:
Suhrkamp.

Goldman, Francisco

2004 ,,JFootprints in History: A Documentary of Remembrance”, in: Jonathan
Moller (Hg.): Our Culture is Our Resistance: Repression, Refuge, and Healing
in Guatemala, New Yok: pH, S. 93-95.

Gomez Figueroa, Félix Tomas
2007 Nebaj, su historia y su actualidad, Dissertation, Guatemala: Universidad San
Carlos de Guatemala.

Gonzales, Ramelle
2005 Threads Breaking the Silence. Stories of the Women of the CPR-Sierra from
the Civil War in Guatemala, Guatemala: Foundations for Education, Inc.

Gonzalez Galeotti, Francisco Rudolfo
2013 Cosecha de Memorias. La Memoria Cultural de la Sociadad Ixil, Guatemala:
ADESCA, CEMSA, USAC.

Gossen, Gary H.
1998 Telling Maya Tales: Tzotzil Identities in Modern Mexico. London: Routledge.

Grandin, Greg

1977 ,» 10 End With All These Evils: Ethnic Transformation and Community
Mobilization in Guatemala’s Western Highlands, 1954-1980, in: Latin
American Perspectives, 24 (2), S. 70-134.

2000 The Blood of Guatemala, Duke: University Press.

Grandin, Greg / Thomas Klubock (Hg.)

2007 Truth commissions. state terror, history, and memory, Durham: Duke
University.

266



Green, Bonnie L.

2003 ,, Traumatic Stress and its Consequences”, in: Bonnie L. Green / Mathew J.
Friedman / Joop T.V.M de Jong / Susan D. Solomon / Terence M. Keane / John
A. Fairbank / Brigid Donelan / Ellen Fry-Wouters (Hg.): Trauma Interventions
in War and Peace. Prevention, Practice and Policy, International and Cultural
Psychology Series, New York et al.: Kluwer Academic/Plenum Publishers S.
17-32.

Green, Linda
1999 Fear as a way of life: Mayan Widows in Rural Guatemala, New York:
Columbia University.

Grube, Nikolai
2012 Der Dresdner Maya-Kalender: der vollstindige Codex, Freiburg im Breisgau,
Basel, Wien: Herder.

Gunsenheimer, Antje / Monika Wehrheim

2017 ,Der 21. Dezember 2012 - Die globale Inszenierung eines Weltuntergangs®, in:
Antje Gunsenheimer / Monika Wehrheim / Mechthild Albert / Karoline Noack
(Hg.): 2012 - die globalisierte Apokalypse aus lateinamerikanischer
Perspektive, Gottingen: V&R, S. 9-16.

Halbwachs, Maurice
1985 ['1925] Das Gedcichtnis und seine sozialen Bedingungen, Frankfurt a.M.: Ndr.

Hale, Charles
2004 ,Rethinking Indigenous Politics in the Era of the “Indio Permitido”, in:
NACLA Report of the Americas 38 (2), S. 16-21.

Haller, Dieter
2005 dtv-Altas Ethnologie. Miinchen: Deutscher Taschenbuchverlag.

Harding, Joe
1973 Cognitive role structure and culture contact: culture change in the Ixil region

of Guatemala, Dissertation, Irvine: University of California.

Heckt, Meike

1999 ,Mayan Education in Guatemala: A Pedagogical Model and its Political
Context”, in: International Review of Education 45(3/4), S. 321-337.
2000 Guatemala — Interkulturelle Bildung in einer ethnisch gespaltenen

Gesellschaft, Miinster: Waxmann.

Hermesse, Julie
2011 ,Coexistence de croyances pentecotistes et de croyances coutumieres mayas”,
in: Social compass, 58 (2), S. 176-186.

Hicks, David (Hg.)

1988 Education for peace: issues, principles, and practice in the classroom, London:
Routledge.

267



Hidalgo Torres, Antonio Josué

2013 ,De Cofradias y Hermandades en Guatemala 1993-2012%, in: Didlogos rev.
electr. hist [online],vol.14, n.2, pp.29-76. URL.:
<http://www.scielo.sa.cr/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1409-
469X2013000200002&Ing=en&nrm=iso>. ISSN 1409-469X. (Zugriff
22.03.2019).

Himmelmann, Gerhard / Dirk Lange

2010 ,Einleitung: Spurensuche und neue Denkanstofe*, in: Dirk Lange / Gerhard
Himmelmann (Hg.): Demokratiedidaktik: Impulse fiir die politische Bildung,
Wiesbaden: VS Verlag, S. 9-18.

Hinz, Eike

1978 Die Wirklichkeitsdeutung eines Kalenderpriesters: Interview mit einem
traditionellen Ixil-Maya, Hamburg: Universitit Hamburg, Archédologisches
Institut.

Hirsch, Marianne
2012 The Generation of Postmemory. Writing and Visual Culture After the
Holocaust, New York: Columbia University.

Hirschmann, Barbara
2010 Del indio al maya. Identitdtspolitik der Maya-Bewegung in Guatemala, Wien:
LIT.

Hobsbawm, Eric
1983 ,Introduction”, in: Eric Hobsbawm / Terence Ranger (Hg.): The Invention of
Tradition. Cambridge: Cambridge University, S. 1-14.

Hobsbawm, Eric / Terence Ranger (Hg.)
1983 The Invention of Tradition, Cambridge: Cambridge University.

Hoffman, Eva
2004 After Such Knowledge: Memory, History, and the Legacy of the Holocaust,
New York: Public Affairs.

Holscher, Tonio
2003 ~Images of War in Greece and Rome. Between Military Practice, Public
Memory, and Cultural Symbolism”, in: Journal of Roman Studies, 93, S. 1-17.

Hiisken, Ute (Hg.)
2007 When Rituals Go Wrong: Mistakes, Failure, and the Dynamics of Ritual,
Leiden: Brill.

ILO, International Labour Organization

1989 ,C169 - Indigenous and Tribal Peoples Convention”, in: International Labour
Organization. URL:
https://www.ilo.org/dyn/normlex/en/f2p=NORMLEXPUB:12100:0::NO::P121
00 ILO_CODE:C169 (Zugriff am 06.11.2021).

268



INE, Instituto Nacional de Estadistica, Guatemala
2018 ,Resultados del Censo 2018%, in: XII Censo Nacional de Poblacion y VII de
Vivienda. URL: https://cens02018.ine.gob.gt/ (Zugriff 12.02.2025).

Ingold, Tim

1993 ,, The temporality of the landscape®, in: World Archaeology, 25(2), 152—-174.
https://doi.org/10.1080/00438243.1993.9980235

2000 The Perception of the Environment: Essays on Livelihood, Dwelling and Skill,

London: Routledge.

ITARS, Instituto Internacional de Aprendizaje para la Reconciliacion Social

2020 ,,El Conflicto Armado Interno y la transformacion de conflictos en Guatemala.
Una caja de herramientas para su abordaje en el aula®, in : Paquete pedagogico
sobre el conflicto armado. URL : https://www.iiars.org/pages/recursos-
educativos/paquete-pedagogico-sobre-el-conflicto-armado/el-conflicto-
armado-interno-y-la-transformacion-de-conflictos-en-guatemala.php (Zugriff
am 14.03.2021).

Ismail, Feyzi / Sangeeta Kamat

2018 ,INGOs, Social Movements and the Neoliberal State: Incorporation,
Reinvention, Critique®, in: Critical Sociology, 44(4-5), 569-5717.
https://doi.org/10.1177/0896920517749804

Jacob, W. James / Sheng Yao Cheng / Maureen K. Porter (Hg.)
2015 Indigenous Education: Language, Culture and Identity, Dordrecht, Heidelberg:
Springer.

Jansen, Maarten E. R. G. N.
1988 ,» The Art of Writing in Ancient Mexico: an ethno-iconological perspective®, in:
Visible Religion, V1. 86-113.

Jansen, Maarten E. R. G. N. / Gabina Aurora Pérez Jiménez
2010 The Mixtec Pictorial Manuscripts. Time, Agency and Memory in Ancient
Mexico, Leiden: Brill.

Jonas, Susanne

1991 The Battle for Guatemala: Rebels, Death Squads, and US Power, Boulder:
Westview.
2004 ,,Continuity and Changes in Postwar Guatemala”, in: Jonathan Moller (Hg.):

Our Culture is Our Resistance: Repression, Refuge, and Healing in Guatemala,
New Yok: pH, S. 200-201.

Jones, Christopher N.

2007 ,La politica cultural maya en San Juan Sacatéquez”, in: Santiago Bastos / Aura
Cumes (Hg.): Mayanizacion y vida cotidiana: La ideologia multicultural en la
sociedad guatemalteca. Volumen 2, Guatemala: FLACSO, CIRMA, Cholsamaj,
S.377-412.

Johnston, Alison M.
2006 Is the Sacred for Sale? Tourism and Indigenous Peoples, London: Earthscan.

269



Joyce, Rosemary A.

2004 ,Mesoamerica: A Working Model for Archaeology”, in: Rosemary A. Joyce /
Julia A. Hendon (Hg.): Mesoamerican Archaeology.: Theory and Practice.
Oxford: Blackwell.

Kalny, Eva

2001 Das Gesetz, das wir im Herzen tragen. Kulturanthropologie von
Menschenrechten und familienrechtlichen Normen in zwei Mayagemeinden
(Sacapulas, El Quiché, Guatemala), Verlag fiir Interkulturelle Kommunikation,
Frankfurt am Main, London

2017 Soziale Bewegungen in Guatemala. Eine kritische Theoriediskussion, Frankfurt
a. M. /New York: Campus.

Ke, Wen-Li

2011 Indigenous Education and Heritage Revitalization, Dissertation. Universiteit
Leiden.

Keegan, John

1993 A History of Warfare, New York: Knopf.

Keesing, Roger M.

2000 ,Creating the Past: “, in: David Hanlon / Geoffrey M. White (Hg.): Voyaging
through the Contemporary Pacific, Lanham: Rowman & Littlefield Publishers,
S. 231-254.

Kirchheimer, Jakob

2020 ,»Zur Aushandlung von Wahrheit — Transitional Justice und Bildungspolitik in
Guatemala®, in: Stefan Peters (Hg.) Gewalt und Konfliktbearbeitung in
Lateinamerika, Baden-Baden: Nomos, S. 161-181.

Kirchhoft, Paul
1943 ,Mesoamérica, sus limites geograficos, composicion étnica y caracteres
culturales®, in: Acta Americana Nr. 1, S. 92-107.

Koechert, Andreas
2007 Cargos cofradiales Kaqchikeles = XE' RUQ'A", XE' RAQAN. Guatemala:
CHOLSMAL.

Konefal, Betsy
2010 For every indio who falls. A history of Maya activism in Guatemala, 1960-
1990, Albuquerque: University of New Mexico.

Krieger, David J. / Andréa Belliger
2008 ,Einfilhrung®, in: Andréa Belliger / David J. Krieger (Hg.):
Ritualtheorien, Wiesbaden: Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 7-35.

Kruijt, Dirk

1994 Informal Economy and Informal Society: Poverty and Social Change in Latin
America, Reprint Series Development Cooperation No. 13, Den Haag:
Directorate General International Cooperation Ministry of Foreign Affairs.

2008 Guerrillas, London, New York: Zed Books

270



LaFarge, Oliver
1947 Santa Eulalia. The Religion of a Chuchumatan Indian Town,
Chicago: University of Chicago.

LaFarge, Oliver / Douglas Byers
1931 The Yearbearer's People, Middle American Research Series Pub.3,
New Orleans: Tulane University.

Langenohl, Andreas
2000 Erinnerung und Modernisierung. Die offentliche Rekonstruktion politischer
Kollektivitdit am Beispiel des Neuen Russlands, Gottingen: V & R.

Latinobarometro

2010 ,,.Latinobarometro: Informe — Resumen Latinobarometro 2010. Una Década de
Mediaciones”, in: Informes Anuales. URL:
https://www.latinobarometro.org/latContents.jsp (Zugriff am 07.04.2021).

Law, Danny

2017, The Ixil Language Collection of Danny Law,

ongoing URL: http://islandora-ailla.lib.utexas.edu/islandora/object/ailla%3 A244864

Le Bot, Yvon

1997 La guerra en tierras mayas. Comunidad violencia y modernidad en Guatemala
(1970-1992), México: Fondo de Cultura Econémica.

2003 ,,Guatemala 1978-1984, una Guerra de massacres.”, in: Marie Charlotte

Arnauld et al. (Hg.): Miscelaneas...en honor a Alain Ichon, Guatemala:
Asociacion Tikal, S. 173-180.

Lederach, John P.
1997 Building Peace: Sustainable Reconciliation in Divided Societies, Washington
D.C.: U.S. Institute of Peace.

Lenglyel, Thomas E.

1991 ,»loward a dialectology of Ixil Maya: Variation across Communities and
Individuals”, in: International Journal of American Linguistics, 57 (3), S. 330-
64.

Lewis, James R. / Olav Hammer
2007 ,Introduction”, in: James R. Lewis / Olav Hammer (Hg.): The Invention of
Sacred Tradition, Cambridge: Cambridge University, S. 1-17.

Lincoln, Jackson Steward

1942 The maya calendar of the Ixil of Guatemala, Washington D.C.: Carnegie
Institution.
1945 An Ethnological Study of the Ixil Indians of the Highlands of Guatemala,

Microfilm Collection of manuscripts on Middle American cultural
anthropology. Chicago: University of Chicago Library.

Little, Walter E.

2008 ,»A Visual Political Economy of Maya Representations in Guatemala, 1931-
19447 in: Ethnohistory, 55 (4), S. 633-664.

271



2009 »Introduction: Revisiting Harvest of Violence in Postwar Guatemala”, in:
Walter E. Little und Timothy J. Smith (Hg.): Mayas in Postwar Guatemala:
Harvest of Violence Revisited, Tuscaloosa: University of Alabama, S. 1-15.

Llanes Ortiz, Genner de Jesus
2008 ,Interculturalizacion fallida: Desarrollismo, neoindigenismo y universidad
intercultural en Yucatan, México”, in: TRACE, 53, S. 49-63.

Lohmann, Ingrid
2007 ,»Was bedeutet eigentlich ‘Humankapital’?, in: UTOPIA kreativ, 201/202, S.
618-625.

Lofving, Staffan

2005 ,»Silence and the Politics of Representing Rebellion: On the Emergence of
Neutral Maya in Guatemala”, in: Paul Richards (Hg.): No Peace, No War: An
Anthropology of Contemporary Armed Conflicts, Athens: Ohio University, S.
77-97.

2009 ,Liberal Emplacement. Violence, Home and Transforming Space of Popular
Protest in Central America”, in: Stef Jansen / Staffan Lofving (Hg.): Struggles
for Home. Violence, Hope and the Movement of People, New York, Oxford:
Berhan, S. 149-171.

Lovell, W. George

1992 ['1985] Conquest and Survival in Colonial Guatemala: A Historical Geography of the
Cuchumatanes Highlands, 1500 — 1821, Kingston, Montreal: McGill
University.

2010 ['1995] A Beauty that hurts. Life and Death in Guatemala, Austin: University of Texas.

Lovell, W. George / Christopher H. Lutz / Wendy Kramer
2020 Strike Fear in the Land. Pedro de Alvarado and the Conquest of Guatemala,
Norman: University of Oklahoma.

Lovell, W. George / Christopher H. Lutz / Wendy Kramer / William R. Swezey
2013 Strange Lands and Different Peoples. Spaniards and Indians in Colonial
Guatemala, Norman: University of Oklahoma.

Macleod Howland, Morna
2008 Luchas Politico-Culturales y Auto-Representacion Maya en Guatemala.
Dissertation. Universidad Nacional Autonoma de México.

MAIZ, Movimiento Amplio de Izquierdas
oJ Programa de gobierno del Movimiento Amplio de Izquierdas — MAIZ- 2008-
2012 [unveréffentlichtes Manuskript].

Marcus, George E. / Michael M. Fisher
1986 Anthropology as Cultural Critique: An Experimental Moment in the Human
Sciences, Chicago: University of Chicago Press.

Matthew, Laura E. / Michel R. Oudijk

2007 Indian Conquistators. Indigenous Allies in the Conquest of Mesoamerica.
Norman: University of Oklahoma.

272



Matthew, Laura E.
2012 Memories of Conquest. Becoming Mexicano in Colonial Guatemala. Chapell
Hill: University of North Carolina.

Maxwell, Judith M.

2009 ,Bilingual Bicultural Education: Best Intentions across a Cultural Divide”, in:
Walter E. Little / Timothy J. Smith (Hg.): Mayas in Postwar Guatemala:
Harvest of Violence Revisited, Tuscaloosa: University of Alabama, S. 84-95.

McAllister, Carlota

2010 ,»A headlong rush into the future: Violence and revolution in a Guatemalan
indigenous village®, in: Greg Grandin / Gilbert M. Joseph (Hg.): 4 Century of
Revolution: Insurgent and Counterinsurgent Violence During Latin America's
Long Cold War, Durham/London: Duke University Press, S. 276-310.

McMillan, David W. / David M. Chavis
1986 ,»Sense of Community: A Definition and Theory”, in: Journal of Community
Psychology, 14, S. 6-23.

Mencht Tum, Rigoberta / Elizabeth Burgos Debray
1984 Me llamo Rigoberta Menchu: testimonio, Habana: Casa de las Americas.

Merino Estrada, Valentin
2022 Régimen Municipal Iberoamericano. Salamanca: Universidad de Salamanca.

Meslin, Michel
1988 L’experiénce humaine du divin, Paris: Editions du CERF.

Métais, Julie

2019 ,» L he tortuous politics of recognition: local festivities, protest and violence in
Oaxaca, Mexico”, in: Nicole Gombay / Marcela Palomino-Schalscha (Hg.):
Indigenous place and colonial spaces: the politics of intertwined relations,
London, New York: Routledge, S. 155-175.

MINEDUC, Ministerio de Educacion de Guatemala

ol ,,Acuerdo Ministerial No. 167-2006 MAGISTERIO DE EDUCACION
INFANTIL BILINGUE INTERCULTURAL PENSUM®, in: MINEDUC, URL:
http://www.mineduc.gob.gt/DIGECUR/documents/pensumPre/Magisterio%201
nfantil%20Intercultural%20Biling%C3%BCe_Pensum.pdf (Zugriff 25.11.
2019)

ol ,,Resultados de las evaluaciones®, in: MINEDUC/DIGEDUCA. URL.:
https://edu.mineduc.gob.gt/digeduca/?p=resultadosevaluacionesMain.asp
(Zugriff 15.09.2020).

2004 Plan Nacional de Educacion Ciudadana 2004-2007. Guatemala: MINEDUC.

2012a Anuario estadistico 2012, URL:
https://estadistica.mineduc.gob.gt/anuario/data/anuario/2012/data/Historico/His
torico_Inicial Municipal.pdf (Zugriff 02.02.2025).

2012b Estrategia para una educacion de calidad para la nifiez y juventud
guatemalteca, Guatemala: MINEDUC.

273



2016 ,Plan Estratégico de Educacion 2016-2020%, in: MINEDUC. URL:
www.mineduc.gob.gt/portal/contenido/menu_lateral/quienes _somos/politicas
educativas/pdf/PLAN-EDUCACION.pdf (Zugriff 25.11.2019).

2018a CNB, Curriculo Nacional Base, Area de Ciencias Sociales, Formacion
Ciudadana e Interculturalidad Nivel Medio, Ciclo Basico, Guatemala:
MINEDUC.

2018b Formacion Cuidadana: Seminario 2018 para el ciclo diversificado.
Guatemala: MINEDUC.

2019 Evaluacion de la Estrategia Nacional de la Formacion Ciudadana

Implementada, Guatemala: MINEDUC, URL:
https://edu.mineduc.gob.gt/estrategia nacional de formacion ciudadana/docu
ments/Evaluacion Fase Piloto Formacion Ciudadana.pdf (Zugriff
03.05.2019).

2020 ,Metas y Acciones de la Educacion Bilingiie Intercultural”, in: DIGEBI,
Direccion General de Educacion Bilingiie Intercultural. URL:
http://www.mineduc.gob.gt/DIGEBI/ (Zugriff am 11.03.2020)

MINEDUC / USAID

2013 Vivamos Juntos en Armonia, URL:
https://www.mineduc.gob.gt/portal/contenido/menu_lateral/leyes y acuerdos/I
eyes_educativas/documents/05_ Acuerdos Varios 2014/26532014%20CREAR
%20PROGRAMA%20NACIONAL%20DE%20VALORES%20.pdf (Zugriff
05.07.2019).

MINEX, Ministerio de Relaciones Exteriores

2023 Mapas Consulares. Poblacion Estimada de Guatemaltecos en los Estados
Unidos. Idiomas Mayas por Circunscripcion Consular en los Estados Unidos
de América. https://www.minex.gob.gt/Visor Pagina.aspx?PaginalD=2266
(Zugrift am 12.04.2023).

Moeller, Robert G.
2001 War stories: the search for a usable past in the Federal Republic of Germany,
Berkeley: University of California.

Montejo, Victor D.
2005 Maya Intellectual Renaissance. Austin: University of Texas Press.

Morales Lopez, Henry
2007 Por qué tanta frustracion?: la cooperacion internacional en la década de la

Agenda de la Paz en Guatemala, Guatemala: Editorial de Ciencias Sociales.

Morales Sic, José Roberto

2004 Religion y Politica: El Proceso de Institucionalizacion de la Espiritualidad en
el Movimiento Maya Guatemalteco, Guatemala: FLACSO.
2007 “Religion y esperitualidad maya”, in: Santiago Bastos / Aura Cumes (Hg.):

Mayanizacion y Vida Cotidiana, Guatemala: FLACSO, cirma, CHOLSAMAj;
Band 3, S. 247 — 281.

274



Moser, Caroline und Cathy Mcllwaine

2001 ,»Violence in Colombia and Guatemala: Community Perceptions of
Interrelations with Social Capital®, in: Journal of International Development,
13, S. 965-984.

Muralles, Myra
2007 ,Jovenes insurgentes®, in: La Cuerda 100, S. 11-13.

Murga Armas, Jorge
2006 Iglesia catdlica, movimiento indigena y lucha revolucionaria (Santiago Atitlan,

Guatemala), Guatemala: Impresiones Palacios.

Nachtigall, Horst
1978 Die Ixil. Maya-Indianer in Guatemala, Berlin: Reimer.

Nash, Manning

1957 ,,Cultural Persistences and Social Structure: The Mesoamerican Calendar
Survivals”, in: Southwestern Journal of Anthropology 13 (2), S. 149-155.

1973 ,1xil Country: A Plural Society in Highland Guatemala, by Benjamin N. Colby
and Pierre L. van den Berghe”, in: American Journal of Sociology 78 (5), S.
1326-1327.

Nicholas, Sheilah E. / Teresa L. McCarty

2015 ,»The Continuum of Literacy in Native American Classrooms”, in: Jon Reyhner
(Hg.): Teaching Indigenous Students;, Honoring Pace, Community, and
Culture, Noman: University of Oklahoma, S. 36-50.

Nora, Pierre

1984 Les Lieux de Mémoire, Paris: Gallimard.

Oakes, Maud

1951 The Two Crosses of Todos Santos, New York: Pantheon.

Oettler, Annika

2004 Vergangenheitsbewdltigung in Guatemala, Frankfurt: Vervuert.

2006 »Guatemala in the 1980s. Genocide turned into Ethnocide.”, Giga Working

Papers Nr. 19, Mérz 2006.

Olick, Jeftrey K. / Joyce Robbins

1998 »Social Memory Studies. From ‘Collective Memory’ to the Historical
Sociology of Mnemonic Practices”, in: Annual Review of Sociology, 24, S.
105- 140.

Olick, Jeftrey K. / Levy, D.
1997 ,Collective Memory and Cultural Constraint," in: American Sociological
Review, 62, S. 921-936.

OREMI (Observatorio Regional de Migracion Infantil)
2018 Proyecto Binacional a favor de la nifiez migrante Guatmala-Honduras. Boletin

No.3, Guatemala. URL: https://ciprodeni,org/documentos/boletin-3-oremi/
(Zugrift am 27.12.2022).

275



Orywal, Erwin
1999 ,»Ethnizitdt”, in: Walter Hirschberg (Hg.): Worterbuch der Volkerkunde, Berlin:
Reimer, S. 100.

Oviedo Gasparico, Ligia

2021 ,» The Guatemalan Education System. Realities and Challenges”, in: Sieglinde
Jornitz / Marcelo Parreira do Amaral (Hg.): The Education Systems of the
Americas, Cham Springer International, S. 631-657.

Peters, Stefan

2020 »Zwischen Erinnern und Vergessen: Aktuelle Kontroversen zur Bearbeitung der
Vergangenheit®, in: Stefan Peters (Hg.): Gewalt und Konfliktbearbeitung in
Lateinamerika, Baden-Baden: Nomos, S. 183-210.

Philpot-Munson, Jailey J.

2009 ,Peace under Fire: Understanding Evangelical Resistance to the Peace Process
in a Postwar Guatemalan Town”, in: Walter E. Little / Timothy J. Smith (Hg.):
Mayas in Postwar Guatemala: Harvest of Violence Revisited, Tuscaloosa:
University of Alabama, S. 42-53.

Pitarch Ramoén, Pedro
2010 The jaguar and the priest: an ethnography of Tzeltal souls, Austin: University
of Texas.

Platvoet, Jan

2008 ,Das Ritual in pluralistischen Gesellschaften.” in: Andréa Belliger / David J.
Krieger (Hg.): Ritualtheorien, Wiesbaden: Verlag fiir Sozialwissenschaften, S.
173-190.

Porter, Maureen K.

2015 ,»Somos Incas: Enduring Cultural Sensibilities and Indigenous Education” in:
James W. Jacob / Sheng Yao Cheng / Maureen K. Porter (Hg.): Indigenous
Education: Language, Culture and Identity, Dordrecht, Heidelberg: Springer,

PNR, Programa Nacional de Resarcimiento
oJ ,Objetivos y metas”, in: Programa Nacional de Resarcimiento. URL:
www.pnr.gob.gt (Zugriff am 22.08.2008).

PNUD, Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo

2005 ,.Informe Nacional de Desarrollo Humano, 2005, in: Red de Bibliotecas
Landivarianas. URL: http://biblio3.url.edu.gt/Libros/2012/PNUD/INDH-2005/
(Zugrift am 06.11.2021).

2022 ,Desafios y oportunidades para Guatemala: hacia una agenda de futuro. La
celeridad del cambio, una mirada territorial del desarrollo humano 2002 —
20197, URL: https://indhguatemala.org/ (Zugriff 04.05.2023)

PLFM, Proyecto Lingiiistico Francisco Marroquin
1998 Diccionario Ixil de San Gaspar Chajul. PLFM: Antigua Guatemala.
1999 Diccionario Ixil de Santa Maria Nebaj. PLFM: Antigua Guatemala.

276



Ramirez Corddn, Marvin Estuardo

1998 Las patrullas de autodefensa civil como estrategia de la doctrina de la
seguridad nacional, Guatemala 1982-1996, Guatemala: USAC.

Rappaport, Roy
1999 Ritual and religion in the making of humanity, Cambridge: Cambridge
University.

Recinos, Adrian / Delia Goetz (Hg.)
1953 The Annals of the Cakchiquels, Norman: University of Oklahoma Press.

REMHI, Recuperacion de la Memoria Histérica Guatemala
1998 Informe REMHI: Guatemala: Nunca Mas, 3 Bénde, Guatemala: ODHAG.

Remijnse, Simone
2002 Memories of violence: civil patrols and the legacy of conflict in Joyabayj,
Guatemala, Amsterdam: Roozenberg.

Reyhner, Jon / Navin Kumar Singh

2015 ,Overcoming the Legacy of Asimilationist Schooling”, in: Jon Reyhner (Hg.):
Teaching Indigenous Students, Honoring Pace, Community, and Culture,
Noman: University of Oklahoma, S. 11-35.

Rodriguez, Maria Teresa
2018 ,» Violencia expresiva, creencias y territorio: glosa de un acontecimiento en una
aldea chuj”, in: Estudios interétnicos 29, S. 60-78.

Rojas Martinez Gracida, Araceli
2012 El tiempo y la sabiduria en Poxoyém: un calendario sagrado entre los Ayook
de Oaxaca. Dissertation. Universiteit Leiden.

Romero, Sergio
2018 ,Ethnicity, history and standard Ixhil (Ixil) Mayan”, in: Language and
Communication 61, S. 102-112.

Rudolph, Michael

2007 ,Failure of Ritual Invention? Efficacious New Rituals among Taiwan’s
Aborigines under the Impact of Religious Conversion and Competition
between Elites”, in: Ute Hiisken (Hg.): When Rituals Go Wrong: Mistakes,
Failure, and the Dynamics of Ritual, Leiden: Brill, S. 325-336.

Said, Edward
1978 Orientalism. New York: Pantheon Books.

Salvado Fernandez, Daniel

2006 Una Mirada a los Usos Costumbres y Formas de Organizacion Social de
Tres Aldeas Rurales Ixhiles, Santa Cruz del Quiché: Union Europea,
Movimiento de Desarraigados Organizado para el Desarrollo Integral en el
Norte del Departamento del Quiché (M.D.N.Q.), Asociacién de Desarrollo
Integral y Multiservicios (A.D.I.M.).

277



Sanford, Victoria
2003 Violencia y Genocidio en Guatemala, Guatemala: F&G Editores.

Schele, Linda / David Freidel / Joy Parker
1993 Maya Cosmos — three thousand years on the Shaman’s Path, New York:
Perrenial.

Schieffelin, Edward L.
2007 »Introduction”, in: Ute Hiisken (Hg.): When Rituals Go Wrong: Mistakes,
Failure, and the Dynamics of Ritual, Leiden: Brill, S. 1-20.

Schirmer, Jennifer
1998 The Guatemalan Military Project. A Violence Called Democracy,
Philadelphia: University of Pennsylvania.

Schlesinger, Stephen / Stephen Kinzer
2005 ['1982] Bitter fiuit: the story of the American coup in Guatemala. Revised and
expanded edition, Cambridge: Harvard University.

Schiiren, Ute
2019 ,Indigene Gemeinden in der Kolonialzeit®, in: Einfiihrung in die Ethnologie
Mesoamerikas, Minster: Waxmann, S. 149-161.

Schultze-Jena, Leonhard
1933 Leben, Glaube und Sprache der Quiché von Guatemala, Indiana, Band 3, Jena:
Fischer Verlag.

SIE (Sistema de Informacion Estratégica)

2018 ,»Mapa de pobreza®, in: Sistema de Informacion Estratégica. Universidad
Rafael Landivar. URL: https://sie.url.edu.gt/mapa-de-pobreza-pc-2023/
(Zugrift am 12.04.2023).

Sieder, Rachel

1997 ,Reframing Citizenship: Indigenous Rights, Local Power and the Peace
Process in Guatemala, in: Accord. The International Review of Peace
Initiatives, 2, S. 66-73.

Smith, Ledyyard A. / Alfred V. Kidder
1951 Excavations at Nebaj, Guatemala, Pub. 594, Washington D.C.: Carnegie
Institution.

Smith, Timothy J.

2009 ,Democracy Is Dissent: Political Confrontations and Indigenous Mobilization
in Solold”, in: Walter E. Little und Timothy J. Smith (Hg.): Mayas in Postwar
Guatemala: Harvest of Violence Revisited, Tuscaloosa: University of Alabama,
S. 16-29.

278



Solomon, Susan D.

2003 wIntroduction”, in: Bonnie L Green / Mathew J. Friedman / Joop T.V.M de
Jong / Susan D. Solomon / Terence M. Keane / John A. Fairbank / Brigid
Donelan / Ellen Fry-Wouters (Hg.): Trauma Interventions in War and Peace.
Prevention, Practice and Policy, International and Cultural Psychology Series,
New York et al.: Kluwer Academic/Plenum Publishers, S. 3-15.

Sokefeld, Martin
2012 ,ldentitét - ethnologische Perspektiven®, in: Hilarion G. Petzold (Hg.):

Identitdt. Ein Kernthema moderner Psychotherapie — Interdisziplindre
Perspektiven, Wiesbaden: VS Verlag, S. 39-56.

Spivak, Gayatri Chakravorty
1999 The Critique of Postcolonial Reason: Toward a History of the Vanishing,
Cambridge, MA: Harvard University.

Stangl, Werner

2021 »Stichwort: Erziehung — Online Lexikon fiir Psychologie und Padagogik®, in:
Online Lexikon fiir Psychologie und Pddagogik. URL:
https://lexikon.stangl.eu/1410/erziehung (Zugriftf am 07.07.2021).

Stefoni, Carolina
2012 ,»Migracion, remesas y desarrollo”, in: Polis online. URL:

http://journals.openedition.org/polis/2389 (Zugriff am 12.03.2021).

Stoll, David

1993 Between Two Armies in the Ixil Towns of Guatemala. New Cork: Columbia
University.

1995 ,»Guatemala: solidarity activists head for trouble”, in: Christian Century. URL:
http:/findarticles.com (Zugriff am 12.07.2008)

2009 ,Harvest of Conviction: Solidarity in Guatemalan Scholarship, 1988-2008", in:

Walter E. Little und Timothy J. Smith (Hg.): Mayas in Postwar Guatemala:
Harvest of Violence Revisited, Tuscaloosa: University of Alabama, S. 167-180.

2013 El Norte or bust: how migration fever and microcredit produced a financial
crash in a Latin American town, Lanham, Md.: Rowman & Littlefield.

Stoll, Otto

1887 Die Sprache der Ixil-Indianer: ein Beitrag zur Ethnologie und Linguistik der
Maya Volker. Nebst einem Anhang: Wortverzeichnisse aus dem Nordwestlichen
Guatemala, Leipzig: Brockhaus.

Straub, Jiirgen

1998 ,Geschichten erzihlen, Geschichte bilden: Grundziige einer narrativen
Psychologie historischer Sinnbildung®, in: Jiirgen Straub (Hg.): Erzdhlung,
Identitdt und historisches Bewufstsein. Die psychologische Konstruktion von
Zeit und Geschichte, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 81-169.

Talomé, Duncan
2008 Ixiles: la pérdida de Ilom, Guatemala: Fundacion CEDIM.

279



Taylor, Matthew J.

2011 ,» Viviendo en “aquellos tiempos” en Ixcan, Guatemala”, in: Mesoameérica, 53,
S. 157-188.
Tedlock, Barbara
1982 Time and the Highland Maya, Albuquerque: University of New Mexico.
21991 Time and the Highland Maya: Revised edition, Albuquerque:
University of New Mexico.
1992 ,Mayan Calendars, Cosmology, and Astronomical Commensuration”, in: Elin

C. Danien et al. (Hg.): New Theories of the Ancient Maya, Philadelphia:
University of Pennsylvania.

Tedlock, Dennis
2010 2000 Years of Mayan Literature. Berkeley: University of California Press.

Termer, Franz
1958 »Apuntes geograficos y etnograficos de la zona de Neba;j”, in: Anales de la So-
ciedad de Geografia e Historia, 31 (1-4), S. 150-166.

Thomas, Megan

2013 ,La gran confrontacion: el segundo ciclo revolucionario, 1972—1983”, in:
Alvarez Aragén et al. (Hg.): Guatemala: Historia reciente (1954—1996).
Tomo 2. Guatemala: Flacso, S. 121-198.

Tischler Visquerra, Sergio

1997 ,,L.a forma finquera de estado. Una aproximacioén al Estado liberal oligarquico
guatemalteco,” in: Estudios, 2, S. 108-135.
2001 Guatemala 1944: crisis y revolucion. Ocaso y quiebra de una forma estatal,

Guatemala: F&G.

Torres, Anali
2009 ,»La educacion para el empoderamiento y sus desafios®, in: Sapiens. Revista
Universitaria de Investigacion, 10 (1), S. 89-108.

Torres-Rivas, Edelberto
2007 ,,El terror no tuvo limites”, in: Una Guerra sin Batallas: Del odio, la violencia
v el miedo en el Ixcan y el Ixil, 1972-1983, Guatemala: F&G, S. XV-XXXII.

Townsend, Paul
1987 Frases nominales en Ixil de Cotzal, Austin: SIL/University of Texas Press.

Turner, Victor W.

2008 ['1969] ,,Liminalitit und Communitas* (Deutsche Ubersetzung), in: Krieger, David J. /
Andréa Belliger (Hg.): Ritualtheorien. Einfiihrendes Handbuch, 4. Auflage,
Wiesbaden: Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 251-262.

Tzec, Anita F.

2018 ,Los Derechos Indigenas en Belice: avances y brechas de cumplimiento”, in:
Estudios Interétnicos 29, S. 39-64.

280



UN, United Nations

2007 UN Declaration on the Rights of Indigenous Peoples. URL:
https://www.un.org/development/desa/indigenouspeoples/wp-
content/uploads/sites/19/2018/11/UNDRIP_E web.pdf (Zugriff: 04.05.2020).

UN Guatemala, United Nations

2019 ,,Analisis Comun del Pais®, in: United Nations Guatemala. URL:
https://guatemala.un.org/sites/default/files/2020-
06/CCA%20completo%20FINAL 0.pdf (Zugriff am 12.03.2021).

UNDP, United Nations Development Program

2019 ,2Human Development Report 20197, in: UNDP.
URL: http://report2019.archive.s3-website-us-east-1.amazonaws.com/ (Zugriff
am 18.03.2020).

UNESCO, United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization

1972 Ubereinkommen zum Schutz des Kultur- und Naturerbes der Welt.
URL: www.unesco.de/welterbe-konvention.html (Zugriff am 22.03.2022).
2003 Ubereinkommen zur Erhaltung des immateriellen Kulturerbes.
URL: www.unesco.de/ike-konvention.html (Zugriff am 22.03.2022).
2005 ,Article 4.8 Convention on the Protection and Promotion of the Diversity of

Cultural Expressions”, in: UNESCO. URL.:
https://en.unesco.org/creativity/convention (Zugriff am 13.03.2020).

2006 Guidelines on Intercultural Education. Paris: UNESCO.

2014 ,Education for All Global Monitoring Report®, in: UNESCO. URL:
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000226159 spa (Zugriff:
06.02.2020).

2017 ,»Revision de las politicas publicas del sector de educacion en Guatemala®, in:

UNESDOC Digital Library. URL:
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pt0000252270 (Zugriff 23.02.2020).

UNICEF (United Nations Children’s Fund) / ICEFI (Instituto Centroamericano de Estudios
2016 Fiscales)
Pobreza multidimensional infantil y adolescente en Guatemala: privaciones a
superar, Guatemala: UNICEF e ICEFI.

UNPFII, United Nations Permanent Forum on Indigenous Issues

ol ,Paragraph 0227, in: UNPFII Recommendations Database. URL:
https://esa.un.org/unpfiidata/UNPFII_ Recommendations Database view.asp?e
ditid=1813&editid2=&editid3=& TargetPageNumber=1&todo=readonly&mast
erkey= (Zugriff 21.05.2021).

Universidad Ixil

2014 Porque la Universidad Ixil: Chusiib’ tu tichajil tenam, Guatemala: Universidad
Ixil.

USAID

oJ Programa Leer y Aprender. URL: http://www.usaidlea.org/ebiloeza.html

(Zugriff 03.12.2020)

281



USAID / OIM

2023 Encuesta sobre migracion internacional de personas guatemaltecas en el
exterior y remesas 2022. URL:
https://infounitnca.iom.int/uploads/RemesasGT2022/Resumen EncuestaRemes
as2022 gt.pdf (Zugriff am 14.09.2023).

US Census Bureau

2023 American Community Survey. Hispanic or Latino Origin by Specific Origin.
URL:
https://data.census.gov/table?q=B03001:+HISPANIC+OR+LATINO+ORIGIN
+BY+SPECIFIC+ORIGIN&y=2022 (Zugriff am 12.04.2023).

van den Akker, Paul

2018 Time, history and ritual in a K’iche’ Community.: contemporary Maya calendar
knowledge and practices in the highlands of Guatemala. Dissertation. Leiden:
Leiden University.

Vansina, Jan
1996 ['1985] Oral Tradition as History, London: Currey.

van Stekelenburg, Jaqueline

2013 ,Collective Identity*, in: Snow, D.A. / D. Della Porta / P. G. Klandermans / D.
McAdam (Hg.), The Wiley-Blackwell Encyclopedia of Social and
Political Movements, , Hobeken, New Jersey: Wiley-Blackwell, S. 219-225.

Vazquéz Olivera, Mario / Fabian Campos Hernandez

2019 ,»The Second Cycle of the Guatemalan Insurgency (1970-1996)”, in: Latin
American Guerilla Movements: Origins, Evolution, Outcomes, Kruijt, Dirk /
Eduardo Rey Tristan / Alberto Martin Alvarez (Hg.), New York, London:
Routledge, S. 151-162.

Velasquez Gomez, Ivan

2019 La lucha contra la corrupcion y estructuras criminales — condicion sine qua
non para realizar derechos humanos para todos, Vortrag im Rahmen der
Tagung The Americas 2019 — Visions of the future(s) in the Americas, 12.-
14.06.2019, Universitidt Bonn.

Velasquez, Juan Luis

2010 Xacbal y la sub region norte Ixil: Sotzil - Chel - llom, Chajul, El Quiche.
Proyecto de Rescate Arqueologico Xacbal. Unpublished report. Hidro Xacbal,
S.A./Instituto de Antropologia e Historia de Guatemala.

2012 »Xacbal, Chajul, Quiche”, in: XXV Simposio de Investigaciones Arqueologicas
en Guatemala (2011), Barbara Arroyo et al. (Hg.), Guatemala: Museo Nacional
de Arqueologia y Etnologia, S. 515-521.

von Hentig, Hartmut
1996 Bildung: Ein Essay, Miinchen: Hanser.

Wierling, Dorothee

2003 Oral History, in: Aufril} der Historischen Wissenschaft Band 7, Michael
Maurer (Hg.), Stuttgart: Reclam, S. 81-141.

282



Wilson, Richard Ashby

1995 Maya Resurgence in Guatemala: Q’eqchi’ experiences, Norman: University of
Oklahoma.
2006 ,Afterword to: 'Anthropology and Human Rights in a New Key': The Social

Life of Rights”, in: American Anthropologist, 108 (1), S. 77-83.

Wimmer, Andreas
1992 Rdtsel und Paradoxa. Eine Kritik ethnosoziologischer Theorien zum
indianischen Bauerntum, Zurich: ADAG.

Worldbank

2022 Personal remittances, received (% of GDP) — Guatemala. URL:
https://data.worldbank.org/indicator/BX. TRFE.PWKR.DT.GD.ZS?locations=GT
(Zugriftf am 12.04.2023).

Wotherspoon, Terry

2015 ,Formal and Informal Indigenous Education®, in: W. James Jacob et al. (Hg.):
Indigenous Education: Language, Culture and Identity, Dordrecht, Heidelberg:
Springer, S. 77-98.

Wycliff Bible Translators
o.J. ,»A People Waiting For the Gospel”, in: Wycliff Bible Translators.

URL: https://www.wycliffe.org/prayer/articles/a-people-waiting-for-the-gospel
(Zugriff am 12.05.2020).

Zerubavel, Eviatar

2003 Time Maps. Collective Memory and the Social Shape of the Past, Chicago:
Chicago University.

Internetquellen/Presseartikel

Ministerio de Cultura

oJ Solicitud carné Guia Espiritual Maya), URL:
http://www.med.gob.gt/2009/03/24/lugares-sagrados/ (Zugriff 14.09.2009)

Prensa Libre

2020 Prensa Libre, 23.01.2020, CNB

Diccionario de la lengua espafiola, Real Academia Espafiola

oJ URL: https://dle.rae.es (Zugriff 14.11.2025)

Redlar

2010 Hidroxacbal, URL: http://www.redlar.org/noticias/2010/9/2/Comunica-

dos/Hidroelectrica-Hidroxacbal-en-Chajul-Quiche-Una-traicion-mas-del-go-
bierno-contra-los-pueblos-Mayas-de-Guatemala/ Zugriff 24.04.2011

283



The Guardian

2013 Brodzinsky, Sibylla; Watts, Jonathan (10 May 2013) ,,Former Guatemalan dic-
tator convicted of genocide and jailed for 80 years". The Guardian. Zugrift:
12.03.2017

2108 Grillo, Christine (4 March 2018). ,,HRDAG Testimony In Guatemala Retrials".

Zugrift: 5.5.2021

URL/Universidad Rafael Landivar

oJ ,Licenciatura en Educacion Bilingilie Intercultural (Campus Quiché)”, in: Uni-
versidad Rafael Landivar. URL: http://www.url.edu.gt/PortalURL/Ar-
chivos/18/ar-
chivos/Lic%20EBI1%20CMYK%20quiche%20PATHS.pdf?sm=c11 (Zugriff
03.12.2020).

USAC/Universidad San Carlos de Guatemala

ol ,FORMACION INICIAL DOCENTE -FID*, in: Universidad San Carlos de
Guatemala. URL: http://ectafide.usac.edu.gt/index.php/formacion-inicial-
docente/ (Zugriff: 13.02.2022).

284



Abkiirzungsverzeichnis

AC

ACEM
AIDPI
ALMG
CAI
CALDH
CEH
CMES
CNB

CNR
COCODE
CODISRA
CONALFA
COPARE
COPMAGUA
CPR

CcucC
DEMI
DIGEBI
EBI

EGP

FAR

FIL
FONDIGUA
FONTIERRA
FRG

ITARS

ILO

INE

MLN
NORC
ORPA

PAC
PAJUST

PGT

PNR

PNUD
PRODIPMA
PRONADE
PRONEBI
REMHI

SIL

URNG

Accion Catolica

Asociacion de Centros Educativos Mayas

Acuerdo sobre Identidad y Derechos de los Pueblos Indigenas
Academia de las Lenguas Mayas

Consejo Asesor Indigena

Centro para Accion Legal en Derechos Humanos
Comision del Esclarecimiento Historico

Centro Maya de Estudios Superiores

Curriculo Nacional Base

Comision Nacional de Resarcimiento

Consejo Comunitario de Desarrollo

Comision Presidencial contra la Discriminacion y el Racismo
Comité Nacional de Alfabetizacion

Comision Paritaria de Reforma Educativa
Coordinadora de los Pueblos Mayas de Guatemala
Comunidades de Poblacion en Resistencia

Comité de Unidad Campesina

Defensoria de la Mujer Indigena

Direccion General de Educacion Bilingiie Intercultural
Educacioén Bilingiie Intercultural

Ejército Guerrillero de los Pobres

Fuerzas Armadas Rebeldes,

Fuerzas Irregulares Locales

Fondo de Desarrollo Indigena Guatemalteco

Fondo de Tierras

Frente Revolucionario Guatemala

Instituto Internacional de Aprendizaje para la Reconciliacion Social

International Labour Organisation

Instituto Nacional de Estadistica

Movimiento de Liberacion Nacional

Nueva Organizacion Revolucionaria de Combate
Organizacion del Pueblo en Armas

Patrullas de Autodefensa Civil

Programa del Informe de Avances del Acompanamiento a la Justicia de

Transicion

Partido Guatemalteco del Trabajo

Programa Nacional de Resarcimiento

Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo
Desarrollo Integral de la Poblacion de Guatemala
Programa Nacional de Educacion Bilingiie
Programa Nacional de Educacion Bilingiie
Recuperacion de la Memoria Historica

Summer Institute of Linguistics

Unidad Revolucionaria Nacional Guatemalteca

285



286



Anhang

287



288



Uberblick zur Feldforschung

2007
Ende Juni bis 1. Dept. Reise zur Bestimmung eines geeigneten Ortes
Anfang Huehuetenango fiir die Feldforschung
September (Mam, Q‘anjob’al)
2. Dept. El Quiché
(Ixil)
2008

Feb — Mitte Mai

1. Nebaj
2. Vértice Norte

1. Unterricht in Ixil
2. Aufenthalte in Dorfern des Hinterlandes von

(Basis in Chel bzw. Chajul, Kennenlernen der Region, Alltag in den
Ilom) Dorfern
Juni-Ende 1. Chajul 1. Unterricht in Ixil, Alltag in Chajul
August
2009
Januar — Juni 1. Chajul 1. Unterricht in Ixil, Alltag in Chajul; Abbruch
aufgrund Gewaltvorfalls
2. Nebaj 2. Zusammenarbeit mit NRO Agua para la
(Basis) Salud, Aufenthalte in Dorfern des Hinterlandes
von Nebaj, Aufenthalte in Dorfern in Solola
3. Antigua 3. Bibliotheksrecherche (CIRMA)
2010
Februar — April | Nebaj Zusammenarbeit mit NRO Agua para la Salud,
Aufenthalte in Dorfern des Hinterlandes von
Nebaj und Chajul, Aufenthalte in Dérfern in
Solola,
Besuche in Schulen
2015
Mairz/April Nebaj Besuche bei wichtigen Personen in Nebaj und
Chajul, Alltag in Nebaj, Neujahrsritual
2018
Juli/August Nebaj Besuche bei wichtigen Personen in Nebaj und

Chajul

289




Interviews/informelle Gesprache277

Wann? Wer? Wo? Inhalt
2008
31.03.2008 | Pablo Ceto Fundamaya, Vi* informelles Gespréch, Planung
Patna, Chajul der Zusammenarbeit/Aufenthalt
in den Dorfern des Vértice Norte
01.04.2008 | Kuxh Weg Chajul - Chel | informelles Gesprach; Alltag,
Familie
02.04.2008 | Nicolas Chel, Chajul
Pap Me’k
04.04.2008 | Fabian Gallego | Xaxmoxan, Chel, informelles Gespréch,
Chajul Biirgerkrieg
05.04.2008 | Gerardo Brito Cajchixla, Chel, Interview Geschichte des Ortes,
Raymundo Chajul Lehrbedingungen in einer Schule
Diego Neto auf dem Land
Laynez
06.04.2008 | Pedro Kaba Chel, Chajul informelles Gesprich; Alltag
Laynes
07.04.2008 | Consejo de los | Amaq’chel, Chajul | informelles Gespréch, Vorstellung
principales meiner Person, Alltag in
Amaq’chel, Entstehung der
Widerstandsdorfer
07.04.2008 | Diego Brito Amaq’chel, Chajul | informelles Gespréch;
Brito (CP) Alltag/Organisation der
Gemeinde/Geschichte der
Gemeinde
08.04.2008 | Nim Lu* Jal a‘ las Flores, halb-offenes Interview mit
Chel, Chajul b’aalvatztiixh iber costumbre
10.04.2008 | Consejo de los | Santa Clara, Chajul | informelles Gesprich, Vorstellung
principales meiner Person, Alltag in Santa
Clara, Entstehung der
Widerstandsdorfer
10.04.2008 | Maria Santan Clara, informelles Gesprach, Leben in
Chajul der Wildnis wihrend des
Biirgerkriegs, Tatigkeit als
Hebamme
Hebammen Gesundheitsposten | halb-offenes Interview, Tatigkeit
Chel, Chajul Hebamme
14.04.2008 | Diego Tek Mo* | Chel, Chajul halb-offenes Interview;
(Pap Tek) Geschichte des Ortes Chel,
costumbre
15.04.2008 | Nim Lu‘ Anay | Chel, Chajul halb-offenes Interview;
Geschichte des Ortes Chel,
costumbre
16.04.2008 | Pap Me’k Chel, Chajul halb-oftenes Interview mit
Bernal b’aalvatztiixh liber costumbre

277 Die hier aufgefiihrten informellen Gespréiche werden in der Arbeit zitiert, daher sind sie hier aufgefiihrt.

290




18.04.2008 | Mario Alba Finca La Perla, halb-offenes Interview,
Chajul Alltag/Zusammenleben Finca
19.04.2008 | Sebastian de Finca La Perla, halb-offenes Interview mit
Leon Sanchez Chajul b’aalvatztiixh iiber costumbre
Pap Sit Finca La Perla, halb-offenes Interview mit
Chajul b’aalvatztiixh iiber costumbre
20.04.2008 | Nicolas Finca La Perla, informelles Gespréch, Geschichte
Chajul der Finca La Perla
21.04.2008 | Bartolomé Sotzil, Chajul halb-offenes Interview mit
Ramirez b’aalvatztiixh Giber costumbre
Pablo Asicona
23.04.2008 | Ana Laynez Weg Sotzil — informelles Gespréich
+ Xinic Chajul
04.04.2010 Xolcuay
29.04.2008 | Pedro Kaba Chel, Chajul Interview ,,la empresa‘
Laynes
02.05.2008 | Nim Xu* [lom, Chajul halb-offenes Interview;
Geschichte des Ortes Ilom,
costumbre
03.05.2008 | Consejo de los | Illom, Chajul informelles Gespréch, Vorstellung
principales meiner Person, Alltag in llom
03.05.2008 | Rosa Hernandez | Ilom, Chajul informelles Gespréch, Alltag in
(CP) Ilom
03.05.2008 | Xhun Le’'m Ilom, Chajul informelles Gesprach, Alltag in
(CP) Ilom
03.05.2008 | Maria Rivera Ilom, Chajul informelles Gespréch,
(CP) Biirgerkrieg
03.05.2008 | Gaspar Gallego | [lom, Chajul informelles Gesprich, Alltag in
(CP) Ilom
05.05.2008 | Marcos Codian | [lom, Chajul halb-oftenes Interview mit
b’aalvatztiixh iiber costumbre
07.05.2008 | Gabriel Asicona | Ilom, Chajul halb-offenes Interview mit
Sanchez b’aalvatztiixh tiber costumbre
Francisco [lom, Chajul halb-offenes Interview mit
Ramirez b’ aalvatztiixh tiber costumbre
2009
04.04.2009 | Ana Xolcuay, Chajul informelles Gesprich
22.04.2009 | Gerardo Terraza | Nebaj informelles Gespréch;
Cedillo Religionsgemeinschaften
April/Mai Schiiler*innen | Tzalbal Interviews mit Schiiler*innen;
zwischen 8 und | Janlay Alltag im Dorf, Familie, Wiinsche
12 Jahren Turanza und Traume fiir die Zukunft
Salquil Grande
Canton Simocol, Hospitationen im Unterricht
Nebaj
Tijom
Vatzuchil
Vipecbalam
Xecotz
Xepiun

291




Xesupio

Vicalama
Mai (2 Chuatuj
Wochen)
2010
08.03.2010 | Pap Me‘k Canton Simocol, Interview
Nebaj
23.03.2010 | Gerardo Brito Las Violetas, Nebaj | informelles Gesprach wihrend
der abendlichen Vorbereitung des
Aussaatrituals
2015
12.03.2015 | Otto Lu Nebaj Informelles Gespréch, Tourismus
15.03.2015 | Rosalina Brito | Nebaj informelles Gesprich
16.03.2015 | Pedro Brito Nebaj informelles Gespriach
25.03.2015 | Jacinto Cobo Nebaj informelles Gesprich
26.03.2015 | Lehrkrifte Batzaja, Nebaj Hospitation, Interview zu

Curriculum und EBI

292




Besondere Veranstaltungen (teilnehmende Beobachtung)

Wann? Wer? Wo? Thema/Anlass
2008
23.02.2008 offentliches Publikum; parque de Kundgebung ILO 169,
Mayaaktivist*innen aus dem | Nebaj, vor der | Friedensvertag, Ritual
gesamten Hochland, katholischen
internationale NROs Kirche
25.02.2008 offentliches Publikum parque de ,»lag der Wiirdigung der
Nebaj, vor der | Opfer des Bewaftneten
katholischen Internen Konflikts* zum
Kirche Gedenken der Opfer des
Biirgerkriegs;
Innenstadt, Ritual
Friedhof,
Beisetzung
exhumierter
Leichen aus
Salquil Grande
11.03.2008 Familie Ixillehrer Nebaj Friedhof Geburtstag verstorbener
Vater/Gedenken/Ritual
13. und Pap Tek, Kuxh, Anna Friedhof Chel, | Personliches Heilritual
14.04.2008 Cerro Vi* fiir Kuxh
Jomistan, Chel
09.06.2008 Offentlichkeit, Angehorige | parque de Ritual am Vortag der
der exhumierten Personen Nebaj, vor der | Beisetzungen in den
aus Cocop, Pexla Grande, katholischen Dorfern
Nebaj, Rio Azul und Kirche
Xemamatze‘, FAFG,
Fundamaya, internationale
NROs
2009
Januar 2009 Fundamaya, Angehorige Vi‘ Patna, Information zum
von wihrend des Chajul Vorgehen zur
Biirgerkriegs Beantragung von
verschwundenen/ermordeten Entschéadigungsleistungen
Personen
21.02.2009 Alcaldias indigenas der parroquia der | Jahresriickblick Arbeit
Dorfer aus Nebaj, Chajul, katholischen der alcaldias, Vorhaben
Cotzal; Aktivist*innen Kirche Nebaj neues Jahr, Rolle der
Fundamaya Frauen in der alcaldia
21.02.2009 Alcaldias indigenas der Kapelle in Ritual
abends Dorfer aus Nebaj, Chajul, Salquilito,
Cotzal; Aktivist*innen Nebaj
Fundamaya;
Angehorige

293




Information der
Anwesenden zum Thema
Erd6lforderung im Ixcan

22.02.2009 Alcaldias indigenas der ,templo Einweihung der heiligen
vormittags Dorfer aus Nebaj, Chajul, griego- Statte;
Cotzal; Aktivist*innen romano‘ Ritual,
Fundamaya; Wechsel der
Angehorige Amtsinhaber*innen der
alcaldia indigena
Information zum Thema
Minen und Wasserkraft
25.02.2009 offentliches Publikum parque de ,»lag der Wiirdigung der
Nebaj, vor der | Opfer des Bewaffneten
katholischen Internen Konflikts* zum
Kirche Gedenken der Opfer des
Biirgerkriegs;
Ritual
22.03.2009 Schulgemeinschaft der Schulhof Traditioneller Tanz,
escuela official rural Feierlichkeiten anldsslich
intercultural bilingiie mixta Fertigstellung
in Los Encuentros, Solola Wasserleitungsnetz und
Handwaschstation
21.04.2009 Kacholpom aus Las Violetas | Haus von Vorbereitungen fiir das
Maxh, Las Aussaatritual am
Violetas, Nebaj | Folgetag
22.04.2009 Kacholpom aus Las Vi‘ Jamal, Aussaatritual
Violetas, Vertreter*innen der | Nebaj
Familien, Don Gaspar
2010
Februar 2010 | Alcaldias indigenas der Kapelle in Ritual zum Mayaneujahr
abends Dorfer aus Nebaj, Chajul, Salquilito,
Cotzal; Aktivist*innen Nebaj
Fundamaya;
Angehorige
25.02.2010 offentliches Publikum parque de ,»Tag der Wiirdigung der
Nebaj, vor der | Opfer des Bewaffneten
katholischen Internen Konflikts* zum
Kirche Gedenken der Opfer des
Biirgerkriegs;
Rede des amtierenden
Biirgermeisters
05.03. + Personliche Divination fiir Haus von Pap | Divination personliche
08.05. 2010 Gerardo und mich Me’k, Canton | Entscheidungsfindung
Simocol, Nebaj
2015
Mirz 2015 Alcaldias indigenas der Kapelle in Ritual zum Mayaneujahr
abends Dorfer aus Nebaj, Chajul, Salquilito,
Cotzal; Aktivist*innen Nebaj

Fundamaya;

294




Angehorige; internationale
Giste

14.03.2015 Offentlichkeit parque de Einweihung des
Nebaj, vor der | Wandbildes an der
katholischen parroquia
Kirche

295




296



Glossar

iGuatemala: Nunca Mas!
aakun

aanhel

aaq’ii

aatzak

Accion Catolica
adivino, -a
alcalde

alcaldia indigena
aldea

aldea modelo
Afio Nuevo Maya
augurio
b’aalvatztiixh
baktun

blanco, -a

brujeria

brujo, -a

cabecera

cabecera de doctrina

cacique

campesino, -a
canicula

canton
capacitacion
cargador del afio
caserio

Casos ilustrativos
catequista
ceremonia
cholqg‘ii

cofradia
comadrona
comunidad
conflicto armado interno

congregacion

consejo de los principales

corregimiento

Guatemala: Nie wieder!
religidse*r Spezialist*in

religiose*r Spezialist*in insbesondere flir
den cholq’ii

religiose*r Spezialist*in; Heiler*in
Katholische Aktion (Organisation)
Wahrsagepriester*in
Biirgermeister*in

indigene Biirgermeister (Institution)
Dorf

Modelldorf

Maya-Neujahr

Vorzeichen, Omen
Kalenderspezialist*in

WeiBBe*r (Elite, die sich auf européische
Waurzeln beruft)

wortl. Hexerei

wortl. Hexe*r

Provinzhauptstadt

kolonialzeitliches regionales administratives
Zentrum (kirchlich)

von den Kolonialméichten eingesetzte
Kaziken (indigen)

Landarbeiter*in

zweiwochige Trockenphase wéhrend der
Regenzeit im Juli/August

Stadtviertel

Schulung; Fortbildung

Jahrestriager

Weiler

bespielhafte Fille (Wahrheitsbericht CEH)
Katechet*in

Zeremonie; rituelle Handlung

260- tagiger Kalender

indigene religidse Bruderschaft

Hebamme

Gemeinschaft

bewaffneter interner Konflikt - von der
Regierung verwendete Bezeichnung fiir den
Biirgerkrieg

kolonialzeitliche Bezeichnung fiir religioses
Zentrum

Altestenrat

kolonialen administrativen Einheiten der
eroberten Territorien

297



costumbre

costumbrista

CPR de la Sierra (Comunidades de
Poblacion en Resistencia)
departamento

desplazado, -a

educacion bilingiie intercultural

educacion indigena
encomienda

estado oligarquico-finquero

finca

finquero, -a
Firmeza 83
fusiles y frijoles
guia espiritual
hierbas

ijyaab
impunidad
indio, -a

k’uyintxa’
kacholpom

ka'xhob'

komon sajb’ichil
kuxa

ladino, -a

Ley de Vagancia

lider

macehual

mal espiritu

mam

Memoria del Silencio
memoria historica
milpa

mixh

montana

mozo

Mmunicipio

nahual

Nan

ocote

Pap

parroquia

die traditionellen, eigenen kulturellen und
sozialen Handlungen sowie Regeln,
Glaubensvorstellungen und Kosmogonie
spanische Bezeichnung der kacholpom
Widerstandsdorfer des Hochlandes

Verwaltungsbezirk regional (?)/Department
Vertriebene*r

bilinguale interkulturelle Erziehung und
Bildung

indigene Erziehung und Bildung
kolonialzeitliche Form der Zwangsarbeit
und Tributzahlung

auf Grundlage der GroB3grundfarmen
oligarchisch organisierter Staat
Grofigrundfarm, Plantage
Fincabesitzer*in; GroBgrundbesitzer*in
Harte/Standhaftigkeit 83 (Militdroperation)
Gewehre und Bohnen (Militdroperation)
spirituelle*r Anfiihrer*in

Wildkrauter, -pflanzen

Jahrestriager (Ixil)

Straffreiheit

nicht mehr akzeptable Fremdbezeichnung
der indigenen Bevolkerung

Hebamme

Ausiibende der traditionellen Ixil-Religion;
wortlich: Personen, die pom verbrennen,
iibertragen: Personen, die Zeremonien feiern
Kardinalrichtungen

offentliche Zeremonie, rituelle Handlung
Schnaps

Mestiz*in

Gesetz, welches zur Arbeit im Strallenbau
verpflichtete

Anflihrer*in

Héandler (nahua)

boser Geist

Jahrestriger (K’iche”)

Erinnerung an das Schweigen
historisches Gedéchtnis

traditionelles Maisfeld (Mischkultur)
tz’ite* Samen — zur Divination

Berge, Wildnis

Handlanger

Verwaltungsbezirk kommunal/Provinz
Schutzgeist (K’iche’)

respektvolle Anrede fiir dltere Frauen
harziges Kiefernholz

respektvolle Anrede fiir dltere Méanner
Pfarrei

298



patrones

Patrullas de Autodefensa Civil, PAC

pecado
pentecostismo
polos de desarrollo
pom

principales

Programa de resarcimiento
pueblos originarios
puestos de salud

region Ixil

remesas populares/familiares
sacerdote Maya

sajb’ichil

secuestros economicos
seminarios indigenas

taller

techo, trabajo y tortilla
tejido social
temascal

tienda

tierra arrasada
tierra caliente
tiixhil
tutx’tz’ava’
vara de autoridad
vértice Norte

Victoria 82
violencia

yvaab

Schirmherren

Zivile Patrouillen zur Selbstverteidigung
Siinde

Pfingstbewegung

Entwicklungspol

getrocknetes Baumharz, wird bei rituellen
Handlungen verbrannt

die Altesten

staatl. Programm der Widergutmachung
Urvolker

Gesundheitsposten

Ixil-Region (Region, in der Ixil gesprochen
wird)

Geldriicksendungen aus dem Ausland
Mayapriester*in

Zeremonie; rituelle Handlung
Entfiihrungen aus 6konomischen Griinden
Schulungen fiir Maya /ideres, Studierende
und Lehrkrifte

Schulung; Fortbildung

Dach, Arbeit und Tortilla (Militdroperation)
soziales Gefiige

trad. Schwitzbad

Gemischtwarenladen

verbrannte Erde

tropische Klimazone

Schutzgeist (Ixil)

Mutter Erde

Amtsstab

Norddreieck; nordliche Dorfer im municipio
Chajul

Sieg 82 (Militaroperation)
umgangssprachliche Bezeichnung fiir den
Biirgerkrieg

365 — tagiger Kalender

299



300



Abbildungen

Figure 1 Ixil-Region / CUChUMALANES. .......cccuiiiiiiieiieiieite ettt ettt ettt st s as 302
Figure 2 DIGEBI — Linguistische Karte...........ccooiiiiiiiiiiiiiiieee ettt 302
Figure 3 Ixil — Provinzhauptstiddte Nebaj, Chajul und Cotzal...........cooceeviiiiiniiiiiiiieeee, 303
Figure 4 Vértice Norte nordlich von Chel / CPR Sierra........cccoocieiiiiiiiiniiieieeeeeeeeee 303
Figure 5 Vértice Norte — siidlich von Chel mit Visis Caba /Caba (CPR)........cccceeeviniiiiniiiiiene 304
Figure 6 Moderne Darstellung der Jahrestrager mit Glyphen ...........ccooceveievciinciecienienieeceeeeeen 305
Figure 7 Cerro Sumal, von Nebaj aus geSChen..........ccccveviiiiiiiiiieeiesiecie e 305
Figure 8 Don Gaspar wéihrend des Aussaatrituals in Vi® Jamal..........cooccoioiiiiiiiiiiniiiniceee, 306
Figure 9 Sakraler Ort 10 INEDaJ .....cccueiiieiiiiieeieeee ettt ettt et sbe et eseeeeaeeeneeas 306
Figure 10 Sakraler Ort in NED@j .......cooeeruiiiiieie ettt ettt st eneees 307
Figure 11 Flagge der CPR — SIETTA.......cociiiiiiiieiieeetesete ettt ettt ettt st es 307
Figure 12 Santa Clara 2008 ..........cooeoiiiieieieieere ettt ettt ettt ettt estesseetesae et eseeneenes 308
Figure 13 Turaanza (Dorf fiir die CPR — Riickkehrer in Nebaj), 2009 .......cccccovieiiiinieiiiieeeeeee 308
Figure 14 Teilnehmende des Neujahrrituals in Nebaj 2009 ........cccovvevieiieniieciieieeieeeesee e 309
FIgure 15 MArImDa . .....cc.ooiiiiieiee ettt ettt et e et et e st eteebeeneeneeeneenes 309
Figure 16 Neubau des Tempels am Morgen des 22. Februar 2009 .........ccccoecieiiieiieiienenieieeieeenn 310
Figure 17 Nan Aan wihrend des Neujahrrituals..........cccooiiiiiiiiiiiiiiieeeeee e 310
Figure 18 Amtsstiibe vor der Ubergabe an die neue alcaldia indigena..............cccocooovvevevuevevecervenennnnn. 311
Figure 19 Die neue alcaldia indigena vor der Amtsiibernahme..............ccoceevieiieiiiniineniiieceeee 311
Figure 20 Mitschriften des nicht rituellen DiSKUISEs..........cccovirieiiniiieieeeee e 312
Figure 21 Vorbereitung der Teilnahmezertifikate ..........oovevueriiieiinieeeeee e 312
Figure 22 Mural auf dem parque VON NEbDaj .......c.cccveviiiriiiiiiiieieerieeseesiesre e ereereesaesnesesessseesses 313
Figure 23 Griber in Cocop (exhumierte Opfer des Massakers)..........cccereeeerereerienenieseseeeee e 314
Figure 24 Grab eines nicht identifizierten OPIers .........ccoeevieririeiiniiiieeeee e 314
Figure 25 Schulgebdude in Xepiun, 2009 ........ccccooiiiiriniiiiniieieneeee et 315
Figure 26 Jahrgangsiibergreifendes Lernen in Xepiun, 2009 ..........cccooeviriineninienienieeneneeienene 315
Figure 27 Schiiler*innen vor dem provisorischen Schulgebédude in Turaanza...........c..ccccevereenienncne. 316
Figure 28 Pause in Vepechalami.............coociiiiiiiiiiieeeee et 316
Figure 29 Didaktisches Material zum Wert ,,TOleranz®............c..cccvevvevienienieeiiere e 317
Figure 30 Wertekalender, didaktisches Material ............cocoooeiiiieiiniieeeeee e 317
Figure 31 Investigacion — Accion, didaktisches Material...........ccocoovieiiiieienenieeeee e 318
Figure 32 Investigacion — Accion, Lehrkrafthandreichung............coocoovieiiiiiiiiiiiiieee, 318
Figure 33 Traditioneller Tanz in Los Encuentros, SOIOIA...........cccoiiiiiininiinininienieeeececee 319
Figure 34 Detail des TANZES..........cecierierieeieeieeiteie ettt ete et este e st e ssaesteebe e bt enseesseesnnesnseensean 319
Figure 35 Studieninhalte der IXil-UniVerSitat..........coceeririeriiniirieniinenieneeeeeeet et 320
Figure 36 Amaq’chel, 2008 ...... ..ottt ettt ettt ettt e re et eeeneenes 320
Figure 37 Graffito i NEDaj ......ooueiieieieeeee ettt et 321
Figure 38 Blick auf die Finca La Perla, 2010...........ccooiiiiiiiiieieeeeee e 321
Figure 39 T10m, 2010 ..ottt et ettt et e et e st et e s st e e e seeneeaeeseeneenseeneenes 322

301

301



Nenton Barillas

Santa'Eulalia

San|Pedro

7 v
Jacaltenango Soloma

»

Sierra de los
Cuchumatanes

et Mopan y Carifuma

BELICE
ingits, Lapanal y O'egehy

Tamisie

Iza'

.’

Mapa Lingiistico de Guatemala

2o0n4 de avence
Qleqahd’ \

RETAL IXIMULEW

Idiomas mayas, xinka y garifuna

Santa Clarasamajchel
Cajxixla
Jal @’ las Flofes
.

v

Xaxmoxan

Visis Caba

Chajul

Cohen Uspantan .. &

, Sacapulas

"
SantaiCruz
del Quiché x

BONDURAS

,‘
Poqomr;n
\ £

Figure 2 DIGEBI — Linguistische Karte

302

NEr

Chisec

San Cristobal
| Verapaz

)

Rabinal

B —
w =
o =
o) @ W=
\ 2 5 €
\ & S
£ & s
3 o O
]
E ¥ =
2 5 3
é o E
nog S
T 2
e =
£ ¢
" >
S £
= 3
= €
- 2

e

~
“S“Fogomam

ultilinglio
/

E3te mopo €310 boto

DCEAND PACIFICO



Salquil e Buena Vista
3 Suchum

La Laguna

Tzalbal
Xoloche :

Tzalbal IDEC Aldea San
Felipe Chenla

Xecoxo AK' Txumbal

San Juan

Janlay Cambalam @ Pulandia Park Cotzall

, RiojAzul
Nueva

Esperanza
" La Esperanza

Chuatuj Xexuxcab Actil SN Asich

’ ¥ 'Xgh\amatze Ojo de Agua

Figure 3 Ixil — Provinzhauptstidte Nebaj, Chajul und Cotzal (Google Earth)

Santa Clara

@

Amaijchel Dios Viviente Xecol

Q |

Cajxixla

Q

Xaxmoxan

Q

Jal a' las Flores

Q

Figure 4 Vértice Norte nérdlich von Chel / CPR Sierra (Google Earth)

303



Sotzil

La'Perla

L}
La Laguna
Batzchocola

P

Batzchocola

Visis Caba

Aldea
i 0000

Figure 5 Vértice Norte — siidlich von Chel mit Visis Cabd /Cabd (CPR) (Google Earth)

304



Figure 6 Moderne Darstellung der Jahrestrdger mit Glyphen (nach de Leon Ceto 2018); Pfeil
gibt Richtung der Rotation an

Figure 7 Cerro Sumal, von Nebaj aus gesehen

305



Figure 8 Don Gaspar wihrend des Aussaatrituals in Vi‘ Jamal

Figure 9 Sakraler Ort in Nebaj

306



Figure 10 Sakraler Ort in Nebaj

Poblacion en Resistencia

BLIBIS B] 9p

Comunidades de

CPR
Guatemala, C. A.

Figure 11 Flagge der CPR — Sierra

307



Figure 12 Santa Clara 2008

Figure 13 Turaanza (Dorf fiir die CPR — Riickkehrer in Nebaj), 2009

308



i
Figure 14 Teilnehmende des Neujahrrituals in Nebaj 2009

Figure 15 Marimba

309



Figure 16 Neubau des Tempels am Morgen des 22. Februar 2009

Figure 17 Nan Aan wihrend des Neujahrrituals

310



Figure 18 Amtsstibe vor der Ubergabe an die neue alcaldia indigena

Figure 19 Die neue alcaldia indigena vor der Amtsiibernahme

311



Figure 20 Mitschriften des nicht rituellen Diskurses

Figure 21 Vorbereitung der Teilnahmezertifikate

312



Figure 22 Mural auf dem parque von Nebaj

313



Figure 24 Grab eines nicht identifizierten Opfers

314



Figure 25 Schulgebdude in Xepiun, 2009

Figure 26 Jahrgangsiibergreifendes Lernen in Xepiun, 2009

315



Figure 27 Schiiler*innen vor dem provisorischen Schulgebdude in Turaanza

Figure 28 Pause in Vepecbalam

316



oF. ‘1 Nowembre »

Ministerio de Educacion
Programa Nacional de Valores, Vivamos Juntos en Armonia
Valor: Tolerancia
Leido por: Alumno de NUFED No. 40 Aldea San Lorenzo, El Cubo, Ciudad Vieja, Sacatepéquez

__' Volor:.Tolomndo.*}

No me gusta como piensas pues siempre hay cosa mejor,
ipero lo admito! que luchar a brazo partido,
no comparto tus ideas dejar fluir la comprension
ipero lo admito! como el corazon, el latido.
no me convencen tus razones
ipero te admito! Si alguien no siente como yo
pues no hay nada mejor ino me humillan!
que conversar contigo. ni me hacen sentir distinto,
tan solo es otro corazén
Converger todas las palabras igualito al mio
haciéndonos sentir amigos, tan solo es otra sangre
con pensamientos distantes recorriendo el mismo camino.

o buscando un cobijo

Figure 29 Didaktisches Material zum Wert ,, Toleranz
(MINEDUC 2013)

e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e E e e e e

[:I 111 WWHTW L ILDDDDDDID E

O C=- Susae

Figure 30 Wertekalender, didaktisches Material (MINEDUC 2013)

317



Fases del Seminario

Proyecto Proyecto [ Proyecto _"-fe
de vida de Nacién investigacion-

accion

2 QUé cosas £Qué quierc para £ QUé pais £Qué necesito
quisiera que mi vida®? quiero ayudara conocer de
fueran distintas construirg mi contexto?
en mi comunidad 2Como puedo
Yy mi pais? ~ cambiar una
n realidad local,
para hacerla
r. . mas justa,
- democrdatica
l vy basada en
-] L_l derechos?

Figure 31 Investigacion — Accion, didaktisches Material (MINEDUC 2013)

Eiemplo practico para la fase de “investigacién-accion”
del SEMINARIO con temas de CIUDADANIA:

Tema:
Derechos especificos de los pueblos indigenas y democracia

Generacidon de conocimientos (investigacion):

Métodos de investigacion

Cudlitativos: revision documental (libros, revistas, sitios web, periddicos,
ofros), entrevistas a profundidad con especialistas en el tema, grupos
focales con lideres indigenas y mestizos.

Cuantitativo: escala de opinion aplicada a personas de zonas urbanas y
rurales.

Preguntas clave a responder:

1. zPor que los pueblos indigenas tienen derechos especificose

2. 3Cudles son esos derechos?

3. zlos derechos especificos significan desigualdad ante la ley?2

4. 3Qué ofros grupos tienen derechos especificos?

5. 3Quién protege los derechos especificose

6. 2Qué sanciones existen cuando se violan derechos?

7. 2Qué relacion hay entre derechos indigenas y democracia?

8. sHay democracia cunado no se respetan los derechos especificos?
9. 3Es Guatemala un pais democrdatico?

Figure 32 Investigacion — Accion, Lehrkrafthandreichung (MINEDUC 2013)

318



TN

Figure 33 Traditioneller Tanz in Los Encuentros, Solola

Figure 34 Detail des Tanzes

319



Primer Afio

Segundo afio

[F= —e
| Sesién inaugural
| Introduccién al conocimiento del territorio

' La Universidad Ixil. Otro modelo de educacién. E;Jorqué de esta
 Universidad

‘ Conocimiento del territorio. Ci idad y medio ambi

f Conocimiento de la Madre Naturaleza, la dué nosdalavida
|

| El agua. Un bien c io i bl

| Calidad y cantidad de agua

Ma}léjo de bienes naturales. Nﬁrmas; hdfo}idédé§, sanciones y

| Sobrevivenci_a;(-i»e la corﬁﬂﬁi&;&_fr—é;t‘(e}_l;brivatlz;a;ri_dgi;;l.)‘lgn;s”—.‘

| . procedimiento
| El agua. Un bien co rio indispensable. Calidad y cantidad e El 4rbol. Un bien col
|agua. P |
| Manejo de bienes naturales. Normas, autoridades, sanciones y
' naturales

| procedimiento
|

Concepto del buen vivir. El cbncepto de desarrollo desde los Pueblos
| Indigenas

la agriculfura campésiné: Ealidad, cantidad y diversidad de alimentos

| Arlire'sca'te de Iaé argﬁ'cuitrﬁl;aswca'rnﬁeslnés deséﬁﬁriéﬁad 'Iias far}llliéé
| campesinas

| EVALUACION
| Andlisis de las lecturas
Historia del Pueblo Ixil: las raices de la cultura maya ixil

| Situacién actual de la identidad y cultura del Pueblo Ixil

P

io

La tierra. Un bien
. Calidad y cantidad de tierra

la feltiiidad, conocimientos'y técnicas para mantenerla

' maiz mejoradas

| EVALUACION

' Andlisis de las lecturas

El maiz, simbolo importante de nuestra cultura maya ixil

| Resultados econémicos de las familias campesinas diversificadas

| Los Acuerdos de Paz, 15 aiios después su firma

Presencia de productos campesinos en los mercados locales

PRt di

en las ¢

| Las/os j6 éstico de su situacién

j Desencuentro entre Iés/6§ j&vé;\és yla Universidad Ixil
1 El Acuerdo sobre Identidad y Derechos de los Pueblos Indigenas
| Andlisis de las lecturas
|EVALUACION

~ EVALUACION

 Las/os j6 en las c idades, diagndsti

| Las/os jévenesy elestudio

co de su situacion

El género, rol atribuido al hombre y la mujer en la cultura ixil
 Andlisis de las lecturas

Figure 35 Studieninhalte der Ixil-Universitdt (Universidad Ixil 2014)

Figure 36 Amagq chel, 2008

320



00 17 Tew

Tegtodo

1]

Figure 37 Graffito in Nebaj

Figure 38 Blick auf die Finca La Perla, 2010

321



Figure 39 llom, 2010

322



Zusammenfassung

Die vorliegende Dissertation widmet sich den vielfiltigen Prozessen der kollektiven
Identitétsbildung in der Ixil-Region, gelegen im Departement El Quiché, Guatemala. Im
Zentrum der Analyse steht die Untersuchung der Auswirkungen soziodkonomischer Probleme
und historischer Briiche aus dem Biirgerkrieg auf die Konstruktion kollektiver Identitdten
innerhalb der Gemeinden. Die Analyse beriicksichtigt die folgenden thematischen Bereiche:
das immaterielle kulturelle Erbe, die Konstruktion kollektiver Identitdten, das Wirken einer
kulturellen Bewegung der Ixil sowie formale staatliche als auch innovative, nicht-staatliche
indigene Bildung.

Das zwischen 2007 und 2010 im Rahmen der Feldforschung gesammelte ethnografische
Material ermoglicht Einblicke in den Alltag verschiedener Gemeinden in den municipios Chajul
und Nebaj und umfasst Elemente des immateriellen Kulturerbes. Diese sind Ausdruck
kultureller Resilienz und zeugen von bewusstem, selektivem Umgang mit einzelnen
Komponenten. So ist der 260-tidgige Kalender Grundlage ritueller Handlungen und Divination.
Dariiber hinaus bewahrt er das kulturelle Gedéchtnis und gibt Werte sowie Wissen iiber
Kosmogonie und Kosmologie von einer Generation zur ndchsten. Das immaterielle Kulturerbe
ist einem stdndigen Wandel unterworfen, da einzelne Elemente sowohl neu hinzugefiigt als auch
vernachldssigt werden konnen. Religidse Spezialisten spielen eine entscheidende Rolle in
diesem Prozess, da sie kulturelle Normen, orale Traditionen und Divination im Alltag nutzen.
Sie leiten Zeremonien und kennen rituelle Abldufe und Sprache, haben einen besonderen
Zugang zu hoheren Michten und sind angesichts von Widrigkeiten und Verdnderungen sehr
flexibel.

Der Biirgerkrieg hatte einen besonders grofen Einfluss auf das Leben in der Ixil-Region.
Zerstorung und Gewalt zwangen die Ixil Elemente der traditionellen Religion wie Rituale und
Divination im Verborgenen zu halten. Zudem wurde der soziale Zusammenhalt durch den
Biirgerkrieg und das Wirken der Zivilpatrouillen stark gestort. Es kam zu einem Bruch des
sozialen Zusammenhalts und die comunidades durchliefen eine Krise. Fiir die kacholpom, die
Ausiibenden der traditionellen Religion, strukturieren die Rituale sowohl Beziehungen
innerhalb der Gruppe als auch zwischen den Individuen und ithrer Umwelt. Sakrale Orte, wie
die den Jahrestragern zugeordneten Kardinalpunkte und Berggipfel, sind Briicken zwischen
Vergangenheit und Gegenwart und verbinden die materielle mit der immateriellen Seite des
kulturellen Erbes. Die kacholpom, bewahren die Wertschétzung der heiligen Landschaft und
die damit verkniipften Vorstellungen von Wechselwirkungen zwischen Zeit, Ewigkeit, Tod und
Leben.

Im Hinblick auf die Konstruktion kollektiver Identitdten spielt die Spaltung der Gemeinden
aufgrund des Biirgerkriegs und insbesondere der gezielten Zerstdrung des sozialen
Zusammenbhalts eine besondere Rolle. Die vorherrschende Kategorisierung in ,,Tédter* und
,Opfer verhindert Losungen zur Wiederherstellung des sozialen Zusammenhalts. In der
vorliegenden Arbeit konnten am Beispiel der Widerstandsdorfer der Sierra (Comunidades de
Poblacion in Resistencia de la Sierra, CPR-Sierra) lokale Strategien zur Konstruktion einer
mnemonischen Gemeinschaft dargestellt werden. Hierbei spielte die Beziehung zwischen
Mensch und Umwelt eine herausragende Rolle.

Wihrend der Feldforschung war die Fundamaya, eine kulturelle und zivilgesellschaftliche
Organisation, in verschiedenen Handlungsbereichen in der Ixil-Region aktiv. Neben
Landrechten, Ressourcennutzung, Erinnerungsarbeit, Tourismus und kommunaler Verwaltung
und Politik engagierten sie sich mit der Griindung der Universidad Ixil im Bildungsbereich.
Diese Arbeit analysiert ihre Rolle im Kontext der Konstruktion kollektiver Ixil-Identitdt und
eines kollektiven Gedéchtnisses. Die Beispiele zeugen von Handlungsmacht als Indigene und
Dekolonisierung, und illustrieren die komplexen Prozesse, die mit der Konstruktion einer
kollektiven Identitdt verbunden sind. Zudem wird anhand des Neujahrsrituals die Verbindung

323



politischer Aktivititen mit religiosen Bereichen des oOffentlichen Lebens deutlich. Das
dokumentierte Ritual aus 2009 verbindet die religiose Zeremonie mit der formalen Einweihung
eines neuen, zusitzlichen heiligen Ortes und Aufklarungsarbeit zum Abbau von Rohstoffen.
In der landlichen Peripherie Guatemalas, einschlielich der Region Ixil, fehlt es insbesondere
Jugendlichen und jungen Erwachsenen an wirklich gleichberechtigten Chancen. Formale
Bildung vermag nur in Einzelfillen zur Uberwindung von institutionalisierter Ungleichheit
beizutragen. Zudem miissen indigene Jugendliche die schwierige Aufgabe meistern, die
Traditionen ihrer Vorfahren zu bewahren, Teil einer marginalisierten Gruppe der Gesellschaft
zu sein und gleichzeitig die Erwartungen und Chancen der modernen Welt zu navigieren. Echte
Chancen miissen iiber ,,westliche” Werte und Strukturen hinausgehen. Entscheidend ist zudem,
dass ethnische Zuschreibungen wie Ladino oder Indigena keinen Einfluss auf den
Bildungserfolg haben. Unterschiedliche Perspektiven miissen Gehor finden, ebenso wie die
Erinnerungen an den Biirgerkrieg, die innerhalb der Familien tradiert wurden. Eine Kultur der
interkulturellen und toleranten Diskussion sowohl Klassenzimmern als auch auf
Gemeindeebene konnte Aleida Assmanns Ideal einer ,,dialogischen Erinnerungskultur*
verwirklichen und zur Uberwindung sozialer Spaltungen beitragen. Schulische Bildung kann
die Chance nutzen, sich auf widerspriichliche historische Narrative und deren Beziehungen zu
Wahrheit und Macht zu konzentrieren, um so einen Diskurs auf Gemeinschaftsebene zu
ermoglichen. Die Globalisierung bedeutet nicht zwangsldufig Verschlechterung; sie ist auch
eine Chance. Um ,ethnische Unterdriickung” zu beenden und iiber ethnische Grenzen
hinauszudenken, ist eine Reform des Bildungssystems notwendig. Der Fokus sollte vielmehr
auf einer ganzheitlichen personlichen Entwicklung liegen, die durch Bildung und Erziehung
unterstiitzt wird und die auf verschiedenen Aspekten der Ixil-Kultur basiert. Die Universidad
Ixil ist ein Beispiel dafiir, wie dekolonisierte, unabhingige akademische Bildung in der Praxis
umgesetzt werden kann, und Division in den Gemeinden tiberbriicken kann.

324



English Summary

This dissertation examines the diverse processes of collective identity formation in the Ixil
region, located in the department of El Quiché, Guatemala. The analysis focuses on examining
the effects of socio-economic problems and historical ruptures from the civil war on the
construction of collective identities within the communities. The analysis considers the
following thematic areas: intangible cultural heritage, the construction of collective identities,
the impact of an Ixil cultural movement, and formal state as well as innovative, non-state
indigenous education.

The ethnographic material collected during field research between 2007 and 2010 provides
insights into the everyday lives of the communities in the municipalities of Chajul and Nebaj,
and includes elements of intangible cultural heritage. These are expressions of cultural
resilience and testify to a conscious, selective approach to individual components. For example,
the 260-day calendar forms the basis for ritual practice and divination. Moreover, it plays a role
in the preservation of cultural memory and the transmission of values and knowledge related to
cosmogony and cosmology from one generation to the next. Intangible cultural heritage is
subject to constant change, as individual elements can be added or neglected. Religious
specialists play a crucial role in this process. They incorporate cultural norms, oral traditions
and divination into their daily lives. They lead ceremonies, are familiar with ritual procedures
and language, have special access to higher powers, and demonstrate great flexibility in the face
of adversity and change. The civil war had a particularly significant impact on life in the Ixil
region. Destruction and violence forced the Ixil to keep elements of traditional religion, such as
rituals and divination, hidden. In addition, social cohesion was severely disrupted by the civil
war and the actions of the civil patrols. Social cohesion broke down and the comunidades went
through a crisis. For the kacholpom, the practitioners of the traditional religion, rituals structure
both relationships within the group and between individuals and their environment. Sacred
places, such as the cardinal points and mountain peaks associated with the year bearers, are
bridges between the past and the present and connect the material with the immaterial side of
cultural heritage. The kacholpom preserve the appreciation of the sacred landscape and the
associated ideas of interactions between time, eternity, death and life.

With regard to the construction of collective identities, the division of communities due to the
civil war and, in particular, the deliberate destruction of social cohesion plays a special role.
The prevailing categorisation into "perpetrators" and "victims" prevents solutions for restoring
social cohesion. In this study, local strategies for constructing a mnemonic community were
presented using the example of the resistance villages of the Sierra (Comunidades de Poblacion
en Resistencia de la Sierra, CPR-Sierra). The relationship between humans and the
environment played a prominent role in this.

During the field research, Fundamaya, a cultural and social organisation, was active in various
areas of action in the Ixil region. In addition to land rights, resource use, remembrance work,
tourism, and municipal administration and politics, they were also involved in education with
the establishment of the Universidad Ixil. This work analyses the role of Fundamaya in
constructing a collective Ixil identity and memory. The examples demonstrate agency among
indigenous stakeholders and the decolonisation process, illustrating the complexities involved
in forming a collective identity. In addition, the New Year's ritual highlights the connection
between political activities and religious aspects of public life. The ritual documented in 2009
combines the religious ceremony with the formal inauguration of a new, additional sacred site
and educational work on the extraction of raw materials.

Teenagers and young adults in particular lack equal opportunities in rural areas on the periphery
of Guatemala, including the Ixil region. Formal education can only contribute to overcoming
institutionalised inequality in isolated cases. Furthermore, indigenous young people must
master the difficult task of preserving the traditions of their ancestors and being part of a

325



marginalised group in society, while at the same time navigating the expectations and
opportunities of the modern world. Genuine opportunities must go beyond "Western" values
and structures. It is also crucial that ethnic attributions such as Ladino or Indigena have no
influence on educational success. Different perspectives must be heard, as must the memories
of the civil war that have been passed down within families. A culture of intercultural and
tolerant discussion, both in classrooms and at the community level, could realise Aleida
Assmann's ideal of a "dialogical culture of remembrance" and contribute to overcoming social
divisions. In theory, school education could seize the opportunity to focus on contradictory
historical narratives and their relationship to truth and power, thereby enabling discourse at the
community level. Globalisation does not necessarily mean deterioration; it is also an
opportunity. In order to end "ethnic oppression" and think beyond ethnic boundaries, a reform
of the education system is necessary. The focus should rather be on holistic personal
development, supported by education and upbringing, and based on various aspects of Ixil
culture. The Universidad Ixil is an example of how decolonised, independent academic
education can be put into practice and bridge divisions in communities.

326



Nederlandse Samenvatting

Dit proefschrift gaat over de verschillende processen van collectieve identiteitsvorming in de
Ixil-regio, gelegen in het departement El Quiché, Guatemala. Centraal in de analyse staat het
onderzoek naar de gevolgen van sociaaleconomische problemen en historische breuken als
gevolg van de burgeroorlog voor de constructie van collectieve identiteiten binnen de
gemeenschappen. De analyse houdt rekening met de volgende thematische gebieden: het
immaterié€le culturele erfgoed, de constructie van collectieve identiteiten, de invloed van een
culturele beweging van de Ixil en formeel staatsonderwijs en innovatief, niet-staatsonderwijs
voor inheemse volkeren.

Het etnografisch materiaal dat tussen 2007 en 2010 in het kader van veldonderzoek is
verzameld, geeft inzicht in het dagelijks leven van verschillende gemeenschappen in de
municipios Chajul en Nebaj en omvat elementen van het immaterieel cultureel erfgoed. Deze
zijn een uitdrukking van culturele veerkracht en getuigen van een bewuste, selectieve omgang
met afzonderlijke componenten. Zo vormt de 260-daagse kalender de basis voor rituele
handelingen en waarzeggerij. Bovendien bewaart hij het culturele geheugen en geeft hij
waarden en kennis over kosmogonie en kosmologie door van de ene generatie op de andere.
Het immaterieel cultureel erfgoed is voortdurend aan verandering onderhevig, aangezien
afzonderlijke elementen zowel kunnen worden toegevoegd als verwaarloosd. Religieuze
specialisten spelen een cruciale rol in dit proces, omdat zij culturele normen, mondelinge
tradities en waarzeggerij in het dagelijks leven gebruiken. Zij leiden ceremonies en kennen
rituele procedures en taal, hebben een bijzondere toegang tot hogere machten en zijn zeer
flexibel in het omgaan met tegenslagen en veranderingen.

De burgeroorlog had een bijzonder grote invloed op het leven in de Ixil-regio. Vernietiging en
geweld dwongen de Ixil om elementen van de traditionele religie, zoals rituelen en
waarzeggerij, geheim te houden. Bovendien werd de sociale cohesie ernstig verstoord door de
burgeroorlog en het optreden van de burgerpatrouilles. Er ontstond een breuk in de sociale
cohesie en de comunidades maakten een crisis door. Voor de kacholpom, de beoefenaars van de
traditionele religie, structureren de rituelen zowel de relaties binnen de groep als die tussen de
individuen en hun omgeving. Sacrale plaatsen, zoals de kardinale punten en bergtoppen die aan
de jaartallen zijn toegewezen, vormen bruggen tussen het verleden en het heden en verbinden
de materi€le met de immateri€le kant van het culturele erfgoed. De kacholpom koesteren het
heilige landschap en de daarmee verbonden ideeén over de wisselwerking tussen tijd,
eeuwigheid, dood en leven.

Met het oog op de constructie van collectieve identiteiten speelt de verdeeldheid van de
gemeenschappen als gevolg van de burgeroorlog en in het bijzonder de doelbewuste
vernietiging van de sociale cohesie een bijzondere rol. De heersende categorisering in 'daders'
en 'slachtoffers' verhindert oplossingen voor het herstel van de sociale cohesie. In dit werk
konden aan de hand van het voorbeeld van de verzetsdorpen in de Sierra (Comunidades de
Poblacion in Resistencia de la Sierra, CPR-Sierra) lokale strategieén voor de constructie van
een mnemonische gemeenschap worden geillustreerd. Hierbij speelde de relatie tussen mens en
milieu een prominente rol.

Tijdens het veldonderzoek was Fundamaya, een culturele en maatschappelijke organisatie,
actief op verschillende gebieden in de Ixil-regio. Naast landrechten, gebruik van hulpbronnen,
herinneringswerk, toerisme en gemeentelijk bestuur en beleid, zetten zij zich met de oprichting
van de Universidad Ixil ook in voor het onderwijs. Dit werk analyseert haar rol in de context
van de constructie van een collectieve Ixil-identiteit en een collectief geheugen. De voorbeelden
getuigen van handelingsvermogen als inheemse bevolking en dekolonisatie, , en illustreren de
complexe processen die gepaard gaan met de constructie van een collectieve identiteit.
Bovendien wordt aan de hand van het nieuwjaarsritueel het verband tussen politieke activiteiten
en religieuze aspecten van het openbare leven duidelijk. Het gedocumenteerde ritueel uit 2009

327



combineert de religieuze ceremonie met de formele inwijding van een nieuwe, extra heilige
plaats en voorlichtingswerk over de winning van grondstoffen.

In de landelijke periferie van Guatemala, waaronder de regio Ixil, ontbreekt het vooral jongeren
en jongvolwassenen aan echt gelijke kansen. Formele educatie kan slechts in individuele
gevallen bijdragen aan het overwinnen van geinstitutionaliseerde ongelijkheid. Bovendien
moeten inheemse jongeren de moeilijke taak volbrengen om de tradities van hun voorouders in
ere te houden, deel uit te maken van een gemarginaliseerde groep in de samenleving en
tegelijkertijd te voldoen aan de verwachtingen en kansen van de moderne wereld. Echte kansen
moeten verder gaan dan 'westerse' waarden en structuren. Het is ook van cruciaal belang dat
etnische attributen zoals Ladino of Indigena geen invloed hebben op het succes in het
onderwijs. Verschillende perspectieven moeten gehoord worden, evenals de herinneringen aan
de burgeroorlog die binnen de families zijn doorgegeven. Een cultuur van interculturele en
tolerante discussie, zowel in de klas als op gemeenschapsniveau, zou het ideaal van Aleida
Assmann van een 'dialogische herinneringscultuur' kunnen verwezenlijken en kunnen bijdragen
aan het overwinnen van sociale verdeeldheid. Het onderwijs kan de kans aangrijpen om zich te
concentreren op tegenstrijdige historische verhalen en hun relatie tot waarheid en macht, om zo
een discours op gemeenschapsniveau mogelijk te maken. Globalisering betekent niet
noodzakelijkerwijs achteruitgang; het is ook een kans. Om een einde te maken aan "etnische
onderdrukking" en over etnische grenzen heen te denken, is een hervorming van het
onderwijssysteem noodzakelijk. De focus moet veeleer liggen op een holistische persoonlijke
ontwikkeling, ondersteund door onderwijs en opvoeding, en gebaseerd op verschillende
aspecten van de Ixil-cultuur. De Universidad Ixil is een voorbeeld van hoe gedekoloniseerd,
onathankelijk academisch onderwijs in de praktijk kan worden gebracht en verdeeldheid in
gemeenschappen kan overbruggen.

328



Curriculum Vitae

The author of this dissertation, Caroline Aretz, was born in Aachen, Germany, in 1979. In 2006,
she successfully completed her M.A. (Magistra Artium) degree at Bonn University, Germany,
specialising in ethnology/anthropology of the Americas, Spanish literature and linguistics, and
English literature and linguistics (Ethnologie/Altamerikanistik, Romanistik, Anglistik). Her
research focused on contemporary Highland Maya languages and cultures, as well as
ethnohistoric sources from Central Mexico. In her M. A. thesis, she analysed a Nahua document
from the 17th century. Furthermore, she completed a teaching qualification in German as a
Foreign Language in 2007 prior to joining Prof. Dr. Maarten Jansen's research group, entitled
"Keeping the Days: Time and Identity in Middle America" at the Faculty of Archaeology,
Leiden University. Her PhD research comprised several periods of ethnographic fieldwork
(2007, 2008, 2009, 2010, 2015, 2018) in the Guatemalan highlands. In 2019, she passed the
federal teacher training examination in Germany (2. Staatsexamen Lehramt Sekundarschulen
und Gymnasien) with distinction. She has subsequently been employed in the field of public

education. In 2025, she undertook a further visit to the Ixil region.

329




 
 
    
   HistoryItem_V1
   AddMaskingTape
        
     Range: current page
     Mask co-ordinates: Horizontal, vertical offset 527.48, 66.05 Width 22.33 Height 26.98 points
     Origin: bottom left
     Colour: Default (white)
      

        
     D:20260109161503
      

        
     1
     0
     BL
     766
     333
            
                
         Both
         CurrentPage
              

       CurrentAVDoc
          

     527.4808 66.0488 22.3272 26.9787 
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus5
     Quite Imposing Plus 5.3s
     Quite Imposing Plus 5
     1
      

        
     101
     329
     101
     796466f6-4393-4757-b098-70e43b7c49d0
     1
      

   1
  

    
   HistoryItem_V1
   AddMaskingTape
        
     Range: all odd numbered pages
     Mask co-ordinates: Horizontal, vertical offset 500.50, 31.63 Width 29.77 Height 17.68 points
     Origin: bottom left
     Colour: Default (white)
      

        
     D:20260109162523
      

        
     1
     0
     BL
     766
     333
            
                
         Odd
         AllDoc
              

       CurrentAVDoc
          

     500.5021 31.6276 29.7697 17.6757 
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus5
     Quite Imposing Plus 5.3s
     Quite Imposing Plus 5
     1
      

        
     108
     329
     328
     c61e16fa-74c7-4341-b94c-3b6dd8c1de74
     165
      

   1
  

    
   HistoryItem_V1
   AddMaskingTape
        
     Range: all even numbered pages
     Mask co-ordinates: Horizontal, vertical offset 66.11, 48.61 Width 27.49 Height 13.09 points
     Origin: bottom left
     Colour: Default (white)
      

        
     D:20260109162557
      

        
     1
     0
     BL
     766
     333
            
                
         Even
         AllDoc
              

       CurrentAVDoc
          

     66.1094 48.6073 27.491 13.091 
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus5
     Quite Imposing Plus 5.3s
     Quite Imposing Plus 5
     1
      

        
     109
     329
     327
     00c05b37-045f-47cd-b561-83b8077d5d50
     164
      

   1
  

    
   HistoryItem_V1
   AddMaskingTape
        
     Range: From page 303 to page 321
     Mask co-ordinates: Horizontal, vertical offset 500.50, 46.51 Width 40.93 Height 13.95 points
     Mask co-ordinates: Horizontal, vertical offset 500.50, 53.02 Width 40.93 Height 10.23 points
     Origin: bottom left
     Colour: Default (white)
      

        
     D:20260109162829
      

        
     1
     0
     BL
     766
     333
            
                
         Both
         303
         SubDoc
         321
              

       CurrentAVDoc
          

     500.5021 46.5124 40.9332 13.9545 500.5021 53.0245 40.9332 10.2333 
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus5
     Quite Imposing Plus 5.3s
     Quite Imposing Plus 5
     1
      

        
     320
     329
     320
     5955c26b-0491-467d-b094-ddbc56d7e6b9
     19
      

   1
  

    
   HistoryItem_V1
   AddNumbers
        
     Range: From page 7 to page 329
     Font: Times-Roman (unembedded) 12.0 point
     Origin: bottom centre
     Offset: horizontal 0.00 points, vertical 22.68 points
     Colour: Default (black)
     Prefix text: ''
     Suffix text: ''
      

        
     D:20260109163331
      

        
     1
     0
     
     BC
     
     1
     0
     1
     0
     1
     7
     TR
     1
     0
     0
     1104
     339
    
     0
     1
     R0
     12.0000
            
                
         Both
         7
         SubDoc
         329
              

       CurrentAVDoc
          

     0.0000
     22.6772
      

        
     QITE_QuiteImposingPlus5
     Quite Imposing Plus 5.3s
     Quite Imposing Plus 5
     1
      

        
     6
     329
     328
     792c5f5b-92de-446f-be60-a8a8089d8cf6
     323
      

   1
  

 HistoryList_V1
 qi2base





