
Reescritura e intertextualidad en «Pequeñas mujercitas» de
Solange Rodríguez Pappe
Cabrera Acuña, K.P.

Citation
Cabrera Acuña, K. P. (2025). Reescritura e intertextualidad en «Pequeñas
mujercitas» de Solange Rodríguez Pappe. Brumal: Research Journal On The
Fantastic, 13(2), 327-340. doi:10.5565/rev/brumal.1080
 
Version: Publisher's Version
License: Creative Commons CC BY 4.0 license
Downloaded from:
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B R U M A L
Revista de Investigación sobre lo Fantástico Research Journal on the Fantastic
Universitat Autònoma de Barcelona

327

DOI: https://doi.org/10.5565/rev/brumal.1080
Vol. XIII, n.º 2 (otoño/autumn 2025), pp. 327-340,

ISSN: 2014-7910

REESCRITURA E INTERTEXTUALIDAD EN «PEQUEÑAS 
MUJERCITAS» DE SOLANGE RODRÍGUEZ PAPPE

Karla Cabrera
Pontificia Universidad Católica del Perú / Universiteit Leiden

karla.cabrera@pucp.edu.pe

Recibido: 27-11-2023
Aceptado: 14-08-2024

Resumen

En esta investigación se estudia el cuento fantástico «Pequeñas mujercitas», de Solange 
Rodríguez Pappe. Se sostiene que la autora usa el exceso y lo sobrenatural del elemen-
to fantástico para resaltar y confrontar la violencia de género en la historia y resistirla 
a través de la reescritura irónica de la literatura popular como una estrategia para im-
poner una colaboración activa del lector y prevenir que la violencia de género sistemá-
tica permanezca incuestionada. Los ejes metodológicos principales son las teorías de lo 
fantástico (Tzvetan Todorov, Rosemary Jackson, David Roas) y la división tripartita de 
la violencia propuesta por Slavoj Žižek. Se concluye que la estrategia de Rodríguez 
Pappe ilumina y denuncia diferentes aspectos de la violencia de género y sus raíces, 
abriendo la caja para pensar en otros órdenes posibles que pueden comenzar con la 
creación de una comunidad para mantener el poder en concierto y abrazar la sorori-
dad como un espacio reconfortante.

Palabras clave: literatura fantástica latinoamericana; Solange Rodríguez Pappe; inter-
textualidad; reescritura; violencia de género

RE-WRITING AND INTERTEXTUALITY IN «PEQUEÑAS MUJERCITAS» BY SOL-
ANGE RODRÍGUEZ PAPPE

Abstract

This research studies the fantastic short story «Pequeñas mujercitas», by Solange 
Rodríguez Pappe. It argues that the author uses the excess and the supernatural of the 
fantastic element to highlight and confront gender-based violence in the story, mount-
ing resistance by means of popular literature’s ironic re-writing. This strategy enforces 

B R U M A L
Revista de Investigación sobre lo Fantástico Research Journal on the Fantastic
Universitat Autònoma de Barcelona



Karla Cabrera

Brumal, vol. XIII, n.º 2 (otoño/autumn, 2025)328

the reader’s active collaboration and prevents systematic gender-based violence from 
remaining unquestioned. The research main methodological axes are the theory of the 
fantastic (Tzvetan Todorov, Rosemary Jackson, David Roas) and the tripartite division 
of violence proposed by Slavoj Žižek. It concludes that Rodríguez Pappe’s strategy il-
luminates and denounces different aspects of gender-based violence and its roots, 
opening the box to think other possible orders that may start with creating a commu-
nity to hold power in concert and embracing sorority as a comforting space.

Keywords: Latin American fantastic literature; Solange Rodríguez Pappe; intertextual-
ity; re-writing; gender-based violence.

R
Introducción

«Pequeñas mujercitas», de Solange Rodríguez Pappe, originalmente 
publicado en La bondad de los extraños (2016) y recuperado en la antología In-
sólitas. Narradoras de lo fantástico en Latinoamérica y España (2019), presenta 
una protagonista que reconoce lo raro, pero no la sorprende «demasiado»: 
«Mientras llenaba cajas y cajas con basura sacada de la casa de mis padres, vi 
a la primera mujercita correr hasta el sofá y escabullirse bajo sus patas con un 
grito de alegría eufórica. Tampoco es que me sorprendiera demasiado topár-
mela» (2019: 99). En la historia hay dos hermanos y se desarrolla en una casa 
llena de cosas raras, donde vivió una pareja de acumuladores; es un lugar 
extraño, que no da la sensación del acogedor y seguro hogar de infancia. Este 
cuento se relaciona con otros textos literarios, cuyos tópicos, temas y perso-
najes son actualizados, recuperados del pasado para darles una nueva mira-
da desde el presente. Demostraré que la autora hace un uso irónico de la in-
tertextualidad como estrategia de resistencia a la violencia machista reflejada 
en la historia, generando tensión y ambivalencias que descubren los prejui-
cios de la sociedad.

En «Pequeñas mujercitas», la intertextualidad se da con Los viajes de 
Gulliver (1726), de Jonathan Swift (v. 1943), y «Casa tomada» (1951), de Julio 
Cortázar (v. 2004). Los juegos intertextuales recuperan personajes y escenas 
conocidas de la literatura y los resignifican con ironía, generando un tercer 
significado —la resignificación propia de cada lectora producto del choque 
entre el significado de los elementos en sus textos de origen y el nuevo signi-



Brumal, vol. XIII, n.º 2 (otoño/autumn, 2025)

Reescritura e intertextualidad en «Pequeñas mujercitas» de Solange Rodríguez Pappe

329

ficado en el cuento de Rodríguez Pappe—. Esta resignificación surge como un 
nuevo (tercer) significado, propiciador de dudas éticas y desestabilizador de 
las «verdades» de la lectora, ya que atenta contra su violento statu quo.

Para explicar la reescritura realizada por la autora en su estrategia, usa-
ré el concepto de intertextualidad de Gérard Genette. Complementaré este 
análisis con las ideas de Linda Hutcheon sobre la ironía para señalar el funcio-
namiento de la resignificación desde la ironía. Asimismo, usaré las ideas de 
Hannah Arendt sobre la condición humana y las de Simone de Beauvoir sobre 
la inmanencia para explicar la negación de humanidad que suponen para la 
mujer los roles de género.

1. R oles de género como marco de lo fantástico

Para empezar, es necesario notar que lo que enmarca la aparición de lo 
fantástico es una representación bastante tradicional de los roles de género; 
desde esta «normalidad» Rodríguez Pappe revela la violencia objetiva que 
encarnan los estereotipos femeninos al encorsetar a la mujer en la inmanencia 
y sumisión, negándole su condición humana y forzándola a ser una repetición 
útil del «eterno femenino». Slavoj Žižek categoriza la violencia en dos tipos: la 
violencia objetiva, que se entiende como «anónima», y la violencia subjetiva, 
que es perceptible y cuyo perpetrador es claramente identificable (2009: 9). De 
esta primera división surge una división tripartita, puesto que el autor reco-
noce dos tipos objetivos de violencia: la violencia simbólica, «encarnada en el 
lenguaje y sus formas», y la violencia sistémica, que es consecuencia de cómo 
funcionan el sistema económico y el político (Žižek, 2009: 10). Así, Žižek ex-
plica que «la violencia objetiva es precisamente la violencia inherente a este 
estado de cosas «normal». La violencia objetiva es invisible puesto que sostie-
ne la normalidad de nivel cero contra lo que percibimos como subjetivamente 
violento» ( Žižek, 2009: 10). Si bien el autor no se refiere a la violencia de gé-
nero, su explicación también se aplica, y lo que hace Rodríguez Pappe es se-
ñalar la violencia inherente a los estereotipos de género, invisible y normali-
zada al entenderla como parte del estado normal de cosas. La autora parte de 
explicitar la violencia para resistirla.

En primer lugar, la narradora se presenta como una ama de casa que, 
luego de apenas sorprenderse, lo que siente es «coraje y desconcierto por las 
mujercitas que ahora dificultaban [su] limpieza de la sala» (Rodríguez Pappe, 
2019: 101) y su «arma» contra ellas es una escoba. En otras palabras, ante el 



Karla Cabrera

Brumal, vol. XIII, n.º 2 (otoño/autumn, 2025)330

elemento fantástico, irónicamente, la protagonista reacciona por ver obstacu-
lizada su misión de limpieza y utiliza la escoba, objeto emblemáticamente li-
gado a la feminidad tradicional; como si su característica más elemental fuera 
ser ama de casa y su principal deber en el mundo, limpiar. No hay indicios de 
miedo o preguntas de orden ontológico. En El segundo sexo (1949), Simone de 
Beauvoir explica que las labores domésticas «encierran [a las mujeres] en la 
repetición y en la inmanencia» (2015: 127). Además, describe cómo se dan es-
tas tareas: «se reproducen día tras día en forma idéntica que se perpetúa casi 
sin cambios de siglo en siglo; no producen nada nuevo» (De Beauvoir, 2015: 
127). La limpieza no le da trascendencia a la persona que limpia ni afirma su 
existencia; no es una actividad creadora original, sino una eterna repetición, 
condena a la que la narradora de este cuento está atada.

En la misma línea, la narradora relata que en su infancia fue reprendi-
da y hasta golpeada por curiosear entre las cosas de su hogar, motivada por 
el aburrimiento; es decir, su acción espontánea, ajena al modelo de sumisión, 
aunque mínima, fue castigada. Con esto, Rodríguez Pappe alude a la tradi-
ción sobre la curiosidad femenina. Esta es muy mal vista, de ahí que Sandra 
Gilbert y Susan Gubar la enuncien como «the criminal female curiosity that 
led Psyche to lose love by gazing upon its secret face, Eve to insist upon con-
suming “intellectual food,” and Prometheus’s sister-in-law Pandora to open 
the forbidden box of fleshly ills» (2000: 234). Alejarse del molde femenino, 
atreverse a actuar y no ser una repetición más es un «crimen». Siguiendo su 
rol tradicional, la narradora está condenada a la inmanencia, a acciones in-
trascendentes como la limpieza, y una iniciativa espontánea como la curiosi-
dad (que podría llevarla al conocimiento y diferenciarla) es castigada. Esta 
espontaneidad negada se relaciona con lo que Hannah Arendt entendía en 
un estudio publicado originalmente en 1958 como «actuar»: «la capacidad de 
empezar algo nuevo», inherente a cada persona al nacer e imprescindible en 
su condición humana (2009: 23). La acción es la base de la espontaneidad, 
entendida por Arendt como la pluralidad humana, ya que «todos somos lo 
mismo, es decir, humanos, y por tanto nadie es igual a cualquier otro que 
haya vivido, viva o vivirá» (2009: 22). Es decir, la pluralidad (expresada me-
diante la acción) alude a la singularidad de cada quién, al ser único y no «de 
manera interminable repeticiones reproducibles del mismo modelo», y es 
una condición básica, valga la redundancia, para la condición humana (Aren-
dt, 2009: 22). Al castigar la acción de la narradora y negársele la pluralidad 
para que encaje en el modelo femenino y lo repita, se le niega su humanidad. 
Rodríguez Pappe resalta un absurdo: en la «normalidad» no se considera 



Brumal, vol. XIII, n.º 2 (otoño/autumn, 2025)

Reescritura e intertextualidad en «Pequeñas mujercitas» de Solange Rodríguez Pappe

331

violento negarle a una mujer su humanidad, pero sí se condena como un 
crimen su espontaneidad.

En ese sentido, como otra manera de señalar la violencia de los estereo-
tipos de género al constituir socialmente a las mujeres, la narradora no recibe 
un nombre en la historia; en oposición, en su primera mención, su hermano sí 
es presentado por su nombre: Joaquín. Este no es un dato menor ya que justa-
mente es él quien sirve de punto de comparación en la historia para señalar lo 
diferentes que son los roles según el género: ella, indiferenciable, sin agencia y 
atada al «eterno femenino», deshumanizada; él, diferenciable, con una vida 
trascendente y activa, humanizado. El nombre y la falta de este son detalles 
importantes ya que, como explica Judith Butler, «by being called a name, one 
is also, paradoxically, given a certain possibility for social existence» (1997: 2). 
Es decir, la narradora sin nombre ni siquiera recibe la posibilidad de una exis-
tencia social. Esto porque un nombre singulariza y uno «“exists” not only by 
virtue of being recognized, but, in prior sense, by being recognizable»1 (Butler, 
1997: 5). La protagonista no es un ser singular ni reconocible; Joaquín, sí. Los 
roles de género femeninos niegan la existencia social al negar la pluralidad y, 
por tanto, la condición humana, mientras los masculinos la promueven.

Observamos la vida de Joaquín llena de acción: de niño, se la «había 
pasado jugando en la calle, con sus carritos, con su bicicleta, con sus patines, 
con su pandilla, con sus noviecitas» (Rodríguez Pappe, 2019: 100); por otro 
lado, parece que la protagonista, al contrario, se la pasó en casa, donde no te-
nía más que hacer para entretenerse que revisar las cosas acumuladas por sus 
padres (lo que también le fue prohibido). De adulto, Joaquín tiene una «sofis-
ticada vida como asesor de un político» (Rodríguez Pappe, 2019: 102), con 
experiencias interesantes. Aún más, como otra forma de diferenciación, el 
cuento provee una descripción física de Joaquín lo suficientemente detallada 
para permitir una buena imagen mental de este personaje, mientras que, de la 
protagonista, apenas un esbozo. En otras palabras, en esta (re)presentación de 
los mandatos sociales tradicionales que enmarca el cuento, se presenta a una 
mujer sin nombre o alguna marca particular de identidad, que es simplemen-
te una ama de casa indiferenciable con el deber de limpiar; al mismo tiempo, 
su hermano Joaquín, aunque estereotípico, es descrito y presentado como un 
varón que goza en la pluralidad de una vida activa y es diferenciable para la 
lectora. Rodríguez Pappe evidencia así que los roles de género femeninos son 
tan violentos que no solo niegan la agencia femenina, sino la autoafirmación 

1  El énfasis es del original.



Karla Cabrera

Brumal, vol. XIII, n.º 2 (otoño/autumn, 2025)332

en la pluralidad y la posibilidad de reconocimiento como un ser humano en el 
mundo (pues un modelo o estereotipo no es un ser humano, es un simulacro), 
mientras los roles masculinos hacen exactamente lo contrario.

2. L o fantástico como desestabilizador y revelador de la violencia

En segundo lugar, lo fantástico aparece como desestabilizador de la 
«realidad» y resalta la violencia objetiva inherente a los roles de género eviden-
ciada en la historia. Básicamente, son dos los elementos fantásticos: la casa y 
las mujercitas. Primero, Rodríguez Pappe representa la casa como el espacio 
que sostiene y reproduce los violentos roles de género y, al mismo tiempo, el 
lugar donde surge lo insólito, se revela la arbitrariedad de los roles y se mues-
tra otro orden posible. En la casa del cuento —llena de basura, cadáveres de 
animales y objetos de colección— se espera lo raro, pues la protagonista expli-
ca que ser hija de acumuladores «aumenta la posibilidad de que, si haces una 
exploración profunda, des con cosas muy extrañas escondidas» (Rodríguez 
Pappe, 2019: 99). La casa como el «mal lugar» es un motivo típico de lo fantás-
tico, género donde se suelen invertir «elements of this world, re-combining its 
constitutive features in new relations to produce something strange, unfami-
liar and apparently “new”, absolutely “other” and different»2 (Jackson, 1981: 8). 
Así, este espacio «conocido» aparece como un lugar «otro» por los objetos ex-
traños que lo componen y, además, por revelarse como el lugar donde la vio-
lencia sistémica sostenida por los roles de género se resguarda y reproduce.

Esta revelación se da, por un lado, cuando la casa se representa como el 
espacio donde la mujer cumple con su esperado rol pasivo y donde se ense-
ñan las reglas para satisfacer ese rol. Paradójicamente, pues esta casa es un 
espacio absolutamente desordenado, es un lugar donde se le exige a la narra-
dora mantener el orden (o «seguir las reglas») y se la castiga físicamente cuan-
do no lo hace: «vociferaba mi madre si notaba un leve cambio de orden (...) y 
luego me daba unos buenos bofetones» (Rodríguez Pappe, 2019: 100). Por otro 
lado, la revelación se da cuando la casa delimita espacialmente la desigualdad 
de género y reproduce los roles. En este espacio, asignado para resguardar a 
la mujer, la narradora es un objeto más, mientras su hermano, explica ella, «[s]
e había negado a ser uno de los tantos adminículos de colección de mi madre» 
(Rodríguez Pappe, 2019: 100). Para Joaquín, la casa es solo lugar de reposo y 

2  El énfasis es del original.



Brumal, vol. XIII, n.º 2 (otoño/autumn, 2025)

Reescritura e intertextualidad en «Pequeñas mujercitas» de Solange Rodríguez Pappe

333

de recibir cuidados, luego de eso, tanto en sueños como en la vida cotidiana, 
su rol es «la conquista de espacios y de hembras» (Rodríguez Pappe, 2019: 
102).3 En cuanto a los roles de género, los masculinos aparecen representa-
dos en los objetos de colección del padre: «una colección de llaves de la Se-
gunda Guerra Mundial, unos posavasos pornográficos y (...) la colección de 
puñales» (Rodríguez Pappe, 2019: 99). La cosificación de la mujer (en objetos 
coleccionables para el padre y amantes para el hijo) y la violencia (representa-
da en armas y una guerra) son motivos estereotípicos de la masculinidad. La 
guerra, sin embargo, es una idea que Rodríguez Pappe reconfigura en la his-
toria, como desarrollaré más adelante.

Por último, es importante notar que la autora presenta la casa como una 
metáfora de la sociedad: presenta una serie arbitraria de objetos y reglas (como 
arbitrarias son las normas sociales) cuyo orden se busca preservar y en el que no 
se debe hurgar. Al remover las cosas, la narradora encuentra a las mujercitas, 
quienes demuestran que otros órdenes son posibles, y, a pesar de su masifica-
ción, las trata como una minoría (como las mujeres son una mayoría minoriza-
da y vulnerable en la sociedad)4 y las deshumaniza, exterminándolas como in-
sectos rastreros. La narradora reproduce la violencia hacia las mujercitas tal y 
como sobre ella reproducen la violencia su madre y la sociedad.

El segundo elemento fantástico son las mujercitas, quienes van a desa-
fiar las concepciones de la narradora y reconfigurar la noción de guerra soste-
nida en el cuento. Es en la casa, espacio de reproducción de las normas hege-
mónicas de género, donde se descubre a las mujercitas, quienes desafían lo 
que se espera de la mujer. Cuando la narradora ve a la primera mujercita, la 
describe como «una pequeña mujer salvaje» (Rodríguez Pappe, 2019: 100); sin 
embargo, cuando descubre cómo viven bajo el sillón, describe a esta comuni-
dad como una «civilización de diminutas mujeres haciendo su vida» (Rodrí-
guez Pappe, 2019: 100). La autora juega aquí con los conceptos de civilización 
y barbarie para ilustrar el cambio de opinión de la narradora y para enfatizar 
que la comunidad de mujercitas no se trata de una masificación de criaturas 

3  Rita Segato, en La guerra contra las mujeres, explica que en nuestra sociedad existe una separación dual 
y jerarquizada de espacios: por un lado, «el espacio público, habitado por los hombres con sus tareas, la 
política y la intermediación (los negocios, la parlamentación y la guerra)» y, por el otro, «el espacio domés-
tico, habitado por las mujeres, las familias» (2016: 93). Esta es la separación que vemos entre los espacios 
de los hermanos en el cuento, relacionada con tópicos particulares (por ejemplo, la guerra con el espacio 
de los varones, de ahí el lenguaje militar usado por Gorodischer en «conquista de espacios»).
4  Judith Butler, teorizando sobre la precariedad y vulnerabilidad, explica: «there is the fact as well 
that women and minorities, including sexual minorities, are, as a community, subjected to violence, 
exposed to its possibility, if not its realization» (2004: 20). En el cuento, Rodríguez Pappe captura este 
hecho en escala representándolo en el trato a las mujercitas.



Karla Cabrera

Brumal, vol. XIII, n.º 2 (otoño/autumn, 2025)334

imposibles, sino de una organización armoniosa de mujeres que sostienen 
otro modo de ser. La narradora encuentra bajo el sillón un gineceo: solo mu-
jeres compartiendo juntas, sin hijos ni embarazos, «todas jóvenes y magras» 
(Rodríguez Pappe, 2019: 101). Es una utopía femenina de sororidad y recipro-
cidad, en la que las mujeres se cuidan entre sí, fuman tranquilamente y «otras 
se trenzaban en guerras de placer lamiéndose el sexo y los pechos por turnos, 
mientras se mordían los dedos de sus minúsculas manitos y emitían agudos 
gemidos de gozo» (Rodríguez Pappe, 2019: 100), disfrutando sin pudor o ver-
güenza. En esta sociedad, el placer femenino no es un tabú ni un acto hiper-
sexualizado.

En un primer momento, la protagonista las encuentra «bastante hedo-
nistas por no decir indecentes» (Rodríguez Pappe, 2019: 101), guiada por la 
moral tradicional, pero cambia de opinión y las mujercitas se revelan como 
una representación de sus deseos internos. Después de ver a la mujercita y no 
sorprenderse demasiado, al descubrir el gineceo bajo el sofá, la protagonista 
exclama que es «tal como [se] lo había imaginado» (Rodríguez Pappe, 2019: 
100), como si fuera una idea —o deseo— cultivado tal vez desde la infancia. 
Según Jackson, «[t]he relation of self to other is mediated through desire, and 
fantastic narratives (...) tell of various versions of that desire, usually in trans-
gressive forms» (1981: 51), o, como explicaba Todorov, lo describen en «sus 
diferentes transformaciones o, si se prefiere, sus perversiones» (1972: 165). 
Así, las mujercitas del cuento son una transformación del deseo de la protago-
nista, quien, si bien primero se enfrenta a ellas (y su deseo) e intenta eliminar-
las para que no interrumpan su limpieza, luego las deja organizarse y estable-
cer su «nueva colonia» (Rodríguez Pappe, 2019: 103).

Asimismo, junto a esta transformación vemos la de la idea de guerra. La 
guerra es primero presentada como un motivo masculino. Luego, como moti-
vo femenino, la limpieza se describe como una guerra (con la escoba como 
arma y peleando contra las mujercitas que la interrumpían) y, con la aparición 
de las mujercitas, la guerra pasa a relacionarse con el placer. El «grito de ale-
gría eufórica» (Rodríguez Pappe, 2019: 99) de la primera mujercita es párrafos 
después enunciado «grito de guerra» (2019: 100). El disfrute sin pudor de la 
sexualidad femenina es descrito como «guerras de placer» (Rodríguez Pappe, 
2019: 100). Es decir, las mujercitas evitan que la «guerra femenina» se vincule 
a la inmanencia eterna de la limpieza; actividad que, según Simone de Beau-
voir, es semejante al suplicio de Sísifo: «El ama de casa se desgasta corriendo 
sin moverse de su sitio; no hace nada; simplemente perpetúa el presente» 
(2015: 579). La guerra vuelve a ser mencionada por Joaquín: «Los hombres 



Brumal, vol. XIII, n.º 2 (otoño/autumn, 2025)

Reescritura e intertextualidad en «Pequeñas mujercitas» de Solange Rodríguez Pappe

335

somos para las mujeres un motivo más para su guerra, y no: yo me niego a ese 
juego» (Rodríguez Pappe, 2019: 102). Él defiende sus infidelidades como una 
resistencia a la «guerra femenina». Sin embargo, con una mujercita picándole 
las rodillas y ahora alineada con su deseo, la narradora piensa: «Sí que era 
miserable Joaquín, que había vuelto a la infidelidad contumaz una postura fi-
losófica. Lo pensé, no lo dije. Más bien le sonreí con un gesto muy parecido a 
la complacencia. Tal como lo hacía mamá» (Rodríguez Pappe, 2019: 102). Per-
forma la reacción esperada, pero no es lo que siente. Finalmente, con el desen-
lace del cuento, la guerra encuentra su última significación: la venganza. 
Cuando Joaquín se acuesta en el sillón, «las pequeñas mujercitas sobrevivien-
tes se agrupaban en el suelo y armaban una estrategia de defensa» (Rodríguez 
Pappe, 2019: 102-103). Rodríguez Pappe convierte la «guerra femenina» en 
una venganza fantástica y sorora, de unas ahora «despelucadas y feroces» mu-
jercitas (2019: 103), contra el desvergonzado hombre infiel.

3. L a intertextualidad y reescritura como estrategia de resistencia

En tercer lugar, la autora establece relaciones intertextuales con «Casa 
tomada», de Julio Cortázar, y la «Parte I: viaje a Liliput» de Los viajes de Gulli-
ver, de Jonathan Swift, como estrategia de resistencia a la violencia a través de 
su resignificación irónica. Genette define la intertextualidad como «una rela-
ción de copresencia entre dos o más textos» (1989: 10), la cual «une un texto B 
(que llamaré hipertexto) a un texto anterior A (al que llamaré hipotexto)» (1989: 
14). Primero, vale la pena mencionar brevemente que el título del cuento «Pe-
queñas mujercitas» también establece un juego intertextual con el título de 
Little Women (1868), de Louisa May Alcott, novela donde se reproducen (en 
Meg, Beth y Amy) y se desafían (en Jo y Laurie) los roles de género. Esta rela-
ción entre ambos textos se da para ironizar el contraste entre las mujercitas de 
Alcott, desarrollándose y encajando en una sociedad puritana decimonónica, 
versus las de Rodríguez Pappe, que enfatizan el deseo sexual femenino y son 
absolutamente imposibles de encajar en la sociedad. Esta referencia anticipa 
la ironía en las relaciones intertextuales anteriormente mencionadas.

Según Linda Hutcheon, la ironía se compone de «dynamic and plural 
relations among the text or utterance (and its context), the so-called ironist, 
the interpreter, and the circumstances surrounding the discursive situation» 
(1995: 11). En este caso, el texto es «Pequeñas mujercitas» (y su contexto, la 
denuncia de la violencia de género), la ironista es Rodríguez Pappe, la intér-



Karla Cabrera

Brumal, vol. XIII, n.º 2 (otoño/autumn, 2025)336

prete es la lectora y las circunstancias son las relaciones intertextuales como 
marco para la ironía. «[Irony] happens in the space between (and including) 
the said and the unsaid» (Hutcheon, 1995: 12), siendo «lo dicho» el significado 
literal y «lo no dicho», el irónico. La interpretación irónica es personal a cada 
lectora, es el significado propio que cada una dará al relacionar «lo dicho» (las 
referencias intertextuales implícitas en el cuento en un nuevo contexto) con 
«lo no dicho» (las referencias en su contexto original, en los hipotextos).

3.1.  Intertextualidad y resignificación de los «liliputienses» de Swift

En cuanto a los hipotextos que mencioné primero, probablemente la 
relación con el texto de Swift sea la más evidente, pues los «liliputienses» son 
los seres antropomórficos pequeños por excelencia. Las mujercitas y los lilipu-
tienses —«una criatura humana cuya altura no llegaba a seis pulgadas, con 
arco y flecha en las manos y carcaj a la espalda» (Swift, 1943)— comparten 
varias características que permiten reconocer la intertextualidad: presentan 
escaso tamaño, llevan flechas como sus armas, son representados como una 
otredad y resultan altamente vulnerables en comparación con otros persona-
jes. Sin embargo, tienen dos diferencias a través de las cuales Rodríguez Pap-
pe plantea su resignificación (y la ironía): primero, los liliputienses sirven a 
Gulliver en la historia, mientras las mujercitas se sirven del cuerpo de Joaquín 
(el equivalente a Gulliver); segundo, los liliputienses viven en una sociedad 
claramente jerarquizada, calificados como ciudadanos de tacones altos y ba-
jos, y encabezados por un emperador, mientras la comunidad de las mujerci-
tas se muestra horizontal y recíproca. Ambas diferencias opuestas invitan a la 
interpretación irónica de las relaciones intertextuales.

Estas «liliputienses» no son subordinadas, hecho resaltado cuando Joa-
quín pasa de «conquistador» a «conquistado».5 Aún más, esto se ve poten-
ciado al tener en cuenta la relación intertextual con Gulliver, pues no sabemos 
si las mujercitas al final dejarán libre a Joaquín como hicieron los liliputienses 
luego de capturar a Gulliver. Es justamente esa incertidumbre sobre el poten-
cial final trágico de Joaquín el que enfatiza el poder de las mujercitas. «Power 
corresponds to the human ability not just to act but to act in concert. Power is 
never the property of an individual; it belongs to a group and remains in exis-

5  Rodríguez Pappe crea aquí una ironía de situación, categoría definida por Pierre Schoentjes en La 
poética de la ironía como «la yuxtaposición de dos elementos contradictorios» (2003: 145).



Brumal, vol. XIII, n.º 2 (otoño/autumn, 2025)

Reescritura e intertextualidad en «Pequeñas mujercitas» de Solange Rodríguez Pappe

337

tence only so long as the group keeps together»,6 explica Arendt (1970: 44) 
sobre el poder. La noción de poder que presenta Rodríguez Pappe no solo 
coincide con la de Arendt en cuanto que ambas resaltan que le pertenece a 
una comunidad, sino que también la reconocen como una «habilidad huma-
na». Las mujercitas no son reproducciones del eterno femenino y —al poder 
actuar y no ser limitadas a estereotipos— tienen la condición humana que le 
fue violentamente negada a la narradora.

3.2.  Intertextualidad y resignificación de la «casa tomada» de Cortázar

La relación intertextual con «Casa tomada» puede ser más sutil, pero es 
incluso más importante en la estrategia. La principal característica que compar-
ten ambos cuentos, y que permite identificar la intertextualidad, es la casa si-
niestra: la del cuento de Cortázar está «tomada» por alguna fuerza inexplicada 
(expresada mediante sonidos) y contra la cual los personajes no se resisten: 
«Han tomado la parte del fondo», dice el hermano, y su hermana responde 
«tendremos que vivir en este lado» (2004: 109). La casa en «Pequeñas mujerci-
tas» está «tomada» por las cosas acumuladas por los padres, mas no por las 
mujercitas, quienes solo viven allí. Con esto, Rodríguez Pappe aclara cuál es la 
verdadera amenaza: la violencia de los mandatos sociales, no las mujercitas ni 
lo fantástico, que ayudarán a la narradora a reconocer la violencia y liberarse de 
ella. En ese sentido, la autora usa la ironía en su función constructiva —función 
que Hutcheon explica como aquella que «would target the system itself, of 
which the ironist was also a part» (1995: 16)—. Antes de reconocerla, la violen-
cia es invisible, pero el elemento fantástico hace que la narradora la cuestione al 
transgredir este la norma —«the unsaid and the unseen of culture: that which 
has been silenced, made invisible, covered over and made “absent”», en pala-
bras de Jackson (1981: 4) sobre aquello que fractura el elemento fantástico—.

Otro elemento intertextual recuperado por la autora es la pareja de her-
manos, quienes están solos en la casa (con los elementos fantásticos), cuya 
relación marca la resignificación planteada. En «Casa tomada» tenemos un 
par de hermanos cómplices y cercanos: viven juntos, reconociendo las rutinas 
del otro solo por los sonidos —«Nos oíamos respirar, toser, presentíamos el 
ademán que conduce a la llave del velador, los mutuos y frecuentes insom-
nios» (Cortázar, 2004: 110)— y compartiendo las labores del hogar equitativa-

6  El énfasis es del original.



Karla Cabrera

Brumal, vol. XIII, n.º 2 (otoño/autumn, 2025)338

mente. Esta pareja forma un «nosotros» que no observamos en los hermanos 
de «Pequeñas mujercitas», donde la narradora está atrapada en la otredad, 
subordinada con respecto a Joaquín. En esta oposición surge nuevamente la 
función constructiva de la ironía al denunciar la perjudicial subordinación, 
normal en el sistema patriarcal.7 La relación desigual entre Joaquín y la na-
rradora, y la actitud de este hacia las mujeres impide la complicidad fraterna 
y genera ira en la narradora. Ella describe al Joaquín dormido mientras las 
mujercitas exploran su cuerpo: «Él exhibía una desparpajada sonrisa de pla-
cer que venía desde el fondo de su cerebro de varón satisfecho. Sentí un fasti-
dio profundo» (Rodríguez Pappe, 2019: 103). Está harta de la actitud machista 
de su hermano. Aquí surge su deseo de venganza, el cual será llevado a cabo 
por las mujercitas (es decir, en complicidad con el elemento fantástico).

En esa línea, el final de «Pequeñas mujercitas» donde se da la venganza 
es diametralmente opuesto al de «Casa tomada», donde los hermanos descu-
bren que su parte de la casa ha sido tomada, huyen juntos, enfatizando su 
complicidad, y dejan lo extraño encerrado en la casa. En «Pequeñas mujerci-
tas» sucede lo opuesto: la narradora deja a Joaquín encerrado en la casa con lo 
extraño, las mujercitas llevando a cabo la venganza. Incluso, les deja la luz 
encendida y le da un último vistazo a su hermano, indefenso al estar incons-
ciente «mientras más y más mujercitas despelucadas y feroces llegaban a revi-
sar el estado de su nueva colonia» (Rodríguez Pappe, 2019: 103). La protago-
nista toma las llaves del auto de su hermano y cierra la puerta con «doble 
llave atrancando la salida» (Rodríguez Pappe, 2019: 103), impidiendo un po-
sible escape y apropiándose de un objeto que le permitiría explorar el espacio 
público, aquel que le fue negado y su hermano ha conquistado a sus anchas a 
lo largo de su vida. Mediante la intertextualidad con Cortázar, Rodríguez Pa-
ppe conduce la identificación de la verdadera amenaza en el cuento e invita a 
la lectora a interpretar la inesperada venganza con la que cierra la historia.

Conclusiones

En «Pequeñas mujercitas», Rodríguez Pappe señala la violencia en los 
roles de género que restringen a la mujer a la inmanencia y la enfatiza me-
diante los elementos fantásticos: la casa, desde donde se reproducen y res-

7  Hutcheon establece que la ironía puede usarse como estrategia: «irony has been seen as both a 
rhetorical strategy and a political method that deconstructs and decenters patriarchal discourses» (1995: 
30). Rodríguez Pappe presenta aquí un ejemplo de este uso.



Brumal, vol. XIII, n.º 2 (otoño/autumn, 2025)

Reescritura e intertextualidad en «Pequeñas mujercitas» de Solange Rodríguez Pappe

339

guardan los roles, y las mujercitas, que desafían las concepciones de la narra-
dora y representan sus deseos (y la hacen consciente de ellos). Las mujercitas 
son criaturas imposibles: rompen con las leyes físicas, sociales y morales de la 
sociedad y la perturban. Jackson indica lo siguiente: «fantastic literature 
points to or suggests the basis upon which cultural order rests, for it opens up, 
for a brief moment, on to disorder, on to illegality, on to that which lies outsi-
de the law, that which is outside dominant value systems» (1981: 4). En este 
cuento, las mujercitas cumplen ese rol de «ilegalidad» y, ajenas a la norma, 
permiten cuestionarla como verdad absoluta al mostrar otro orden posible.

Asimismo, las relaciones intertextuales irónicas con «Casa tomada» y 
la primera parte de Los viajes de Gulliver que la autora plantea en su estrategia 
de resistencia son precedidas por el breve juego intertextual entre «Pequeñas 
mujercitas» y Little Women que, al darse en el título,8 nos predispone a inter-
pretar la ironía a través del cuento. Las relaciones intertextuales con los hipo-
textos de Cortázar y Swift intervienen la interpretación del cuento al permitir 
a las lectoras recordar los tópicos de los hipotextos (la casa tomada, los herma-
nos y la escena final del cuento; así como los liliputienses y Gulliver) y luego 
reconocerlos resignificados irónicamente en el cuento de Rodríguez Pappe (la 
casa tomada por los arbitrarios mandatos de género, las experiencias de vida 
diametralmente opuestas entre los hermanos y la potencial venganza final; las 
mujercitas que en su unidad y humanidad mantienen su poder, y el conquis-
tador conquistado, Joaquín).

Esta resignificación corresponde a un juego paródico que David Roas, 
en su estudio Tras los límites de lo real, reconoce como común en la literatura 
fantástica posmoderna: «gracias al juego paródico (necesariamente intertex-
tual), muchos de estos relatos se estructuran mediante un inteligente juego 
con los tópicos destinado a trastocar las expectativas del lector suscitadas por 
el conocimiento de tales tópicos» (2011: 175). Jugando con las expectativas de 
lectura entre ambos significados, el original y el reescrito, la autora impulsa a 
sus lectoras a crear un tercero, propio, que se construye en la interpretación 
afectiva de la resignificación, y aquí se activa la estrategia de resistencia a la 
violencia de Rodríguez Pappe: revelar cómo opera la violencia sistémica y 
cuestionarla, desde cada experiencia individual de lectura y desde los afectos 
de cada lectora. Como señala Žižek, es la violencia sistémica la que contiene 
«nuestros esfuerzos para luchar contra ella y promover la tolerancia» (2009: 
9): es invisible y al hablar de violencia nos enfocamos en la subjetiva, visible. 

8  «Los elementos periféricos al texto pueden revelar la intención irónica», señala Schoentjes (2003: 
150), y así es como vemos que Rodríguez Pappe revela el tono irónico de su cuento.



Karla Cabrera

Brumal, vol. XIII, n.º 2 (otoño/autumn, 2025)340

Con la resignificación irónica que permite la intertextualidad, Rodríguez Pap-
pe logra escabullirse a través de la ruptura creada por lo fantástico, resistien-
do a la violencia invisible, ahora descubierta.

Bibliografía

Arendt, Hannah (1970): On Violence, Harcourt, Nueva York.
— (2009): La condición humana, Paidós, Buenos Aires.
De Beauvoir, Simone (2015): El segundo sexo, trad. Alicia Martorell, Cátedra/Universitat 

de València, Madrid/Valencia.
Butler, Judith (1997): Excitable Speech: A Politics of the Performative, Routledge, Nueva 

York.
— (2004): Precarious Life: The Powers of Mourning and Violence, Verso, Londres, Nueva 

York.
Cortázar, Julio (2004): Cuentos completos, 1 (1945-1966), Alfaguara, Madrid.
Genette, Gérard. (1989): Palimpsestos. La literatura en segundo grado, trad. Celia Fernán-

dez Prieto, Taurus, Madrid.
Gilbert, Sandra M., y Susan Gubar (2000): The Madwoman in the Attic: The Woman Writer 

and the Nineteenth-Century Literary Imagination, Yale University Press, New Haven.
Hutcheon, Linda (1995): Irony’s Edge: The Theory and Politics of Irony, Routledge, Londres.
Jackson, Rosemary (1981): Fantasy: The Literature of Subversion, Methuen, Londres.
Roas, David. (2011): Tras los límites de lo real. Una definición de lo fantástico, Páginas de 

Espuma, Madrid.
Rodríguez Pappe, Solange (2019): «Pequeñas mujercitas», en Teresa López-Pellisa y Ri-

card Ruiz Garzón (eds.), Insólitas. Narradoras de lo fantástico en Latinoamérica y 
España, Páginas de Espuma, Madrid, pp. 99-103.

Schoentjes, Pierre (2003): La poética de la ironía, trad. Dolores Mascarell, Cátedra, Madrid.
Segato, Rita Laura (2016): La guerra contra las mujeres, Traficantes de Sueños, Madrid.
Swift, Jonathan (1943): Viajes de Gulliver, Espasa-Calpe, Buenos Aires. Disponible en: 

https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/viajes-de-gulliver--0/html. 
[Edición electrónica de Cervantes Virtual]

Todorov, Tzvetan (1972): Introducción a la literatura fantástica, trad. Silvia Delpy, Tiem-
po Contemporáneo, Buenos Aires.

Žižek, Slavoj (2009): Sobre la violencia: seis reflexiones marginales, trad. Antonio José An-
tón Fernández, Paidós, Buenos Aires.


