Universiteit

w4 Leiden
The Netherlands

Reescritura e intertextualidad en «Pequenas mujercitas» de

Solange Rodriguez Pappe
Cabrera Acuna, K.P.

Citation

Cabrera Acuiia, K. P. (2025). Reescritura e intertextualidad en «Pequefias
mujercitas» de Solange Rodriguez Pappe. Brumal: Research Journal On The
Fantastic, 13(2), 327-340. doi:10.5565/rev/brumal.1080

Version: Publisher's Version
License: Creative Commons CC BY 4.0 license

Downloaded from:

Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B n u “ A l_ DOI: https:/ /doi.org/10.5565/ rev /brumal.1080
Universitat Autdnoma de Barcelona Vol. XIII, n.° 2 (otofio /autumn 2025), pp. 327-340,
Revista de Investigacion sobre lo Fantastico Research Journal on the Fantastic ISSN: 2014-7910

REESCRITURA E INTERTEXTUALIDAD EN «PEQUENAS
MUJERCITAS» DE SOLANGE RODRIGUEZ PAPPE

KARLA CABRERA
Pontificia Universidad Catélica del Perti / Universiteit Leiden
karla.cabrera@pucp.edu.pe

Recibido: 27-11-2023
Aceptado: 14-08-2024

RESUMEN

En esta investigacion se estudia el cuento fantéstico «Pequefias mujercitas», de Solange
Rodriguez Pappe. Se sostiene que la autora usa el exceso y lo sobrenatural del elemen-
to fantéstico para resaltar y confrontar la violencia de género en la historia y resistirla
a través de la reescritura irénica de la literatura popular como una estrategia para im-
poner una colaboracién activa del lector y prevenir que la violencia de género sistema-
tica permanezca incuestionada. Los ejes metodolégicos principales son las teorfas de lo
fantdstico (Tzvetan Todorov, Rosemary Jackson, David Roas) y la division tripartita de
la violencia propuesta por Slavoj Zizek. Se concluye que la estrategia de Rodriguez
Pappe ilumina y denuncia diferentes aspectos de la violencia de género y sus raices,
abriendo la caja para pensar en otros 6rdenes posibles que pueden comenzar con la
creacién de una comunidad para mantener el poder en concierto y abrazar la sorori-
dad como un espacio reconfortante.

PALABRAS CLAVE: literatura fantdstica latinoamericana; Solange Rodriguez Pappe; inter-
textualidad; reescritura; violencia de género

RE-WRITING AND INTERTEXTUALITY IN «PEQUENAS MUJERCITAS» BY SOL-
ANGE RODRIGUEZ PAPPE

ABSTRACT

This research studies the fantastic short story «Pequefias mujercitas», by Solange
Rodriguez Pappe. It argues that the author uses the excess and the supernatural of the
fantastic element to highlight and confront gender-based violence in the story, mount-
ing resistance by means of popular literature’s ironic re-writing. This strategy enforces

327



328

Karla Cabrera

the reader’s active collaboration and prevents systematic gender-based violence from
remaining unquestioned. The research main methodological axes are the theory of the
fantastic (Tzvetan Todorov, Rosemary Jackson, David Roas) and the tripartite division
of violence proposed by Slavoj Zizek. It concludes that Rodriguez Pappe’s strategy il-
luminates and denounces different aspects of gender-based violence and its roots,
opening the box to think other possible orders that may start with creating a commu-
nity to hold power in concert and embracing sorority as a comforting space.

KEeyworps: Latin American fantastic literature; Solange Rodriguez Pappe; intertextual-
ity; re-writing; gender-based violence.

INTRODUCCION

«Pequefias mujercitas», de Solange Rodriguez Pappe, originalmente
publicado en La bondad de los extraiios (2016) y recuperado en la antologia In-
solitas. Narradoras de lo fantdstico en Latinoamérica y Espaiia (2019), presenta
una protagonista que reconoce lo raro, pero no la sorprende «demasiado»:
«Mientras llenaba cajas y cajas con basura sacada de la casa de mis padres, vi
a la primera mujercita correr hasta el sofd y escabullirse bajo sus patas con un
grito de alegria euférica. Tampoco es que me sorprendiera demasiado topar-
mela» (2019: 99). En la historia hay dos hermanos y se desarrolla en una casa
llena de cosas raras, donde vivié una pareja de acumuladores; es un lugar
extrafio, que no da la sensacién del acogedor y seguro hogar de infancia. Este
cuento se relaciona con otros textos literarios, cuyos tépicos, temas y perso-
najes son actualizados, recuperados del pasado para darles una nueva mira-
da desde el presente. Demostraré que la autora hace un uso irénico de la in-
tertextualidad como estrategia de resistencia a la violencia machista reflejada
en la historia, generando tensién y ambivalencias que descubren los prejui-
cios de la sociedad.

En «Pequefias mujercitas», la intertextualidad se da con Los vigjes de
Gulliver (1726), de Jonathan Swift (v. 1943), y «Casa tomada» (1951), de Julio
Cortdzar (v. 2004). Los juegos intertextuales recuperan personajes y escenas
conocidas de la literatura y los resignifican con ironfa, generando un tercer
significado —la resignificacién propia de cada lectora producto del choque
entre el significado de los elementos en sus textos de origen y el nuevo signi-

Brumal, vol. XIIL, n.° 2 (otofio /autumn, 2025)



Reescritura e intertextualidad en «Pequenias mujercitas» de Solange Rodriguez Pappe

ficado en el cuento de Rodriguez Pappe—. Esta resignificacién surge como un
nuevo (tercer) significado, propiciador de dudas éticas y desestabilizador de
las «verdades» de la lectora, ya que atenta contra su violento statu quo.

Para explicar la reescritura realizada por la autora en su estrategia, usa-
ré el concepto de intertextualidad de Gérard Genette. Complementaré este
andlisis con las ideas de Linda Hutcheon sobre la ironia para sefialar el funcio-
namiento de la resignificacién desde la ironfa. Asimismo, usaré las ideas de
Hannah Arendt sobre la condicién humana y las de Simone de Beauvoir sobre
la inmanencia para explicar la negacién de humanidad que suponen para la
mujer los roles de género.

1. ROLES DE GENERO COMO MARCO DE LO FANTASTICO

Para empezar, es necesario notar que lo que enmarca la aparicién de lo
fantdstico es una representacién bastante tradicional de los roles de género;
desde esta «normalidad» Rodriguez Pappe revela la violencia objetiva que
encarnan los estereotipos femeninos al encorsetar a la mujer en la inmanencia
y sumisién, negéndole su condicién humana y forzdndola a ser una repeticién
Gtil del «eterno femenino». Slavoj ZiZek categoriza la violencia en dos tipos: la
violencia objetiva, que se entiende como «anénima», y la violencia subjetiva,
que es perceptible y cuyo perpetrador es claramente identificable (2009: 9). De
esta primera divisién surge una divisién tripartita, puesto que el autor reco-
noce dos tipos objetivos de violencia: la violencia simbdlica, «encarnada en el
lenguaje y sus formas», y la violencia sistémica, que es consecuencia de cémo
funcionan el sistema econémico y el politico (Zizek, 2009: 10). Asf, ZiZek ex-
plica que «la violencia objetiva es precisamente la violencia inherente a este
estado de cosas «<normal». La violencia objetiva es invisible puesto que sostie-
ne la normalidad de nivel cero contra lo que percibimos como subjetivamente
violento» ( Zizek, 2009: 10). Si bien el autor no se refiere a la violencia de gé-
nero, su explicaciéon también se aplica, y lo que hace Rodriguez Pappe es se-
nalar la violencia inherente a los estereotipos de género, invisible y normali-
zada al entenderla como parte del estado normal de cosas. La autora parte de
explicitar la violencia para resistirla.

En primer lugar, la narradora se presenta como una ama de casa que,
luego de apenas sorprenderse, lo que siente es «coraje y desconcierto por las
mujercitas que ahora dificultaban [su] limpieza de la sala» (Rodriguez Pappe,
2019: 101) y su «arma» contra ellas es una escoba. En otras palabras, ante el

Brumal, vol. XIIL, n.° 2 (otofio /autumn, 2025)

329



330

Karla Cabrera

elemento fantdstico, irénicamente, la protagonista reacciona por ver obstacu-
lizada su misién de limpieza y utiliza la escoba, objeto emblematicamente li-
gado a la feminidad tradicional; como si su caracteristica mas elemental fuera
ser ama de casa y su principal deber en el mundo, limpiar. No hay indicios de
miedo o preguntas de orden ontolégico. En El segundo sexo (1949), Simone de
Beauvoir explica que las labores domésticas «encierran [a las mujeres] en la
repeticion y en la inmanencia» (2015: 127). Ademds, describe cémo se dan es-
tas tareas: «se reproducen dia tras dia en forma idéntica que se perpetiia casi
sin cambios de siglo en siglo; no producen nada nuevo» (De Beauvoir, 2015:
127). La limpieza no le da trascendencia a la persona que limpia ni afirma su
existencia; no es una actividad creadora original, sino una eterna repeticion,
condena a la que la narradora de este cuento estd atada.

En la misma linea, la narradora relata que en su infancia fue reprendi-
da y hasta golpeada por curiosear entre las cosas de su hogar, motivada por
el aburrimiento; es decir, su accién espontédnea, ajena al modelo de sumisién,
aunque minima, fue castigada. Con esto, Rodriguez Pappe alude a la tradi-
cién sobre la curiosidad femenina. Esta es muy mal vista, de ahi que Sandra
Gilbert y Susan Gubar la enuncien como «the criminal female curiosity that
led Psyche to lose love by gazing upon its secret face, Eve to insist upon con-
suming “intellectual food,” and Prometheus’s sister-in-law Pandora to open
the forbidden box of fleshly ills» (2000: 234). Alejarse del molde femenino,
atreverse a actuar y no ser una repeticién mds es un «crimen». Siguiendo su
rol tradicional, la narradora estd condenada a la inmanencia, a acciones in-
trascendentes como la limpieza, y una iniciativa espontdnea como la curiosi-
dad (que podria llevarla al conocimiento y diferenciarla) es castigada. Esta
espontaneidad negada se relaciona con lo que Hannah Arendt entendia en
un estudio publicado originalmente en 1958 como «actuar»: «la capacidad de
empezar algo nuevo», inherente a cada persona al nacer e imprescindible en
su condicién humana (2009: 23). La accién es la base de la espontaneidad,
entendida por Arendt como la pluralidad humana, ya que «todos somos lo
mismo, es decir, humanos, y por tanto nadie es igual a cualquier otro que
haya vivido, viva o vivird» (2009: 22). Es decir, la pluralidad (expresada me-
diante la accién) alude a la singularidad de cada quién, al ser Gnico y no «de
manera interminable repeticiones reproducibles del mismo modelo», y es
una condicién bésica, valga la redundancia, para la condicién humana (Aren-
dt, 2009: 22). Al castigar la accién de la narradora y negdrsele la pluralidad
para que encaje en el modelo femenino y lo repita, se le niega su humanidad.
Rodriguez Pappe resalta un absurdo: en la «normalidad» no se considera

Brumal, vol. XIIL, n.° 2 (otofio /autumn, 2025)



Reescritura e intertextualidad en «Pequenias mujercitas» de Solange Rodriguez Pappe

violento negarle a una mujer su humanidad, pero si se condena como un
crimen su espontaneidad.

En ese sentido, como otra manera de sefialar la violencia de los estereo-
tipos de género al constituir socialmente a las mujeres, la narradora no recibe
un nombre en la historia; en oposicion, en su primera mencion, su hermano si
es presentado por su nombre: Joaquin. Este no es un dato menor ya que justa-
mente es él quien sirve de punto de comparacién en la historia para sefialar lo
diferentes que son los roles segtin el género: ella, indiferenciable, sin agencia y
atada al «eterno femenino», deshumanizada; él, diferenciable, con una vida
trascendente y activa, humanizado. El nombre y la falta de este son detalles
importantes ya que, como explica Judith Butler, «by being called a name, one
is also, paradoxically, given a certain possibility for social existence» (1997: 2).
Es decir, la narradora sin nombre ni siquiera recibe la posibilidad de una exis-
tencia social. Esto porque un nombre singulariza y uno «“exists” not only by
virtue of being recognized, but, in prior sense, by being recognizable»' (Butler,
1997: 5). La protagonista no es un ser singular ni reconocible; Joaquin, si. Los
roles de género femeninos niegan la existencia social al negar la pluralidad y,
por tanto, la condicién humana, mientras los masculinos la promueven.

Observamos la vida de Joaquin llena de accién: de nifio, se la «habia
pasado jugando en la calle, con sus carritos, con su bicicleta, con sus patines,
con su pandilla, con sus noviecitas» (Rodriguez Pappe, 2019: 100); por otro
lado, parece que la protagonista, al contrario, se la pasé en casa, donde no te-
nia mds que hacer para entretenerse que revisar las cosas acumuladas por sus
padres (lo que también le fue prohibido). De adulto, Joaquin tiene una «sofis-
ticada vida como asesor de un politico» (Rodriguez Pappe, 2019: 102), con
experiencias interesantes. Atin mds, como otra forma de diferenciacién, el
cuento provee una descripcion fisica de Joaquin lo suficientemente detallada
para permitir una buena imagen mental de este personaje, mientras que, de la
protagonista, apenas un esbozo. En otras palabras, en esta (re)presentacién de
los mandatos sociales tradicionales que enmarca el cuento, se presenta a una
mujer sin nombre o alguna marca particular de identidad, que es simplemen-
te una ama de casa indiferenciable con el deber de limpiar; al mismo tiempo,
su hermano Joaquin, aunque estereotipico, es descrito y presentado como un
varén que goza en la pluralidad de una vida activa y es diferenciable para la
lectora. Rodriguez Pappe evidencia asi que los roles de género femeninos son
tan violentos que no solo niegan la agencia femenina, sino la autoafirmacién

1 El énfasis es del original.

Brumal, vol. XIIL, n.° 2 (otofio /autumn, 2025)

331



Karla Cabrera

332

en la pluralidad y la posibilidad de reconocimiento como un ser humano en el
mundo (pues un modelo o estereotipo no es un ser humano, es un simulacro),
mientras los roles masculinos hacen exactamente lo contrario.

2. Lo FANTASTICO COMO DESESTABILIZADOR Y REVELADOR DE LA VIOLENCIA

En segundo lugar, lo fantdstico aparece como desestabilizador de la
«realidad» y resalta la violencia objetiva inherente a los roles de género eviden-
ciada en la historia. Basicamente, son dos los elementos fantdsticos: la casa y
las mujercitas. Primero, Rodriguez Pappe representa la casa como el espacio
que sostiene y reproduce los violentos roles de género y, al mismo tiempo, el
lugar donde surge lo insdlito, se revela la arbitrariedad de los roles y se mues-
tra otro orden posible. En la casa del cuento —llena de basura, caddveres de
animales y objetos de coleccién— se espera lo raro, pues la protagonista expli-
ca que ser hija de acumuladores «aumenta la posibilidad de que, si haces una
exploracién profunda, des con cosas muy extrafias escondidas» (Rodriguez
Pappe, 2019: 99). La casa como el «mal lugar» es un motivo tipico de lo fantds-
tico, género donde se suelen invertir «elements of this world, re-combining its
constitutive features in new relations to produce something strange, unfami-
liar and apparently “new”, absolutely “other” and different»? (Jackson, 1981: 8).
Asi, este espacio «conocido» aparece como un lugar «otro» por los objetos ex-
trafios que lo componen y, ademds, por revelarse como el lugar donde la vio-
lencia sistémica sostenida por los roles de género se resguarda y reproduce.

Esta revelacién se da, por un lado, cuando la casa se representa como el
espacio donde la mujer cumple con su esperado rol pasivo y donde se ense-
fian las reglas para satisfacer ese rol. Paraddjicamente, pues esta casa es un
espacio absolutamente desordenado, es un lugar donde se le exige a la narra-
dora mantener el orden (o «seguir las reglas») y se la castiga fisicamente cuan-
do no lo hace: «vociferaba mi madre si notaba un leve cambio de orden (...) y
luego me daba unos buenos bofetones» (Rodriguez Pappe, 2019: 100). Por otro
lado, la revelacién se da cuando la casa delimita espacialmente la desigualdad
de género y reproduce los roles. En este espacio, asignado para resguardar a
la mujer, la narradora es un objeto mds, mientras su hermano, explica ella, «[s]
e habia negado a ser uno de los tantos adminiculos de coleccién de mi madre»
(Rodriguez Pappe, 2019: 100). Para Joaquin, la casa es solo lugar de reposo y

2 El énfasis es del original.

Brumal, vol. XIIL, n.° 2 (otofio /autumn, 2025)



Reescritura e intertextualidad en «Pequenias mujercitas» de Solange Rodriguez Pappe

de recibir cuidados, luego de eso, tanto en suefios como en la vida cotidiana,
su rol es «la conquista de espacios y de hembras» (Rodriguez Pappe, 2019:
102).3 En cuanto a los roles de género, los masculinos aparecen representa-
dos en los objetos de coleccién del padre: «una coleccién de llaves de la Se-
gunda Guerra Mundial, unos posavasos pornogréficos y (...) la coleccién de
pufiales» (Rodriguez Pappe, 2019: 99). La cosificacién de la mujer (en objetos
coleccionables para el padre y amantes para el hijo) y la violencia (representa-
da en armas y una guerra) son motivos estereotipicos de la masculinidad. La
guerra, sin embargo, es una idea que Rodriguez Pappe reconfigura en la his-
toria, como desarrollaré més adelante.

Por tltimo, es importante notar que la autora presenta la casa como una
metéfora de la sociedad: presenta una serie arbitraria de objetos y reglas (como
arbitrarias son las normas sociales) cuyo orden se busca preservar y en el que no
se debe hurgar. Al remover las cosas, la narradora encuentra a las mujercitas,
quienes demuestran que otros érdenes son posibles, y, a pesar de su masifica-
cién, las trata como una minoria (como las mujeres son una mayoria minoriza-
da y vulnerable en la sociedad)* y las deshumaniza, extermindndolas como in-
sectos rastreros. La narradora reproduce la violencia hacia las mujercitas tal y
como sobre ella reproducen la violencia su madre y la sociedad.

El segundo elemento fantastico son las mujercitas, quienes van a desa-
fiar las concepciones de la narradora y reconfigurar la nocién de guerra soste-
nida en el cuento. Es en la casa, espacio de reproduccién de las normas hege-
monicas de género, donde se descubre a las mujercitas, quienes desafian lo
que se espera de la mujer. Cuando la narradora ve a la primera mujercita, la
describe como «una pequefia mujer salvaje» (Rodriguez Pappe, 2019: 100); sin
embargo, cuando descubre cémo viven bajo el sillén, describe a esta comuni-
dad como una «civilizaciéon de diminutas mujeres haciendo su vida» (Rodri-
guez Pappe, 2019: 100). La autora juega aqui con los conceptos de civilizacién
y barbarie para ilustrar el cambio de opinién de la narradora y para enfatizar
que la comunidad de mujercitas no se trata de una masificaciéon de criaturas

3 Rita Segato, en La guerra contra las mujeres, explica que en nuestra sociedad existe una separacion dual
y jerarquizada de espacios: por un lado, «el espacio ptiblico, habitado por los hombres con sus tareas, la
politica y la intermediacién (los negocios, la parlamentacién y la guerra)» y, por el otro, «el espacio domés-
tico, habitado por las mujeres, las familias» (2016: 93). Esta es la separacién que vemos entre los espacios
de los hermanos en el cuento, relacionada con tépicos particulares (por ejemplo, la guerra con el espacio
de los varones, de ahi el lenguaje militar usado por Gorodischer en «conquista de espacios»).

4 Judith Butler, teorizando sobre la precariedad y vulnerabilidad, explica: «there is the fact as well
that women and minorities, including sexual minorities, are, as a community, subjected to violence,
exposed to its possibility, if not its realization» (2004: 20). En el cuento, Rodriguez Pappe captura este
hecho en escala representandolo en el trato a las mujercitas.

Brumal, vol. XIIL, n.° 2 (otofio /autumn, 2025)

333



Karla Cabrera

334

imposibles, sino de una organizacién armoniosa de mujeres que sostienen
otro modo de ser. La narradora encuentra bajo el sillén un gineceo: solo mu-
jeres compartiendo juntas, sin hijos ni embarazos, «todas jévenes y magras»
(Rodriguez Pappe, 2019: 101). Es una utopia femenina de sororidad y recipro-
cidad, en la que las mujeres se cuidan entre si, fuman tranquilamente y «otras
se trenzaban en guerras de placer lamiéndose el sexo y los pechos por turnos,
mientras se mordian los dedos de sus mintisculas manitos y emitian agudos
gemidos de gozo» (Rodriguez Pappe, 2019: 100), disfrutando sin pudor o ver-
giienza. En esta sociedad, el placer femenino no es un tabt ni un acto hiper-
sexualizado.

En un primer momento, la protagonista las encuentra «bastante hedo-
nistas por no decir indecentes» (Rodriguez Pappe, 2019: 101), guiada por la
moral tradicional, pero cambia de opinién y las mujercitas se revelan como
una representacion de sus deseos internos. Después de ver a la mujercita y no
sorprenderse demasiado, al descubrir el gineceo bajo el sofd, la protagonista
exclama que es «tal como [se] lo habia imaginado» (Rodriguez Pappe, 2019:
100), como si fuera una idea —o deseo— cultivado tal vez desde la infancia.
Segun Jackson, «[t]he relation of self to other is mediated through desire, and
fantastic narratives (...) tell of various versions of that desire, usually in trans-
gressive forms» (1981: 51), o, como explicaba Todorov, lo describen en «sus
diferentes transformaciones o, si se prefiere, sus perversiones» (1972: 165).
Asf, las mujercitas del cuento son una transformacién del deseo de la protago-
nista, quien, si bien primero se enfrenta a ellas (y su deseo) e intenta eliminar-
las para que no interrumpan su limpieza, luego las deja organizarse y estable-
cer su «nueva colonia» (Rodriguez Pappe, 2019: 103).

Asimismo, junto a esta transformacién vemos la de laidea de guerra. La
guerra es primero presentada como un motivo masculino. Luego, como moti-
vo femenino, la limpieza se describe como una guerra (con la escoba como
arma y peleando contra las mujercitas que la interrumpian) y, con la aparicién
de las mujercitas, la guerra pasa a relacionarse con el placer. El «grito de ale-
gria euférica» (Rodriguez Pappe, 2019: 99) de la primera mujercita es pérrafos
después enunciado «grito de guerra» (2019: 100). El disfrute sin pudor de la
sexualidad femenina es descrito como «guerras de placer» (Rodriguez Pappe,
2019: 100). Es decir, las mujercitas evitan que la «guerra femenina» se vincule
a la inmanencia eterna de la limpieza; actividad que, segtin Simone de Beau-
voir, es semejante al suplicio de Sisifo: «El ama de casa se desgasta corriendo
sin moverse de su sitio; no hace nada; simplemente perpetda el presente»
(2015: 579). La guerra vuelve a ser mencionada por Joaquin: «Los hombres

Brumal, vol. XIIL, n.° 2 (otofio /autumn, 2025)



Reescritura e intertextualidad en «Pequenias mujercitas» de Solange Rodriguez Pappe

somos para las mujeres un motivo mds para su guerra, y no: yo me niego a ese
juego» (Rodriguez Pappe, 2019: 102). El defiende sus infidelidades como una
resistencia a la «guerra femenina». Sin embargo, con una mujercita picandole
las rodillas y ahora alineada con su deseo, la narradora piensa: «Si que era
miserable Joaquin, que habia vuelto a la infidelidad contumaz una postura fi-
loséfica. Lo pensé, no lo dije. Mds bien le sonref con un gesto muy parecido a
la complacencia. Tal como lo hacia mamd» (Rodriguez Pappe, 2019: 102). Per-
forma la reaccién esperada, pero no es lo que siente. Finalmente, con el desen-
lace del cuento, la guerra encuentra su dltima significaciéon: la venganza.
Cuando Joaquin se acuesta en el sillon, «las pequefias mujercitas sobrevivien-
tes se agrupaban en el suelo y armaban una estrategia de defensa» (Rodriguez
Pappe, 2019: 102-103). Rodriguez Pappe convierte la «guerra femenina» en
una venganza fantdstica y sorora, de unas ahora «despelucadas y feroces» mu-
jercitas (2019: 103), contra el desvergonzado hombre infiel.

3. LA INTERTEXTUALIDAD Y REESCRITURA COMO ESTRATEGIA DE RESISTENCIA

En tercer lugar, la autora establece relaciones intertextuales con «Casa
tomada», de Julio Cortazar, y la «Parte I: viaje a Liliput» de Los viajes de Gulli-
ver, de Jonathan Swift, como estrategia de resistencia a la violencia a través de
su resignificacion irénica. Genette define la intertextualidad como «una rela-
cién de copresencia entre dos 0 mds textos» (1989: 10), la cual «une un texto B
(que llamaré hipertexto) a un texto anterior A (al que llamaré hipotexto)» (1989:
14). Primero, vale la pena mencionar brevemente que el titulo del cuento «Pe-
quefias mujercitas» también establece un juego intertextual con el titulo de
Little Women (1868), de Louisa May Alcott, novela donde se reproducen (en
Meg, Beth y Amy) y se desafian (en Jo y Laurie) los roles de género. Esta rela-
cién entre ambos textos se da para ironizar el contraste entre las mujercitas de
Alcott, desarrollandose y encajando en una sociedad puritana decimondnica,
versus las de Rodriguez Pappe, que enfatizan el deseo sexual femenino y son
absolutamente imposibles de encajar en la sociedad. Esta referencia anticipa
la ironia en las relaciones intertextuales anteriormente mencionadas.

Segun Linda Hutcheon, la ironia se compone de «dynamic and plural
relations among the text or utterance (and its context), the so-called ironist,
the interpreter, and the circumstances surrounding the discursive situation»
(1995: 11). En este caso, el texto es «Pequefias mujercitas» (y su contexto, la
denuncia de la violencia de género), la ironista es Rodriguez Pappe, la intér-

Brumal, vol. XIIL, n.° 2 (otofio /autumn, 2025)

335



Karla Cabrera

336

prete es la lectora y las circunstancias son las relaciones intertextuales como
marco para la ironfa. «[Irony] happens in the space between (and including)
the said and the unsaid» (Hutcheon, 1995: 12), siendo «lo dicho» el significado
literal y «lo no dicho», el ir6nico. La interpretacién irénica es personal a cada
lectora, es el significado propio que cada una dard al relacionar «lo dicho» (las
referencias intertextuales implicitas en el cuento en un nuevo contexto) con
«lo no dicho» (las referencias en su contexto original, en los hipotextos).

3.1. Intertextualidad y resignificacion de los «liliputienses» de Swift

En cuanto a los hipotextos que mencioné primero, probablemente la
relacién con el texto de Swift sea la méds evidente, pues los «liliputienses» son
los seres antropomérficos pequefios por excelencia. Las mujercitas y los lilipu-
tienses —«una criatura humana cuya altura no llegaba a seis pulgadas, con
arco y flecha en las manos y carcaj a la espalda» (Swift, 1943)— comparten
varias caracteristicas que permiten reconocer la intertextualidad: presentan
escaso tamario, llevan flechas como sus armas, son representados como una
otredad y resultan altamente vulnerables en comparacién con otros persona-
jes. Sin embargo, tienen dos diferencias a través de las cuales Rodriguez Pap-
pe plantea su resignificacién (y la ironfa): primero, los liliputienses sirven a
Gulliver en la historia, mientras las mujercitas se sirven del cuerpo de Joaquin
(el equivalente a Gulliver); segundo, los liliputienses viven en una sociedad
claramente jerarquizada, calificados como ciudadanos de tacones altos y ba-
jos, y encabezados por un emperador, mientras la comunidad de las mujerci-
tas se muestra horizontal y reciproca. Ambas diferencias opuestas invitan a la
interpretacion irénica de las relaciones intertextuales.

Estas «liliputienses» no son subordinadas, hecho resaltado cuando Joa-
quin pasa de «conquistador» a «conquistado».> Atin mds, esto se ve poten-
ciado al tener en cuenta la relacién intertextual con Gulliver, pues no sabemos
si las mujercitas al final dejaran libre a Joaquin como hicieron los liliputienses
luego de capturar a Gulliver. Es justamente esa incertidumbre sobre el poten-
cial final tragico de Joaquin el que enfatiza el poder de las mujercitas. «Power
corresponds to the human ability not just to act but to act in concert. Power is
never the property of an individual; it belongs to a group and remains in exis-

5 Rodriguez Pappe crea aqui una ironfa de situacién, categoria definida por Pierre Schoentjes en La
poética de la ironia como «la yuxtaposicién de dos elementos contradictorios» (2003: 145).

Brumal, vol. XIIL, n.° 2 (otofio /autumn, 2025)



Reescritura e intertextualidad en «Pequenias mujercitas» de Solange Rodriguez Pappe

tence only so long as the group keeps together»,® explica Arendt (1970: 44)
sobre el poder. La nocién de poder que presenta Rodriguez Pappe no solo
coincide con la de Arendt en cuanto que ambas resaltan que le pertenece a
una comunidad, sino que también la reconocen como una «habilidad huma-
na». Las mujercitas no son reproducciones del eterno femenino y —al poder
actuar y no ser limitadas a estereotipos— tienen la condicién humana que le
fue violentamente negada a la narradora.

3.2. Intertextualidad y resignificacion de la «casa tomada» de Cortdzar

La relacién intertextual con «Casa tomada» puede ser mds sutil, pero es
incluso mds importante en la estrategia. La principal caracteristica que compar-
ten ambos cuentos, y que permite identificar la intertextualidad, es la casa si-
niestra: la del cuento de Cortazar estd «tomada» por alguna fuerza inexplicada
(expresada mediante sonidos) y contra la cual los personajes no se resisten:
«Han tomado la parte del fondo», dice el hermano, y su hermana responde
«tendremos que vivir en este lado» (2004: 109). La casa en «Pequefias mujerci-
tas» estd «tomada» por las cosas acumuladas por los padres, mas no por las
mujercitas, quienes solo viven alli. Con esto, Rodriguez Pappe aclara cudl es la
verdadera amenaza: la violencia de los mandatos sociales, no las mujercitas ni
lo fantdstico, que ayudardn a la narradora a reconocer la violencia y liberarse de
ella. En ese sentido, la autora usa la ironia en su funcién constructiva —funcién
que Hutcheon explica como aquella que «would target the system itself, of
which the ironist was also a part» (1995: 16)—. Antes de reconocerla, la violen-
cia es invisible, pero el elemento fantdstico hace que la narradora la cuestione al
transgredir este la norma —«the unsaid and the unseen of culture: that which
has been silenced, made invisible, covered over and made “absent”», en pala-
bras de Jackson (1981: 4) sobre aquello que fractura el elemento fantdstico—.

Otro elemento intertextual recuperado por la autora es la pareja de her-
manos, quienes estdn solos en la casa (con los elementos fantdsticos), cuya
relacién marca la resignificacién planteada. En «Casa tomada» tenemos un
par de hermanos complices y cercanos: viven juntos, reconociendo las rutinas
del otro solo por los sonidos —«Nos ofamos respirar, toser, presentfamos el
ademan que conduce a la llave del velador, los mutuos y frecuentes insom-
nios» (Cortdzar, 2004: 110)— y compartiendo las labores del hogar equitativa-

6 El énfasis es del original.

Brumal, vol. XIIL, n.° 2 (otofio /autumn, 2025)

337



338

Karla Cabrera

mente. Esta pareja forma un «nosotros» que no observamos en los hermanos
de «Pequefias mujercitas», donde la narradora estd atrapada en la otredad,
subordinada con respecto a Joaquin. En esta oposicién surge nuevamente la
funcién constructiva de la ironfa al denunciar la perjudicial subordinacién,
normal en el sistema patriarcal.” La relacion desigual entre Joaquin y la na-
rradora, y la actitud de este hacia las mujeres impide la complicidad fraterna
y genera ira en la narradora. Ella describe al Joaquin dormido mientras las
mujercitas exploran su cuerpo: «El exhibfa una desparpajada sonrisa de pla-
cer que venia desde el fondo de su cerebro de varén satisfecho. Senti un fasti-
dio profundo» (Rodriguez Pappe, 2019: 103). Estd harta de la actitud machista
de su hermano. Aqui surge su deseo de venganza, el cual serd llevado a cabo
por las mujercitas (es decir, en complicidad con el elemento fantdstico).

En esa linea, el final de «Pequefias mujercitas» donde se da la venganza
es diametralmente opuesto al de «Casa tomada», donde los hermanos descu-
bren que su parte de la casa ha sido tomada, huyen juntos, enfatizando su
complicidad, y dejan lo extrafio encerrado en la casa. En «Pequefias mujerci-
tas» sucede lo opuesto: la narradora deja a Joaquin encerrado en la casa con lo
extrafio, las mujercitas llevando a cabo la venganza. Incluso, les deja la luz
encendida y le da un dltimo vistazo a su hermano, indefenso al estar incons-
ciente «mientras mas y mds mujercitas despelucadas y feroces llegaban a revi-
sar el estado de su nueva colonia» (Rodriguez Pappe, 2019: 103). La protago-
nista toma las llaves del auto de su hermano y cierra la puerta con «doble
llave atrancando la salida» (Rodriguez Pappe, 2019: 103), impidiendo un po-
sible escape y apropidndose de un objeto que le permitirfa explorar el espacio
publico, aquel que le fue negado y su hermano ha conquistado a sus anchas a
lo largo de su vida. Mediante la intertextualidad con Cortdzar, Rodriguez Pa-
ppe conduce la identificacién de la verdadera amenaza en el cuento e invita a
la lectora a interpretar la inesperada venganza con la que cierra la historia.

CONCLUSIONES
En «Pequefias mujercitas», Rodriguez Pappe sefiala la violencia en los

roles de género que restringen a la mujer a la inmanencia y la enfatiza me-
diante los elementos fantdsticos: la casa, desde donde se reproducen y res-

7 Hutcheon establece que la ironia puede usarse como estrategia: «irony has been seen as both a
rhetorical strategy and a political method that deconstructs and decenters patriarchal discourses» (1995:
30). Rodriguez Pappe presenta aqui un ejemplo de este uso.

Brumal, vol. XIIL, n.° 2 (otofio /autumn, 2025)



Reescritura e intertextualidad en «Pequenias mujercitas» de Solange Rodriguez Pappe

guardan los roles, y las mujercitas, que desaffan las concepciones de la narra-
dora y representan sus deseos (y la hacen consciente de ellos). Las mujercitas
son criaturas imposibles: rompen con las leyes fisicas, sociales y morales de la
sociedad y la perturban. Jackson indica lo siguiente: «fantastic literature
points to or suggests the basis upon which cultural order rests, for it opens up,
for a brief moment, on to disorder, on to illegality, on to that which lies outsi-
de the law, that which is outside dominant value systems» (1981: 4). En este
cuento, las mujercitas cumplen ese rol de «ilegalidad» y, ajenas a la norma,
permiten cuestionarla como verdad absoluta al mostrar otro orden posible.

Asimismo, las relaciones intertextuales irénicas con «Casa tomada» y
la primera parte de Los viajes de Gulliver que la autora plantea en su estrategia
de resistencia son precedidas por el breve juego intertextual entre «Pequefias
mujercitas» y Little Women que, al darse en el titulo,® nos predispone a inter-
pretar la ironia a través del cuento. Las relaciones intertextuales con los hipo-
textos de Cortdzar y Swift intervienen la interpretacién del cuento al permitir
a las lectoras recordar los tépicos de los hipotextos (la casa tomada, los herma-
nos y la escena final del cuento; asi como los liliputienses y Gulliver) y luego
reconocerlos resignificados irénicamente en el cuento de Rodriguez Pappe (la
casa tomada por los arbitrarios mandatos de género, las experiencias de vida
diametralmente opuestas entre los hermanos y la potencial venganza final; las
mujercitas que en su unidad y humanidad mantienen su poder, y el conquis-
tador conquistado, Joaquin).

Esta resignificacién corresponde a un juego parddico que David Roas,
en su estudio Tras los limites de lo real, reconoce como comun en la literatura
fantédstica posmoderna: «gracias al juego parddico (necesariamente intertex-
tual), muchos de estos relatos se estructuran mediante un inteligente juego
con los tépicos destinado a trastocar las expectativas del lector suscitadas por
el conocimiento de tales tépicos» (2011: 175). Jugando con las expectativas de
lectura entre ambos significados, el original y el reescrito, la autora impulsa a
sus lectoras a crear un tercero, propio, que se construye en la interpretacion
afectiva de la resignificacion, y aquf se activa la estrategia de resistencia a la
violencia de Rodriguez Pappe: revelar cémo opera la violencia sistémica y
cuestionarla, desde cada experiencia individual de lectura y desde los afectos
de cada lectora. Como sefiala ZiZek, es la violencia sistémica la que contiene
«nuestros esfuerzos para luchar contra ella y promover la tolerancia» (2009:
9): es invisible y al hablar de violencia nos enfocamos en la subjetiva, visible.

8 «Los elementos periféricos al texto pueden revelar la intencién irénica», sefiala Schoentjes (2003:
150), y asi es como vemos que Rodriguez Pappe revela el tono irénico de su cuento.

Brumal, vol. XIIL, n.° 2 (otofio /autumn, 2025)

339



Karla Cabrera

340

Con la resignificacién irénica que permite la intertextualidad, Rodriguez Pap-
pe logra escabullirse a través de la ruptura creada por lo fantdstico, resistien-
do a la violencia invisible, ahora descubierta.

BIBLIOGRAFIiA

ARrenDT, Hannah (1970): On Violence, Harcourt, Nueva York.

— (2009): La condicién humana, Paidds, Buenos Aires.

DE BEAUVOIR, Simone (2015): El segundo sexo, trad. Alicia Martorell, Cdtedra/Universitat
de Valencia, Madrid / Valencia.

BurtLer, Judith (1997): Excitable Speech: A Politics of the Performative, Routledge, Nueva
York.

— (2004): Precarious Life: The Powers of Mourning and Violence, Verso, Londres, Nueva
York.

CORTAZAR, Julio (2004): Cuentos completos, 1 (1945-1966), Alfaguara, Madrid.

GENETTE, Gérard. (1989): Palimpsestos. La literatura en segundo grado, trad. Celia Ferndn-
dez Prieto, Taurus, Madrid.

GILBERT, Sandra M., y Susan Gusar (2000): The Madwoman in the Attic: The Woman Writer
and the Nineteenth-Century Literary Imagination, Yale University Press, New Haven.

HurcHeoN, Linda (1995): Irony’s Edge: The Theory and Politics of Irony, Routledge, Londres.

Jackson, Rosemary (1981): Fantasy: The Literature of Subversion, Methuen, Londres.

Roas, David. (2011): Tras los limites de lo real. Una definicién de lo fantdstico, Pdginas de
Espuma, Madrid.

RoDRIGUEZ PaPPE, Solange (2019): «Pequefias mujercitas», en Teresa Lépez-Pellisa y Ri-
card Ruiz Garzén (eds.), Insélitas. Narradoras de lo fantdstico en Latinoamérica y
Espaiia, Paginas de Espuma, Madrid, pp. 99-103.

ScHOENTJES, Pierre (2003): La poética de la ironia, trad. Dolores Mascarell, Cdtedra, Madrid.

SEGATO, Rita Laura (2016): La guerra contra las mujeres, Traficantes de Suefios, Madrid.

Swiet, Jonathan (1943): Viajes de Gulliver, Espasa-Calpe, Buenos Aires. Disponible en:
https:/ / www.cervantesvirtual.com/obra-visor/ viajes-de-gulliver--0 / html.
[Edicion electréonica de Cervantes Virtual]

Toporov, Tzvetan (1972): Introduccion a la literatura fantdstica, trad. Silvia Delpy, Tiem-
po Contempordneo, Buenos Aires.

ZI7EK, Slavoj (2009): Sobre la violencia: seis reflexiones marginales, trad. Antonio José An-
ton Ferndndez, Paidés, Buenos Aires.

Brumal, vol. XIIL, n.° 2 (otofio /autumn, 2025)



