
Spiegel der Letteren 67 (1), 1-23. doi: 10.2143/SDL.67.1.3294575
© 2025 by Spiegel der Letteren. All rights reserved.

DE MULTIRELIGIEUZE WERELD 
IN SEGHELIJN VAN JHERUSALEM

Edwin de Vette*

Abstract – Seghelijn van Jherusalem is an epic text from the fourteenth century, set in a multi
religious world at the beginning of the Christian era. The protagonist, Seghelijn, encounters 
many non-Christian characters throughout the narrative. These non-Christians play a 
crucial role in the numerous twists and turns in Seghelijn’s life, which is dedicated to 
strengthen Christianity. This article examines the differences and similarities between the 
non-Christian characters and Seghelijn, and also highlights the distinctions among the 
non-Christians in the story. By approaching the concept of ‘otherness’ in this manner, 
it becomes evident that the non-Christian characters in the Seghelijn are portrayed with much 
more nuance than previous research has suggested. This opens up space for a new interpreta-
tion that departs from the conventional assumption that the Seghelijn is an expression of 
crusade ideology.

Representaties van niet-christelijke en niet-Europese culturen in westerse 
middeleeuwse literatuur staan al geruime tijd in de belangstelling van de 
internationale mediëvistiek.1 In het onderzoek naar Middelnederlandse 
teksten heeft de ‘andersheid’ die deze representaties oproepen nog niet veel 
aandacht gekregen.2 Toch is er voor onderzoek naar andersheid geen sprake 
van een gebrek aan overgeleverde Middelnederlandse teksten. Binnen dit 
corpus biedt de Seghelijn van Jherusalem zeer goede onderzoeksmogelijk
heden vanwege de grote en gevarieerde hoeveelheid niet-christelijke en niet-
Europese personages. De Seghelijn is een levensverhaal dat begint voordat 
de gelijknamige protagonist wordt geboren en eindigt met zijn dood. 
Het veertiende-eeuwse publiek uit de Lage Landen kreeg via de tekst een 
beeld van een andere tijd en een andere regio. Tegen deze achtergrond 

* Dit artikel is onderdeel van het promotieonderzoek ‘Saracenen in de middeleeuwse lite-
ratuur van de Lage Landen’. Dit promotieonderzoek is geheel gefinancierd door het NWO 
met een Promotiebeurs voor leraren, dossiernummer 023.0I7.041. Adresgegevens: Edwin 
de Vette, Leiden University Centre for the Arts in Society, postbus 9515, 2300 RA Leiden, 
e.de.vette@hum.leidenuniv.nl. Met dank aan Geert Claassens, de redactieleden en reviewers 
voor hun waardevolle commentaar bij een eerdere versie van dit artikel.

1 Zie de inleiding in Goetz & Wood 2021 voor een uitgebreide status quaestionis.
2 Een overzicht van het onderzoek naar ‘andersheid’ in Middelnederlandse teksten 

beschrijf ik in De Vette 2023. Recente inzichten over ‘andersheid’ uit de internationale 
mediëvistiek heb ik eerder in mijn promotieonderzoek toegepast op twee Middelnederlandse 
teksten: de Roman van Limborch (De Vette 2023) en Der IX quaesten (De Vette 2024).



2	 EDWIN DE VETTE

wordt verteld over de ridder Seghelijn die in een multireligieuze omgeving 
door God uitverkoren is om het christendom te versterken. 

Ondanks de aanzienlijke ruimte die ontmoetingen tussen Seghelijn en 
niet-christenen innemen in de tekst, zijn deze slechts beperkt betrokken bij 
de interpretatie van de Seghelijn. In het onderzoek naar de Seghelijn over-
heerst de opvatting dat het verhaal een vertolking is van kruistochtideologie. 
Tot nu toe is de aandacht voornamelijk gericht geweest op de vijandelijke 
ontmoetingen tussen Seghelijn en niet-christenen (Janssens 1988, 165-168). 
Claassens (1991) bespreekt mogelijke relaties tussen de Seghelijn en middel
eeuwse kruistvaartideologie en -literatuur. Voor hem zijn de conflicten 
van Seghelijn met niet-christenen voorbeelden van ‘ridderlijk geweld [dat] 
dient ingezet te worden ten bate van het geloof en de Kerk, ter bestraffing 
van zondaars en tegen de ongelovigen, wat heel herkenbaar is als het kruis
tochtideaal’ (Claassens 2004, 49, met verwijzing naar Claassens 1991). 
Niet-christelijke personages blijken echter verantwoordelijk te zijn voor 
allerlei cruciale wendingen in Seghelijns leven waarbij associaties met 
kruisvaartmotieven niet aan de orde zijn. Bovendien zijn niet alle interreli-
gieuze en interculturele ontmoetingen in de Seghelijn vijandelijk.

In dit artikel benader ik op bredere wijze dan voorheen het multireligieuze 
binnen de Seghelijn. Voortbouwend op recente inzichten uit de internatio-
nale mediëvistiek, wil ik laten zien dat door het inventariseren en analyseren 
van de multireligieuze aspecten een nieuwe benadering van de tekst mogelijk 
is. Hiermee trek ik de relatie met kruistochtideologie in twijfel.

Voordat ik het multireligieuze in de Seghelijn bespreek, zal ik na een 
korte introductie van de Seghelijn ingaan op welke benadering van anders-
heid gangbaar is in de internationale mediëvistiek. Daarna zal ik aan de 
hand van een samenvatting duidelijk maken welke verhaalelementen gesi-
tueerd zijn in een multireligieuze ruimte en het biografische karakter van 
het verhaal bespreken. Vervolgens analyseer ik hoe de verteller zijn publiek 
informeert over niet-christelijke personages en besteed ik aandacht aan de 
rol die zij in het verhaal spelen. Ten slotte laat ik zien welke verhaalthema’s 
uitgelicht worden door het multireligieuze aspect van de Seghelijn centraal 
te stellen. 

De Seghelijn is een Middelnederlandse epische tekst uit de veertiende 
eeuw (zie Claassens 1993 voor een introductie). De tekst wordt op zijn 
vroegst vermeld in de boekenlijst van de Gentse burger Jan Wasselins uit 
1389, waardoor men er gewoonlijk van uitgaat dat de tekst rond het midden 
van de veertiende eeuw werd geschreven (Caers & Kestemont 2011, 37). 
De complete Seghelijn is overgeleverd in een handschrift, ontstaan tussen 
1410 en 1415, en in verscheidene drukken (met behoud van de versvorm), 



	 DE MULTIRELIGIEUZE WERELD IN SEGHELIJN VAN JHERUSALEM� 3

die zijn verschenen tussen 1483/86 en 1540.3 De tekst heeft een omvang 
van bijna 12000 versregels en speelt zich af in de eerste eeuwen van het 
christendom.

Het is onzeker wie de tekst heeft geschreven. In de vroegst overgeleverde 
versies staat hierover niets vermeld. Vermeldingen van de auteursnaam ‘Loylate 
waert’ komen pas voor in de meeste van de bewaard gebleven Seghelijn- 
drukken vanaf 1511.4 In de proloog manifesteert zich een verteller, een ‘ick’ 
(vs. 10), die zich gesteund voelt door Maria om een verhaal te vertellen (vs. 
1-16).5 De verteller situeert het verhaal ten tijde van Helena van Constantino-
pel, die leefde tussen ca. 248 en ca. 329 na Christus.6 Zij was de moeder van 
de Romeinse keizer Constantijn en onder haar leiding werd het Heilige Kruis 
in de vierde eeuw na Christus teruggevonden.7 De verteller introduceert daar-
bij de dappere strijder Seghelijn, die een aandeel had in Helena’s expeditie: 

Want men in die kerke mach lesen
Hoe dat soete cruys was vonden

3 De meest recente editie (Van de Wijer 1983) neemt twee versies als uitgangspunt, res-
pectievelijk die uit het verzamelhandschrift Berlijn, Staatsbibliothek, Germ. Fol. 922 en die 
door Jacob Jacobszoon van der Meer is gedrukt in Delft tussen 1483 en 1486 (Incunabel 
Gent, UB BHSL.RES.1405). De redacties komen in beide grotendeels overeen (Van de Wijer 
1983, 62). Van de Wijer betoogt dat de twee overgeleverde tekstversies een goede represen-
tatie zijn van ‘wat ons aan Seghelijn-teksten doorheen de eeuwen is bewaard gebleven’ (Van 
de Wijer 1983, 61). Ik citeer de tekst naar het Berlijnse handschrift volgens de editie-Van de 
Wijer. Het gebruik van hoofdletters voor eigennamen heb ik bij de citaten aangepast aan de 
moderne spellingsnormen.

4 ‘Die dit dichte ende heeft bescreuen | Was gheheeten loylate waert.’ (Van de Wijer 1983, 
103-111 en 671). Over deze ‘Loylate waert’ is vooralsnog niets bekend.

5 De vindplaatsen van de citaten en referenties duid ik in de lopende tekst aan met 
nummers van de betreffende verzen tussen haakjes. Deze nummers corresponderen met de 
versregels in de tekst van het Berlijnse handschrift in editie-Van de Wijer uit 1983. Wanneer 
de incunabel die in de UB van Gent wordt bewaard relevante inhoudelijke verschillen ver-
toont met de tekst in het Berlijnse handschrift, vermeld ik in een voetnoot de corresponderende 
versnummers van deze incunabel, eveneens volgens Van de Wijer 1983. Aangezien in het hand-
schrift en in de incunabel uit Gent het einde van het verhaal ontbreekt, zal ik voor referenties 
en citaten in navolging van Van de Wijer uitgaan van de druk uit 1511 (ex. Den Haag, 
Koninklijke Bibliotheek, 227 A 4).

6 Over de periode waarin het verhaal zich afspeelt geeft de tekst verschillende, maar tegen-
strijdige aanwijzingen: de aanwezigheid van Helena impliceert dat het verhaal plaatsvindt in 
de vierde eeuw na Christus, terwijl de tekst uit de incunabel uit Gent vermeldt dat het verhaal 
zich dertig jaar na de dood van Christus afspeelt (Van de Wijer 1983, 1.g vs. 24-25). Het Ber-
lijnse handschrift heeft een minder precieze tijdsaanduiding en vermeldt ‘menich jaer’ in 
plaats van dertig jaar (Van de Wijer 1983, 1.b vs. 25-26). Globaal kunnen we zeggen dat 
Seghelijns leven gesitueerd is in de eerste eeuwen van het christendom.

7 Helena wordt in het oosters-orthodoxe en rooms-katholieke christendom als heilige ver-
eerd. Haar rol in de kruisvindingslegende is onder andere beschreven in de dertiende-eeuwse 
Legenda aurea en komt ook voor in de veertiende-eeuwse Middelnederlandse vertaling daarvan 
door Petrus Naghel (Berteloot, Claassens & Kuiper 2017).



4	 EDWIN DE VETTE

Daer God aen sterf doer onse sonden
Men seyt dat Heleyna vant
Het was waer, mer een vigant
Wasser mede een deghen fine
Van Iherusalem Segheliin (vs. 45-52)

Ondanks deze aankondiging in de proloog, komt de kruisvinding in het 
verhaal pas na ruim 8500 versregels ter sprake, wanneer Helena Seghelijn 
uitnodigt voor de expeditie om het Heilige Kruis te vinden:

[Helena vraagt:] Soete vrient Segheliin 
Wiltu mi ghehulpich siin 
Wj souden soeken gaen dat cruys 
Daer aen hinc die soete Ihesus
Ende bringhent hier in die stede (vs. 8552-8556)

In de lange tekst die hieraan voorafgaat, speelt de kruisvinding geen rol van 
betekenis. Wel nemen we kennis van de geboorte en jeugd van Seghelijn in 
Jeruzalem, zijn bewustwording van het christelijk geloof, zijn zwerftocht na 
het gedwongen vertrek uit deze stad en zijn aankomst in Rome. Een groot 
deel van deze tijd bevindt Seghelijn zich in een multireligieuze omgeving 
die voornamelijk bestaat uit een diverse populatie van niet-christenen. 

Benaderingen van andersheid

De multireligieuze wereld in de Seghelijn kent verschillende soorten niet-
christenen. Opmerkelijk is dat joden nauwelijks voorkomen als niet-chris-
telijke bewoners in de verhaalwereld.8 De niet-christenen in de Seghelijn 
worden vaak aangeduid met het woord ‘heiden’. Voor de niet-christelijke 
belegeraars van Rome gebruikt de verteller de naam ‘Barbaren’ en in andere 
situaties spreekt hij over ‘Saracenen’.9 Het is in de Seghelijn niet altijd dui-
delijk of Saracenen een bepaald soort niet-christenen zijn of dat de verteller 

8 Joden treden niet op als handelende personages en worden alleen genoemd wanneer het 
lijden van Christus ter sprake komt (vs. 1252 en 2580). In de Seghelijn is de typering van het 
personage ‘iudas makabeus soen’ (vs. 9913) opmerkelijk. Seghelijn spreekt dit personage aan 
als ‘here zarrasiin’ (vs. 10375) (Zie ook Kuiper 2024, lemma JUDAS 3). Dat is bijzonder, 
want als deze ‘iudas makabeus soen’ uit de Seghelijn een Saraceen is, is hij niet-christelijk en 
niet-joods. Zijn naam alludeert echter op de zoon van de joodse Judas Maccabeüs die bekend 
is uit de (apocriefe) Bijbeltekst 2 Makkabeeën en die vanaf omstreeks 1300 ook bekend stond 
als joodse held in de middeleeuwse Negen Besten-traditie (Van Anrooij 1997, 15). 

9 Zie voor verder gebruik van ‘Saraceen’ in Middelnederlandse verhalende teksten Kuiper 
(2024) lemma SARACEEN. 



	 DE MULTIRELIGIEUZE WERELD IN SEGHELIJN VAN JHERUSALEM� 5

de woorden ‘Saraceen’ en ‘heiden’ opvat als synoniemen.10 Met het woord 
‘Saraceen’ refereer ik in dit artikel uitsluitend aan personages die ook door 
de verteller zo worden genoemd. 

Het multireligieuze karakter van Seghelijns omgeving is beschreven van-
uit een christelijke invalshoek. Dit blijkt al aan het begin van de proloog 
wanneer de verteller zich de ondersteunde rol van de Heilige Maria realiseert. 
De christenen in de Seghelijn worden voorgesteld als een religieus homogene 
groepering; er wordt in de verhaalwereld geen onderscheid gemaakt tussen 
westerse en oosterse varianten van het christendom, die in de historische 
realiteit wel aanwezig waren. Voor de verteller zijn de niet-christenen op 
verschillende manieren ‘anders’ dan de christenen en dit maakt hij voor het 
publiek duidelijk door hun ‘andersheid’ te beschrijven.11 

De toepassing van het concept ‘andersheid’ is vooral gebruikelijk in de 
postkoloniale literatuurkritiek die zich richt op recentere periodes dan de 
middeleeuwen. Goetz en Wood (2021, 16-18) benadrukken dat concepten 
als ‘andersheid’ of de ‘ander’ in de mediëvistiek ook van toepassing kunnen 
zijn, zij het niet zonder nadere overweging: ‘Modern theories may certainly 
sharpen our minds and questions, but they can never simply be applied to 
former epochs without pertinent reflections and without being challenged 
(…)’ (Goetz & Wood 2021, 16).

De andersheid die in middeleeuwse teksten tot uitdrukking wordt gebracht, 
kan verband houden met politieke, etnische, sociale, religieuze, culturele en 
gendergerelateerde standpunten (Goetz & Wood 2021, p. 20). Daarbij kan 
de wijze waarop auteurs andersheid weergeven, variëren door opvattingen 
die gangbaar waren in zijn eigen tijd. In de Seghelijn beperkt de andersheid 
zich niet tot religie maar manifesteert zich ook op andere manieren. 

De verteller van de Seghelijn speelt een actieve rol in de wijze waarop hij de 
andersheid van niet-christelijke personages in beeld brengt. We zullen zien dat 
hij zich baseert op eigentijdse stereotiepe beelden van andersheid en deze 

10 Over deze aanduidingen van niet-christenen schrijft Clara Strijbosch (2015) dat in 
Middelnederlandse teksten niet altijd een betekenisvol onderscheid is gemaakt tussen heidenen, 
Saracenen, Barbaren en monsters. Over de Seghelijn schrijft ze: ‘It is doubtful if the author 
differentiated between heathens, Barbarians and Saracens. They play their usual roles as the 
opponents of Christian knights’ (Strijbosch 2015, 94). In de Seghelijn worden deze aandui-
dingen inderdaad voornamelijk gebruikt bij vijandige niet-christenen. Bij personages die 
aanvankelijk niet-christelijk zijn, maar zich laten bekeren, gebruikt de verteller de aanduiding 
‘Saraceen’ of ‘heiden’ namelijk niet.

11 Ik refereer met de ‘ander’, ‘andersheid’ en ‘othering’ vooral aan de concepten ‘the other’, 
‘otherness’ en ‘alterity’ en ‘othering’ zoals die gebruikt worden in de postkoloniale literatuur-
wetenschap en beschreven zijn in Ashcroft, Griffiths & Tiffin 2014. Vanwege de leesbaarheid 
gebruik ik waar mogelijk de Nederlandse vertalingen, dus de ‘ander’ (the other) en ‘andersheid’ 
(alterity en otherness). Voor ‘othering’ is geen Nederlands woord beschikbaar. 



6	 EDWIN DE VETTE

aanpast om ze te laten functioneren in het narratief. Met het oog op de analyse 
van de niet-christelijke personages in de Seghelijn is het belangrijk om uit te 
gaan van het gelaagde, ambivalente en dynamische karakter van de beschreven 
andersheid (Goetz & Wood 2021, 22). Het procedé waarmee schrijvers 
verschillen van het ‘andere’ ten opzichte van het ‘eigene’ benadrukken en uit-
vergroten, wordt ‘othering’ genoemd.12 De mate van othering in de Seghelijn 
is variabel. De verteller benadrukt in de Seghelijn namelijk niet alleen de 
verschillen tussen Seghelijn en de niet-christenen, maar laat soms ook zien 
dat Seghelijn en zijn niet-christelijke tegenspelers op elkaar lijken.

De analyse is daarom niet alleen gericht op othering. Het samenspel van 
het andere en het eigene én de combinatie van stereotiepe en unieke ken-
merken waarmee niet-christenen worden gerepresenteerd trekt al langer de 
aandacht van onderzoekers van Frans-, Duits-, en Engelstalige middeleeuwse 
ridderepiek.13 In navolging van Siobhan Bly Calkin ga ik in mijn analyse 
uit van drie invalshoeken om de niet-christelijke personages te beschouwen: 
‘sameness, differentiation and difference’.14 Door deze drie invalshoeken 
te gebruiken, kan ik voorkomen dat ik mij uitsluitend op de andersheid van 
de niet-christelijke personages richt of dat ik de variaties in de representaties 
uit het oog verlies.

Verhaalelementen met een multireligieus karakter

De Seghelijn bevat naast passages waarin het leven en de daden van Seghelijn 
gepaard gaan met interreligieuze ontmoetingen, ook verhaalgedeelten waarin 
het multireligieuze aspect geen rol van betekenis speelt.15 Voor de hedendaagse 
lezer is de samenhang tussen deze uiteenlopende verhaalelementen lastig te 
doorgronden.16 Desondanks komt Geert Claassens – zij het met het nodige 
voorbehoud – tot een interpretatie van de Seghelijn. Hij ziet ‘Seghelijns tocht 
door de wereld op weg naar het eeuwige leven er een van het vinden van 
een balans tussen de goddelijke almacht en voorbeschikking enerzijds en de 

12 Zie voor uitgebreidere informatie over het begrip ‘othering’ ook De Vette 2023, 191-192.
13 Onder anderen Tolan 2002 en 2019, Ailes 2012, Edgington 2012, Huot 2008, Classen 

2006, Akbari 2009 en Bly Calkin 2005.
14 Bly Calkin (2005) gebruikt deze drie invalshoeken in diverse teksten in het Auchinleck-

handschrift om aan te tonen hoe het optreden van de niet-christelijke personages bijdraagt aan 
de karakterisering van de christelijke protagonisten. Vervolgens betoogt zij met haar analyse ook 
hoe het optreden van niet-christelijke personages in de teksten van het Auchinleck-handschrift 
indirect ook bijdraagt aan de identiteitsvorming van het veertiende-eeuwse Engelse publiek.

15 Claassens (2009) geeft een uitgebreide samenvatting van de complete Seghelijn.
16 Volgens Claassens is in het onderzoek ‘het laatste woord over deze bijzondere roman 

[dan ook] nog (lang?) niet gezegd’ (Claassens 2012, 212).



	 DE MULTIRELIGIEUZE WERELD IN SEGHELIJN VAN JHERUSALEM� 7

inbreng van zijn eigen vrije wil anderzijds: Seghelijn moet leren zich te schik-
ken naar de wil van God en wel uit overtuiging’.17 Claassens baseert deze 
interpretatie echter op analyse van verhaalelementen waarin niet-christenen 
afwezig zijn.18 In het onderstaande vestig ik daarom exclusief de aandacht op 
de verhaalelementen waarin het multireligieuze een rol speelt. 

Het verhaal begint in Jeruzalem ergens aan het begin van de christelijke 
jaartelling, waar Seghelijn als kind zal opgroeien in een voornamelijk niet-
christelijk milieu. Seghelijn is de zoon van de Saraceense koning Prides en 
diens heimelijk christelijke vrouw Braffeleur. Een Saraceense astronoom 
voorspelt dat Seghelijn een bedreiging vormt voor de aanhangers van de 
Saraceense religie en zijn ouders zal doden.19 Prides wil zijn zoon bij de 
geboorte doden, maar Braffeleur vlucht en bevalt in het geheim. Seghelijn 
wordt gedoopt en drie christelijke profetessen geven hem drie doopgeschen-
ken: hij zal elk gevecht winnen, niemand zal Seghelijn iets kunnen weigeren 
als Seghelijn iemand aankijkt en de waarheid spreekt, en hij is verzekerd van 
toegang tot de hemel. De profetessen brengen hem vervolgens als anoniem 
pleegkind onder bij een Saraceens vissersgezin in Jeruzalem. Op school ont-
dekt hij zijn christelijk geloof.

Seghelijn krijgt ter zelfverdediging een roestig zwaard van zijn pleegvader. 
Zijn pleegvader beseft niet dat het zwaard ooit in het bezit was van Mozes 
en de apostel Petrus en de naam Rosenbrant heeft.20 De verteller noemt dit 
wapen het ‘sweert der heyligher kerken’ (vs. 859). 

Op vijftienjarige leeftijd komt Seghelijn als onbekende, maar getalen-
teerde kandidaat voor het ridderschap aan het hof van zijn vader. Bij zijn 
ridderslag weigert hij trouw te beloven aan Mamet en onthult hij zijn chris-
telijke overtuiging. Prides, onwetend dat Seghelijn zijn zoon is, probeert 
hem daarna tweemaal te doden. Seghelijn ontdekt samen met zijn moeder 

17 Claassens 1998, 49-50. Ook Raymond Harper (1999) gaat in op de balans die Seghelijn 
moet vinden tussen Gods wil en zijn vrije wil.

18 Claassens baseert deze interpretatie op analyse van de uitweidingen van theologische aard, 
zoals het uitvoerige religieuze vraag-en-antwoordspel tussen Seghelijn en de Zeven Vroeden 
van Rome (zijn zoons), de verhaallijn rond Florette of de uitgebreid beschreven martelingen 
van Gaurus. Zie verder over het vraag-en-antwoord met de Zeven Vroeden: Claassens 1998, 
voor de verhaallijn rond Florette: De Bundel 2002 en voor de martelingen van Gaurus: Claas-
sens 2004.

19 De tekst in het Berlijnse handschrift is hier niet helemaal consequent: in vs. 105-106 
voorspelt de astronoom alleen de dood van Prides, in vs. 2467 blijkt dat Seghelijn beide 
ouders zal doden. De incunabel uit Gent vermeldt bij de voorspelling van de astronoom wel 
al beide ouders (Van de Wijer, 4.g, vs. 112).

20 Het refereert aan het zwaard waarmee Petrus op Witte Donderdag het oor van Malchus 
afsloeg, omdat hij wilde voorkomen dat Jezus werd gevangen genomen. Dit voorval is beschre-
ven in de Bijbel: Johannes 18:10. Geert Claassens wees mij erop dat ‘Rosenbrant’ ‘zwaard om 
reuzen te bestrijden’ kan betekenen. 



8	 EDWIN DE VETTE

zijn ware identiteit als erfgenaam van het koninkrijk van Jeruzalem. Hij moet 
echter de stad verlaten, aangespoord door een engel die hem vertelt over de 
voorspelling dat hij zijn ouders zal doden.

Seghelijn ontmoet buiten Jeruzalem veel niet-christelijke personages, 
waarvan de religieuze identiteit vaak onbenoemd blijft. Als ridder helpt hij 
sommige niet-christenen, terwijl hij anderen bestrijdt. De niet-christenen 
waartegen hij vecht, worden heel uiteenlopend beschreven: van strijders 
die zonder al te veel informatie hun rol spelen, tot reuzen wier uiterlijk en 
gedrag gedetailleerd worden weergegeven. Een aantal door Seghelijn verslagen 
reuzen blijkt relieken te bezitten die verbonden zijn met het lijden van 
Christus. Onder meer door deze gewelddadige ontmoetingen met niet-
christenen verzamelt Seghelijn gaandeweg de gesel, het vat dat gal en edik 
bevatte, de doornenkroon, de drie spijkers waarmee Christus werd vastge-
nageld aan het kruis, en de speer (van Longinus). 

In de stad Oliferne verwekt Seghelijn zeven zonen bij evenveel heidense 
maagden.21 Het mishaagt God dat hij heeft geslapen met ongedoopte maag-
den en Seghelijn belandt door goddelijk ingrijpen in de kerker van de sultan 
van Babylon. Na vijftien jaar komt hij vrij en helpt hij Rome te bevrijden 
van Barbaren, waarna keizer Constantijn en vele Romeinen zich bekeren tot 
het christendom. Seghelijn trouwt met Florette, de dochter van de keizer. 
De verzamelde passierelieken krijgen een plaats in Rome.

Na de kerstening van Rome blijft Seghelijn interreligieuze ontmoetingen 
hebben. In de niet-christelijke stad Ysona bemachtigt hij onder leiding van 
Helena het Heilige Kruis. De heen- en terugreis tussen Rome en Ysona 
wordt wederom gekenmerkt door interactie met niet-christenen, waarbij 
Seghelijn ‘en passant’ ook de pot met balsem buitmaakt die werd gebruikt 
bij de graflegging van Christus. De geneeskrachtige werking van de passie-
relieken trekt christenen, maar ook niet-christenen naar Rome, waaronder 
Seghelijns ouders. Door een misverstand doodt Seghelijn zijn ouders, wat 
hem ertoe brengt zich vijftien jaar als kluizenaar terug te trekken. Bij zijn 
terugkeer wordt hij tot paus gewijd en hij sterft kort daarna.

21 Met dit zevental legt de verteller een relatie met de literaire traditie die in de twaalfde eeuw 
is ontstaan rond de Zeven Vroeden van Rome (Engels 1993, 377). De overlevering hiervan staat 
centraal in een internationaal onderzoeksproject waarin de context en de overlevering van de 
tekst van Centraal Azië tot IJsland onderzocht wordt (UNA EUROPA START Fonds). Binnen 
dit onderzoeksproject bereidt Rita Schlusemann (FU Berlin) een kritische geannoteerde editie 
voor van de Middelnederlandse rijmtekst van de Van den VII vroeden van binnen Rome, voorzien 
van een moderne Duitse vertaling van de verzen. Hiervan zal ook een online-editie verschijnen 
met een moderne Engelse vertaling. Ingrid Biesheuvel vertaalt het werk naar modern Nederlands 
en dit zal in een aparte editie verschijnen. De overgeleverde Middelnederlandse prozateksten 
over de Zeven Vroeden zal Schlusemann in een later stadium editeren.



	 DE MULTIRELIGIEUZE WERELD IN SEGHELIJN VAN JHERUSALEM� 9

De goddelijke sturing van Seghelijns leven

Met het overzicht van de verhaalelementen, waarin het multireligieuze een 
rol speelt, openbaart zich geen relatie met de kruistochtideologie. Allereerst 
is Jeruzalem alleen het startpunt van het verhaal en gaan Seghelijns omzwer-
vingen vanaf daar in westelijke richting.22 In plaats van de vestiging van 
christelijke macht in Jeruzalem zijn de overbrenging van een verzameling 
passierelieken naar Rome en de kerstening van deze stad de belangrijkste 
resultaten van Seghelijns interacties met niet-christenen.23 

Wel valt het biografische karakter van de tekst op. Seghelijns levensloop 
bevat volgens Claassens verschillende kenmerken van een heiligenleven 
(Claassens 2012, 200-206), hoewel Seghelijn in het verhaal niet expliciet als 
heilige wordt omschreven. Reeds vóór zijn geboorte blijkt dat hij uitverkoren 
is om zich op beslissende wijze in te zetten voor het christelijk geloof. In het 
verhaal wordt meer dan eens duidelijk dat Seghelijn ‘was Goeds ridder ver-
coren’ (vs. 3984). Deze uitverkorenheid staat al meteen centraal in de pas-
sage van Segelijns geboorte. De twee kruistekens die zich dan op Seghelijns 
huid vertonen, ‘waren teken principael, / dat dit kint was vercoren / te 
hoghen dingen ende geboren’ (vs. 260-262). Hoewel de verteller het niet 
letterlijk zegt, maakt hij impliciet duidelijk dat Seghelijn functioneert als een 
instrument in Gods handen en vertelt hij herhaaldelijk over de goddelijke 
betrokkenheid bij Seghelijns doen en laten.

Seghelijns inzet voor het christelijk geloof gaat gepaard met vijandelijke 
confrontaties met niet-christenen. Volgens Claassens dragen deze bij aan het 
hagiografische beeld van Seghelijn als strijder in dienst van God oftewel als 
‘warrior saint’ (Claassens 2012, 199). Seghelijns status als strijder in dienst 
van God valt niet te ontkennen. Door de voorspelling van de astronoom aan 
het Saraceense hof van Prides weten we al vroeg in het verhaal dat Seghelijn 
ten koste van de aanhangers van de Saraceense religie het christendom zal 
dienen. De religie of ‘wet’ van de Saracenen in de Seghelijn doet denken aan 
de fictieve (en incorrecte) representatie van de islam die gebruikelijk was in 

22 Hartmut Kugler (2001) beschrijft een vergelijkbare tendens in twaalfde- en dertiende-
eeuwse Middelhoogduitse epiek (Herzog Ernst, Parzifal, Jüngere Titurel en Reinfried van 
Braunschweig) waarin Jeruzalem narratologisch van minder belang is dan men in eerder onder-
zoek veronderstelde.

23 In een latere publicatie zal ik ingaan op de veertiende-eeuwse historische context van het 
belang van Rome als nieuw centrum van het christendom en het belang van de passierelieken-
verering. Deze thema’s manifesteren zich in de Seghelijn, maar houden ook verband met de 
religieus-culturele context van de dertiende en veertiende eeuw vanwege de opkomst van de 
persoonlijke devotie voor het lijden van Christus, de toename van bedevaarten naar Rome en 
de status van passiereliekenverzamelingen voor bepaalde religieuze en politieke machtscentra. 



10	 EDWIN DE VETTE

de contemporaine Middelnederlandse epiek, al krijgt de lezer verder in de 
tekst weinig inzicht in de religieuze overtuigingen of gewoonten van de 
Saraceense personages (zie ook De Vette 2023, 190). De astronoom doet de 
volgende voorspelling over de Saraceense gelovigen en over Seghelijns invloed 
op beide religies: 

In dien dat [kind] behoudt siin liif 
Het sal beide man ende wiif 
Crancken van onser wet 
Entie prophete was gheset
Int cruys sonder waen 
Dien salt te dienste staen
Ende doen al ons wet achter (vs. 99-105).24

Het ‘crancken’ (verzwakken) van aanhangers van het Saraceense geloof is 
niet het enige dat de verteller toedicht aan Seghelijn. De verteller stelt ook 
herhaaldelijk dat Seghelijn het christendom zal ‘sterken’, waarmee hij bedoelt 
dat Seghelijn de positie van het christendom zal versterken (en de Saracenen 
zal verzwakken).25 

Als Seghelijn is uitverkoren om de positie van het christendom te versterken, 
dan is het de vraag op ‘wie’ of op ‘wat’ deze ridder zijn strijdlust dan richt. 
Seghelijns ridderlijke inzet is niet uitsluitend gericht op de categorische 
bestrijding van alle niet-christenen. De analyse van de ‘sameness’, ‘difference’ 
en ‘differentation’ tussen de christelijke en niet-christelijke personages zal 
aantonen dat de multireligieuze verhaalwereld in de Seghelijn niet polair is: 
de verschillende religies staan immers niet altijd vijandig tegenover elkaar, 
en zeker niet als twee grote machtsblokken. 

De anderen en de onzen in de multireligieuze wereld van de Seghelijn

Vanwege Seghelijns rol in het versterken van het prille christendom is de 
multireligieuze wereld die de verteller oproept, ingebed in zijn weergave van 
deze tijd en ruimte. Dit blijkt al direct uit de proloog waar Seghelijns 
betrokkenheid bij Helena’s kruisvinding wordt genoemd. De steden Jeru-
zalem en Rome en alle gebieden daartussen presenteert de verteller als een 

24 De tekst van de incunabel uit Gent (Van de Wijer 1983 4.g vs.103-109) vermeldt in 
tegenstelling tot het overgeleverde handschrift niet alleen het ‘crencken’ van Saracenen, maar 
ook het ‘stercken’ van Seghelijns eigen (dus christelijke) religie. 

25 Zie voor ‘ster(c)ken’ in relatie met Seghelijns religieuze streven in handschrift B onder 
andere vs. 1285, 1759 en 2053 en 3816.



	 DE MULTIRELIGIEUZE WERELD IN SEGHELIJN VAN JHERUSALEM� 11

multireligieuze omgeving waarin het christendom niet de dominante religie 
is. Volgens Janssens bevatte het beeld van deze regio in het verleden ‘aan-
vaardbare reminscenties’ die voor het veertiende-eeuwse publiek van de 
Seghelijn te bevatten waren (1988, 166). Vergelijkbare beelden worden bij-
voorbeeld opgeroepen wanneer in Jan van Boendales eveneens veertiende-
eeuwse Jans teesteye de periode van het prille christendom wordt besproken: 
‘Doen kerstenheyt yrst began / Die keyser ende de heren nochtan / Bleven 
heyden ende quaet’ (Jans teesteye, vs. 540-542, in Snellaert 1869). Wouter, 
de lerende gesprekspartner in Jans teesteye, wordt duidelijk gemaakt dat 
sinds het prille begin van het christendom de christenheid voortdurend in 
aantal gelovigen en in oppervlakte is toegenomen (Kinable 1993, 135-136). 
Het publiek van de Seghelijn was mogelijk op de hoogte van dergelijke 
inzichten.26 Gezien de periode en de geografische ruimte waarin het verhaal 
zich afspeelt, zal men begrepen hebben dat het onvermijdelijk is dat Seghe-
lijn als christen vooral is omringd door niet-christenen.

De verteller suggereert dat Seghelijn in Jeruzalem door zijn omgeving als 
een ‘ander’ wordt gezien wanneer hij tussen niet-christenen opgroeit als 
christen; hij hoort dan immers bij een religieuze minderheid in Jeruzalem. 
De Saraceense dominantie van Seghelijns ouderlijke omgeving wordt voor-
gesteld als religieus en sociaal instabiel door in te zoomen op Braffeleur, de 
moeder van Seghelijn, die zich heimelijk aangetrokken voelt tot het chris-
tendom. Voor de verteller en het publiek is Seghelijn niet de ‘ander’, maar 
één van de ‘onzen’. De manier waarop het publiek kan meeleven met de 
christen Seghelijn in een multireligieuze situatie is vergelijkbaar met het effect 
dat wordt uitgelokt door sommige ‘vitae’ van vroegchristelijke heiligen.27 
Zijn bewustwording van religieuze andersheid in een voornamelijk niet-
christelijke omgeving is vergelijkbaar met de gebeurtenissen uit het levens-
verhaal van bijvoorbeeld Sint Joris. Net als Sint Joris kan Seghelijn zich – zeker 
in het begin – vrij bewegen in een wereld die gedomineerd wordt door een 
andere geloofsovertuiging.28

26 De boekenlijst van Jan Wasselins uit 1389 vermeldt naast de Seghelijn ook een exem-
plaar van Jans teesteye (Derolez & Victor 1994-2001, III, 120).

27 In deze verzameling hagiografieën overheersen de vele verhalen over heiligen ten tijde 
van het vroege christendom (Berteloot, Claassens & Kuiper 2017 en Mulder-Bakker & 
Carasso-Kok 1997, 30). De auteur kan hebben beschikt over de Latijnse Legenda aurea of de 
Middelnederlandse vertaling hiervan: de Gulden legende. De eerste Middelnederlandse vertaling 
van de Gulden legende dateert van rond 1357. Als de auteur van de Seghelijn hierover heeft 
beschikt, zou 1357 als terminus post quem van de tekst beschouwd kunnen worden.

28 De mogelijkheid om als christen te leven in een door niet-christenen gedomineerde 
wereld blijkt bijvoorbeeld ook uit Van sente Jorise martelere (Berteloot, Claassens & Kuiper 
2017).



12	 EDWIN DE VETTE

De houding van niet-christenen ten opzichte van christenen is ambivalent 
in de delen van het verhaal waarin niet-christenen overheersen. In het Jeru-
zalem van de Seghelijn is er enerzijds ruimte voor het christelijk geloof, wat 
blijkt uit het onderwijs dat Seghelijn als pleegkind krijgt. Toch keuren niet-
christenen in Jeruzalem het christelijk geloof expliciet af, wanneer religie ter 
sprake komt. Zijn Saraceense pleegouders halen Seghelijn van school wan-
neer ze achter het christelijk karakter van zijn scholing komen (vs. 480-488). 
Ook Seghelijns weigering om de riddereed te zweren op ‘Mamet’ (vs. 1571-
1577) wordt aan het hof aanvankelijk met tegenstrijdige reacties ontvangen, 
maar uiteindelijk overheerst ook bij Prides de afkeuring. 

De geloofsverschillen vormen echter geen belemmering voor het sociaal 
verkeer dat gericht is op de behoeftes in het dagelijks leven, beleefdheid en 
hulpvaardigheid. De relatieve ruimte die de Saracenen aan christenen als 
minderheid geven, hoeft geen correcte weergave van een historische realiteit 
te zijn, maar is wel functioneel in het verhaal. De verteller maakt hiermee 
namelijk aannemelijk dat Seghelijn ook als ‘ander’ kan opgroeien en gebruik 
kan maken van de ontwikkelingskansen in zijn geboortestreek. Hij mag 
dan wel uitverkoren zijn om de positie van het christendom te versterken 
en door God zijn bedeeld met uitzonderlijke gaven, Seghelijn is ook gewoon 
een mens en moet daarom een menselijke ontwikkeling doormaken in inter-
actie met niet-christenen. 

Met de multireligieuze situatie waarin Seghelijn zich bevindt en ontwik-
kelt als christen en ridder, geeft de verteller kortom een genuanceerd beeld 
van Jeruzalem en omstreken tijdens de eerste eeuwen van de christelijke 
jaartelling. Naast othering maakt hij echter ook gebruik van ‘sameness’ om 
de positie van Seghelijn ten opzichte van zijn niet-christelijke tegenspelers 
te karakteriseren.

Overeenkomsten tussen christenen en niet-christenen

Sommige eigenschappen van niet-christenen komen overeen met die van 
Seghelijn en andere christenen. Vanwege de multireligieuze situatie waarin 
Seghelijn opgroeit en volwassen wordt, is de interactie tussen hem en zijn 
directe omgeving immers niet gebaat bij een groot vertoon van andersheid 
dat de verhoudingen meteen op scherp zou zetten.

De verteller suggereert de ‘normaalheid’ van de niet-christenen uit Seghe
lijns nabije omgeving vooral door de beschrijving van hun gedrag. Zo laat 
hij Seghelijns pleegouders en Prides van een menselijke en voor het publiek 
herkenbare kant zien: ook deze niet-christenen hebben gevoelens (zoals 



	 DE MULTIRELIGIEUZE WERELD IN SEGHELIJN VAN JHERUSALEM� 13

liefde voor de partner en liefde voor kinderen) en zorgen om het bestaan.29 
Deze emoties en de familiale nabijheid rechtvaardigen ook Seghelijns gevoe-
lens van bezorgdheid en genegenheid voor hen.

Hoewel de situatie aan het hof in Jeruzalem voor Seghelijn uiteindelijk 
onhoudbaar wordt, wordt deze omgeving niet gerepresenteerd als een 
onleefbare ‘hel op aarde’. Het is immers de omgeving waarin Seghelijn heeft 
kunnen opgroeien tot een hulpvaardige en christelijke ridder. De verteller 
benadrukt in zijn representatie van deze regio niet uitsluitend de afstand 
tussen Seghelijn en de niet-christenen die daar leven.

De Saraceense hofcultuur in Jeruzalem en, later in het verhaal, in de stad 
Oliferne verschilt niet wezenlijk van de gewoontes en omgangsvormen die 
volgens contemporaine ridderepiek gangbaar waren aan christelijke hoven. 
In de Seghelijn zijn de Saraceense en christelijke ridderpraktijken grotendeels 
gelijk. Vrijwel hetzelfde zijn de opleiding van ridders en de riddereed, op de 
gelofte aan ‘Mamet’ na. Ook de intriges en de verraders die een rol spelen 
aan het hof van Jeruzalem zijn een bekend fenomeen aan christelijke hoven. 
De othering van de Saraceense hoven betreft vooral het religieuze aspect. 

Contacten met niet-christenen hoeven niet vijandig te verlopen en soms 
speelt de religieuze andersheid een geringe of zelfs helemaal geen rol. In som-
mige gevallen blijkt de religieuze identiteit van Seghelijns tegenspelers pas 
later. Ook werkt hij tijdens gevechten soms probleemloos samen met niet-
christenen.30 Zo verleent Seghelijn zijn gewapende steun in conflicten tussen 
twee niet-christelijke partijen, zoals bij de belegering van de steden Oliferne 
en Rome. Othering wordt in dergelijke passages niet ingezet om Seghelijns 
tegenspelers te karakteriseren. Om in de geest van Bly Calkin te spreken: in 
plaats van de ‘difference’ te benadrukken richt hij de aandacht op de ‘sameness’ 
van de omgangsnormen van deze personages en Seghelijn. De verschillende 
culturen delen sociale normen, waardoor de verteller de relatieve belangeloos-
heid van Seghelijns ridderlijke hulpvaardigheid aannemelijk kan maken. 

29 De verteller maakt met name van Prides een complex personage: hij is niet christelijk, 
maar wel hoofs en heeft herkenbare emoties (liefde, angst, verdriet over ontbreken van een 
erfopvolger). Ondanks dat hij zich bewust is van de dwingende invloed van de blik van Seghe
lijn, is hij niet volledig haatdragend naar hem (vs. 1583-1584). Tegelijkertijd is hij gevoelig 
voor de invloed van slechte hovelingen die Seghelijn het liefst dood zien. Aan het einde van 
het verhaal blijkt hij ook nog open te staan voor de wonderen van de christelijke passierelieken 
in de hoop op genezing van zijn ziekte. Zie Van de Wijer 1983, 661.

30 Dat blijkt onder andere uit de samenwerking van Seghelijn met de niet-christelijke 
Galopijn, de knecht in dienst van koning Oliferne om de belegeraars van de stad Oliferne 
aan te vallen om proviand voor de belegerde en hongerige maagden in de stad te bemachtigen 
(vs. 4030-4103) of uit Seghelijns bereidwilligheid om het toen nog niet-christelijke Rome te 
ontzetten van de Barbaren (vs. 6725-6737).



14	 EDWIN DE VETTE

De ‘sameness’ is ook waar te nemen in hoe seksuele aantrekkingskracht 
wordt ervaren. De smaak van Seghelijn komt overeen met die van de niet-
christenen. Seghelijn heeft er daarom in eerste instantie geen enkel bezwaar 
tegen om met zeven heidense maagden achtereenvolgend de liefde te bedrijven. 
Hun niet-christelijke identiteit blijkt in een later stadium en krijgt pas 
gewicht wanneer een engel aan Seghelijn meedeelt dat hij gestraft zal worden 
vanwege zijn seksuele omgang met deze ongedoopte vrouwen (vs. 5035-
5075). Toch blijkt ook Seghelijns seksuele lust via een omweg in dienst te 
staan van Gods plan. De vijftien jaar gevangenisstraf zit vol met tekenen van 
goddelijke steun. Hierdoor gesterkt kan hij zich nog vuriger inzetten om het 
christendom tot grotere bloei te brengen.

Differentiatie in de andersheid van niet-christenen

Er is in de Seghelijn niet alleen sprake van ‘sameness’ en ‘difference’ tussen 
christenen en niet-christenen. De verteller past ook ‘differentation’ toe om 
hun uiterlijk, hun gedrag en hun ontvankelijkheid voor het christendom te 
beschrijven.

De verteller maakt bij zijn representaties onderscheid tussen mensen met 
een neutraal uiterlijk en personages die afwijken van het neutrale door hun 
lengte en misvormde lichaamsdelen. Hiermee sluit hij enigszins aan bij 
andere middeleeuwse schrijvers en kunstenaars.31 Volgens Suzanne Conklin 
Akbari wordt in hun werk vaak onderscheid gemaakt tussen ‘those [Saracens] 
who are white, well proportioned, and assimilable, and those who are dark-
skinned, deformed or of grotesque stature, and doomed to destruction’ 
(Akbari 2009, 156). De verteller rept echter niet over de huidskleur van de 
Saracenen met een misvormd of grotesk uiterlijk. Wel vertonen een aantal 
representaties van de Saracenen en andere niet-christenen in de Seghelijn een 
grote diversiteit aan lichamelijke andersheid, zodat er sprake is van wat Akbari 
een ‘spectrum of bodily diversity’ noemt (Akbari 2009, 161).

In de wereld buiten de hoven van Jeruzalem en Oliferne komt Seghelijn 
in contact met diverse individuen met een afwijkend uiterlijk. De eerste 
ontmoeting is met Seghelijns oom, de dwerg (vs. 3099). Ondanks zijn afwij-
kende uiterlijk gedraagt deze zich heel menselijk, is hij praktiserend christen 
en is hij Seghelijn gunstig gezind. De anderen met een afwijkend uiterlijk 
zijn zeven reuzen en een ‘portier’. Hun uiterlijk is veel grotesker dan dat van 

31 Zie onder andere Akbari 2009 en Boyer 2016. Voor deze traditie in Middelnederlandse 
teksten: Strijbosch 2015. 



	 DE MULTIRELIGIEUZE WERELD IN SEGHELIJN VAN JHERUSALEM� 15

de dwerg. Ze worden zonder uitzondering aangeduid als Saracenen en zijn 
vijandig van aard. Deze figuren bevinden zich op verschillende plaatsen in 
het ‘spectrum of bodily diversity’; onderling verschillen zij in de hoeveelheid 
uiterlijke details en de mate van misvormdheid. 

Over het uiterlijk van de reuzenbroers Clinckaert en Clincker, de naam-
loze derde reus in het verhaal en Bonacroy vermeldt de verteller niet meer 
dan dat zij reuzen zijn. Deze reuzen zijn net als Seghelijn in staat een hoofse 
omgang in stand te houden. De confrontatie met Bonacroy gaat ondanks 
de onmiskenbaar vijandelijke intentie gepaard met beleefde gesprekken en 
een gezamenlijke maaltijd (vs. 6207-6278). Clincker en Clinkaert, die ook 
ooms van Seghelijn zijn, is enige menselijkheid niet vreemd. In hun moord-
zucht hebben zij de dwerg en zijn gezin, immers de schoonfamilie van hun 
broer Prides, altijd gespaard (vs. 3360-3361). Seghelijn gedraagt zich op 
zijn beurt dan ook respectvol door bij hen de ridderlijke erecode in acht 
te nemen, onder andere door Clinkaert de kans te geven zijn gebroken zwaard 
te vervangen (vs. 3396-3398). 

Uiteraard overbrugt de familieband tussen deze reuzen en Seghelijn in 
deze situatie niet de geloofsverschillen of de agressie tussen beide partijen. 
Wel heeft de ‘fatsoenlijke’ manier waarop Seghelijn beide broers uitschakelt 
een gunstig effect op Seghelijns relatie met Taelgefeer, de zoon van Clinckaert. 
Het handhaven van de ridderlijke erecode door Seghelijn maakt het ook 
aannemelijk dat Taelgefeer zich bekeert en later schildknaap wordt van zijn 
achterneef Seghelijn (vs. 3754-3771 en vs. 6659-6663).

Bij de andere reuzen Grappaert, Claudes en Gloriclaudes, en bij de portier 
kiest de verteller voor dierlijke en misvormende kenmerken als een varkens-
snuit, rode ogen, een neus van een voet lang, bulten, bochels, luipaardvoeten 
of vier paardenbenen.32 De dierlijkheid en de aanwezigheid van afzichtelijke 
bochels en builen versterken het monsterlijke en het onmenselijke van deze 
personages. Seghelijn zegt letterlijk tegen Grapaert: ‘Lelike figuer / Du bist 
sonder mensche natuer’ (vs. 4313-4314).

De verteller differentieert de othering van de reuzen, zodat deze persona-
ges op betekenisvolle wijze bijdragen aan het narratief waarbinnen Seghelijns 
leven zich ontwikkelt. Met zijn otheringsprocedé creëert de verteller een 
contrasterend effect. Het voortreffelijke ridderlijke gedrag van Seghelijn 
steekt immers duidelijk af tegen het overmoedige en moorddadige gedrag van 
de reuzen met hun buitenproportionele fysieke kenmerken. Deze aanpak past 
in de middeleeuwse literaire praktijk waarin schrijvers reuzen creëren die een 

32 Zie over het uiterlijk van de portier vs. 3683-3688, over Grappaert vs. 4251-4269, over 
Claudes vs. 7992-8011 en over Gloriclaudes vs. 10487-10497.



16	 EDWIN DE VETTE

combinatie zijn van stereotiepe kenmerken en van eigenschappen en gedrag 
die nodig zijn voor de rol die zij in het verhaal spelen.33 Bij de reuzen in de 
Seghelijn zijn sporen van stereotypie zeker te herkennen in de uiterlijkheden, 
zoals de onvermijdelijke reusachtige lichamen bij allemaal of de klassieke 
centaurkenmerken bij Grapaert.34 

Ook zijn de reuzen in de Seghelijn, net als andere reuzen uit de middel-
eeuwse literatuur, vaak mede geïnspireerd op Bijbelse reuzen zoals de Nephi-
lim of Nimrod die gezien worden als belichaming van de hoofdzonde van 
‘superbia’ of hoogmoed (Boyer 2016, 26 en 30-33). Deze eigenschap ver-
bindt de verteller door gebruik van het woord ‘overmoed’ (vs. 3288 en 
3611) letterlijk met Clincker en Clinckaert, en dit versterkt de rol die reuzen 
spelen in de Seghelijn. Clinker, Clinckaert en de andere reuzen zijn gewend 
hun tegenstanders te verslaan en onderschatten daarom Seghelijn met zijn 
door God gegeven onoverwinnelijkheid.35

Ten slotte differentieert de verteller in de mate van bekeerbaarheid van 
de niet-christenen. Geheel in lijn met de visie van Akbari zijn in het verhaal 
bekering en genade alleen voorbehouden aan Saracenen zonder wanstaltig 
uiterlijk. De mogelijkheid van bekering tot het christendom is een terugke-
rend element in de Seghelijn. Het onderstreept uiteraard het christelijke 
perspectief van de verteller. De wijze waarop de bekeringen in het verhaal 
een rol spelen is zeer gevarieerd. De niet-christenen die Seghelijn ontmoet, 
bekeren zich soms spontaan, krijgen soms van Seghelijn het aanbod om zich 
te bekeren, maar worden in bepaalde gevallen bij weigering wel gedood 
door hem. Deze variatie komt overeen met de bekeringsopties die Marianne 
Ailes beschrijft in/voor veertien chansons de gestes (Ailes 2012). Toch zijn er 
vergeleken met de bekeringsmotieven in chansons de gestes wel belangrijke 
verschillen. Conform de historische tijd in de Seghelijn is er vóór de kerste-
ning van Rome geen sprake van een dominante christenheid die strijdt tegen 
een Saraceense macht, zoals in bijvoorbeeld de Karel- of de kruisvaartepiek. 
In plaats daarvan voert Seghelijn zijn bekeringsactiviteiten uit als individu 

33 Zie Boyer 2016, 20: ‘Different literary medieval sources have had an impact on the 
depiction of giants in medieval literature, and their behavior and function will depend on the 
various scenarios in which they exist.’

34 De beschrijvingen van de reuzen in de Seghelijn vertonen soms ook overeenkomsten 
met die van reuzen uit andere Middelnederlandse teksten. Zoals Polyfemus uit de Roman van 
Limborch of Daygant uit Huge van Bourdeus: ‘Die groote Daygant, hebbende een hol magher 
aensicht met twee lippen als een ossenmule, met eenen groten bulte op sinen rugge, ende hi was 
seer afgriselic om aensien’ (Wolf 1860, 29), te vergelijken met ‘Taensciin siin is ghemaect / 
Als tmuseel van eenen swiin / Ende hi heeft op rugghe siin / Een bule als een ossen mule’ in 
de Seghelijn (vs. 3683-3686).

35 In het Berlijnse handschrift staat bij vs. 3288 ‘moet’ en bij de incunabel uit Gent staat 
‘ouermoet’ (Van de Wijer 1983, 96.G vs. 3277)



	 DE MULTIRELIGIEUZE WERELD IN SEGHELIJN VAN JHERUSALEM� 17

in een multireligieuze wereld. De massale bekering van de Romeinen door 
Seghelijn is te verklaren in de periode van het vroege christendom waarin 
het verhaal speelt. Ook zijn er niet-christenen met een neutraal uiterlijk die 
blijven leven zonder dat Seghelijn hen heeft aangeboden om zich door hem 
te laten bekeren tot het christendom. 

De betrokkenheid van niet-christenen bij cruciale momenten in Seghelijns 
leven

Geholpen door God ontwikkelt Seghelijn zich vanaf zijn geboorte tot voor-
beeldig christen, tot eervol en succesrijk ridder, tot keizer en uiteindelijk tot 
paus. In al deze hoedanigheden staat Seghelijn in dienst van Gods streven 
om het christendom te versterken in een multireligieuze wereld.

In de voorgaande paragrafen zagen we dat Seghelijns identiteit als christen 
en ridder tot uitdrukking komt in zijn omgang met niet-christenen. De niet-
christelijke anderen vormen echter niet alleen het decor tegen de achter-
grond waarvan Seghelijns identiteit als christen en ridder inzichtelijk kan 
worden gemaakt. Seghelijns belangrijkste daden zijn de kerstening van de 
keizerlijke familie en andere Romeinen en het verzamelen en onderbrengen 
van de passierelieken in de stad Rome. Zonder niet-christenen waren deze 
gebeurtenissen niet tot stand gekomen. Met deze daden verhoogt hij niet 
alleen de status van Rome, maar ook van het christendom. Dankzij het 
gekerstende keizerrijk wint de christenheid aan macht en dankzij de moge-
lijkheid om de complete verzameling passierelieken te aanschouwen, groeit 
de aantrekkingskracht van het christendom. 

Voor de versterking van het christendom moet Seghelijn Jeruzalem ver-
laten en hierbij zijn niet-christenen een bepalende factor in het verhaal. 
Na zijn ridderslag krijgt Seghelijn diverse aanwijzingen waaruit blijkt dat 
hij zich vanwege de Saraceense dominantie niet in Jeruzalem moet wijden 
aan zijn religie, onder andere in een droom waarin hij belaagd wordt door 
roofvogels. De verteller verklaart de droom als volgt:

Die aren die bouen den bedde vloech
Dat bespelt die vader siin
Ende tionc betekent Segheliin 
Daer hi soe vast na beet 
Ende die coninc soude leet 
Hem verraden ende groete piin 
Met menighen sarrasiin 
Dit bediet der voghelen scaren (vs. 1730-1737)



18	 EDWIN DE VETTE

Bovendien vermeldt de verteller kort daarop dat Prides, als koning van 
het niet-christelijke Jeruzalem, de Saracenen oproept om Seghelijn te 
bestrijden, omdat Seghelijn ‘sterken wil die wet/ daer die profeet om was 
gheset/ aen een cruys buten der stat’ (vs. 1759-1763). Ten slotte krijgt 
Seghelijn het goddelijke bevel om Jeruzalem te verlaten. Dat moet hij 
doen om de dood van zijn ouders te voorkomen, maar het toont ook de 
onmogelijkheid om de invloed van het christendom in Jeruzalem te laten 
groeien.

Na zijn gedwongen vertrek uit Jeruzalem verzamelt Seghelijn passie
relieken. De verteller maakt door middel van othering van de reuzen 
duidelijk dat de niet-christenen het merendeel van de passierelieken ten 
onrechte bezitten en dat verplaatsing naar een christelijke regio zeer nood-
zakelijk is.36 Het ligt voor de hand dat de reuzen met hun angstaanjagende 
gewelddadigheid een hindernis vormen voor de christenen om de relieken te 
vereren. 

De verteller geeft verder impliciet aan dat de reuzen de passierelieken niet 
op de juiste waarde weten te schatten. Zo gebruikt Bonacroy de speer van 
Longinus alleen als lokaas om christenen in de val te lokken (vs. 6052-
6082). De doornenkroon en de balsem worden door respectievelijk Clincker 
en Gloriclaudes uitsluitend gebruikt als geneesmiddel voor eigen gebruik en 
zij achten zich daarmee onverslaanbaar (vs. 3539-3540 en vs. 10590-10640). 
In gevecht met Gloriclaudes wijst Seghelijn hem ook op dit ontoelaatbare 
gebruik van een passiereliek:

[Gloriclaudes:] Al waer ic toter doot ghewont 
Ic werde ghenesen wel schiere 
Bi desen pusoen goet ende dier 
Tbeste dat op al eertrike was 
Segheliin sprac Gloriclaudes 
Daer op sidi ouerdadich 
Ende onse here es te ghenadich 
Dat hi ghehinghet vul glottoen
Dat ghi hout dat diere pusoen (vs. 10637-10876)

Ten slotte staan de reuzen door hun hoogmoed, overmoed en moorddadig-
heid voor het tegengestelde van wat de passierelieken voor de christenheid 
belichamen. De reuzen vertonen namelijk geen enkele vorm van berouw of 
boetvaardigheid wanneer ze door Seghelijn op de knieën zijn gedwongen, 

36 Afgezien van de beker en de zweep zijn in de Seghelijn de passierelieken aanvankelijk in 
het bezit van niet-christenen.



	 DE MULTIRELIGIEUZE WERELD IN SEGHELIJN VAN JHERUSALEM� 19

terwijl de relieken volgens laatmiddeleeuwse opvattingen nu juist tot reflec-
tie moeten oproepen (Bolgia 2022, 173).

Met het oneigenlijke gebruik van de passierelieken maken de reuzen 
niet alleen deze voorwerpen, maar ook de Passie zelf en daardoor het 
christelijk geloof te schande. Door de reuzen hiervoor te straffen met 
de dood, maakt Seghelijn een eind aan deze praktijken en draagt hij 
bovendien bij aan het versterken van het christendom. Op verschillende 
momenten uit Seghelijn namelijk de wens om degenen te wreken die 
Christus vijandig bejegenen en belachelijk maken (vs. 1694-1697, vs. 
5696-5697 en vs. 5741). Dat bleek al eerder bij zijn ontmoeting met de 
dwerg en de presentatie van de gesel waarmee Christus was geslagen (vs. 
3205-3244). In Seghelijns nabijheid hangen er plotseling bloeddruppels 
aan de gesel. Dit wonder doet zich alleen voor bij Seghelijn. Hiermee lijkt 
de verteller eens te meer te willen suggereren dat Seghelijns betrokkenheid 
bij de redding van de passierelieken verband houdt met zijn uitverkoren-
heid door God. De dwerg verklaart dit teken echter als volgt: ‘[…] dat ghi 
[Seghelijn] soudt dencken / Om gods passi ende soudt wreken / Beide doot 
slaen ende steken / Goeds vianden […]’ (vs. 3245-3248). Ondanks het 
militante karakter van deze mededeling, blijft de legitimatie van geweld 
beperkt tot de vijanden die daartoe aanleiding geven door hun hoogmoedige 
en moorddadige gedrag en in het bijzonder door de schending van christe-
lijke kostbaarheden. In de Seghelijn hebben deze vijanden doorgaans een 
afwijkend uiterlijk. 

Seghelijn is door God uitverkoren om het christendom te versterken. 
God is echter geen personage is het verhaal. De cruciale momenten waarbij 
Seghelijn als instrument van God functioneert lijken door toeval te ontstaan. 
De ontmoetingen tussen Seghelijn en niet-christenen staan ogenschijnlijk 
los van de Gods bemoeienis met Seghelijn. Seghelijn is namelijk niet expli-
ciet op zoek naar passierelieken, maar zonder contact met niet-christenen 
zou hij de relieken niet verworven hebben. Seghelijn had het zelf niet 
gepland om naar Rome te reizen en dit lijkt ogenschijnlijk het resultaat van 
zijn omzwervingen in de multireligieuze wereld en van het beroep op Seghe
lijns ridderlijke bijstand van de (nog) niet-christelijke keizer Constantijn om 
de belegering door de Barbaren te bestrijden. Aan het eind van het verhaal 
doodt Seghelijn zijn ouders, zoals dat voor zijn geboorte voorspeld was. 
De voorspelling komt uit, omdat ook niet-christenen zoals zijn vader afreizen 
naar Rome vanwege de geneeskrachtige werking van de passierelieken. 
Seghelijn besluit vervolgens uit wroeging en rouw tot een periode van klui-
zenaarschap. Dat mondt uit in zijn benoeming tot paus aan het eind van zijn 
leven en is ook het gevolg van interreligieus contact.



20	 EDWIN DE VETTE

Conclusie

Door aandacht te schenken aan de multireligieuze aspecten van de Seghelijn, 
zet ik in deze complexe tekst andere thema’s in de schijnwerpers dan eerdere 
onderzoekers hebben gedaan. Aan de christelijkheid van Seghelijn hoeft niet 
getwijfeld te worden. Seghelijn werd immers geboren met kruistekens op 
zijn lichaam en stierf als paus van Rome. 

Toch wordt zijn levensloop bepaald door een groot aantal uiteenlopende 
ontmoetingen met niet-christenen. De gevarieerdheid waarmee de verteller 
deze niet-christenen representeert, geeft een genuanceerd beeld van de multi
religieuze wereld ten tijde van het vroege christendom. De multireligieuze 
wereld in de Seghelijn is, in tegenstelling tot bijvoorbeeld die van de chan-
sons de geste, nog niet volledig gepolariseerd. De niet-christenen spelen niet 
altijd en ook niet bij voorbaat de rol van vijand; zij verschillen onderling in 
gedrag, uiterlijk en bekeerbaarheid. 

De tekst vermeldt herhaaldelijk dat Seghelijn door God is uitverkoren om 
het christendom te versterken. De verteller brengt het publiek echter alleen 
op indirecte wijze op de hoogte van de daadwerkelijk goddelijke sturing van 
Seghelijns ontwikkeling van christen binnen een minderheidsgroep tot leider 
van de christenheid die in omvang en macht is gegroeid. Dat doet hij door 
Seghelijn op verschillende manieren in contact te brengen met verschillende 
niet-christenen. Cruciale wendingen in Seghelijns leven en zijn belangrijke 
daden ten gunste van het christendom komen vrijwel allemaal tot stand in 
interactie met niet-christenen. 

Seghelijns daden die bijdragen aan de versterking van het vroege christen-
dom, zijn niet gericht op christelijke dominantie in Jeruzalem of op de vesti-
ging van een christelijk bestuur in de stad en in het Heilige Land. In plaats 
daarvan, laat de Seghelijn het belang zien van een groeiende politiek-religieuze 
status van Rome, bevolkt door gekerstende Romeinen en als nieuwe bewaar-
plaats van de passierelieken uit het Heilige Land. 

Door de weergave van een genuanceerde en niet-gepolariseerde multi
religieuze wereld en door het belang van Rome in plaats van Jeruzalem, is 
de Seghelijn geen tekst waarin de kruistochtgedachte centraal staat. Met zijn 
gevarieerde representatie van het multireligieuze Midden-Oosten en de niet-
christelijke bewoners geeft de verteller op een andere manier betekenis aan 
het versterken van het christendom. De interculturele en interreligieuze con-
tacten van Seghelijn laten zien dat het christendom niets heeft te winnen bij 
het idee om te vechten tegen een niet-christelijke overmacht in het Heilige 
Land. Het levensverhaal van Seghelijn maakt daarentegen vooral duidelijk 
dat het christendom meer baat heeft bij een brede geloofsgemeenschap binnen 
een geografisch afgebakende wereld met Rome als middelpunt.



	 DE MULTIRELIGIEUZE WERELD IN SEGHELIJN VAN JHERUSALEM� 21

Literatuur 

Ailes 2012
M. Ailes, ‘Tolerated Otherness. The ‘Unconverted’ Saracen in the Chansons 
de geste’, in: Sarah Lambert & Helen Nicholson (red.), Languages of Love and 
Hate. Conflict, Communication, and Identity in the Medieval Mediterranean. 
Turnhout, 2012, 3-20.

Akbari 2009
S.C. Akbari, Idols in the East. European Representations of Islam and the Orient, 
1100–1450. Ithaca, 2009.

Ashcroft, Griffiths & Tiffin 2014
B. Ashcroft, G. Griffiths & H. Tiffin, Key Concepts in Post-colonial Studies. 
New York, 2014.

Berteloot, Claassens & Kuiper 2017
A. Berteloot, G.H.M Claassens & W. Kuiper (ed.), Gulden Legende. De Middel
nederlandse vertaling van de ‘Legenda Aurea’ door Petrus Naghel. Uitgegeven naar 
handschrift Brussel, Koninklijke Bibliotheek, 15140. Turnhout, 2017.

Bly Calkin 2005
S. Bly Calkin, Saracens and the Making of English Identity. The Auchinleck 
Manuscript. New York enz., 2005.

Bolgia 2022
C. Bolgia, ‘Jerusalem in Rome. New Light on the Façade Mosaics of Gregory IX 
(1227-41) and Passion Relics in Old St. Peter’s’, in: Gesta 61, 2, 2022, 152-
193.

Boyer 2016
T.M. Boyer, The Giant Hero in Medieval Literature. Leiden enz., 2016.

Caers & Kestemont 2011
B. Caers & M. Kestemont, ‘Over de datering van de Middelnederlandse 
ridderepiek’, in: Verslagen en mededelingen van de Koninklijke Academie voor 
Nederlandse Taal- en Letterkunde: 121, 1, 2011, 1-59.

Claassens 1991
G.H.M. Claassens, ‘Die kerstenwet stercken. Kruisvaartideologie en kritiek in 
de “Seghelijn van Jherusalem”’, in: Tijdschrift voor Nederlandse taal- en letter-
kunde 107, 3-4, 1991, 235-273.

Claassens 1993
G.H.M. Claassens, ‘Seghelijn van Jeruzalem’, in: W.P. Gerritsen & A.G. van 
Melle (red.), Van Aiol tot de Zwaanridder: personages uit de middeleeuwse ver-
haalkunst en hun voortleven in literatuur, theater en beeldende kunst. Nijmegen, 
1993, 299-300.

Claassens 1998
G.H.M. Claassens, ‘Dat en is sonder reden niet. Over de zeven vragen van 
Seghelijn van Jherusalem’, in: Spiegel der Letteren, 40, 1-2, 1998, 25-54.

Claassens 2004
G.H.M. Claassens, ‘Membra disiecta. Excessief geweld in de ridderroman 
“Seghelijn van Jherusalem”’, in: E. Brems, A. Faems, E. Vanfraussen (red.), 
Kabaal! Feest en strijd in de Nederlandse literatuur. Leuven, 2004, 25-55.

Claassens 2009
G.H.M. Claassens, ‘Gattungschaos im “Seghelijn van Jherusalem”. An die 
Grenzen der Interpretabilität’, in: T. Hennings, M. Niesner, C. Roth & 



22	 EDWIN DE VETTE

C. Schneider (red.), Mittelalterliche Poetik in Theorie und Praxis. Festschrift für 
Fritz Peter Knapp zum 65. Geburtstag. Berlijn enz., 2009, 117-139.

Claassens 2012
G.H.M. Claassens, ‘Doe leefde hi soe heilichlike. Seghelijn van Jherusalem 
tussen ridderepiek en hagiografie’, in: A. Faems & M. Hogenbirk (red.), Ene 
andre tale: tendensen in de Middelnederlandse late ridderepiek. Hilversum, 2012, 
195-212 (Middeleeuwse Studies en Bronnen, 131).

Classen 2006
A. Classen, ‘Toleration and Tolerance in the Middle Ages? The Good Heathens 
as Fellow Beings in the World of “Reinfried von Braunschweig”, Konrad von 
Würzburg’s “Partonopier und Meliur”, and “Die Heideninne”’, in: Amsterdamer 
Beiträge zur älteren Germanistik, 61, 2006, 183-223.

De Bundel 2002
K. De Bundel, ‘Een heldin voor het gerecht. Een vergelijkende analyse van een 
episode uit de “Seghelijn van Jherusalem”’, in: Spiegel der Letteren, 44, 2, 2002, 
115-147.

Derolez & Victor 1994-2001
A. Derolez & B. Victor (ed.), Corpus Catalogorum Belgii. The Medieval Book-
lists of the Southern Low Countries. Delen 1-4, Brussel, 1994-2001.

De Vette 2023
E. de Vette, ‘Demophon, de andere ander in de Roman van Limborch’ in: 
Queeste. Tijdschrift over middeleeuwse letterkunde in de Nederlanden, 30, 2, 2023, 
184-216.

De Vette 2024
E. de Vette, ‘“Der Sarachenen apostel” in “Der IX quaesten”’, in: B. Caers e.a. 
(red.), Trouw aan de tekst. Historische letterkunde in de praktijk. Hilversum, 
2024, 208-213.

Edgington 2012
S.B. Edgington, ‘“Pagans” and “Others” in the “Chanson de Jérusalem”’, in: 
S. Lambert & H. Nicholson (red.), Languages of Love and Hate. Conflict, Com-
munication, and Identity in the Medieval Mediterranean. Turnhout, 2012, 37-47.

Engels 1993
L.J. Engels, ‘Zeven wijzen van Rome’, in: W.P. Gerritsen & A.G. van Melle (red.), 
Van Aiol tot de Zwaanridder. Personages uit de middeleeuwse verhaalkunst en hun 
voortleven in literatuur, theater en beeldende kunst. Nijmegen, 1993, 375-380.

Goetz & Wood 2012
H. Goetz & I. Wood (red.), ‘Otherness’ in the Middle Ages. Turnhout, 2021 
(International Medieval Research, 25).

Harper 1999
R. Harper, ‘Het woord bij de daad voegen. Ironie in de “Seghelijn van Jherusa-
lem”’, in: Tijdschrift voor Nederlandse taal- en letterkunde, 115, 4, 1999, 297-314.

Huot 2008
S. Huot, ‘Others and Alterity’, in: S. Gaunt & S. Kay (red.), The Cambridge 
Companion to Medieval French Literature. Cambridge, 2008, 238-250.

Janssens 1988
J.D. Janssens, Dichter en publiek in creatief samenspel. Over interpretatie van 
Middelnederlandse ridderromans. Leuven enz., 1988 (Leuvense studiën en tekst-
uitgaven, Nieuwe reeks 7).



	 DE MULTIRELIGIEUZE WERELD IN SEGHELIJN VAN JHERUSALEM� 23

Kinable 1993
D. Kinable, ‘Het tijdsbeeld in Boendales “Jans Teesteye”’, in: Tijdschrift voor 
Nederlandse Taal- en Letterkunde, 109, 1, 1993, 125-144.

Kuiper 2024
W. Kuiper (red.), Repertorium van eigennamen in Middelnederlandse literaire 
teksten, geraadpleegd 8 mei 2024, op https://bouwstoffen.kantl.be/remlt.

Kugler 2001
H. Kugler, ‘Nicht nach Jerusalem. Das Heilige Land als Leerstelle in der mittel
hochdeutschen Epik der Kreuzfahrerzeit.’, in: Dieter Bauer, Klaus Herbert & 
Nikolas Jaspert (red.), Jerusalem in Hoch- und Spätmittelalter. Konflikte und 
Konfliktbewältigung – Vorstellungen und Vergegenwärtigungen. Frankfurt enz., 
2001, 407-422.

Mulder-Bakker & Carasso-Kok 1997
A.B. Mulder-Bakker & M. Carasso-Kok (red.), Gouden Legenden. Heiligenlevens 
en heiligenverering in de Nederlanden. Hilversum, 1997.

Snellaert 1869
F.A. Snellaert (ed.), Nederlandsche gedichten uit de veertiende eeuw van Jan 
Boendale, Hein van Aken en anderen. Brussel, 1869.

Strijbosch 2015
C. Strijbosch, ‘On the Evil Side of Creation. Barbarians in Middle Dutch’, in: 
M. Boletsi & C. Moser (red.), Barbarism Revisited. New Perspectives on an Old 
Concept. Leiden, 2015, 85-103.

Tolan 2002
J.V. Tolan, Saracens. Islam in the Medieval European Imagination. New York, 
2002.

Tolan 2019
J.V. Tolan, Faces of Muhammad. Western Perceptions of the Prophet of Islam from 
the Middle Ages to Today. Princeton enz., 2019.

Van Anrooij 1997
W. van Anrooij, Helden van weleer. De Negen Besten in de Nederlanden (1300-
1700). Amsterdam, 1997.

Van De Wijer 1983
I. van de Wijer (ed.), Segheliin. Codicologische, bibliografische en tekstkritische stu-
die en editie. 2 dln, Leuven, 1983.

Verdam 1878
J. Verdam (ed.), Seghelijn van Jherusalem, Naar het Berlijnsche handschrift en den 
ouden druk van wege de Maatschappij der Nederlandsche Letterkunde uitgegeven. 
Leiden, 1878.

Wolf 1860
F. Wolf, Huyge van Bourdeus. Ein niederländisches Volksbuch. Stuttgart, 1860 
(Bibliothek des literarischen Vereins in Stuttgart, 55).




