
Skin and beyond: reading the surfaces of the body in
ancient Greek literature
Muitjens, G.

Citation
Muitjens, G. (2026, January 7). Skin and beyond: reading the surfaces of the
body in ancient Greek literature. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/4286035
 
Version: Publisher's Version

License:
Licence agreement concerning inclusion of doctoral
thesis in the Institutional Repository of the University
of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/4286035
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if
applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/4286035


Nederlandse Samenvatting 

 

Er is maar weinig oppervlakkig aan huid. Dat was de insteek van een special issue van het 
wetenschappelijk tijdschrift Body & Society in 2018, onder redactie van socioloog Marc Lafrance. 
De auteurs stelden zich tot doel de huid te onderzoeken niet als biologisch, maar als cultureel 
object: de huid is alomtegenwoordig in allerlei culturele uitingen van literatuur tot film. Omdat 
die aandacht voor de huid niet nieuw is probeert deze uitgave het veld skin studies te definiëren. 
De auteurs kijken terug op en dragen bij aan wat antropoloog David Howes de dermalogical (en 
dus niet dermatological) turn noemt. Eén van de dingen die de huid bijzonder maakt ten opzichte 
van het lichaam als geheel is haar ‘in-betweenness’, dat wil zeggen dat de huid medieert tussen 
buiten- en binnenkant van het lichaam. Dit kan leiden tot een paradox: de huid kan slechts 
oppervlakkig zijn, maar ook gelezen worden als toegang tot facetten van een persoon die normaal 
gesproken juist onder de oppervlakte liggen, zoals emoties en sociale status. 
 Hoewel Lafrance’s overzicht van ‘skin studies’ een historische component bevat, schittert 
de oudheid door afwezigheid in dit special issue. Toch speelt de huid ook daar een grote rol, 
getuigen twee recente studies naar Klassieke Griekse literatuur: Haut und Haar: Politische und 
soziale Bedeutungen des Körpers im klassischen Griechenland (2019) van Steffi Grundmann en 
Tragic Bodies: Edges of the Human in Greek Drama (2021) van Nancy Worman. Ik onderzoek in 
deze dissertatie op welke manieren men dacht dat de oppervlakte van het lichaam toegang kon 
verschaffen tot de ‘diepere’ delen van een persoon, zowel fysiek als in morele en emotionele zin, 
en plaats de ontwikkeling van die ideeën in hun eigen socioculturele context. In dit proefschrift 
gaat dus specifiek over die mediërende functie van de huid tussen binnen- en buitenkant van het 
lichaam. Daarbij gebruik ik de metafoor van ‘leesbaarheid’ van de huid in Griekse literaire en 
wetenschappelijke teksten: de huid werd daarin op verschillende, soms tegenstrijdige manieren 
geïnterpreteerd. Om de werkbaarheid van dit project te waarborgen maar ook ruimte te laten om 
ontwikkelingen in denken over de huid te traceren richt ik me op een divers corpus van teksten 
uit verscheidene genres, van de Homerische gedichten tot en met de literatuur van de 
Hellenistische periode (ruwweg de 8e tot en met de 2e eeuw vóór onze jaartelling).  

De leesbaarheid van de huid komt in dit proefschrift naar voren in drie delen die zich elk 
richten op een ander aspect van de huid, elk vanuit een andere analytische invalshoek. Elk deel 
bestaat weer uit twee hoofdstukken waarin het analytische kader wordt toegepast op 
verschillende (soorten) Oudgriekse bronteksten. 

Deel 1 (Conceptualizing Skin) kijkt naar de huid vanuit het veld van de lexicale semantiek, 
de studie van woordbetekenis. ‘Betekenis’ kan in taalwetenschap op verschillende manieren 
worden opgevat. Ik kies voor de zogenaamde ‘maximalistische’ benadering, dat wil zeggen dat 
woordbetekenissen geen eenduidige categorieën zijn, terug te voeren op één enkele 
woordenboekdefinitie. In plaats daarvan staat de betekenis van woorden juist gelijk aan het 
gebruik van die woorden: dat leidt ertoe dat woorden een veelheid aan soms tegenstrijdige 
gebruikswijzen kunnen hebben. Ik richt me in het bijzonder op twee veelvoorkomende Griekse 
huidtermen: khrṓs en dérma. Uit een studie naar deze twee termen blijkt dat er in de Griekse 
literatuur verschillende manieren waren om de huid te conceptualiseren. 

In Hoofdstuk 1 inventariseer ik verschillende gebruiken van de huidtermen khrṓs en 
dérma (Skin concepts: open surface and closed boundary). Als vertrekpunt neem ik een elftal 
passages (uit de Homerische gedichten; Theocritus; het Hippocratische corpus en Aristoteles) 
waarin deze twee huidtermen naast elkaar voorkomen, waardoor verschillen en overeenkomsten 
in gebruik makkelijk te analyseren zijn: de auteur maakt immers telkens een andere keuze. 
Vervolgens laat ik zien dat de gebruikswijzen van khrṓs en dérma die naar voren komen uit deze 
passages ook te traceren zijn in andere teksten. Deze lexicale analyse laat zien dat er breed 
genomen twee manieren waren om de huid te conceptualiseren (twee ‘body logics’), die op 

187



verschillende manieren verband houden met de ‘in-betweenness’ van de huid. Aan de ene kant is 
er de huid als kwetsbaar en poreus raakvlak van persoon en de buitenwereld: die opvatting komt 
vooral naar voren in de gebruikswijzen van khrṓs, die vaak te maken hebben met banden tussen 
mensen, zoals emoties en fysieke kwetsbaarheid. Aan de andere kant is er de huid als op zichzelf 
staande laag die de binnenkant afsluit van de buitenkant van het lichaam als een soort container. 
Terwijl khrṓs vaak op het punt staat om te vervagen, is dérma een veel stabielere begrenzing van 
het lichaam. De huid is dus niet eenduidig: deze twee body logics bestonden naast elkaar in 
verschillende contexten. 

In Hoofdstuk 2 (The layered body: the changing concept of the body boundary in Classical 
Greek science) staat het conceptualiseren van de huid in medische teksten centraal, met name 
zoals uitgedrukt door de term dérma. Deze term heeft namelijk een specifieke gebruikswijze in 
deze teksten: hoewel dérma vaak slaat op afgestroopt vel (meestal van dieren), wordt deze term 
in het Hippocratische corpus (en door Aristoteles) op grote schaal gebruikt voor de levende huid 
van het menselijk lichaam. Ik begin dit hoofdstuk door te laten zien hoe de gebruikswijzen van 
dérma in Hippocratische traktaten overeenkomen met de analyse in Hoofdstuk 1. Waarom 
verschijnt de huid als concrete laag die het lichaam afsluit in medische teksten van deze periode? 
Mijn antwoord op deze vraag ligt op de nadruk die medische auteurs gaan leggen op de 
binnenkant van het lichaam als de onzichtbare plek waar ziektes beginnen. Bij een dergelijke 
conceptualisering van het lichaam heeft een patiënt dus altijd de expertise van een arts nodig om 
te duiden wat er zich afspeelt in het lichaam. Daarbij is er een laag nodig die de binnenkant van 
het lichaam aan het zicht onttrekt en scheidt van de buitenkant: de Hippocratici gaan de term 
dérma gebruiken voor deze functie van de huid. Vervolgens bespreek ik het gebruik van dit 
huidconcept in de theorie over de werking van tastzin in Aristoteles’ werk over de ziel: ik laat zien 
dat dérma misschien wel een rol speelt in deze theorie juist omdat het een eigen laag vormt die de 
binnenkant van het lichaam scheidt van de buitenkant. 

De ‘leesbaarheid’ van de huid komt het duidelijkst naar voren in Deel 2 (Looking at Skin). 
In dit deel van het proefschrift onderzoek ik fysio(g)nomie: het één-op-één koppelen van 
lichamelijke kenmerken aan karaktertrekken van een persoon. Hoewel dit soort denken 
wijdverbreid is in Oudgriekse literatuur, is er ook een tegendiscours: sommige auteurs hielden 
juist vol dat de buitenkant van een persoon juist een slechte indicator is voor de binnenkant. Ik 
onderzoek de rol van de huid in dit discours met behulp van twee analytische begrippen: sociale 
representaties (social representations) en verankeren (anchoring). Social representations is een 
concept uit de sociale psychologie dat helpt om menselijk gedrag te verklaren: het slaat op 
bepaalde gedeelde opvattingen die leden van een sociale groep gebruiken om de wereld om hen 
heen te duiden en effectief met elkaar te communiceren. Fysionomisch denken is zo’n opvatting. 
Dat betekent ook dat een social representation niet automatisch strookt met hoe mensen zichzelf 
zien, maar vooral op hoe ze worden gerepresenteerd door anderen. ‘Anchoring’ is het proces 
waarbij nieuwe stimuli worden gekoppeld aan bestaande social representations. In Deel 2 laat ik 
zien hoe de huid door dergelijke verankering leesbaar wordt voor een veelheid aan sociale 
kenmerken als emoties, karakter, moraliteit en sociale status. 

In Hoofdstuk 3 (Reading the rogue: skin marks and the ideology of social status) richt ik me 
op de ideologische koppeling van huidmarkeringen zoals tatoeages en littekens met karakter en 
sociale status. Dit soort huidmarkeringen werden door Grieken vaak gezien als strafmaatregel 
voor tot-slaaf-gemaakten, en konden daarom dienen als aanwijzingen voor het veronderstelde 
slechte karakter van deze sociale groep. Die verankering is echter natuurlijk niet vanzelfsprekend, 
maar sommige antieke auteurs maakten deze huidmarkeringen tot bevestiging van het soort 
slechte persoon dat iemand altijd al was, met hun sociale status als uitdrukking daarvan. Ik laat 
zien hoe dit soort naturaliserend discours van sociale status kon worden opgeroepen in een 
selectie aan Griekse teksten waarin mensen proberen hun huidmarkeringen te verbergen voor de 
blik van anderen. Ze falen daar echter altijd in en hun littekens en tatoeages worden zonder 

188



uitzondering gelezen als indicatie voor een onveranderbare sociale status en slecht karakter: zelfs 
al was je vrijgelaten, je bleef toch altijd een beetje slaaf en daarmee een slecht mens; je littekens 
zijn getuigen daarvan. Zo bespreek ik bijvoorbeeld een passage uit Pseudo-Demosthenes waarin 
een aanklager de littekens van zijn opponent gebruikt om die verdacht te maken en een anekdote 
van de Hellenistische auteur Machon waarin de hetaere Gnathaena de littekens van een van haar 
klanten heel anders interpreteert dan hij zelf tracht te doen. 

In Hoofdstuk 4 (Poisonous tricks: makeup powders and the physiognomic gaze) richt ik me 
op een minder permanente manier van het veranderen van de huid: het gebruik van make-up. 
Binnen fysionomisch denken, waarin de buitenkant van het lichaam een betrouwbare bron is voor 
de binnenkant van een mens, is elke poging om de huid te bedekken verdacht. Make-up als 
loodwitpoeder voegt daar nog een extra problematische laag interpretatie aan toe: niet alleen 
onttrekt het de natuurlijke huid aan het zicht, maar het projecteert op die huid een gegenderd 
ideaal van vrouwelijkheid. Cosmetica zijn daarom een goede ingang om na te denken over de 
geldigheid van fysionomie, zoals ook blijkt uit de manier waarop Xenophon make-up bespreekt in 
zijn Oeconomicus. Op het eerste gezicht lijkt de afwijzing van make-up in dit traktaat geheel te 
passen in het standaarddiscours van bedrog en daarmee dus juist de geldigheid van fysionomie te 
bevestigen. Ik laat echter zien dat Xenophon eerder in de Oeconomicus juist in twijfel trekt dat de 
buitenkant van het lichaam een goede aanwijzing is voor karakter. Xenophon confronteert 
fysionomisch denken met zijn tegendiscours en maakt zo duidelijk dat fysionomie ideologisch 
geladen is en geen natuurlijk gegeven. Hij benadrukt dat het werk kost om je buitenkant in 
overeenstemming te brengen met je binnenkant; door dat werk te doen laat je zien dat je goed 
van karakter bent. 

Deel 3 (Touching Skin) benadert de huid vanuit sensory studies, de studie van de 
socioculturele rol van de zintuigen en zintuiglijkheid. Tastzin voert hier de boventoon. Skin studies 
benadrukt dat tast ook bijdraagt aan de ‘in-betweenness’ van de huid omdat de huid zowel subject 
als object van tastzin kan zijn, ik richt ik me hier echter wederom vooral op het ‘lezen’ van de 
huid—braille dus, zou je kunnen zeggen. Om de culturele component van aanraking aan te tonen 
bespreek ik kort de (beperkte) rol van dit zintuig in literaire teksten. Vervolgens kijk ik ook kort 
naar tast in Oudgriekse wetenschappelijke teksten, waarin het een grote rol speelt in bijvoorbeeld 
diagnose, maar zelden wordt gelokaliseerd in de huid als orgaan—hierin verschilt de antieke 
medische conceptualisering van de huid bijvoorbeeld van de onze. Hoofdstukken 5 en 6 volgen 
deze tweedeling over de rol van aanraking in respectievelijk literaire en wetenschappelijke 
teksten. 

Centraal in Hoofdstuk 5 (Can’t touch this? Haptic bodily exploration in three Greek 
vignettes) staan drie literaire herkenningsscenes waarin littekens het herkennen van een ander 
faciliteren: de herkenning van Odysseus door zijn voedster Euryclea in boek 19 van de Odyssee; 
het ontmaskeren van de valse Smerdis door de prinses Phaedyme in Herodotus; en de Gnathaena-
episode in Machon, die ik vanuit een andere invalshoek besprak in Hoofdstuk 3. In alle drie 
episodes staat tastzin centraal, zoals ik laat zien. Het feit dat herkenning door aanraking niet vaak 
voorkomt in Griekse literaire teksten maakt het de moeite waard te onderzoeken wat de nadruk 
op tast toevoegt aan deze verhalen. Ik bespreek bijvoorbeeld het gevaar dat komt kijken bij 
aanraking: het feit dat aanraking contact vereist tussen aanraker en aangeraakte verhoogt 
bijvoorbeeld de inzet in de Herodotuspassage. Daarnaast is het suggestief dat in alle drie deze 
scènes een vrouw een man herkent via zijn huid. Ik sluit het hoofdstuk af met een bespiegeling 
van tastzin als een gegenderde manier van informatie verzamelen: sociocultureel gezien zijn de 
vrouwen in deze verhalen in een uitstekende positie om dichtbij de lichamen van de vermomde 
mannen te komen. Die mannen zijn niet bedacht op aanraking als herkenningsmiddel doordat ze 
normaal gesproken in de schijnwerpers leven. 

Een groep teksten waarin lichamen van anderen juist veelvuldig worden onderzocht via 
tast zijn de medische traktaten van het Hippocratisch corpus, onderwerp van Hoofdstuk 6 (Does 

189



it hurt? Probing in the Hippocratic treatises). Hier duikt de dérma-conceptualisering van huid uit 
hoofdstuk 2 weer op, ditmaal in relatie tot tastzin. Hoewel de huid een rol speelt in diagnoses in 
deze traktaten, schrijven de Hippocratische auteurs zelden expliciet over het aanraken van de 
huid: ze zijn juist geïnteresseerd in wat er onder de huid te voelen is—de huid is hier weer een 
laag die de binnenkant van het lichaam scherp scheidt van de buitenkant en aan het zicht onttrekt 
wat eronder ligt. Ik zoom in op één bepaald kenmerk van aanraken van patiënten waar de 
Hippocratici tegenaan liepen: het feit dat aanraken het risico in zich draagt te veel kracht uit te 
oefenen op een lichaam, wat weer kan leiden tot de aanklacht dat de arts de patiënt onnodig pijn 
doet. Ik laat zien dat de manier waarop Hippocratici hun instructies om te voelen naar bepaalde 
symptomen omschrijven helpt om de arts te vrijwaren van dit soort aanklachten, doordat de inzet 
van het lichaam van de arts op de achtergrond blijft. 

Deze dissertatie onderzoekt de rol van de huid in de Oudgriekse literaire verbeelding; de 
manieren waarop de huid werd ‘gelezen’ in deze teksten, of in ieder geval hoe men dacht de huid 
te kunnen lezen: de huid blijkt een belangrijke kennisbron, een site of truth. Ik zal tot slot kort de 
belangrijkste punten die naar voren komen uit de voorgaande hoofdstukken uiteenzetten. 
Allereerst waren er verschillende manieren om de huid te conceptualiseren in Oudgriekse 
literatuur: zo was er aan de ene kant de huid als kwetsbaar raakvlak dat de binnenkant van het 
lichaam zichtbaar maakt door bijvoorbeeld te verkleuren bij emotie; aan de andere kant was er 
de huidlaag die de binnenkant van het lichaam aan het zicht onttrok en die scherp scheidde van 
de buitenwereld. Dat verschil kan worden geïllustreerd door twee lezers van huid: de Homerische 
held die aan het verschieten van de huidskleur van zijn kameraden kan zien dat ze misschien niet 
zo heldhaftig waren als eerst gedacht; en de Hippocratische arts die moet zien uit te vogelen welke 
ziekte er woedt onder de huid van zijn patiënt. Het concept van de huidlaag kwam ook nog eens 
voor in een medische context waarin de arts zijn eigen expertise kon waarborgen doordat een 
patiënt niet wist wat zich binnen in het lichaam afspeelde: dat brengt ons meteen bij een ander 
belangrijk punt, namelijk dat dit soort lichaamsconcepten ontstaan in specifieke culturele 
contexten waarin ze specifieke doelen dienen. Breder gesteld kunnen we daarmee zeggen dat 
biologie ook cultuur is.  

Buiten biologische teksten is juist het idee van de huid als leesbaar raakvlak dominant. Dat 
past binnen de grote nadruk die in Oudgriekse teksten werd gelegd op fysionomisch denken, dat 
een één-op-één overeenkomst tussen lichaamskenmerken en karakter veronderstelt. De huid 
wordt hier ‘leesbaar’ geacht als ankerpunt voor een veelheid aan sociale kenmerken zoals gender 
en sociale klasse, met alle schadelijke stereotypen die daarbij kwamen kijken. Dit soort anchoring 
kon, zoals we hebben gezien, makkelijk gebruikt worden om mensen verder te onderdrukken. 
Hierbij konden zelfs huidmarkeringen als tatoeages en littekens, die duidelijk niet aangeboren 
zijn, behandeld worden alsof het natuurlijke kenmerken zijn die een onveranderbaar 
onderliggend karakter naar buiten brengen—het lichaam blijkt wederom cultureel. Als we iets 
uitzoomen kunnen we stellen dat de huid een centrale plaats innam in Oudgriekse discoursen over 
waarheid en bedrog en over de relatie van de binnen- en buitenkant van het lichaam. De huid is 
dan misschien de oppervlakte van het lichaam, maar blijkt allesbehalve oppervlakkig. 

 

 

 

 

 

 

190




