
Jeunesse comme ressource des conflits violents: une lecture historique
et anthropologique de l'arène politique en République centrafricaine
Mouguia, C.M.

Citation
Mouguia, C. M. (2023, November 22). Jeunesse comme ressource des conflits violents: une
lecture historique et anthropologique de l'arène politique en République centrafricaine.
Retrieved from https://hdl.handle.net/1887/3663665
 
Version: Publisher's Version

License: Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/3663665
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/3663665


153 
 

CHAPITRE VI 

PARCOURS DES JEUNES DANS LES GROUPES ARMES EN CENTRAFRIQUE : 
« L’ENTREE DANS LA BROUSSE », UN CHOIX SANS CHOIX 

Introduction 
 

Nous arrivons à l’un des points culminants de cette thèse à savoir, l’agentivité des jeunes dans 

l’arène politique en Centrafrique. En effet, la question principale qui guidera notre 

argumentation au cours de ce chapitre est de savoir par quels processus les jeunes deviennent-

ils des combattants rebelles, sachant qu’en dépit de la violence ambiante, tous ne choisissent 

pas la voie de la violence ? D’autres questions subsidiaires seront aussi abordées quant à savoir 

qui sont les jeunes qui intègrent ou se font enrôler dans les groupes armés en Centrafrique ; ou 

plutôt pour dire les choses telles quelles, qui sont ces jeunes miliciens ou rebelles ? Nous 

verrons donc comment et par quel processus ces jeunes sont "entrés" dans les groupes armés, 

"dans la brousse", et comment ils en sont sortis. Comment ont-ils vécu les actes de violence 

dans lesquelles ils étaient engagés ou impliqués, et comment sont-ils affectés par cette 

expérience ? Nous répondrons à ces interrogations en partant des histoires de vie de ces jeunes 

racontées par eux-mêmes lors de nos rencontres formelles et informelles d’interviews, mais 

aussi lors des suivis sur le long terme ponctués d’échanges avec leurs proches.  

Ce chapitre aura certes la limite de n’avoir pas mis en lumière les parcours des jeunes du passé 

précolonial et colonial abordé d’une certaine manière dans nos précédents propos. En revanche, 

il a le mérite d’avoir exploré en profondeur la vie de ces jeunes pris dans une interaction avec 

un contexte contraignant, et les regards réflexifs qu’ils portent sur leurs parcours dans les 

groupes armés en Centrafrique. Pour atteindre ces objectifs, notre outil principal a été les 

histoires de vie des anciens124 jeunes rebelles et miliciens (ex-) Séléka et anti-Balaka 

essentiellement. Toutefois, pour compléter ce tableau, un dernier sous-chapitre nous permettra 

d’aborder le cas des jeunes qui sont restés "en dehors" de la violence, c’eux qui n’ont pas fait 

le choix des armes en dépit d’un contexte contraignant qui leur offre des choix limités. Cela 

nous permettra de comprendre que, pour paraphraser Mirjam de Bruijn (2019), si un mélange 

de facteurs tels que la pauvreté, la privation, le sentiment de marginalisation, la perte de 

confiance et la déception des structures gouvernementales, la critique des élites nationales, le 

 
124 Sont concernés ici les jeunes sortis des groupes armés. Nous avons aussi rencontré ceux qui sont dans une 
situation de “transit”, vers la sortie avec “un pied dans la brousse et un pied au village/en ville”. D’ailleurs, le 
contexte sécuritaire qui prévalait ne nous permettait pas d’aller à la rencontre des miliciens ou rebelles en activité, 
“dans la brousse”. 



154 
 

fait d’être victime d’oppression, ou encore les facteurs externes comme la présence de groupes 

armés peuvent conduire à la violence, la personnalité des personnes sujettes à de tels facteurs a 

également des effets sur leur participation ou non dans les actes violents.  

Ce chapitre nous permettra donc de mettre en exergue la capacité d’action (agentivité) des 

jeunes  dans un contexte de violence récurrente, tout en argumentant qu’en dépit de cette 

situation, il existe une partie de cette jeunesse qui résiste à la violence, même si elle y a grandi 

et est fortement affectée par elle.  

Deux contextes différents apparaitront à travers les récits de vie analysés : un contexte 

d’accalmie relative, et un autre contexte de guerre ouverte. Ces exemples nous montreront que 

dans l’un ou l’autre cas, les jeunes peuvent être individuellement "happés" par les groupes 

armés et la violence. Nous verrons alors que le dénominateur commun à ces contextes étudiés 

reste une société désorganisée, totalement fracturée (De Vries & Glawion, 2015) et longtemps 

marquée par la violence ou plutôt les « violences » (Akandji-Kombé, 2022). Cet examen nous 

permettra de montrer l’influence réciproque entre les jeunes (agents) et le contexte sociétal 

(structure) qui est le leur tel que abordé par Anthony Giddens dans sa théorie de la structuration 

([1984] 1987). 

 

I. L’« ENTREE DANS LA BROUSSE » 
 

Durant cette recherche auprès des jeunes associés aux forces et groupes armés, et surtout lors 

des entretiens, nous avons été frappé par la récurrence d’une expression particulière en sängö 

utilisée par les jeunes pour parler de leur "entrée en rébellion" : « lïngö tî mbï nä ngöndä... » 

qu’on pourrait traduire en français par « mon entrée dans la brousse... ». Cette manière de parler 

regorge plusieurs significations et on peut en tirer plusieurs enseignements. D’abord, le mot 

« brousse » définit par le dictionnaire Le Petit Larousse illustré (2012) comme une végétation 

caractéristique des régions tropicales, composée d’arbrisseaux, d’arbustes ; ou encore, contrée 

sauvage, à l’écart des centres urbains. La brousse est donc considérée comme une zone éloignée 

des centres urbains et des villages, séparée du milieu de vie des êtres humains.   Dans le langage 

courant en Centrafrique, « aller dans la brousse » signifie « aller à la chasse, au campement », 

mais aussi « aller dans les champs » ou encore ironiquement « aller dans l’arrière-pays », dans 

les villages ou campagnes éloignés de la capitale. Ces usages du terme "brousse" ont une 

proximité limitée avec le sens utilisé par ces jeunes qui intègrent les groupes armés, si on met 

l’accent sur l’objectif recherché "dans la brousse". Pourtant, ils « entrent dans la brousse ». En 



155 
 

considérant la brousse comme une « contrée sauvage », le domaine de la vie animale, de la loi 

du plus fort, celle de la jungle, l’emploi d’une telle expression est une métaphore qui désigne 

le fait de « se soustraire de la vie communautaire (citadine ou villageoise) » et ce faisant, risquer 

sa vie en dehors de celle-ci125.  La « brousse » désigne donc ici le lieu où vivent ces groupes 

armés, retirés de la vie communautaire routinière, un endroit où prime la loi du plus fort, celle 

de la jungle. Ainsi, « entrer dans la brousse », c’est se soustraire de la société et aller épouser 

un style de vie où la force l’emporte sur la raison. Toutefois, cela peut aussi exprimer une 

manière de ne pas désigner le danger par son nom, mais de faire référence vaguement à un 

endroit éloigné, dans la nature, séparé de la vie civile et déconnecté des réseaux de soutiens 

familiaux et communautaires  (Van Gog, 2008: 65) 126.  

  
Les propos suivants sont illustratifs de cette vie de jungle "dans la brousse" : « si on te demande 

d’aller chercher et ramener telle chose ou telle personne [à la base] et que tu échoues sans 

chercher à rapporter quelque chose en remplacement, tu es sévèrement puni à ton retour » ; ou 

encore « si tu utilises ton arme à cette fin [pour tuer du gibier], on te force à payer la cartouche 

ainsi gaspillée ; à défaut de quoi tu subis des coups de fouets » (entretien avec Charlie -15 ans 

environ- ex-anti-Balaka, Paoua, octobre 2016). Se référant à sa vie difficile dans le maquis avec 

Baba-Laddé, un jeune ex-Séléka dont nous explorerons l’histoire dans ce chapitre, nous avoue 

qu’il était obligé avec ses collègues de manger des racines et autres fruits comestibles par les 

singes : « si on constate que ces animaux en mangent et n’en meurent pas, on en mange aussi. 

Parfois, on boit l’eau obtenue à partir de lianes coupées » (entretien avec Ibré, Bangui, février 

2017). Ces témoignages démontrent à suffisance pourquoi lorsqu’on demande à ces jeunes s’ils 

sont en mesure de refaire une telle expérience, la majorité répond sans hésiter par la négative, 

 
125 Les parties de chasse par exemple sont souvent très risquées. Certains chasseurs y perdent la vie suite aux 
attaques des bêtes féroces, des morsures des serpents, des troncs et branches d’arbres arrachés par les tornades; 
une situation analogue à celle des groupes armés en brousse. C’est pour cette raison que les départs à la chasse 
sont souvent précédés de cérémonies rituelles de toutes sortes pour “protéger” les chasseurs. Ces pratiques rituelles 
sont aussi reprises par les groupes armés en brousse dans des situations de conflict. Dans l’imaginaire local, on 
attribue à certains grands chasseurs la capacité de se transformer en bête pour mieux chasser. Inversement, certains 
sont réputés d’être des métamorphoseurs qui transforment les humains (morts ou vivants) en animaux qu’ils 
abattent (Bouju et Martinelli, 2012). D’où les cérémonies rituelles face à l’incertitude de la brousse. 
 
126 Janneke van Gog (2008: 64) a également mentionné l’usage de cette notion de “brousse” dans le cas de la Sierra 
Léone où elle décrit, en référence à une agressivité guerrière et la cruauté de la nature, les expressions comme 
“bush marriage”, “bush children”, et “bush behaviour” qui revêtent une connotation négative en référence à la 
guerre: « Women generally refer to this as ‘being taken to the bush’. It is interesting to note here that the same 
description is used for initiation rituals. Not only did these activities literally take place in the bush (in contrast to 
the locations of settlement, e.g. town or village) but ‘the bush’ is a strong metaphor in Sierra Leone with multiple 
meanings depending on the context in which it is used. […]. However the phrases ‘bush marriage’, ‘bush children’ 
and ‘bush behaviour’ are used in reference to the war and at the time of the study had a negative connotation. » 



156 
 

à l’exception de quelques-uns. Ceux-ci évoquent le manque d’opportunité ou une nouvelle 

situation d’oppression comme raisons de leur réengagement. Une question  liée à la complexité 

de l’arène politique en RCA qui offre aux jeunes, des choix limités. 
 

En revanche, cette « entrée dans le brousse », interprétée comme un abandon ou un retrait de la 

vie en communauté n’est pas une expression adaptée à certains parcours où certains jeunes et 

enfants en particulier sont pris de force pour faire partie de ces groupes armés non étatiques. Il 

en est de même pour certains contextes en Centrafrique, où les groupes armés ont parfois pris 

une allure communautaire. C’est la communauté villageoise en entier qui se défend : enfants, 

jeunes et adultes (hommes ou femmes) sont impliqués dans la bataille. A ce niveau, on ne se 

retire plus de la vie communautaire, mais on intègre la nouvelle identité que revêt la 

communauté. Ce constat est encore plus vrai si l’on admet que certains groupes armés en 

Centrafrique disent chacun défendre "leur communauté" d’appartenance, d’où l’intérêt pour 

toute la communauté de contribuer à la guerre. Toutefois, cette dimension communautaire peut 

être considérée comme "le résultat d’un processus qui a commencé dans la brousse" avant d’en 

sortir et se généraliser à la communauté. Cela dit,  "entrée en brousse" et donc en rébellion, ne 

signifie plus seulement « quitter le village ou la ville pour la jungle » ; cela peut aussi signifier 

simplement « intégrer (par la contrainte ou de manière délibérée) le groupe armé,  la milice ou 

le groupe d’autodéfense communautaire ». Le plus triste dans cette « entrée dans la brousse » 

est qu’il y a la probabilité que ces jeunes n’en ressortent pas vivants, ou du moins vivants mais 

handicapés ou traumatisés à vie. Certains n’en ont pas forcément conscience lors de leur 

décision d’« entrer dans la brousse » du fait des contextes de contrainte dans lesquels ils 

évoluent, et du pouvoir limité dont ils disposent.  

Nous l’avions déjà dit, la population centrafricaine est essentiellement jeune et cette jeunesse 

est celle qui fait la force de ces groupes armés. Toutefois, au regard du fait que la jeunesse en 

Centrafrique n’est pas unique, mais plurielle, on peut se poser la question de savoir qui sont les 

jeunes membres des groupes armés, et par quel processus sont-ils devenus rebelles ou miliciens 

? Pour répondre à cette question centrale, nous examinerons les trajectoires de certains jeunes 

issus des groupes armés que nous avons rencontrés plusieurs fois durant cette recherche et 

montrerons comment on devient progressivement un rebelle, c´est-à-dire comment cela est un 

processus (Lombard, 2012). De même, nos premiers échanges avec ces jeunes ont été graduels, 

évoluant progressivement afin de ne pas accentuer leurs vulnérabilités. Comme le dit Olivier 

Douville (2009 :5),  



157 
 

le fait d’évoquer les violences subies, ou parfois les violences commises crée une sidération dépressive, 

pouvant mener à des actes suicidaires. Le sujet n’a plus alors le sentiment de participer à une narrativité 

commune se faisant et se tissant à plus d’une voix. Il est dans une position d’infra‑témoignage pour 

laquelle dire l’insupportable est effrayant car il ne s’est pas encore constitué de langue pour le traduire et 

il ne s’est pas encore creusé chez l’Autre un lieu d’accueil de telles paroles. 

 

II. QUI SONT LES JEUNES ANTI-BALAKA ET (EX-) SELEKA ? 
 

Comme nous l’avions déjà démontré ci-haut, il existe actuellement en Centrafrique une 

multitude de groupes armés non étatiques qu’on peut risquer de répartir en deux groupes : nous 

avons d’un côté les groupes internes, hautement représentés par les ex-Séléka, les Anti-Balaka 

et les deux branches RJ (dont certains sont regroupés au sein de la CPC), et les groupes étrangers 

qui profitent de la faiblesse de l’Etat centrafricain pour transformer une partie de son territoire 

en leur base arrière à l’instar de la Lord Résistance Army (LRA) du chef rebelle ougandais 

Joseph Kony installé dans le sud-est du pays, de même que les nombreux mercenaires étrangers. 

Cependant, nos propos resteront limités aux jeunes issus des groupes internes d’apparition 

récente, en l’occurrence ceux des groupes (ex-) Séléka, Anti-Balaka et ceux de la Révolution 

et Justice (RJ).   

 

II.1- Rencontre avec un "ex-colonel" de la Séléka 
 

Etant Centrafricain d’origine et vivant à Bangui avec nos parents (comme tout bon étudiant non 

boursier de l’unique Université publique de Centrafrique) lors du déclenchement de la récente 

crise centrafricaine en cette fin d’année 2012, nous avions vécu l’évolution des évènements 

confiné dans notre quartier situé dans le 7e arrondissement de Bangui à proximité du camp 

militaire Kassaï. Après le coup d’Etat du 24 mars 2013, ce camp militaire s’était vidé de ses 

occupants réguliers (les FACA) et systématiquement mis à sac par les pillards. Ce camp était 

ensuite occupé par les Séléka jusqu’à la démission de leur patron Michel Djotodia. 

Au fort de cette crise, et dans la confusion qui a suivi le départ (ou plutôt la démission forcée) 

du président putschiste en janvier 2014, les désormais ex-Séléka se sentant menacés, se sont 

dispersés. Affaiblis moralement (mais pas militairement), ils étaient devenus la cible des 

revanchards et des Anti-Balaka. Alors que les ex-Séléka qui ont des liens avec le nord et l’est 

du pays ou qui en sont originaires s’y retranchaient, d’autres se sont terrés dans les camps 

militaires comme au camp Béal, ou éparpillés dans certains quartiers de Bangui comme le PK5 

(pour les combattants musulmans essentiellement). D’autres encore qui sont reconnus s’être 



158 
 

joints au groupe à la recherche d’une opportunité d’emploi (intégrer l’Armée centrafricaine plus 

tard) et n’ayant pas terrorisé leur entourage, ont entrepris de retourner dans leurs quartiers 

respectifs où ils font profils bas.   

Certes, étant en famille et dans l’attente de la suite des évènements après la démission de 

Djotodia127, nous étions surpris par l’entrée d’un jeune (20 ans environ) dans la concession 

familiale. Il était pieds nus et portait juste un short de sport et une chemise manches longues 

déboutonnée. En revanche, il semblait plutôt bien nourri en ce temps de crise où tout le monde 

survivait grâce aux aides alimentaires insuffisantes, et difficilement fournies par les 

organisations humanitaires et caritatives encore fonctionnelles. Il s’est présenté comme un 

apparenté après nous avoir brièvement salué l’air décontenancé. Mon père l’a tout de suite 

reconnu bien que surpris par cette présence inattendue (tout comme nous tous d’ailleurs). Il 

appartient en effet à une famille que mes parents connaissent parfaitement pour avoir vécu dans 

le même groupement de villages au centre sud du pays. Etant un ancien maire d’une commune 

de la zone, mon père a même eu l’occasion de travailler avec le père de ce jeune. Il était donc 

accueilli en famille et mon père se chargea d’aller le présenter à un oncle paternel après 

plusieurs moments d’hésitations et de recherche d’options. Car nous l’avions vite deviné, il 

appartenait au groupe (ex-) Séléka, accusé de plusieurs exactions sur la population civile non 

musulmane en Centrafrique et il aurait probablement participé à ces atrocités. C’était donc 

devenu un danger d’être à sa compagnie et de le garder la maison : la famille courait le risque 

d’être accusée d’héberger un malfaiteur qui en ces temps troubles, devrait être livré au lynchage 

du grand public. Mon père étant aussi un ex-député (suite à la dissolution de l’Assemblée 

nationale après le coup d’Etat de la Séléka), il risquait d’être accusé de soutien aux (ex-) Séléka 

par la communauté environnante hostile aux (ex-) Séléka. Le danger était réel et grand. Mais 

par solidarité (à l’africaine), la famille réussira à faciliter l’hébergement temporaire de Ibré128 

chez un oncle dont le domicile était jugé plus "approprié" car situé dans un quartier en retrait et 

proche de la résidence d’une représentation  diplomatique. 

L’histoire de Ibré, nous la découvrirons plus tard de manière informelle d’abord, puis formelle. 

En informelle, nous étions curieux de comprendre les évènements qui ont conduit au départ 

forcé du président Bozizé, général d’armée de son état et qui en plus, est arrivé au pouvoir par 

 
127 Le pays était alors engagé dans une période de transition de 15 jours et était dirigé par le président du Parlement 
de transition (mis en place après la dissolution de l’Assemblée nationale par le nouveau pouvoir putchiste) en 
attendant la désignation d’un nouveau président de transition et la mise en place d’un parlement transitoire. 
 

128Il a en réalité acquis un nom musulman suite à sa conversion à l’Islam. Par souci d’anonymat, le nom a été 
changé. 



159 
 

les armes en 2003. Nous avions pris l’habitude de causer avec le désormais "ex-colonel" sur les 

évènements.  Plus tard en 2017 et les années suivantes, ces échanges deviendront plus formels 

lorsque nous avions entrepris de mener les recherches qui vont ensuite conduire à cette thèse. 

Il nous parle de son parcours en ces termes :  

Je m’appelle …, je suis né en 1994 dans la commune de… dans la sous-préfecture de… J’ai 23 ans et 

père de deux enfants. Actuellement, ma femme est enceinte. Au village, ma famille est constituée de 13 

garçons et de sept filles. Mon père est polygame : il a épousé quatre femmes dont l’une est stérile.  Je suis 

allé à l’école jusqu’en classe de CE1 avant d’arrêter ma scolarité à cause du suivisme et de certains 

évènements survenus dans notre famille. Donc dans le quartier [village], il y a trop de discriminations et 

de rancunes. Et le chef du quartier [village] privilégie les uns au détriment de nous autres. Au lieu de nous 

considérer tous comme ses sujets et nous traiter sur le même pied d’égalité, il nous rejette tous dans notre 

famille. C’est pour cela que, énervé, j’ai décidé de rejoindre un groupe armé dans l’optique de devenir 

quelqu’un un jour et revenir veiller sur ma famille  (Interview réalisée à Bangui, en décembre 2017). 

Au fait, nous allons comprendre un peu plus loin qu’en réalité, il n’a pas décidé délibérément 

de rejoindre un groupe armé (comme le suggère cette posture formalisée), mais c’est par le 

concours d’une suite d’évènements contraignants (cf. notion de constrained agency, De Bruijn 

& Both, 2018) qu’il est devenu membre d’un groupe armé. Ce fut tout un processus qui l’a 

mené "dans la brousse". En effet, après avoir abandonné l’école, il servait de guide à un 

commerçant soudanais129 acheteur de café (la région étant une zone de production caféière). 

Puis un jour, il a été accusé par le chef de son village de flirter avec une fille peule que ce chef 

courtisait et voulait épouser. Après plusieurs tentatives de règlement sans dénouement 

favorable, il a été mis aux arrêts, puis transféré dans une ville où se trouve une Brigade de la 

Gendarmerie (environ 90 Km) en attendant le paiement des 200 000 FCFA (environ 305 euros) 

qu’il devait verser à son rival (le chef de son village) pour avoir couché avec la dulcinée de ce 

dernier.  D’après Ibré, une fois de retour d’un long voyage, le Soudanais qu’il accompagnait 

dans les achats de café a constaté que sa situation était « pathétique ». C’est pourquoi, dit-il, 

« il a payé les 200 000 FCFA et m’a envoyé par la suite au Soudan [Sud du Tchad en réalité]. 

Donc il m’a d’abord envoyé au Tchad en 2007. C’est là que j’ai commencé à devenir 

mordant130 ». 

 
129 Ce dernier deviendra plus tard “Général” (du moins ne l’était-il pas avant?) et Ibré travaillait sous son 
comandement d’abord auprès de Baba-Laddé, et ensuite dans la Séléka. Nous avions eu un entretien avec ce 
général peu avant qu’il ne rejoigne à nouveau le maquis suite à l’appel de François Bozizé à rejoindre la nouvelle 
Coalition des patriotes pour le changement (CPC) fin 2020. 
 

130 L’entretien se déroulait en sängö, mais il utilisait ce terme précis dans un sens générique pour désigner le 
changement qui s’est effectué en lui. Les Centrafricains introduisent aussi fréquemment des termes français 
lorsqu’ils s’expriment en sängö. 
 



160 
 

A la question de savoir pourquoi ce commerçant soudanais a préféré l’envoyer au Tchad plutôt 

que de le laisser au pays, il répond :  

Il m’a envoyé là-bas pour entrer dans la rébellion. Au fait il a dit qu’il s’est apitoyé sur mon sort, vu que 

les gens me faisaient souffrir. C’est pour cela qu’il a souhaité me "rendre ce service" et m’envoyer au 

Tchad pour entrer dans la rébellion. Là-bas, je suis allé travailler avec Baba-Laddé131 pendant deux ans. 

On nous a laissé comme des animaux dans la brousse, il n’y avait ni nourriture, ni eau à boire - il nous 

arrivait de boire notre urine - jusqu’à ce qu’on nous ait donné le top de sortir. C’est ainsi que nous sommes 

sortis (après qu’ils nous aient épilé tout le corps) jusqu’à ce que nous soyons arrivés ici à Bangui.   

Il va de soi que dans cette histoire, le rejet ou l’oppression subie par la famille132 de ce jeune, 

et l’injustice qu’il a endurée ont façonné son parcours, alors que jusque-là, rien ne le 

prédisposait à entrer dans la rébellion à plusieurs centaines de kilomètres de son village. A cela, 

il faudra ajouter la déscolarisation et l’absence de l’emprise familiale sur lui au point qu’il a 

abandonné l’école sans raison apparente, juste « par suivisme », dit-il. Ibré a écourté sa scolarité 

très tôt et est même dans la difficulté de préciser les grandes dates des grands évènements qui 

ont marqué son histoire. En revanche, il avoue avoir déjà commencé à consommer les cigarettes 

et à gouter à la drogue étant au village. Dépourvue qu’était sa famille pour payer les 200 000 

FCFA qui lui étaient infligés comme amende par les autorités municipales, il n’avait d’autres 

choix que d’accepter n’importe quelle solution de sortie. Il faut aussi préciser que cette situation 

d’injustice et de désespoir offre des opportunités à des bandits, mercenaires et autres 

entrepreneurs de la rébellion à l’affût. Alors que pour Ibré, il s’agit d’un « service » que ce 

Soudanais lui a rendu au début, il nuancera son discours plus tard lorsque nous lui posions la 

question sur la différence entre sa vie dans la Séléka et sa vie antérieure avec Baba-Laddé:  

Avec Baba-Laddé, c’était de la souffrance, je ne peux pas mentir sur ce point ; et on m’a fait souffrir pour 

rien. Avec la Séléka, j’ai atteint un niveau suffisamment élevé au point que si tout s’était bien passé, je 

ne serais pas tombé si bas [le fait de ne plus être colonel].  

Cela suggère que dans une société déstructurée, les jeunes, croyant sortir d’une situation 

difficile, sont susceptibles d’entrer dans une autre plus complexe. Ibré était en outre motivé par 

l’envie de se venger, étant désespéré de l’injustice que lui et sa famille ont subi dans leur village 

 
131 De son vrai nom est Mahamat Abdoul Kadre Oumar, Baba-Laddé (« père de la brousse » en langue peule, terme 
utilisé pour désigner le lion) est un ex-gendarme tchadien devenu rebelle contre le régime du Tchad le 15 octobre 
1998 en fondant un groupe armé: le Front populaire pour le redressement (FPR). Sa présence est signalée en 
Centrafrique en 2008 (Wikipedia, Baba-Laddé consulté le 31 mars 2021), date qui correspond approximativement 
à l’entrée en rébellion de Ibré.   
132Le chef du village, selon lui, en veut à sa famille qui est originellement fondatrice du village et qui devrait 
logiquement détenir la chefferie. Le chef faisait donc tout son possible pour mettre sa famille à l’écart quitte à la 
persécuter.  

https://fr.wikipedia.org/wiki/Peul
https://fr.wikipedia.org/wiki/Lion
https://fr.wikipedia.org/wiki/Front_populaire_pour_le_redressement


161 
 

et pouvait donc accepter la souffrance dans la brousse, afin de revenir « veiller sur sa famille » 

comme il l’a mentionné, étant l’unique fils de sa mère génitrice. A ce niveau, on peut 

comprendre pourquoi selon lui, l’apport du Soudanais était un « service » si en plus, on 

considère que cela lui a permis d’atteindre l’expérience nécessaire à son ascension au sein de 

la coalition Séléka. Ajoutons qu’après avoir œuvré avec Baba-Laddé dans le banditisme (en 

particulier rapts des bœufs des peuls et braquages dans les chantiers miniers), il a été mis à la 

disposition de la Séléka contre la promesse d’une somme de 1 000 000 FCFA (environ 1526 

euros) qu’il devrait percevoir à la prise du pouvoir à Bangui. Il précise que les généraux 

devraient percevoir chacun 20 000 000 FCFA (environ 30 534 euros). 

Entretemps, Ibré a aussi participé au recrutement (forcé ou volontaire) de plusieurs jeunes et 

même des enfants pour renflouer les rangs de la Séléka. Il a aussi participé à des tueries contre 

la population civile, mais aussi dans les combats contre les Anti-Balaka. Cependant, il n’a 

jamais à ce jour perçu sa récompense malgré sa difficile mission réussie. Autodémobilisé, il 

survit aujourd’hui grâce à de petits boulots de tous genres : conduite de moto-taxis, sarclage de 

champs, petites courses, ramassage de sable, coupe de bois en planches, etc. et use parfois de 

ruses ou d’arnaques à l’occasion pour survivre. 

Comme on peut le remarquer, le parcours de ce jeune se situe dans un contexte d’accalmie 

relative (à partir de 2008 approximativement) et surtout au centre sud, une zone plutôt calme 

du point de vue sécuritaire et sans groupe armé à cette époque. Toutefois, ce contexte 

d’accalmie relative reste caractérisé par la pauvreté et la discrimination dans une société 

désorganisée et violente qui expose les jeunes au recrutement des entrepreneurs de la prédation, 

alors qu’ils pensaient saisir au vol des "opportunités". Ce qui concoure à la fourniture d’une 

main d’œuvre ouvrière bon marché, essentielle aux groupes armés entretenant ainsi le cycle des 

violences dans l’arène politique en RCA. 

La trajectoire de ce jeune illustre le fait que beaucoup de jeunes ont intégré la Séléka à la suite 

de promesses d’argent, ou pour des opportunités d’emplois (l’avenir étant incertain dans une 

société sans perspectives), s’associant ainsi sans le savoir aux revendications intéressées et 

poussées prédatrices des leaders de cette coalition. Toutefois, les déceptions envers les élites et 

les injustices subies133 créent de la frustration qui entraine les désirs de vengeance, facteur 

 
133A l’époque de Bozizé, plusieurs jeunes étaient victimes de la toute-puissance des membres de son clan (ses 
enfants, proches parents et membres de l’ethnie gbaya) qui semblaient avoir le droit de vie et de mort sur tout le 
monde. Cette situation était agravée par une émeute de nombreux jeunes frustrés à la suite d’un recrutement (en 
août 2012) au sein des FACA jugé discriminatoire (cf. supra).  
 



162 
 

déclenchant l’entrée de certains jeunes dans la Séléka. Ce même désir ardent de vengeance (et 

de protection de la famille ou de la communauté d’appartenance) face aux abus et aux supplices 

endurés se retrouve aussi chez les jeunes anti-Balaka que nous avons rencontrés. C’est ce que 

nous essayerons de comprendre à travers le récit de vie d’un autre jeune au cours du paragraphe 

suivant.  

 

 

II.2-A la rencontre d’un jeune anti-Balaka, ex-garde du corps  
 

Lorsque nous enquêtions sur les anciens projets de réintégration des enfants associés aux forces 

et groupes armés (EAFGA) financés par UNICEF en Centrafrique, nous avions rencontré 

Mike134 (17 ans) dont la trajectoire a été évoquée à l’introduction de cette thèse, un jeune ex-

anti-Balaka qui suivait une formation de réinsertion professionnelle en mécanique automobile 

afin de retourner à la vie civile. Etant enfant, il a miraculeusement eu la vie sauve avec sa sœur 

cadette après l’assassinat de leurs parents calcinés dans leur maison incendiée par les Séléka.  

Récupéré avec sa soeur par les Anti-Balaka pour être protégés, l’itinéraire de Mike montre qu’il 

a fini par devenir un garde du corps d’un commandant de zone (com-zone) anti-Balaka alors 

que sa sœur assurait la fonction de "ménagère" au sein de la même faction. Il nous relate son 

parcours avec sa sœur cadette de la manière suivante :  

Lorsque la Séléka avait pris le pouvoir, les combattants armés commettaient des crimes à l’endroit de la 

population civile à Bossangoa [ville du centre ouest], vu que Bossangoa est la ville natale du président 

Bozizé chassé du pouvoir par cette rébellion. Un jour, j’ai eu le malheur de croiser le chemin des Séléka 

 
134Le prénom a été changé pour des raisons de confidentialité. 

Image 19 : Ibré (en tenue 
désert) dans une queue 
d’enregistrement d’ex-

combattants 

@ : Centrafrique-presse.com, 07 
fév. 2017. 

Image obtenue au hasard lors 
des recherche sur internet et 

présenté à Ibré qui l’a fortement 
aimée au point de nous 

demander de la lui imprimer. 

On voit apparaitre aussi sur cette 
image un jeune en béquilles 

suite à une blessure par balle. 



163 
 

dans la brousse, alors que je menais au pâturage les bœufs de mon père. Ils m’ont surpris et ont emporté 

tous les bœufs ; puis ils se sont mis à rechercher mon père. Ce dernier en a été informé et a fui dans les 

champs. J’ai aussi fini par le rejoindre et nous y avions passé trois mois. De retour en ville un samedi, 

nous y avons passé le seul jour de dimanche. Le lundi à deux heures du matin, des véhicules ont [semi-] 

encerclé notre maison. En ouvrant discrètement la fenêtre, j’ai aperçu plusieurs hommes en uniforme qui 

parlaient une langue étrangère que je ne comprenais pas. J’en ai déduit que ce sont les Séléka. Etant donné 

que j’avais 12 ans à cette époque, j’ai ouvert la fenêtre et je me suis glissé derrière la maison. Ma sœur 

m’a suivi et nous avions emprunté les pistes de passage des cabris derrière la maison. Les Séléka l’ont su 

et ont tiré des coups de feu dans notre direction. Heureusement que nous avions réussi à nous enfuir. […] 

Ils ont encerclé la maison et ont versé de l’essence tout autour alors que la maison est en toit de chaume 

[…]. Au moment d’y mettre le feu, depuis la brousse, ma sœur a voulu crier et repartir ; mais je l’ai 

retenue et lui ai demandé de se taire en lui proposant de nous enfuir, et que nous trouverions probablement 

quelqu’un dans notre course qui pourrait nous aider... Nous nous sommes arrêtés sur une petite colline et 

observions la maison dans les flammes jusqu’à ce que le toit de notre maison se soit effondré sur mon 

père, ma mère (enceinte) et mon frère cadet. Deux kilomètres plus loin environ, nous sommes tombés sur 

un groupe des Anti-Balaka…  

Dans le groupe, dès que les éléments armés partent sur le champ de bataille, ils nous mettent sous un arbre 

pour nous protéger. Une fois, deux fois, puis vient un moment où nous leur avions demandé de nous 

emmener sur le champ de bataille afin que nous puissions les aider dans les combats car ce qu’ils font 

consiste à nous protéger, et nous voudrions venger nos parents assassinés. Ils nous ont dit que nous 

n’étions pas encore « préparés » pour aller au combat en nous montrant les principes des remèdes de 

protection : ne pas voler, adopter des régimes alimentaires stricts, etc. Nous leur avions expliqué que dans 

notre état, nous remplissions ces critères. C’est ainsi qu’un jour, nous avions demandé et obtenu l’accord 

du marabout du groupe qui nous a par la suite préparé les remèdes. C’est alors que nous avions rejoint le 

groupe dans les combats jusqu’à notre arrivée ici à Bangui un 16 décembre 2013 (entretien avec Mike, 

Bangui, décembre 2017).  

On voit donc apparaître clairement ici que les atrocités et autres situations d’injustice subies 

dans des contextes de violence inouïs engendrent un sentiment de vengeance qui anime les 

jeunes et les pousse à commettre des actes de cruauté135. Les parcours de Ibré ou de Mike et sa 

sœur, malgré les dissemblances, ont en commun l’expression d’un sentiment d’injustice sociale 

dans une société désorganisée et en proie à la violence (structurelle). Abandonnés à eux-mêmes, 

ils n’ont pas d’autres choix que d’accepter n’importe quelle issue : Ibré n’a pas hésité à rejoindre 

Baba-Laddé, sans savoir ce qui l’y attendait ; donc sans maitrise des horizons de sa décision. 

Michael et sa sœur ont même failli être abattus par les Séléka avant de croiser le chemin des 

Anti-Balaka qui les ont accueillis dans leur course, et les ont ensuite utilisés, la fille comme 

 
135 Ce fut d’ailleurs le cas pour une majorité de jeunes que Conciliation Ressources (2020) a rencontré à Bossangoa 
qui évoquaient tous comme motivations, le désir de vengeance ou la nécessité de se protéger, protéger leurs parents 
ou leur communauté contre les attaques de la Séléka.  



164 
 

"ménagère" et le garçon comme garde du corps d’un chef anti-Balaka. Même si Mike explique 

avoir décidé de se joindre à la lutte armée de manière délibérée (ce qui pose le problème de sa 

capacité réelle à maitriser les horizons de sa décision), il est à noter que le contexte ne leur 

offrait aucun autre choix dans cette arène politique où aussi bien Ibré que Mike et sa sœur ont 

effectué, dirions-nous, des choix sans choix. 

Arrivés à Bangui à la suite de la bataille de Bangui du 15 décembre 2013, et dans l’attente de 

futures perspectives avec les Anti-Balaka, Mike et sa sœur ont été enregistrés pour prendre part 

à des formations professionnelles pour leur réinsertion dans la vie civile. Certificats à la main 

à la fin des formations sur appui de l’UNICEF, ils peinent à trouver du travail. La sœur de Mike 

qui assure n’avoir pas bien maitrisé sa formation en couture est finalement repartie à 

Bossangoa136, et Mike peine encore à trouver du travail à Bangui.  

A l’image d’une bonne partie des jeunes anti-Balaka, ces jeunes sont donc les produits d’une 

injustice sociale dans une société de contrainte (ici en zone de conflit ouvert) en proie à l’anomie 

et à la violence. Bossangoa (ville de naissance de Mike et sa sœur) a été la cible de tous les 

abus : massacres de populations civiles, vols de biens, pillages systématiques, rackets, tortures, 

après la prise du pouvoir de l’Etat par la coalition Séléka qui aura entretemps eu raison des 

forces de défenses et de sécurité nationale dont la majorité était de l’ethnie du président déchu.  

Au demeurant, nous ferons l’observation première selon laquelle cette jeunesse dont nous 

parlons est plurielle certes, mais a aussi un dénominateur commun, une société profondément 

désorganisée et marquée par la violence depuis fort longtemps. Olivier Douville (2009) parle à 

ce propos, d’une décomposition et désinstitutionalisation de la vie publique. Ibré a rejoint la 

rébellion de Baba-Laddé (au nord) en 2008 (approximativement) dans un contexte de relative 

accalmie dans sa zone d’origine du centre sud. Mike et sa sœur l’ont été en pleine guerre civile 

en 2013. Cependant, ces itinéraires qui s’inscrivent dans des contextes historiques et sécuritaires 

différents, ont en commun de placer les jeunes dans des situations sans issues – effectuer des 

choix sans véritable choix.  D’autres éléments tels que la vengeance, la déscolarisation, ou 

encore le délitement familial sont la résultante de cette société profondément déstructurée qui 

n’offre comme repère à la jeunesse que la voie de la violence comme perspective.  
 

 
136 Nous l’avions rencontrée récemment en 2022 à Bangui où elle est revenu chez son frère après un séjour à 
Bossangoa comme femme d’un membre de l’armée centrafricaine (FACA) qui n’a plus donné de nouvelles après 
des mois passés dans la nouvelle Coalition des patriotes pour le changement de l’ex-président François Bozizé. 
Elle a entretemps eu deux enfants avec ce FACA. Elle vend actuellement des légumes pour subvenir à ses besoins. 



165 
 

On peut retenir ici que les trajectoires de Ibré ainsi que celles de Mike et sa sœur sont assez 

illustratives des situations qui ont déterminé dans une large mesure l’"entrée des jeunes dans la 

brousse". Cette entrée dans la brousse ne semble pas être décidée par les jeunes eux-mêmes, 

mais par un système déjà-là avec lequel ils interagissent. Leurs histoires sont illustrative d’une 

agentivité limitée, cas où les circonstances conduisent à des « choix sans choix » (Coultner, 

2008 ; De Bruijn & Both, 2018, cité par De Bruijn, éd., 2019). Utas (2003), mettant en exergue  

le cas de jeunes femmes du Libéria dont la violence contraint les choix,  analyse les décisions 

de participer comme une agentivité tactique (tactical agency) pour s’adapter et se socialiser aux 

logiques de la guerre. Ce qui pousse les jeunes à saisir au vol les occasions de "sortie" sans 

sortir de la violence. D’où la reproduction de la violence qui prend une allure quasi-cyclique.  

  

 
 

III. LA REPRODUCTION CULTURELLE DE LA VIOLENCE ET LES REFERENCES A 
UNE ANCESTRALITE MYSTIQUE  
 

Après avoir abordé les processus qui ont conduit à l’entrée des jeunes dans la rébellion, en 

explorant leurs histoires placées dans des contextes spécifiques (accalmie relative et guerre 

ouverte), il importe de chercher à comprendre comment se reproduit la violence à travers ces 

jeunes dans le contexte centrafricain. Pour ce faire, nous mettrons l’accent sur le 

Du haut vers le bas et de la 
gauche vers la droite: 

image 20 : Ibré, ex-colonel Séléka 
lors d’un entretien filmé ;  

image 21: entretien filmé avec la 
sœur de Mike, ex-ménagère anti-

Balaka;  

image 22 : Thyam, ex-Anti-Balaka 
blaissé au combat  

@ : Sjoerd Sijsma, documentariste 
UNICEF-ASCL, Bangui, déc. 2017 



166 
 

renouvellement de la violence par "apprentissage", en plus du poids de l’histoire qui impacte 

également cette dynamique. Nous insisterons ainsi sur le fait que les gens (surtout les plus 

jeunes) apprennent les uns des autres sur la façon de tuer, de commettre des génocides, de 

pratiquer la torture, comme le rappelle justement Jan Bart Gewald (2003). De telles pratiques, 

ajoute l’auteur, migrent d’une zone géographique à l’autre beaucoup plus facilement qu’il n’y 

parait et participent à cet "empoisonnement de l’esprit" par la violence. Cet "empoisonnement 

de l’esprit" se réalise davantage à travers la génération montante – donc les jeunes - qui peuvent 

facilement reproduire ces expériences vécues dans leur vie future. Ce qui frappe l’entendement 

dans ce qui va suivre, c’est l’entrainement des enfants par certains parents ou membres de la 

famille dans la guerre au regard de la récurrence des conflits. Ces derniers prétendent ainsi les 

rendre aptes à se défendre en cas de futurs  conflits ; un réflexe de survie qui conduit à leur 

transférer une culture de violence susceptible de se normaliser à la longue. C’est ce que nous 

avons également vu avec le cas de Mike ci-dessus avec ses oncles anti-Zaraguina, cas que nous 

approfondissont ici avec d’autres exemples. 

Au-delà de cette transmission insidieuse motivée par la nécessité de se défendre, se transmet 

également une histoire de victimisation qui, plus tard s’exprime parfois en termes de 

représailles/vengeance. Toutefois, parallèlement à cette culture de défense dans la violence, 

nous avons observé qu’il se transmet également un fort attachement aux forces occultes liées à 

l’ancestralité comme nous allons le voir dans les lignes suivantes.  
 

III.1- La reproduction de la violence à travers les enfants et les jeunes  
 

Après des périodes plus ou moins longues de recherches empiriques à Paoua et à Bangui, il 

nous a été donné de constater que les membres des groupes armés rencontrés sont des individus 

de plus en plus jeunes (à partir de 12 ans et parfois moins137). Ce sont des filles et des garçons 

qui ont rejoint ces groupes ou forcés à les rejoindre pour des raisons diverses : besoin de 

protection physique, vengeance des parents ou membres de famille assassinés, mutilés ou 

maltraités, suivisme, solution de survie, recherche des opportunités d’emplois ou d’une 

occupation quelconque en temps de guerre, etc. (voir aussi Conciliation Ressources, 2020). 

Cependant, alors que dans certains cas, les mineurs se retrouvent généralement dans les groupes 

 
137 Josephine Thum rapporte (sur le site humanium.org, 2021) que « La coalition musulmane Séléka (…) et les 
milices chrétiennes anti-Balaka ont utilisé des enfants aussi jeune que 8 ans en tant que combattants, gardes, 
boucliers humains, porteurs, messagers, espions, cuisiniers, et à des fins sexuelles. Certains enfants sont enlevés, 
mais beaucoup d’autres rejoignent les milices “volontairement” pour se protéger ou protéger leurs communautés.»  



167 
 

de rébellion par suite d’enrôlements forcés contre leur volonté ou celle de leurs parents, d’autres 

cas à Paoua montrent que les jeunes entrent en rébellion pour être avec leurs parents, oncles, 

frères aînés ou membres de la famille, comme nous le dit en substance ce notable de la ville de 

Paoua : 

Concernant les enfants soldats, je crois vraiment qu’il n’y a pas des mineurs qui soient allés 

volontairement dans ces mouvements [armés]. S’il y a des mineurs, puisqu’il y en a déjà c’est vrai, c’est 

parce qu’ils appartiennent à la famille des chefs de ces mouvements. Ou bien ils ont été comme ça parce 

qu’il y a un calcul derrière. Mais concrètement, s’il faut vérifier sur le terrain, ils appartiennent à la famille. 

S’il y a des mineurs dans les campements, c’est parce qu’ils appartiennent à la famille des chefs rebelles ; 

ou bien c’est en rapport avec les calculs d’intérêt. C’est des enfants qui sont pris en otage comme ça, mais 

ils ne s’y sont pas engagés volontairement. Ils voient derrière cette entrée une aide de la part des ONG 

humanitaires puisque de temps en temps, l’UNICEF va derrière eux, ils voient derrière cela un marché, 

c’est un marché de dupe aussi bien à l’époque de l’APRD qu’à l’époque actuelle. Mais je parle plus de 

l’époque APRD, époque que je connais le mieux. Pour les filles, elles ont suivi aussi leurs parents, mais 

d’autres ont aussi leurs petits copains dans ces groupes (entretien avec un notable de Paoua, octobre 2016). 

Ces enfants et jeunes seraient donc pris dans l’engrenage d’une société qui n’offre aucune 

perspective - à travers l’école par exemple souvent fermée à cause des conflits, d’où les 

"calculs" envers les aides futures des ONG-, mais aussi des parents dont les expériences avec 

la violence les poussent à "aguerrir" la génération montante. C’est ce que nous confie ce jeune 

leader de la ville de Paoua :   

Lorsque tu demandes ces enfants, ils te disent que ce sont leurs parents qui les ont forcés à y aller. 

Pourquoi ? Parce que les parents ont grandi dans la rébellion où ils ont "réussi" leur vie. Du coup leurs 

enfants suivent leur modèle. Pour d’autres parents, c’est à cause des pillages et autres actes de violences 

dont ils sont victimes. Ce qui les oblige à se rebeller. Par conséquent, ils entrainent leurs enfants dans ces 

groupes afin de les rendre braves et aptes à riposter (entretien avec un leader de l’association des jeunes 

musulmans, Paoua, mars 2017).    

C’est dire que la récurrence des conflits de longue durée a fortement pétri les habitudes (cf. 

infra notion d’habitus) au point de "normaliser" le fait pour un parent d’y emmener son enfant 

ou un jeune membre de la famille afin de le préparer à d’éventuelles crises. En plus, le manque 

d’opportunité et l’incertitude d’un lendemain meilleur pour des enfants sans scolarité, poussent 

les adultes à effectuer des "calculs" basés sur les appuis ultérieurs des ONG et Agences de 

protection de l’enfance. La conséquence de cette persistance de la violence se manifeste par 

exemple à travers certaines filles qui, finalement suivent leurs petits amis dans la brousse. Ce 

qui permet de nuancer un peut les arguments très en vogue qui envisagent les jeunes filles 



168 
 

comme des victimes sexuelles des chefs rebelles, même si ces derniers cas sont les plus 

nombreux en temps de guerre.  

Au demeurant, le poids de l’histoire, l’absence d’un Etat protecteur, le manque de perspectives 

dans une société désorganisée, la faible autorité parentale138, un contexte de crises récurrentes 

et la pauvreté poussent irrémédiablement à une reproduction du système existant qui exposent 

les enfants et jeunes vulnérables à l’enrôlement des groupes armés. On croit toujours que 

demain surviendra sûrement une autre crise ; alors le jeune enfant devra se défendre pour rester 

en vie, mais aussi pour bénéficier des programmes DDR après la guerre. Ce qui entretient une 

mentalité de défense qui débouche sur une (véritable) « culture de violence » (Gewald, ibid.). 

Nous nous souvenons justement de nos causeries avec les jeunes de notre quartier à Bangui (en 

2013) qui pensaient tous à acheter une arme pour se défendre et protéger leurs familles. Nous 

nous souvenons aussi des propos de leurs épouses qui leur interdisaient de sortir de la maison 

puisqu’ils n’ont pas d’arme. Autrement dit, les maris auraient la permission de sortir de la 

maison s’ils avaient une arme pour leur défense. 

Ces faits attestent que les enfants et jeunes miliciens ou rebelles ont grandi avec un répertoire 

chargé de violences récurrentes. Désœuvrés et sans perspectives d’avenir, ils disposent 

dependant d’un capital historique transmis par leurs ainés sociaux qui les préparent à se 

défendre ou à défendre leur communauté des agressions ultérieures réelles ou supposées. On 

est toujours dans le cadre de cette agentivité limitée ou contrainte entretenue par ceux-là mêmes 

qui sont supposés être des promoteurs des bonnes mœurs, et qui malheureusement vivent dans 

une société affectée depuis fort longtemps par les conflits violents dans une certaine continuité. 

Si l’on admet que les expériences à bas âge des jeunes dans et avec la violence entrainent un 

risque accru de transfert dans le futur, ces résultats démontrent qu’à défaut d’une intervention 

plus coordonnée pour rétablir une société plus juste, vivable et viable à travers un Etat 

providence, ces pratiques pourraient survivre et nourrir la violence dans le futur via les jeunes 

enfants d’aujourd’hui à travers ce que Durkheim (cité par Bourdieu, 1971) appelle "la 

conservation d’une culture héritée du passé", c’est-à-dire, la transmission entre les générations, 

des informations accumulées. Mises ensemble, ces informations accumulées par le passé et les 

 
138 Un journaliste (41 ans), responsable de la radio locale de Paoua (Radio Voix de la Péndé) nous a expliqué 
l’intégration des enfants dans les groupes armés par un déficit de l’autorité parentale, source de la déperdition des 
enfants (entretien de terrain, Paoua, mars 2017). 



169 
 

crises vécues par la jeune génération elle-même donnent lieu à des ressentiments dont les 

expressions offrent des spectacles de vengeance. 
 

III.2- La reproduction de la violence par la vengeance ou l’obligation de « faire payer la 
dette » à son bourreau d’hier 
 

« Venger c’est s’acharner sur le corps de l’ennemi, et qui est ennemi parce qu’il est autre, et 

même parce qu’il fait effraction dans le champ scopique, parce qu’il fait intrusion » disait 

Olivier Douville (2009 :9). Et l’auteur d’ajouter : « Certaines de ces violences ne visent pas à 

supprimer la vie de l’ennemi, elles visent à le transformer en autre chose, en un corps sans 

réponse dans le miroir, en un corps démembré – selon l’expression de F. De Boeck (1998) – en 

une chose, en un reste "poubellisé " » (ibid.). 
 

Durant nos entretiens de terrain, nombreux sont les jeunes ex-combattants qui, questionnés sur 

leurs motivations, évoquent entre autres raisons, la vengeance comme un facteur déterminant 

de leur décision à intégrer la rébellion armée. En effet, durant les pics des violences entre 2013 

et 2014 (voire au de-là), il s’est largement répandu une image des jeunes combattants constitués 

des vengeurs de leurs familles, et qui prennent sur eux le devoir de protéger leur communauté 

d’appartenance (BBC News, 13 déc. 2013). Cela émerge dans les propos de ces jeunes eux-

mêmes à l’instar de ce jeune de 22 ans "sergent" de la Révolution et Justice que nous avions 

rencontré et qui nous décrit les raisons de son engagement dans la milice communautaire de la 

manière suivante : « Quand je fus rentré de Bangui, les Séléka avaient tué mon père. C’est ainsi 

que par soif de vengeance, j’ai décidé de prendre les armes pour leur faire payer la dette » 

(entretien avec Oziel139, Paoua, octobre 2016). Il parle aussi des raisons qui ont motivé les 

autres membres du groupe : « …pour les autres, c’est aussi pour défendre leur terroir. »  

 
Il fallait donc "faire payer la dette" à l’"autre" pour ce qu’il a fait. Il en ressort que pour ce jeune 

(cela peut être aussi valable pour certains combattants anti-Balaka ou (ex-) Séléka), faire payer 

la dette est un mobile plus que suffisant pour entrer en guerre et aller tuer pour venger ses 

parents et membres de la famille. Autrement dit, ne pas payer la dette est un aveu 

d’irresponsabilité voire de faiblesse qui pèserait sur la conscience. Jan Bart Gewald (op. cit.) 

avance la formule selon laquelle « les "déshumanisés" veulent à leur tour déshumaniser les 

autres ». Ce qui conduit, selon l’auteur, à un déséquilibre moral profond qui se prolonge jusqu’à 

nos jours, où les normes et valeurs ont perdu leurs sens, où la notion même d’humanité n’a plus 

 
139 Le prénom a été changé. 



170 
 

de repère. On comprend pourquoi même certains parents ne ressentent plus aucune gêne à 

transférer à leur descendance une vision violente de la société, renversant ainsi certaines valeurs 

cardinales de tolérance et de sacralité de la vie humaine qui leurs sont reconnues. En somme, 

la vengeance (« faire payer la dette ») relève ici de la volonté de réparer l’honneur de la famille, 

du clan ou du groupe ethnique, et reste un ressort crucial des mobilisations (Debos, 2013).   

 

Ainsi décrite, cette tendance est globalement illustrative des cas de la majorité des Anti-Balaka 

(et milices communautaires assimilées) qui considèrent leur action plutôt comme une réaction 

aux atrocités commises par les (ex-) Séléka ; tandis que ceux-ci utilisent aussi le même 

argument de défense communautaire  de la minorité musulmane140. D’ailleurs, ils se définissent 

la plupart du temps comme des défenseurs ou protecteurs de leur communauté d’appartenance : 

« bätä ködrö » en sängö signifie littéralement « protéger (bätä) le pays/la ville/le village ou le 

quartier (ködrö)141 ». C’est dans ce sens qu’un leader des Anti-Balaka monsieur Thierry Lebene 

alias "12 puissances" affirmait que leur objectif primordial était de « libérer le pays des mains 

des étrangers » (entretien de terrain, Bangui, novembre 2020). Bien entendu, tout comme dans 

le passé précoloniale et colonial, cette défense ou protection de sa communauté d’appartenance 

ou du pays face aux envahisseurs étrangers ne va pas sans violence. Nous en voulons pour 

preuve les nombreux actes de crimes commis qui ont été dénoncés en leur temps. Cette 

"obligation" à se défendre et protéger sa communauté d’appartenance est ancrée sur une culture 

de défense communautaire héritée du passé certes, mais dans ses expressions extrêmes, elle 

donne lieu à une culture de violence elle-même nourrie par une soif de vengeance. Celle-ci 

s’exprime le plus souvent par une cruauté parfois indescriptible que Ceriana Meyneri (2014) 

qualifie d’une volonté d’anéantissement de ses ennemis et de la neutralisation de leur pouvoir. 

Cette vengeance peut aussi être sous-tendue par les rancunes accumulées qui trouvent un terrain 

fertile d’expression dans un contexte de violence récurrente :  

Il y a la pauvreté, et la deuxième chose, ce sont les rancunes. Par exemple, si auparavant tu m’as violenté 

à l’époque de l’APRD (braquage par exemple), moi aussi, je pars dans un autre mouvement pour me 

venger comme à l’époque actuelle. […]  Ou encore si Anti-Balaka attaque RJ, en retour, RJ va s’évertuer 

 
140 Les musulmans ne constituent pas en réalité la communauté minoritaire en Centrafrique. Cette étiquette 
correspond mieux aux pygmées et peuls en raison de leur effectif réduit, de leurs modes de vie, et de leur 
vulnérabilité qui les place ‘à la marge’ de la société centrafricaine. 
 

141 Le mot ködrö ayant à grande échelle les acceptions de “pays/territoire” ou “ville”, et à petite échelle, celles de 
“village” ou “quartier”. 



171 
 

pour des représailles. C’est ce qui renouvelle le cycle des conflits et bien d’autres problèmes (entretien 

avec Ederix142, commerçant et leader des jeunes, Paoua, oct. 2016). 

Comme nous le dit Daniel Palmieri (2003), on assiste ainsi à un phénomène de surenchère -

beaucoup de sang versé en appelant encore plus- qui, lui aussi, contribue à expliquer la pérennité 

et la cruauté des conflits africains d’aujourd’hui. Toutefois, nous dit Marielle Debos (idid.) « si 

la  vengeance peut motiver l’engagement guerrier, celui-ci aboutit parfois paradoxalement à un 

certain rejet de la part du milieu d’origine. Et quand les espoirs déçus se conjuguent à une (re) 

marginalisation économique et sociale forte, le recours aux armes en tant que moyen de survie, 

de révolte et d’ascension sociale n’est pas exclu ». Sur ce point, le jeune "sergent" de la RJ ci-

dessus cité nous répondait de la manière suivante, à la question de savoir ce qui le motiverait à 

reprendre le maquis :  
Je n’ai pas la volonté de repartir en brousse. Cependant, il y a certaines choses qui sont en train de me 

pousser à y retourner. Par exemple, je suis avec mes oncles paternels et à la moindre occasion, ils me 

traitent d’assassin, et menacent de me chasser de la maison. C’est tout cela qui pourraient me pousser à 

repartir en brousse. Mais je suis encore là grâce aux conseils des grandes personnes. Car je pense que 

c’est parce que celles-ci ont envie de m’aider qu’ils me conseillent. (entretien avec Oziel, Paoua, octobre 

2016) 

Nous avions interrogé à ce propos la sœur de Mike (cf. supra, ex garde du corps anti-Balaka) 

qui ne cachait pas son envie de vengeance alors qu’elle était ménagère dans sa précédente 

aventure anti-Balaka. Entretenant le rêve de devenir enseignante ou une employée de bureau, 

quand nous voulions savoir ce qu’elle ferait si son rêve tombait à l’eau dans le cas où un 

nouveau conflit émergeait, elle précise qu’elle retournerait dans la rébellion, mais cette fois 

comme combattante : « Je vais cette fois prendre les armes. Je voudrais tuer les gens comme on 

a tué mon père et toute ma famille. Si je parviens à tuer deux ou trois personnes, ça va me 

soulager. » Même si son frère Mike avoue avoir tué aussi pour venger les membres de sa famille 

massacrés, elle insiste : « il a fait pour sa part. Moi, je voudrais tuer pour mon propre compte 

afin d’être soulagée » (entretien réalisée à Bangui, en décembre 2017). 

Il ressort de ses propos que c’est aussi la vulnérabilité (financière, psychologique, etc.), plus 

que la pauvreté en tant que telle, qui constitue le contexte propice à l’enrôlement (Debos, ibid.) 

ou pour être précis, au réengagement. Et dans un contexte de violence récurrente, les jeunes 

grandissent avec une certaine obligation de vengeance qui va prendre la forme d’une dette qu’on 

doit faire payer (de force !) à son agresseur d’hier qui, par son acte a contracté une dette envers 

 
142 Le prénom a été changé. 



172 
 

la famille ou la communauté d’appartenance de la victime ou de la personne qui se décrit 

comme telle. Ce faisant, la violence, en plus d’avoir des terrains d’expression favorables, est 

nourrie par des acteurs jeunes avec des désirs de vengeance, conditions de sa reproduction. 

Celle-ci à son tour, bénéficie des recours aux forces occultes ancestrales. 

 

III.3- La forte référence aux forces occultes et aux pratiques ancestrales 
 

En observant et analysant les conflits récents survenus en Centrafrique, il est inévitable de 

mettre en relief la forte référence aux forces occultes par les combattants aussi bien Anti-Balaka 

que (ex-) Séléka. Les membres de ces groupes s’affichent presque toujours (lors des pics des 

affrontements) avec leurs gris-gris et amulettes qui renfermeraient des vertus de protection 

magique. Ces "forces occultes" les aideraient à affronter l’ennemi sans craindre d’être atteints 

par les balles, ni d’être blessés par les couteaux et autres armes blanches (cf. supra appellation 

même d’Anti-Balaka), et les rendraient même invisibles devant l’ennemi. L’"ex-colonel" 

Séléka Ibré (ci-dessus présenté) leur attribue même le pouvoir de "guide" lorsqu’il avoue s’être 

dirigé vers la concession de son oncle paternel non par hasard, mais grâce aux gris-gris qui l’ont 

"orienté au bon endroit". Quelques jours plus tard, il avait disparu de la maison familiale pour 

revenir avec un stock impressionnant de gris-gris et amulettes de diverses dimensions dans un 

sac qu’il dit avoir rassemblé à prix d’or au fil du temps étant dans la rébellion. C’est dire à quel 

point, « Si vous n’avez pas de garde-fou143, vous mourez » comme le proclamait l’ancien chef 

rebelle congolais Katanga en audience à la CPI (Claverie, 2015). Cela explique l’omniprésence 

des marabouts et autres chefs spirituels dont les dons de voyance, selon Katanga, permettaient 

même de prévoir la meilleure date pour les semailles et les récoltes, aussi bien que la meilleure 

date pour les attaques et l’imminence de l’arrivée de la guerre (ibid.).  

En général, les jeunes ex-combattants en Centrafrique se présentent comme des guerriers qui 

sont protégés par des "forces occultes" (souvent à la suite des rites de passage). Celles-ci 

peuvent prendre la forme de diverses potions ingérées, de gris-gris et amulettes qui les 

rendraient invulnérables aux balles et aux machettes, ou même invisibles à leurs ennemis :  

 ...la formation consiste en des "préparations" avec les potions de protection. Au début, si on veut te 

former, on te met dans un grand tronc d’arbre -celui-ci se crée une porte d’entrée pour laisser entrer le 

candidat à l’initiation- dans lequel tu passes trois jours avant d’en sortir. C’est vraiment un grand 

 
143 C’est-à-dire des gris-gris et amulettes de protection. 



173 
 

arbre  [un cas que l’informateur a évoqué en faisant référence à sa formation d’Anti-Zaraguina] (entretien 

avec Mike, ex garde de corps anti-Balaka, Bangui, mars 2018). 

Ce séjour dans le troc d’un arbre correspond à une "mort mystique"144 à l’issue de laquelle la 

personne devient invulnérable et accède ainsi à l’âge adulte et par là, au statut du guerrier. 

Toutefois, pour rester invulnérable face aux armes d’assaut et armes blanches, il faut observer 

les interdits liés à ces moyens de protection :    

Et il y a des principes à respecter. Par exemple, tu ne peux pas manger avec la pointe de ton couteau 

comme nous le faisons quand nous mangeons des mangues. Même la viande préparée en brochette, il 

n’est pas permis d’en consommer. Il est aussi interdit d’utiliser des morceaux de bois pour tester la cuisson 

des patates douces et melons sur le feu. Pour manger, il faut mettre la nourriture en entier sur le feu, puis 

la descendre après cuisson et manger le tout sans garder de reste (entretien avec Mike, ex garde de corps 

anti-Balaka, Bangui, mars 2018) 

Ils se « blindent » donc tous grâce à des maraboutages et des gris-gris (Rivière, 1997), qui sont supposés 

stopper ou dévier les balles. Ces pratiques alimentent en effet de grands débats dans la rébellion de 

François Bozizé comme dans les autres groupes armés de la région (Debos, 2013). Devenir un milicien 

ou rebelle, c’est aussi devenir invulnérable après avoir passé avec succès les initiations dans la brousse 

et être en mesure d’en respecter les principes. Les décès au combat sont interprétés comme une 

conséquence directe de la violation de ces interdits.  

Les pratiques initiatiques ancestrales se sont donc renouvelées dans le présent à la faveur d’un 

contexte qui leurs sont favorables. Comme le suggère Stephen Ellis (2001 : 53), c’est en période 

de conflit que l’on se souvient d’autant mieux des histoires racontées par ses parents. Dans le 

cas de l’Afrique de l’ouest, l’éclatement de conflits ou l’émergence de tensions a coïncidé avec  
 

[...] un retour en force de ces traditions initiatiques, dans les tatouages et autres pratiques rituelles utilisées 

par certaines milices notamment. [...] Les souvenirs parfois très anciens qui leur sont associés sont 

intégrés à l’enseignement de la période d’initiation des impétrants et aux amulettes et gris-gris qui sont 

distribués par les maîtres initiateurs pour protéger les nouveaux combattants. [...] Ces sociétés [...] 

entretiennent de la sorte les souvenirs d’un passé plus ancien [...] (Palmieri, 2003: 55-56).  
 

Ainsi, pour Daniel Palmieri (ibid.), qu’ils soient originels ou en partie « inventés », ces pratiques 

et savoirs rituels peuvent être aussi interprétés comme participant d’une temporalité de la 

guerre, qu’il qualifiera de « mythique ». En ce sens, selon l’auteur, le conflit prend ainsi des 

dimensions qui dépassent ses seules caractéristiques et visées guerrières, car il mobilise dès lors 

l’ensemble des systèmes de références et de valeurs des belligérants. Faire la guerre n’est plus 

une activité, c’est véritablement un comportement où le réel et le magique, l’humain et le divin 

 
144 Cette mort mystique serait également une condition d’entrer dans le monde des ancêtres, des immortels.  



174 
 

s’entrecroisent, se mélangent, se confondent. Certains parlent à ce propos d’une réinvention de 

la tradition, tout en usant de la technologie moderne (Ngainde, 2011). 
 

Si l’"entrée dans la brousse" requiert d’être "initié", de se "blinder" le corps, ce qui implique la 

pratique des rites et l’usage des divers outils de protections magiques, la "sortie de la brousse" 

nécessite également des rites de "purification" pour symboliser un retour dans la communauté 

après des actes de cruauté qui auraient été commis dans la brousse. Ainsi, la plupart des 

combattants ont souvent recours à des rituels de purification avant d’être autorisés à franchir le 

seuil du domicile familial. A Bossangoa et dans l’Ouham en général par exemple, les recherches 

de Conciliation Ressources (2000 :20) ont montré que ces rites ne consistaient pas (pour les ex-

combattants) à demander pardon pour leur conduite, ou à se réconcilier, mais à protéger leur 

santé future et celle des membres de leurs familles. Par ailleurs, ces rites font écho aux rites 

d’initiation observés à leur recrutement et suggérait un cycle communément accepté allant 

d’une vie de famille paisible à une violence cautionnée par les rites en riposte aux menaces 

pesant sur la communauté.  

 
Ces pratiques se trouvent intégrées dans l’imaginaire de l’Afrique noire en général et la 

Centrafrique en particulier, où les croyances liées à la réincarnation sont encore prégnantes. La 

brousse est ainsi considérée comme le lieu de retraite des ancêtres décédés145 et réincarnés dans 

les animaux sauvages pour continuer leur seconde vie, mais aussi des âmes et autres esprits qui 

errent dans la nature (Vergiat, 1981). De ce fait, aller épouser la vie dans la brousse revient 

aussi à se préparer avant d’entrer dans ce monde des non vivants. En quittant ce monde des non 

humains, il est vital de procéder à des rites de purification en vue de protéger sa santé de même 

que celle des membres de sa famille, et se séparer des esprits nuisibles de la forêt ou ceux des 

ennemis tués au combat. Des rites pour être apte à entrer dans l’autre monde, et des rites pour 

en sortir et redevenir une personne fréquentable. Cela conforte notre postulat de combattants 

animistes chez les anti-Balaka. Le passé est donc toujours aussi actualisé dans le présent.  
 
 

 

 
145 Décider de la guerre, selon Palmieri (ibid.) revient donc à demander – et à obtenir – le soutien implicite des 
esprits ou des mânes des ancêtres; cela permet également de donner au conflit prévu ou en cours une immense 
dimension idéelle et irrationnelle, car les gestes de la violence auront en quelque sorte été avalisés par des entités 
surnaturelles, quand l’individu, investi par elles, agira en leur nom. 
 



175 
 

IV. LA SORTIE DES GROUPES ARMES, UNE « SORTIE DE LA BROUSSE » ? 
 

Comparativement à ce que nous avons appelé l’« entrée dans la brousse » qui correspond au 

passage des jeunes de la communauté à la rébellion (dans la jungle), la sortie des jeunes de la 

rébellion ne correspond pas ipso facto à une « sortie de la brousse » (donc de la rébellion). En 

revanche, elle peut être comprise de trois manières : (1) une sortie en ville/au village avec son 

groupe rebelle (une délocalisation du groupe armé de la brousse vers le village/la ville), (2) une 

sortie du jeune en ville/au village sans être détaché de la rébellion (un pied en brousse et un 

pied dans la communauté), et (3) un détachement (total ?) de la rébellion (sortie de la jungle et 

du groupe armé).    

En effet, les derniers conflits violents en Centrafrique ont montré que contrairement aux luttes 

qui s’effectuaient contre les Zaraguinas par les anti-Zaraguinas qui se lançaient à leur poursuite 

en brousse, puis en sortaient après les batailles, la logique des Anti-Balaka et des (ex-) Séléka 

révèle autre chose. Si à un moment donné on pouvait quitter la vie communautaire pour "entrer 

dans la brousse" et rejoindre les groupes armés, les évolutions ultérieures dans les luttes armées 

ont fait délocaliser les terrains des batailles de la brousse vers les villes et les villages. « La 

sortie de la brousse » dans ce cas de figure correspond simplement à la délocalisation des bases 

des groupes armés de l’intérieur de la brousse vers les villes et villages. Même si dans certains 

cas, ces groupes armés vivent séparés du reste la communauté "dans leurs bases", ils ont 

néanmoins quitté la vie en brousse (au sens propre) et vivent désormais à côté de la 

communauté. Dans d’autres cas, c’est toute la communauté villageoise qui se défend. Chaque 

membre devient ainsi milicien/rebelle comme pour certains groupes anti-Balaka.  « La sortie 

de la brousse » ne correspond donc pas ici à la sortie du groupe armé, mais à une délocalisation 

de la lutte armée de la brousse dans les villages. Au-delà du groupe qui se délocalise, il existe 

aussi des situations où les jeunes combattants alternent vie en communauté et activités 

guerrières en brousse avec un pied de part et d’autre. Le détachement complet du groupe armé 

est la troisième caractéristique qui peut signifier non sans ambiguïté « sortie de la brousse », 

donc de la rébellion, que celle-ci soit délocalisée au village/en ville ou restée dans la brousse.  
 

Reprenons l’histoire de l’ex-garde du corps anti-Balaka (Mike) et de sa sœur pour illustrer nos 

propos relatifs à la « sortie de la brousse ». En effet, dans leur fuite, ils ont été recueillis par les 

Anti-Balaka dans la brousse où ils ont également contribué aux combats après avoir subi les 

rituels de protection magique. Cette étape correspond à leur "entrée dans la brousse". Par la 

suite, ils sont arrivés à Bangui, en ville donc où ils vivent dans leur base, mais à proximité de 



176 
 

la communauté (première caractéristique de la sortie). Au moment où ils ont été sélectionnés 

pour suivre les formations financées par l’UNICEF, ils ont gardé un attachement avec leur 

groupe armé en vivant sur leur base, puis dans une famille d’accueil (deuxième caractéristique 

de la sortie) avant de prendre leur distance avec ledit groupe beaucoup plus tard lorsqu’ils ont 

enfin trouvé un local habitable (troisième caractéristique de la sortie). L’ambiguité de cette 

troisième caractéristique tient au fait qu’avec l’évolution de la situation ultérieure, Mike garde 

encore des liens avec ses anciens chefs, même s’il est désormais détaché de la rébellion :  

Nous sommes restés [lui et sa sœur] avec eux [les Anti-Balaka] fin 2013, 2014 jusqu’en 2015. En 2016, 

le chef de notre groupe nous a posé la question de savoir si nous étions d’accord pour prendre part aux 

formations proposées par l’UNICEF, car notre âge ne nous permettrait pas de faire partie des forces de 

l’ordre [dans l’hypothèse d’un programme DDR pour adulte]. […]C’est ainsi que nous avions été remis 

à l’UNICEF pour être profilés.  

Durant la formation, nous vivions toujours sur notre base. C’est ainsi que j’ai décidé de prendre ma sœur 

cadette pour regagner une famille d’accueil. Mais dans cette famille d’accueil, la vie était difficile, car 

elle ne nous donnait pas à manger si nous ne contribuons pas à l’achat de la nourriture. J’ai donc décidé, 

vu les conditions difficiles de notre vie, de chercher une maison en location. On nous a montré cette petite 

maison qui en ce temps-là était un poulailler146 (entretien avec Mike, Bangui, déc. 2017). 

Pour Ibré, à l’époque colonel séléka, alors qu’il avait refusé de se faire enregistrer comme 

enfant-soldat par les forces françaises147, la démission du Président Djotodjia suivi de la 

dispersion de la Séléka  a mis fin à son aventure guerrière dans la détresse. Son parcours montre 

également une suite d’étapes depuis la rébellion en brousse à la prise du pouvoir en ville et 

enfin, une séparation du groupe en dépit des liens encore existant entre lui et les anciens 

membres de ladite rébellion comme son ancien commandant reparti récemment (2020) en 

rébellion. 

Pour certains comme Mélane (22 ans, ex-Séléka), elle est sortie suite à la dispersion des 

éléments de la Séléka, mais aussi pour une raison bien particulière : elle était enceinte d’un 

autre combattant séléka resté au Camp Béal à Bangui dans l’attente du DDR et surtout à 

l’occasion du décès de sa mère :  

 
146 Avec sa soeur revenue de Bossangoa, ils habitent encore ce local lors de notre dernière visite qui date 
d’octobre 2022.  
147 En réalité, même s’il est devenu rebelle à bas âge, il avait à cette époque dépassé 18 ans et ne pouvait pas être 
considéré comme un enfant associé à une force et groupe armé. Nous pensons que sa petite taille a probablement 
influencé les soldats français. Il a finalement été envoyé à Bossembélé (centre ouest) où il a commencé une 
formation militaire, formation qui n’aboutira jamais…  



177 
 

A l’arrivée des Anti-Balaka, comme les choses sont devenues complexes, on nous a demandé de repartir 

à la base. Nous y sommes allés. Nous avions en même temps été confrontés aux attaques des Anti-Balaka, 

combats durant lesquels certains d’entre nous ont trouvé la mort, mais nous sommes restés en vie. […] 

Nous sommes restés dans la base des Séléka [au camp Béal à Bangui]. On nous envoyait nos « parts » 

[rations alimentaires et argent]. A un moment donné, il y avait rupture de ces ravitaillements. Puis au 

décès de ma mère, j’en ai profité pour sortir. Et depuis que je suis sortie, je ne suis plus repartie à la base ; 

je suis restée au quartier  (entretien avec Mélane, Bangui, déc. 2017). 

Ces exemples illustrent parfaitement comment certains jeunes anti-Balaka et (ex-) Séléka ont 

pu sortir de leur groupe armé respectif, surtout la manière à laquelle ils étaient à un moment 

donné plongés dans la détresse. Les parcours de ces jeunes les ont conduits d’abord dans la 

brousse où ils se sont détachés de la vie communautaire villageoise ou citadine, environnements 

qu’ils vont réintégrer ensuite après un vécu dans les groupes armés. L’entrée dans la brousse 

est donc une entrée dans la violence, dans la jungle, et la sortie de la brousse, un rapprochement 

de la vie communautaire, et un acte de détachement de la violence suivi d’un retour à la vie 

civile. Un retour à la vie civile qui place ces jeunes en face d’autres défis qui prolongent la 

violence expérimentée dans la brousse. 
 

Cela dit, au regard de notre postulat d’une jeunesse plurielle qu’on observe en Centrafrique, il 

importe de mentionner que mise à part la situations des jeunes associés aux forces et groupes 

armés, il y a le cas de ceux qui ont choisi de rester en dehors de la violence, malgré la situation 

de conflit permanent, de persécution, et le manque criard d’opportunités. Nous explorons ces 

cas à travers le récit développé dans le sous-chapitre suivant.  

 

V. LES JEUNES NON IMPLIQUES DANS LES GROUPES ARMES 
 

Jusque-là, nous avons essayé de démontrer que le territoire centrafricain est une arène dans 

laquelle des acteurs avec des intérêts divers et variés s’affrontent tout en mobilisant les jeunes, 

cette « main d’ouvre bon marché » (Debos 2012). En effet, les jeunes en contextes de conflits 

sont généralement décrits comme perturbateurs de la vie sociale, et les exemples abondent à 

partir des pays comme la Sierra-Leone ou le Libéria entre autres (Iwilade, 2022) où ils font peur 

à la société et sont étudiés généralement sous l’angle d’acteurs violents ou de victimes (ibid.). 

Toutefois, à côté de ce tableau noirci, il existe une frange de cette population jeune qui fait le 

choix ou s’efforce de rester à l’écart des actes violents, de « ne pas entrer en brousse », bien 

qu’elle soit affectée par la violence ambiante. C’est dans ce sens que Sommers (cité par Both 

et al., 2018) parle de « jeunes affectés par la guerre », de « jeunes ordinaires » et de leurs 



178 
 

problèmes, dont la majorité ne sont jamais impliqués dans les conflits armés. Lombard et 

Batianga-Kinzi (2014) montrent comment la violence est profondément ancrée dans la vie 

quotidienne en RCA, ce qui signifie que les "jeunes ordinaires" sont susceptibles d’avoir des 

expériences considérables avec la violence, même s´ils n´ont jamais fait partie de groupes 

armés. Ainsi, Both et al. (ibid.) démontrent que dans un contexte décrit comme violent, le choix 

des jeunes tombe dans trois catégories: “staying and becoming involved, staying and not 

becoming involved but living in a besieged context, or fleeing and therewith escaping 

violence”148. La seconde option étant moins étudiée, ce sous-chapitre se donne donc à 

l’approfondir. 

Pour illustrer nos propos, nous allons nous appuyer sur un parcours particulier parmi tant 

d’autres que nous avons relevés à Paoua et à Bangui pour montrer que contrairement aux avis 

pessimistes, les jeunes en Centrafrique ne sont pas  « une génération  perdue » (ACORD, 2007).  

Nous conclurons alors que les contextes de violence récurrentes offrent des occasions à des 

actes dynamiques de non-violence dans l’univers des jeunes, et que les politiques peuvent se 

baser sur ces facteurs à l’origine de la non-implication des jeunes dans la violence armée pour 

promouvoir la stabilité durable dans le pays.  

 

V.1- Grandir dans la guerre et refuser la violence à Paoua 
 

Comme décrit ci-haut, Paoua est une ville rurale du nord-ouest de la République centrafricaine 

où les conflits récurrents sont une expérience dominante pour les jeunes. De ce fait, les discours 

tenus de l’extérieur tendent à dépeindre ces derniers comme extrêmement violents. Cependant, 

en dépit de cette expérience répétée avec les conflits, il y a des jeunes qui parviennent à résister 

à la mobilisation violente, même si celle-ci est parfois employée pour la défense 

communautaire. En présentant ce cas illustratf, nous n’insinuons pas que ces jeunes "non 

violents" ne sont pas touchés par la violence, ni qu’ils ne sont que de simples victimes ; ces 

jeunes s’efforcent simplement de rester à l’écart de la violence pour diverses raisons. C’est le 

cas d’un jeune rencontré à Paoua dont nous analysons le parcours dans les lignes ci-après. 

 

 

 

 
148 « Rester et être impliqué, rester et ne pas s’impliquer mais vivre dans un contexte assiégé, ou fure et échappé 
à la violence » [notre traduction]  



179 
 

V.1.1- La vie de Siméon149 pendant la guerre à Paoua 

L’histoire que Siméon nous partage est celle de son expérience avec la violence après le coup 

d’Etat du général François Bozizé qui a chassé du pouvoir le Président Patassé, un originaire 

de la ville de Paoua. La création en 2005 d’un groupe de rébellion dénommé Armée Populaire 

pour la Restauration de la Démocratie (APRD) dont l’origine est attribuée au président évincé 

et surtout à ses proches (cf. supra), a déclenché les représailles de la garde présidentielle de 

Bozizé (les bérets verts) qui ont semé la désolation dans la région du nord-ouest et surtout à 

Paoua. Bien qu’ayant été « torturé pour rien », nous confie Siméon, il n’a pas pris part à la 

violence à cette époque pour se venger; pas plus qu’il n’a intégré les récents groupes armés qui 

se sont érigés dans la région, contrairement aux autres jeunes de sa génération.  

En effet, Siméon avait 38 ans et était un leader des jeunes de la localité lorsque nous l’avions 

rencontré. Ayant été l’une des victimes des exactions perpétrées par les bérets verts contre la 

population à partir de 2005, il nous relate de la manière suivante comment était la vie 

quotidienne dans cette ville à cette époque : 

A cette époque, la vie était très très difficile. Si on nous annonce que "Ngaïkossé150 arrive !" [avec ses 

éléments], il faut qu’au loin, les gens disparaissent dans la brousse ; même ici dans la ville de Paoua. Et 

moi je faisais de même. Moi aussi je fus victime, ils [les bérets verts] m’ont un jour pris depuis le quartier 

et m’ont amené dans leur camp, la concession qu’occupent actuellement la MINUSCA. Ils m’ont 

torturé avec des coups de bâtons et à la fin, ils ont pris une faucille avec laquelle ils m’ont affreusement 

blessé.  

Pourtant, ce jeune ne saura jamais pourquoi il a été torturé ainsi. Voici comment il répond 

lorsque nous lui avions demandé pourquoi lui ont-ils fait cela :  

Pour rien ! C’est parce que je suis jeune de Paoua, c’est tout !. A cette époque, tous les jeunes de Paoua 

ont des problèmes de ce type. Et j’avais environ 28 ans [25 ans en réalité]. Même là tu peux encore voir 

les cicatrices des cordes avec lesquelles ils m’ont attaché. Ici ce sont les traces des coups et blessures 

qu’ils m’ont infligées, huit (08) cicatrices que je garde encore depuis cette époque sur mon dos. Certaines 

traces ont commencé à disparaitre progressivement [il nous montre les larges cicatrices persistantes sur 

son corps]. Lorsqu’on m’a fait sortir, j’étais mourant. Il n’y avait pas de dispensaire, aucun endroit où me 

 
149 Cette histoire de vie de Siméon (prénom fictif), au regard de sa pertinence, a fait partie des cas similaires publiés 
par Both et al. (2022) comme chapitre de livre intitulé  "Staying away from arms? The non-violent trajectories of 
youth in times of conflict in the Central African Republic". In  Iwilade, A. & Ebiede, T. M. (éds.), Youth and Non-
Violence in Africa’s Fragile Contexts, (pp. 15-38). Springer Nature. 
 
150 Rappelons que le capitaine Ngaïkosset Eugène surnommé « le boucher de Paoua » par les médias, est issu des 
Forces armées centrafricaines (FACA). Etant un proche du président Bozizé, il était en tête des détachements de 
la garde présidentielle connu pour les exactions menées sur la population civile dans la région de Paoua durant la 
rébellion de l’APRD. 



180 
 

soigner. Donc on était obligé de m’envoyer au Tchad pour me soigner traditionnellement avec des 

écorces, des racines d’arbre, des massages traditionnels avec les feuilles diverses, etc.  

Une mésaventure qui aurait motivé ce jeune homme à prendre les armes, et donc à s’engager 

dans la violence dans ce contexte où même la population adulait l’APRD pour ses attaques 

efficaces contre les Zaraguina. Son histoire continue : 

Après deux mois de traitement, j’arrivais à peine à me lever, mais je ne pouvais pas encore marcher ; 

j’étais comme "paralysé", et il fallait m’aider des bâtons pour avancer. Au troisième mois de traitement, 

comme j’étais un peu rétabli et que certaines plaies ont commencé à cicatriser, j’ai décidé de retourner à 

Paoua. Et la personne qui m’a le plus aidé à cette époque était monsieur Gbangouma151 ; celui-là même 

qui était l’auteur des tortures que j’ai subies. Heureusement, il sortait avec ma cousine. A mon retour à 

Paoua, comme il était encore ensemble avec ma cousine, celle-ci m’a présenté à ce monsieur. Et moi je 

savais que c’était lui qui m’avait torturé. Mais quand il m’a demandé, je n’ai pas dit exactement ce qui 

s’était passé et je lui ai caché que c’était lui mon bourreau. J’ai mis mon problème sur le compte d’autres 

événements. Ainsi, il a pris l’initiative d’acheter des médicaments avec lesquels j’ai poursuivi mes 

traitements. C’était extrêmement difficile durant cette période.  

On voit donc à quel point la violence est omniprésente et que les jeunes en sont affectés même 

en étant à l’écart des armes. C’est ce que précise Siméon pour qui le simple fait d’être jeune de 

Paoua a suffi pour qu’il soit la cible de tortures sans aucune autre forme de procès. Malgré cette 

injustice, sa réaction remet en cause cette image des jeunes acteurs de violence et vengeurs. 
 

V.1.2- Siméon, un jeune « non violent par nature »  

En dépit des atrocités dont Siméon a été victime, il n’a pas décidé de se venger comme certains 

jeunes devenus rebelles ou miliciens l’ont fait, et est resté à l’écart de la violence. On peut se 

demander toutefois si le fait d’être soigné par son bourreau a-t-il eu un impact sur son 

comportement ? Ou simplement n’est-il pas de nature violent comme il l’a souligné lors de 

notre entrevue ? N’a-t-il jamais été tenté par un sentiment de vengeance ? Ou plutôt, craint-il 

les conséquences de la guerre et s’est simplement résigné ? Pour ce jeune, la réponse est simple : 

il a toujours détesté la violence ; même étant enfant à l’école, il était incapable de donner un 

coup de poing à un collègue dans les bagarres entre gamins. 

Entretemps, sa vie a été fortement perturbée par cette douloureuse expérience. Comme il l’a 

mentionné par la suite, il n’avait plus la force de continuer ses activités de fabrication des 

 
151 Il s’agit en effet du capitaine Koudemon Olivier connu sous le sobriquet de « Gbangouma ». Aussi proche de 
Bozizé, il était sur le théâtre des opérations à Paoua avec le capitaine Ngaïkossé à l’époque de l’APRD. Les deux 
sont accusés aujourd’hui de soutenir les Anti-Balaka. 



181 
 

briques cuites qui le faisait vivre, lui et sa famille. Il s’est donc réorienté professionnellement 

et a trouvé un travail en tant que gardien dans les ONG internationales installés dans la ville à 

cette époque. Puis, à l’ONG Action contre la faim (ACF), il a suivi une formation de technicien 

de forage qui lui a permis de reprendre sa vie en main jusqu’aujourd’hui. Ce qui lui vaut son 

sobriquet de « l’eau c’est la vie » relativement à sa spécialité de réparateur des forages 

défectueux, a-t-il dit. Devenu leader de la jeunesse, il est une figure d’une partie de la jeunesse 

restée à l’écart de la violence, même si certains jeunes de Paoua se sont à nouveau regroupés 

récemment au sein de groupes RJ et Anti-Balaka pour, disent-ils, se défendre face aux exactions 

des (ex-) Séléka. 

Il ressort de cet exemple que la violence est vécue de façon quasi récurrente par les jeunes 

certes, mais tous ne sont pas embarqués dans les actes violents en dépit de la persécution dont 

certains sont victimes de manière directe ou indirecte. Bien qu’être affecté par la violence 

pourrait constituer un mobile suffisant pour déclencher leur implication dans les conflits, le cas 

de ce jeune qui n’est qu’un exemple parmi tant d’autres nous présente une situation inverse. 

Les exemples de ce type peuvent être multipliés pour démontrer que mis à part la fuite ou 

l’enrôlement comme combattant, la non-participation dans les conflits violents est une 

possibilité aussi adoptée par les jeunes en Centrafrique. Voici ce qu’en dit un jeune leader 

musulman que nous avons rencontré relativement à la non-implication de certains jeunes de la 

communauté musulmane dans la multitude des groupes armés en Centrafrique : 

Ici […], certains musulmans disent qu’il est préférable de faire du commerce et gagner un peu d’argent 

en un mois par exemple, que d’aller souffrir pendant une longue période d’une, de deux ou trois ans dans 

la brousse avant d’en gagner. Parmi ceux-là, il y a aussi des jeunes qui veulent intégrer ces groupes armés, 

mais leurs parents les en empêchent. Surtout du côté des femmes, les parent disent que la place de la 

femme musulmane est chez son mari, et non dans un groupe armé d’où elle pourrait ramener des 

comportements indélicats  (entretien un jeune leader musulman, Paoua, mars 2017). 

Tout le monde ne voit donc pas dans la guerre des opportunités à saisir. L’instruction et le 

soutien de la famille éloignent aussi les jeunes de la violence armée. Les jeunes les plus instruits 

appréhendent mieux les conséquences de la vie dans la rébellion que leurs pairs d’un bas niveau 

d’instruction. Il apparait aussi que certaines pesanteurs socio-culturelles peuvent jouer sur 

l’implication ou non des jeunes dans ces groupes armés, comme c’est le cas des filles relaté par 

notre interlocuteur ci-dessus cité. Enfin, la violence de longue durée crée une situation de 

vulnérabilité, de pauvreté qui impacte la vie des jeunes en lien avec la violence armée ; situation 

que les soutiens familiaux et institutionnels pourraient résorber: 



182 
 

S’il faut bien voir, c’est que si tu as quelqu’un dans la vie qui te supporte et te vient en aide lorsque tu as 

des problèmes, c’est difficile d’aller prendre les armes. C’est un peu mon cas. Mon père m’a acheté cette 

moto qui me permet de me débrouiller. Du coup, c’est inutile d’aller joindre un groupe armé […] Il m’a 

acheté une nouvelle moto et m’a appelé pour me conseiller me disant que si par hasard il entend dire que 

je suis parti rejoindre un groupe armé, il ne va plus me considérer comme son fils […] Pour les autres, il 

arrive qu’ils soient orphelins, et n’ayant personne pour les aider, ils décident parfois d’aller rejoindre les 

groupes armés (entretien avec Lex, 22 ans, village Gadoulou -Paoua-, mars 2017).   

La jeunesse est donc plurielle en Centrafrique. Comme le dit Iwilade (op. cit.), pour comprendre 

la non-violence, il faut reconnaître que le même système d’organisation qui anime la violence 

est impliqué dans la construction de la paix, la différence étant que les acteurs calculent que 

leurs chances sont mieux servies par la paix ou par la violence152... 

 

Conclusion du chapitre 
 

Nous voilà au terme de cette exploration longitudinale de la vie des jeunes dans un contexte de 

violence répétée en Centrafrique. Cette excursion biographique nous a montré qu’une bonne 

partie de ces jeunes est soumise à un environnement contraignant et les marges de manœuvre 

dont ils disposent s’en trouvent restreintes. Leur "entrée dans la brousse" est un processus qui 

montre que la société dans laquelle ils évoluent est profondément déstructurée par une 

accumulation successive d’histoires violentes. C’est ce que nous montre le cas des jeunes qui 

intègrent les groupes armés aussi bien dans un contexte de relative accalmie, que ceux qui 

prennent les armes en situation de guerre ouverte, excepté les cas d’enrôlement forcé.  

En outre, les facteurs déclencheurs ou aggravants ces engagements dans la guerre étant 

multiples dans une société multicrise, nous avons démontré comment la violence se reproduit 

à travers les jeunes, et comment les traditions de défense communautaire peuvent muter 

durablement en culture de violence qui s’exprime dans les actes de vengeance. Cette dernière 

étant souvent évoquée comme schème explicatif pour justifier les actes de cruautés 

déshumanisantes. L’histoire et la tradition ont donc des poids non négligeables dans l’usage des 

"forces occultes" et autres rituels de protection qui trouvent un terrain d’expression renouvelée 

en tant temps de guerre.  

 
152 L’auteur ajoute « These calculations are continually being renegociated and adapted to the realities of the 
social context, thus producing rational responses that have an equal chance of being violent or non violent. » (p. 
7) 



183 
 

Les trajectoires des jeunes présentées attestent d’une société sans perspectives qui offre des 

choix sans choix à la jeune génération qui, par effet même de ces expériences violentes 

accumulées et injustices subies, pourrait les répliquer dans des contextes inchangés.  Bien que 

cette crainte soit justifiée, il reste qu’en dehors de certains jeunes moulés par la violence et la 

soif de vengeance, ou ceux qui voient des opportunités dans les groupes armés, il existe une 

majorité silencieuse de jeunes qui résistent à la violence armée en dépit des préjudices subies 

ou encore les tentations attrayantes. Si la personnalité, mais aussi le niveau d’instruction ou le 

soutien familial  peuvent encadrer ces "décisions", il est à considérer toutefois que la guerre 

n’est pas un projet de vie pour tous les jeunes en Centrafrique.  

Cela dit, à l’exception des jeunes dont les parcours viennent d’être explorés, il existe un autre 

groupe d’acteurs dans l’arène politique centrafricaine dont le poids ne saurait être négligé dans 

les analyses à l’exemple des leaders des milices et groupes armés qui pullulent en Centrafrique 

ainsi que les acteurs internationaux dont les organisations humanitaires. Cette masse juvénile à 

agentivité limitée n’est-elle pas devenue une "ressource" à la portée de ces acteurs ? C’est 

l’objet du chapitre suivant. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 


