
Philo of Alexandria on divine forgiveness
Timmers, F.J.

Citation
Timmers, F. J. (2022, June 14). Philo of Alexandria on divine forgiveness.
Retrieved from https://hdl.handle.net/1887/3308364
 
Version: Publisher's Version

License: Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis
in the Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/3308364
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if
applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/3308364


Philo of Alexandria  
on Divine Forgiveness

Fulco Jedidja Timmers



Philo of Alexandria  
on Divine Forgiveness

Proefschrift

ter verkrijging van

de graad van doctor aan de Universiteit Leiden,

op gezag van rector magnificus prof.dr.ir. H. Bijl,

volgens besluit van het college voor promoties

te verdedigen op dinsdag 14 juni 2022

klokke 15.00 uur

door

Fulco Jedidja Timmers

geboren te Noordwijkerhout

in 1977



Philo of Alexandria  
on Divine Forgiveness

Proefschrift

ter verkrijging van

de graad van doctor aan de Universiteit Leiden,

op gezag van rector magnificus prof.dr.ir. H. Bijl,

volgens besluit van het college voor promoties

te verdedigen op dinsdag 14 juni 2022

klokke 15.00 uur

door

Fulco Jedidja Timmers

geboren te Noordwijkerhout

in 1977



Promotor:		  Prof.dr. J.K. Zangenberg
Copromotor:	 Dr. J. Tromp

Promotiecommissie:	 Prof.dr. A.F. de Jong
			   Dr. K.P.S. Janssen
			   Prof.dr. D.Th.Runia (Australian Catholic University)
			   Dr. R.M. van den Berg
			   Prof.dr. E.P. Bos
			   Prof.dr. J.W. van Henten (Universiteit van Amsterdam)



V

	 Acknowledgements

Het idee voor dit proefschrift ontstond op een avond van het werkgezelschap 
Judaïca in Leiden. Een medestudent besprak het onderwerp ‘vergeving bij Philo’ 
en kwam tot de conclusie dat Philo vergeving wel noemt maar niet inhoudelijk 
invult. Mijn vermoeden die avond was dat Philo het begrip wel inhoudelijk 
invult, alleen niet op de manier die een moderne lezer verwacht. In dit 
proefschrift heb ik dit vermoeden wetenschappelijk willen verkennen.

Allereerst wil ik daarom mijn dank uitspreken voor de mogelijkheid om ook 
na het afronden van mijn studie Godgeleerdheid aan dit werkgezelschap deel 
te blijven nemen. Sowieso hebben de bijeenkomsten van dit werkgezelschap 
een belangrijke bijdrage aan mijn wetenschappelijke vorming gegeven, door de 
breedte van de besproken onderwerpen, de diepgravendheid van de analyses 
en het hoge niveau van de discussies. Om diezelfde reden wil ik ook het 
werkgezelschap Nieuwe Testament in Leiden niet onvernoemd laten in dit 
dankwoord.

De volgende stap die geleid heeft tot dit proefschrift was de promotie-
plechtigheid van vriend en studiegenoot Matthijs de Jong, in december 2006. 
Daar werd mij tijdens de borrel door de co-promotor van dit proefschrift 
gevraagd of ik al een onderwerp voor een proefschrift wist. Mijn bevestigend 
antwoord op die vraag en de gesprekken daarna begin 2007 vormen de concrete 
start voor het onderzoek waar dit proefschrift het uiteindelijke resultaat van is.

Op deze plek wil ik daarom Matthijs danken voor het gegeven dat ik me altijd 
aan hem heb kunnen scherpen en we veel humor kunnen delen. In aansluiting 
daarop wil ik Mendie Hofma en Henrietta van Gosliga bedanken. Het is een 
bijzonder voorrecht dat we elkaar als oud-studiegenoten ook nu nog geregeld 
treffen, om te eten, scherpe discussies te voeren en veel te lachen. Met verdriet 
en veel respect noem ik hier ook de naam van Harm Hollander – in oktober 
2021 zo plotseling gestorven – wiens uitdagende en eveneens humorvolle 
college over Paulus en de Wet de basis gelegd heeft voor een durende 
vriendschap tussen ons vijven.

December 2006 is ook de maand geweest waarin ik mijn echtgenote Elma 
Dekker heb leren kennen. Wij zijn nu even lang samen als de voltooiing van dit 
proefschrift geduurd heeft en ik hoop dat nog vele, vele jaren te zijn. Gedurende 
deze tijd zijn we getrouwd, vier keer verhuisd, ben ik vier keer van baan of 
werkplek gewisseld, zijn onze beide dochters Marie en Fieke geboren, hebben 
we het verdriet gedeeld van het zo vroegtijdig sterven van je vader Jaap Dekker 
en delen we nu de vreugde van het promoveren. De levensfeiten laten zich 



VI

opnoemen, mijn dank en liefde voor jou laten zich niet in woorden uitdrukken. 
Je moeder, Aafke Dekker, wil ik ook noemen – in dankbaarheid voor de vele 
goede gesprekken en het altijd weer liefdevol oppassen op onze dochters.

Dan is er nog mijn dank aan mijn zussen en broers, zwagers en schoonzussen. 
Niet dat zij dagelijks, wekelijks of maandelijks naar de stand van zaken van dit 
onderzoek gevraagd hebben – dat zou al die jaren ook moeilijk vol te houden 
geweest zijn. Ik wil hen danken voor hun nuchterheid en, ook weer, scherpe 
humor. Met liefde en eerbied noem ik de namen van mijn ouders, Jaap en 
Dorothea Timmers. In velerlei opzichten een inspirerend voorbeeld en steun en 
toeverlaat. Zeer dankbaar ben ik voor hun geloof in mijn kunnen en voor wat zij 
mij aan mogelijkheden in het leven geboden hebben. Zeer dankbaar ben ik ook 
dat zij de afronding van dit onderzoek en de promotie mee kunnen vieren.

Mijn dank aan Niels Vermeul voor het lezen en aangeven van de allerlaatste 
correcties in het manuscript en aan Roelant Meijer voor het ontwerpen van de 
omslag en de algehele opmaak. Tot slot wil ik de gemeenteleden van de (wijk)
gemeenten die ik van 2011 tot en met 2021 heb mogen dienen als predikant 
bedanken. Steeds dook ergens wel de meelevende vraag op: ‘En, hoe is het met 
Philo?’ In het bijzonder wil de (wijk)kerkenraden van de Ontmoetingskerk in 
Rotterdam-Zevenkamp, Open Hof in Rotterdam-Ommoord en de Protestantse 
Gemeente Rotterdam-Noordrand bedanken voor de ruimte die ze mij gegeven 
hebben om drie maanden studieverlof te nemen om de laatste hand te leggen 
aan dit onderzoek.

Contents

Dit proefschrift is mede mogelijk gemaakt door financiële steun van:
Leiden University Centre for the Arts in Society
Stichting Aanpakken
J.E. Jurriaanse Stichting



VII

Contents



VIII

 —   Contents  —

1.	 Introduction  	   1

1.1	 Aim of this study  	    2
1.1.1		  Why divine forgiveness?  	    2
1.1.1.1		  Hannah Arendt on forgiveness  	    2
1.1.1.2		  Divine forgiveness in the biblical context and in early Judaism  	    4
1.1.1.3		  Divine forgiveness in the Greco-Roman context  	    6
1.1.2		  Philo of Alexandria  	    8
1.1.3		  Divine forgiveness, an intellectual challenge for Philo?  	    10
1.2	 Survey of previous studies  	    12
1.2.1		  Divine forgiveness in context of Philo’s thought  	    12
1.2.1.1		  Basic elements of Philo’s thought: Bréhier, Goodenough, and Wolfson  	    12
1.2.1.2		  Philo and divine forgiveness: Thyen, Laporte, and Zeller  	    22
1.2.1.3		  Results from the first part of the survey of previous studies  	    27
1.2.2		  Philo’s method  	    29
1.2.2.1		  Philo’s intellectual milieu: Dillon, Runia  	    29
1.2.2.2		  Philo’s reception of the Bible: Nikiprowetzky, Niehoff, Kamesar  	    34
1.2.2.3		  Results from the second part of the survey of previous studies  	    42
1.3	 The problem of divine forgiveness in Philo’s thinking  	    43
1.4	 Method and structure  	    46
1.4.1		  Integral approach  	    46
1.4.2		  Close reading  	    47
1.4.3		  Chapters  	    49

2.	 Philo’s doctrine of God  	    51

2.1	 Introduction  	    52
2.2	 Philo’s view on how the transcendent God can relate to and 
	 interact with creation  	    54
2.2.1		  The relevance of De Opificio Mundi to this topic  	    54
2.2.2		  De Opificio Mundi: Structure of argumentation  	    54
2.2.3		  Opif. 6b–12: God is the creator and upholder of the world  	    56
2.2.3.1		  Paraphrase  	    56
2.2.3.2		  Analysis part 1: Why God takes providential care of his creation  	    57
2.2.3.3		  Analysis part 2: God is not completely detached from creation  	    59
2.2.3.4		  Analysis part 3: God and creation are not one  	    61
2.2.3.5		  Results from the analysis of Opif. 6b–12  	    67
2.2.4		  Opif. 13–36a: God’s providence operates through the intelligible world  ... 68
2.2.4.1		  Paraphrase  	    68
2.2.4.2		  Analysis part 1: Ἀγένητος implies existence outside the dimension of time  	    69



IX

 —  Contents  —

2.2.4.3		  Analysis part 2: God and the intelligible world are intertwined  	    72
2.2.4.4		  Analysis part 3: The intelligible world gives existence to the material world  	    75
2.2.4.5		  Results from the analysis of Opif. 13–36a  	    79
2.2.5		  Conclusions: God’s relationship to creation and divine forgiveness  	    80
2.3	 Philo’s view on anthropomorphic presentations of God  	    81
2.3.1		  The relevance of Quod Deus Sit Immutabilis to this topic  	    81
2.3.2		  Quod Deus Sit Immutabilis: Structure of argumentation  	    81
2.3.3		  Deus 51–85: The reason for anthropomorphic descriptions of God in the 	
		  Bible  	    84
2.3.3.1		  Paraphrase  	    84
2.3.3.2		  Analysis part 1: Embodied souls require anthropomorphic descriptions of God  	    85
2.3.3.3		  Analysis part 2: The difference between how God is and how humans
		  experience him  	    90
2.3.3.4		  Results from the analysis of Deus 51–85  	    95
2.3.4		  Conclusions: Anthropomorphic descriptions of God and divine 
		  forgiveness   	    95
2.4	 Conclusions to Chapter 2  	    96

3.	 Philo’s view on the relationship between  
	 God and humans  	    99

3.1	 Introduction  	    100
3.2	 Philo’s view on humans as ‘the image of God’  	    100
3.2.1		  The relevance of De Opificio Mundi to this topic  	    100
3.2.2		  Opif. 16–25: Humans as models in the mind of God  	    101
3.2.2.1		  Paraphrase  	    101
3.2.2.2		  Analysis  	    102
3.2.2.3		  Results from the analysis of Opif. 16–25  	    105
3.2.3		  Opif. 69–88: Humans as reflections of the mind of God  	    105
3.2.3.1		  Paraphrase  	    105
3.2.3.2		  Analysis  	    106
3.2.3.3		  Results from the analysis of Opif. 69–88  	    111
3.2.4		  Conclusions: A general and a particular form of connection between 
		  God and humans  	    111
3.3	 Philo’s view on humans as existing in a borderland  	    112
3.3.1		  The relevance of Quod Deus Sit Immutabilis to this topic  	    112
3.3.2		  Deus 33–50: God’s mind in human beings  	    113
3.3.2.1		  Paraphrase  	    113
3.3.2.2		  Analysis part 1: Four manifestations of God’s mind  	    114
3.3.2.3		  Analysis part 2: Form-giving force (ἕξις)  	    117



X

 —   Contents  —

3.3.2.4		  Analysis part 3: Growth (φύσις)  	    118
3.3.2.5		  Analysis part 4: Life-giving force (ψυχή)  	    121
3.3.2.6		  Analysis part 5: The ability to reason (διάνοια)  	    124
3.3.2.7		  Results from the analysis of Deus 33–50  	    137
3.3.3		  Conclusions: The human mind can choose its defining nature  	    138
3.4	 Conclusions to Chapter 3  	    139

4.	 Philo’s views on doing evil  	    143

4.1	 Introduction  	    144
4.2	 Philo’s views on what leads humans to do evil and the 		
	 consequences that follow  	    145
4.2.1		  The relevance of De Confusione Linguarum to this topic  	    145
4.2.2		  De Confusione Linguarum: Structure of argumentation  	    145
4.2.3		  Conf. 14–59: When the sensations drown the soul  	    148
4.2.3.1		  Paraphrase  	    148
4.2.3.2		  Analysis part 1: The ambivalent nature of the human senses  	    149
4.2.3.3		  Analysis part 2: Humans cannot control their senses without God  	    155
4.2.3.4		  Analysis part 3: God’s wisdom purifies the mind and gives it stability  	    159
4.2.3.5		  Results from the analysis of Conf. 14–59  	    162
4.2.4		  Conf. 60–82: Good or evil  	    163
4.2.4.1		  Paraphrase  	    163
4.2.4.2		  Analysis  	    165
4.2.4.3		  Results from the analysis of Conf. 60–82  	    169
4.2.5		  Conf. 83–106: The consequences of choosing evil  	    169
4.2.5.1		  Paraphrase  	    169
4.2.5.2		  Analysis part 1: The potential for evil in the human soul  	    171
4.2.5.3		  Analysis part 2: Evil and responsibility  	    177
4.2.5.4		  Analysis part 3: Consequences of doing evil for the soul  	    184
4.2.5.5		  Results from the analysis of Conf. 83–106  	    190
4.3	 Conclusions to Chapter 4  	    191



XI

 —  Contents  —

5.	 Philo’s view on divine forgiveness  	    193

5.1	 Introduction  	    194
5.2	 Philo’s general approach to Jewish law  	    195
5.2.1		  Philo’s selection of Jewish laws and his approach in discussing 
		  them  	    195
5.2.2		  Conclusion: Reconciling seemingly particularistic customs with the 
		  claim for universality  	    199
5.3 	 Philo’s view on divine forgiveness  	    199
5.3.1		  The relevance of De Specialibus Legibus I to this topic  	    199
5.3.2		  De Specialibus Legibus I: Structure of argumentation  	    200
5.3.3		  Spec. I, 235–246: On sin-offering for voluntary sins  	    203
5.3.3.1		  Paraphrase  	    203
5.3.3.2		  Analysis part 1: The presentation of divine forgiveness in Spec. I, 235–238  	    205
5.3.3.3		  Analysis part 2: Amnesty and pardon as expressions of God’s merciful power  	    207
5.3.3.4		  Analysis part 3: Sacrifice as an expression of being remitted from sins  	    212
5.3.3.5		  Analysis part 4: Conscience as an expression of the special connection between  
		  God and humans.  	    214
5.3.3.6		  Results from the analysis of Spec. I, 235–246  	    221
5.4	 Conclusions to Chapter 5  	    223

6.	 Summary and conclusions  	    227

6.1	 Aim and focus of the study  	    228
6.2	 Divine forgiveness and Philo’s doctrine of God  	    230
6.3	 Divine forgiveness and the relationship between God and  
	 humans  	    231
6.4	 Divine forgiveness and the human ability to do evil  	    232
6.5	 Final conclusion: Divine forgiveness in Philo’s thought  	    233
	
	 Abbreviations  	    239
	 Bibliography  	    243
	 Samenvatting van ‘Philo van Alexandrië over goddelijke vergeving  	    259
	 Curriculum Vitae  	    265



XII


