José van Santen en Kees Schilder

Etniciteit en gender: een verkenning in de
Afrikanistiek

In het twintigste-cecuwse Europa zijn ideeén ontleend aan de biologic en over
‘bloedverwantschap’ steeds belangrijker geworden n de definiering van ctni-
sche groepen. De vermenging van nationalisme en etnische politiek heeft geleid
tot de opkomst van (gewelddadige) claims dat nationale cultuur, etnische groe-
pen en territoriale grenzen dienen samen te vallen, en dat de staat het legiticme
recht heeft om “vreemdelingen’ de toegang tc ontzeggen.

We willen met dit artikel proberen de discussie te openen over de vraag
hoe gender kan worden ingepast in de theorievorming over etniciteit, door aan-
dacht te besteden aan de wijze waarop gender-verschillen en/of verhoudingen in
het ctnische bewustzijn cen rol spelen. Onder gender verstaan we de culturele
invulling van de biologische verschillen tussen de seksen. Gender-verschillen
komen zowel voor in de materiéle cultuur, de arbeidsverdeling, als in de idcolo-
gic van de genocmde groepen. We sullen dit illustreren mel enkele voorbeelden
uit Noord-Kameroen, waar we beiden onderzock hebben gedaan naar processen
van religicus-etnische verandering: Schilder bij de Mundang en Van Santen bij
de Mata (zie kaartje).! De Mafa en de Mundang in Noord-Kameroen zijn onbe-
kend met het idee dat de etnische identiteit zou worden aangetast door de pene-
tratic van vreemde culwrele praktijken en genetische vermenging. Westerse
ideeén over etniciteit kunnen dus niet zonder meer worden toegepast op de si-
tuatic in Afrika.

Emiciteit binnen de Afrikanistiek

In de culturele antropologic heeft de bestudering van de cultuur van etnische
groepen, tot voor kort *stammen’ genaamd, altyyd cen belangrijke plaats ingeno-
men. We beginnen daarom met een inventarisatie van de wijze waarop over het
begrip ctniciteit is gedebatteerd in de culturele antropologic van Afrika.> De

I José van Santen, They leave then jars belund The comeersion of Mafa women to Iilam. Leiden
(VENA) 1993, Kees Schilder, Quest for self-esteem A case study of Mundang ethnucins in North Ca-
meroon 1994 (maeetbererdimg)

2. Belangnghe bochen over etnicitent in Subsahara-Atuka 2iyn A Cohen, Customs and poltncs i
urban Africa A study of Hawsa magrants i Yoruba towin Betheley (Umversity of Cahifornia Press)
1969, AL Epstemn, Ethos and wdentity  Thiee studies m ethnicn Londen (Tavistock) 1978,
J-LoAmsclle en L M'bokolo (1ed.), Au coeur de ethnie Ethmes, tribalisme et étar en Afrique
Pais (La Découverte) 1985, Letoy Vad ied ). The creation of tribalism in Southern Africa Londen
(ames Curry) 1989, T-P Chidtien en G Prumer (ed ), Les cthmes ont une histone Paryys
(Karthala/Agence de Coopération Culturelle et Techmque) 1989

o]
(o8]



JOSE VAN SANTEN EN KELES SCHILDER

NIGERIA
Fulbe

awgﬁgggl
L A '\‘."T\izl. (,‘v

o’ CONIRE 0 3 )

[ ] * ... }g l‘.
o Do
o* 50KM % P TSJAAD
P Raree— ..
Ld

Woongebied van de Mafa en Mundang 1in Noord Kameroen

theoretische witgangspunten ten aanzien van etnicitert 21yn gedurende de algelo-
pen decennia binnen de Afrikanistieh aanzienlyk veranderd, maar over de 1m
plicicte male-bias 18 nog nauwelyks nagedacht De publikatics waarin expliciet
aandacht wordt besteed aan gender-aspecten van etniciteit zyn op de vingers
van ecn hand te tellen * Vooral de versterking van etnische identitert gedurende
deze ceuw 1s geproblematiseerd en verklaard Grofweg han er een onderscheid
worden gemaakt tussen een culturele en een politicke verklarmg van etmatent
In de culturele benadering heett etnicitert betrekking op het hidmaatschap
van ¢n participatie 1n cen groep met een selfde cultuur Elke categorie mensen
met cen ‘gedeelde cultuur’ wordt beschouwd als een etnusche groep Etnrentent
wordt direct gekoppeld aan cen eigen cultuur, die 18 ‘gegeven’ i de 71n dat 7¢
‘ascriptiel” 1< en onontkoombaar voor de mdividuele ‘leden” van de grocp
Geert/* en r1)n navolgers zagen de etnische band als cen ‘tie of primotdial at-
tachment’, ofwel als een cultureel gegeven binnen het sociale bestaan Deze et-
nische band 15, zoals Horowitz segt, ‘sutfused with overtones ot famuhial duty

3 Zie Kenneth Iuttle, *Counturvailing influences in African ethmeity o less apparent factor 1 Brt
an du Toit (red ) Lthmcwy in modern Africa Boulder (Sage) 1978 pp 175 189 David Webster
Abafazr Bathonga Bafihlakala ethniaty and gender in 4 KwaZulu border community 1 African
Studies 50 (1991) nr 1/2 pp 243 271 on Patricta Stamp  Buryig Oucno the pohtics of gender
and ethnicaty in Kenya  Signs 16 (1991) nr 41 pp 808 845

4 C Guury (red) Old socienes and now states 1he quest for modcrmty i Africa and Asta New
York (Irce Press) 1963 p 109



FINICITEDIT FN GENDER

and laden with depth of famihial emotion” * Etnicitenrt wordt dus gezien als een
parochiale loyaliteit aan de eigen ctmische groep, en verklaard vanuit cen con-
servatieve, grotendeels trrationele hang ndar tradiie Etmatert wordt niet ver-
klaard vanuit de sociale intetactic met andere groepen, maar vanuit de culturele
eigenherd van elke groep afzonderlyk, die het gevolg zou 2130 van het 1solement
van de af7onderlijke groepen

In deze verklaring 15 de oude definitie van cultuur als een homogeen en
geisoleerd stelsel van waarden, norimen en mstituties nog niet overwonnen Bot-
singen tussen groepen worden gemnterpreteerd als botsingen tussen culturen die
elkaar met souden kunnen verdragen Uit vele empirische studies 1s inmuiddels
echter gebleken dat etmische groepen niet goed n termen van objectieve cultuur
kunnen worden gedetinieerd, vanwege de grote culturele verscheidenheid 1n, en
de culturele overeenkomsten tussen grocpen Dit betckent dat objecticve cul-
tuurverschillen tussen groepen niet bepalend kunnen ziyn voor etniciteit Boven-
dien 71n etmsche groepen veel minder gewsoleerd dan deze benadering sugge-
reert Ondanks dese bezwaren wordt deze visie i de berichtgeving over Afilha
in de westerse massamedia nog steeds veelvuldig gehanteerd

De reactie op deze statische visie op ctnicitert en cultuur wordt wel de po-
hticke of instrumentele benadering genoemd Theoretic: van de Manchester
School waren de cersten om te beargumenteren dat niet uit de normen en waar-
den van een samenleving de sociale mteractie kan worden begrepen, maar dat
vooral moet worden gekeken naar micro-politicke processen ¢ Die ziyn 70 sterk
dat cultuur uitetmate flexibel en manipulatiel 1s Het inzicht dat mensen strate-
gisch gebrutk maken van cultuur heeft sinds de jaren zestig een belangrigke rol
gespeeld in de discussie over etnicitert Etniciteit 15 wat mensen crvan maken
gegeven de politiche omstandigheden In deze benadering wordt het bestaan van
ctnische groepen en identiteiten daarom mict langer als een vanzelfsprekend en
statisch gegeven gesen, maar geproblematiseerd 7 De aandacht verlegt zich van
wat etnische groepen nu eigenlyk zyn, naar de vraag waar cn wanneer ze als zo-
danig bestaan ktniciteit 1s situationeel het 1s latent 1n sommuge sttuaties en ma-
nifest 1n andere, 1 sommuge situaties mild, i andere gewelddadig

In deze benadering zijn etmische groepen geen cultuurgroepen, mdar poli-
ticke belangengroepen die bewust gebrink maken van culturele verschillen De
bybehorende politieke doeleinden en mobilisatiestrategieen kunnen varieren
van het verwerven van meer staatsaandacht, het vergroten van de mvloed bin-
nen het staatsapparaat, tot het bestryyden en ondermijnen van de staat Omdat et-

5 DT Hotowits Fthaic groups i conflict Berkeley (University of California Press) 1985

6 Zwe byvombeeld JC Muchdl The Aalcla dance Aspects of seaal relationshups among urban
Africans i Northcrn Rhodesia Manchester (Manchester University Press) 1956 en AL Lpstan

Politcs in an urban African community Manchester (M anchester Umversity Press) 1958

7 Fnkele wegberewders van deze onthenning van het essentialistisch harakier van etmaitat 7yn

V Uchendu The Igbo of Southeast Nigeria New York (Holt Rinehart & Winston) 1965 en N Kas

fir The shrinlang political arena Participation and ethmiaty i African polines with a case study of
Uganda Berkeley/Los Angeles (University of Cahfornia Press) 1976



126

JOST VAN SANITEN EN KEES SCHILDER

niciteit zou ontstaan 1n pohtehe stryd, concentreren de analyses sich op
machtsaspecten, politicke confhicten en structurele spanningen. Deze theoreti-
sche voorkeur homt ook tot witdrukking 1n de definities die worden gehanteerd
Cohen* biyyvoorbeeld defimeert etnicitert als *a stnife between cthnic groups m
the course of which people stress their identity and exclusiveness’

Devse poliicke benadenng van ctnicitert heett een aantal belangrijke in-
zichten opgeleverd Etnmicitert 15 m het hwidige Afrika inderdaad een belangryhe
uitdrukkingsvorm van culturele verscheidenherd en een machtige katalysator
voor politiek handelen, ook bij de etnische groepen in Noord-Kameroen Als we
over etniciteit sprehen, geven we aan dat groepen en identitetten sich ontwikke-
len 1in wederzyds contact, en met gewsoleerd van elkaar Samen vormen ce als
het ware een ‘multi-etmische regio” In de multi-etmsche regio van Noord-Ka-
meroen hebben de etnische groepen seer ongelijke toegang tot politicke en eco-
nomische macht De Fulbe /yn er al enkele eeuwen de dominante groep. In de
twintigste ceuw hebben de Mata en de Mundang, behalve met de dominanue
van de Fulbe, ook te maken gehregen met de koloniale en de Kamerocnese
staat Deze ‘moderne’ ontwikkelingen hebben de hictarchische relatie tussen de
Fulbe en de autochtone bevolkingsgroepen niet doen verdwinen De overtui-
ging dat niet-moshims infericur 7yn omdat ze geen religie en beschaving zouden
hebben — ze 71yn *heidenen’ (haabe) — 15 met alleen aanwezig 1n het denken van
vele Fulbe, maar ook van vele niet-Fulbe

Er 15 1n de instrumentele verklaring ons inziens wel een reductionisme ge-
slopen Er kleeft aan etniciteit namelyk ook een apolitiek aspect Het 15 meer
dan cen stiyd waarbyy men collectiet wat te winnen of te verliezen heett n de
mteractic met anderen De oorzaak dat etnicitert 70’n effectieve manier kan 71jn
om belangen te realiseren, 15 juist dat het verschynsel meer omvat dan alleen be-
langen.” De belangrykste swakte van het politieke-verklaringsmodel 15 dat het
de waardering voor, en de betekenis van de te manipuleren cultuurelementen
nset kan verklaren In het etnisch gedrag 1s miet alleen sprake van belangenbe-
haruiging, maar ook van identiteitsvorming met behulp van cultuur. Wiy denken
dat het mogelijk 15 om aan deze culturcle component aandacht te besteden n de
studic van etnicitert zonder 1 het culturalisme van de culturcle benadering te
vervallen

Alleen voor zover culturele verschullen als belangryk worden ervaren en
sociaal relevant zin, hebben sociale relaties een etmsch element Om van etnici-
teit en etmsche groepen te kunnen spreken, moeten de verschillende groepen
dus zowel cen minimum aan contact met elkaar hebben, als ideeen over hun

8 Cohen Customs and poliies, p 4

9 We snn het met de uitspraak van i pstein cens dat mdividuen en etnische groepen politeke en
cconomische belangen kunnen hebben, maar daatom nog met uitshuitend n die tormen te defimicien
yn (Epstemn, Polittes i an urban African communiny, p 95) Zic ook Kees Schilder en Wim van
Binsbergen, Recent Dutch and Belgian approaches to ethmiaty i Africa™ Afriha 1 ocus 9 (1993),
nr 12 pp 315



T — r— i >y

ETNICITEIT EN GENDER

culturele verschillen.' Alleen als dit zelfreflexieve aspect aanwerig is, kunnen
we spreken van etnische identiteit. Een dergelijk bewust onderscheid wordt al-
tijd tot uitdrukking gebracht in een naam, maar ook in een selectic van culturele
attributen. In Afrika is dit groepsonderscheidend gebruik van cultuurverschillen
zeer sterk ontwikkeld. !

Etniciteit hecft dus te maken met idecén over cultuurverschillen en niet
met ‘objectieve’ cultuurverschillen, maar dat wil niet zeggen dat deze idecén
geheel los staan van de feitelijke sociaal-culturele werkelijkheid. Wat de antro-
poloog herkent als culturcle markers van cen etnische identiteit, is voor de be-
trokken mensen een vanzelfsprekend onderdeel van het dagelijks leven. De ctni-
sche attributen van de Mafa en de Mundang vergeleken met die van de Fulbe,
zoals de praktijk van offeren in potten bij de Mafa en de maskerade en de divi-
natic met stenen bij de Mundang, zijn geen op zichzelf staande elementen, maar
verwijzen naar instituties die allerlei posities, rollen, en sociale identiteiten in
het sociale leven genereren, definiéren en distribueren. Hoe is de relatie tussen
deze alledaagse sociaal-culturele werkelijkheid binnen de etnische groep ener-
zijds en etnische identiteit anderzijds? Een etnische identiteit overkoepelt, inte-
greert en maskeert de bestaande sociale scheidslijnen binnen de groep. Dit heeft
belangrijke implicaties voor het begrip ‘cultuur’. Mensen leven niet in geiso-
leerde culturen, maar zijn zich bewust van, en hebben toegang tot verschillende

‘culturele ordes’, die worden geassociecrd met verschillende etnische identitei- .

ten. Binnen de gegeven machtsverhoudingen kunnen mensen strategisch ge-
bruik maken van deze clusters van culturele praktijken en identiteiten om hun
belangen te realiseren, door zich er in meer of mindere mate mee te identifice-
ren en ernaar te leven. De feitelijke cultuur van mensen is dus niet homogeen en
organisch, maar heterogeen en tegenstrijdig, opgcbouwd uit elementen die ge-
worteld zijn in de verschillende ‘culturcle ordes’ dic men ter plaatse onder-
scheidt.

In Noord-Kameroen is er een zodanige machtsongelijkheid tussen de Ful-
be en autochtone groepen als de Mafa en de Mundang dat de *culturcle ordes’
van de laatsten slechts kunnen worden ‘gelecfd’ binnen de eigen lokale gemeen-
schap. De relaties met de buitenwereld kunnen alleen succesvol zijn als men
zich aanpast aan de fatsoensnormen van de Fulbe. De voortdurende politicke
druk heeft ertoe geleid dat de Mundang en Mafa strategische keuzes hebben
mocelen maken in de mate van identificatic met de culturele praktijken en identi-
teiten van hun ‘overheersers’ enerzijds en die van hun eigen lokale ‘culturcle
orde’ anderzijds. Binnen beide groepen is daarom niet allcen veel aandacht be-
steced aan het koesteren en aanscherpen van een culturele eigenheid, maar ook

10. Zic bijvoorbeeld Thomas Hylland Eriksen, Ethnicity & nationalism. Anthropological perspecti-
ves. Londen/Boulder (Pluto Press) 1993, pp. 11-12.

H. Zic bijvoorbecld Van Binsbergens definitie van ctnische groepen in Kazanga: Emiciteit in Afrika
tussen staat en traditie, 1992; cen ingekorte Franstalige versie van deze inaugurele rede is gepubli-
ceerd in Afrika Focus 9 (1993), nr. 1-2, pp. 16-41.

127



JOSI VAN SANTFN EN KEES SCHIT DFR

Fulbe meisje op de koranschool

hebben /1) 71¢h 1n zekere mate aangepast aan het cultuurgoed van de Fulbe De
Mafa hebben zich lange tyd volkomen verzet tegen hun overheersing, daarbyy
gcholpen door het moetlyk toegankelijke berggebied waarin 7¢ wonen Overna-
me van elementen uit de Fulbe-orde kwam aanvankelyk vooral voor by) buitge
maakle slaven, die zich tot de 1slam bekeerden en na de alschaffing van de sla-
vernyy terugkeerden naar hun geboortestreek

Een ander criterium dat etniciteit vorm geeft 1s historische 1dentiteit De
meeste etnische groepen maken gebrutk van het verleden om tegemoet te ko
men aan de behoefte aan continuitert tussen vroeger en nu Een gemeenschappe-
lijke voorvader of -moeder wordt biyvoorbeeld tn cen mythisch verleden gepro-
jecteerd om het 1dee van eenherd en saamhorighetd te symboliseren en te recht-



ETNICITEIT EN GENDER

vaardigen. Dit resulteert voor veel leden in cen gevoel van onveranderlijkheid
en tijdloosheid van de groep. Het feit dat het niet *objectieve’ cultuur is die
vorm geeft aan etniciteit, impliceert dat een etnische identiteit kan worden ge-
handhaafd ondanks ingrijpende culturcle veranderingen. Het komt dan ook veel
voor dat individuele leden van cen groep zich wel identificeren met de tradities,
maar er volstrekt nict naar leven.

In de groepsgeschiedenis van de Mundang en de Mafa gaat het, net als bij
zovele andere etnische groepen, om cen verleden dat is geconstrueerd in termen
van afkomst en herkomst. Door het ascriptieve lidmaatschap van patrilincaire
afstammingsgroepen worden de groepsleden “automatisch’ opgenomen in een
collecticve geschiedenis van afkomst (volgens patrilineaire afstammingsregels)
en herkomst (in verhalen over de manier waarop, cn de route waarlangs, de
voorouders van de patri-clans op de huidige woonplaats zijn aangekomen). Alle
Mundang claimen bijvoorbeeld dat ze afstammen van, en komen uit het vor-
stendom Lere in het huidige Tsjaad. Behalve deze ‘interne’ geschiedenis speelt
ook de interactie met de Fulbe cen grote rol in de verhalen over het verleden. In
het historisch besef van de Mundang is het beeld van een waardig en gloricus
groepsverleden belangrijk. Daarin speelt de onoverwinnelijkheid van het vor-
stendom Lere nict alleen een centrale rol voor de bewoners van het betreffende
vorstendom maar voor alle Mundang: het symboliscert het trotse bewustzijn dat
de Fulbe er in de prekoloniale tijd nict in zijn geslaagd om de Mundang militair
te onderwerpen.

Het is belangrijk om te beseffen dat het hier nict gaat om de feitelijke ge-
beurtenissen in het verleden, maar om de geschiedenis van de grocep zoals de
mensen geloven dat die heeft plaatsgevonden. Maar er zijn grenzen aan de ma-
nipulcerbaarheid van het verleden: de geconstrueerde groepsgeschiedenis, voor-
al de recente geschiedenis, kan niet al te zeer in strijd zijn met het “objecticve’
verleden zonder, zoals Peel'2 zegt, zijn cffectiviteit te verliezen.

Emische groepen, etniciteit en gender

In het etniciteitsdebat, dat we hierboven in vogelvlucht de revue lieten passeren,
spelen culturele verschillen tussen mannen en vrouwen geen enkele rol. Toch
willen we stellen dat gender-identiteiten en -relatics altijd tot culturele verschil-
len en sociale ongelijkheden doordringen, en daarmee ook tot de etnische mani-
festaties daarvan, We besteden in het hiernavolgende aandacht aan een aantal
thema’s waarin de relatic tussen etniciteit en gender ons inziens duidelijk tot ui-
ting komt.

12, J.D.Y. Peel, ‘The cultural work of Yoruba cthnogenesis’, in: E. Tonkin, M. McDonald en
M. Chapman (red.), History and ethnicity. Londen/New York (Routledge) 1989, pp. 198-215, citaat
op p. 200.



130

JOSE VAN SANTEN EN KEES SCHILDER

Etnische groepen in Afrika staan voor gemeenschappen die veel gebruik
maken van de taal van verwantschapsrelaties. Etniciteit krijgt betekenis in cen
complex familienetwerk waarbinnen individuen geborgenheid kunnen vinden in
de routines en praktijken die het leven van alledag structureren. Dit impliceert
dat er wordt gesproken over de etnische groep als een harmonicuze familie in
het groot. Het behoeft geen betoog dat het hier uiteraard om cen ideologie gaat
die de onderlinge tegenstellingen — zoals tussen vrouwen en mannen — verdoe-
zelt.

Vanuil een ‘mannelijk’ perspectiel — dat wil zeggen een visie dic de be-
langen van het mannelijk deel van de groep voor ogen heeft — wordt daarbij een
beroep gedaan op ‘natuurlijke’ argumenten over afstamming om verschillen
binnen de groep en tussen de groep en ‘anderen’ (e legitimeren. In de Mafa- en
Mundang-samenlevingen wordt sociale cohesie in belangrijke mate gestructu-
reerd door middel van het principe van patrilineaire afstamming: kinderen beho-
ren tot de afstammingsgroep van de vader. In cen matrilineair afstammingssys-
teem is dit argument niet zonder meer om te draaien ten gunste van de moeders.
De kinderen behoren in dat geval wel tot de afstammingsgroep van de vrouw,
maar de broer van de moeder neemt in matrilineaire samenlevingen vaak de be-
langrijke positic in die de vader in patrilincaire samenlevingen heeft. Het princi-
pe geldt ook bij huwelijken tussen leden van verschillende etnische groepen:
kinderen behoren in een matrilineair systeem tot de ctnische groep van de moe-
der, in een patrilincair systeem tot dic van de vader, In de praktijk gaat het om
tendensen van meer of minder nadruk op het matrilineairc of het patrilineaire
principe van groepsvorming.

De geborgenheid dice de etnische groep kan bieden, kan voor vrouwen en
mannen totaal anders zijn. Wat voor mannen geborgenheid is, kan voor vrou-
wen terreur en geweld betekenen en andersom. In cen sterk patriarchale samen-
leving als die van de Mafa kent de mannelijke huwelijkspartner een voortduren-
de angst om door een van zijn vrouwen en/of haar familic zodanig te worden
behekst dat zijn dood erop volgt. In een patrilokale en patrilineaire samenleving,
waar cen vrouw in een vreemde clan introuwt en als een potentiéle vijand wordt
beschouwd (zoals in Noord-Kameroen het geval is), zal de vrouw cen ander
groepsgevoel ontwikkelen dan de man, die altijd deel blijft uitmaken van de
verwantengroep waarin hij is geboren. Ook de tradities spelen hierbij ecn rol. In
de verhalen over het verleden van de clans bij de Mundang bestaat cen sterke
nadruk op patriarchale relatics binnen de groep. De mannelijke oudsten nemen
de beslissingen en zijn de belangrijkste actoren binnen de familicnetwerken.
Vrouwen spelen een louter passieve rol: als middel in handen van de mannen
om politieke allianties aan te gaan met ‘anderen’ door middel van uithuwelij-
king. Zij lijken nict meer te zijn dan pionnen in een politiek spel dat door de
mannelijke oudsten wordt gespeeld om de groepsidentiteit te handhaven. Deze
visic op de groepsgeschiedenis roept een geidealiseerd model van een ‘traditio-
nele’ Mundang-cultuur in het leven, waarin de zogenaamde ‘gewoonten’ patri-



ETNICITEIT EN GENDER

archale gender-relaties legitimeren. Dit beeld komt niet overeen met de huidige
(en wellicht ook vroegere) positic van vrouwen in de Mundang-samenleving.
Het ligt daarom nict voor de hand dat Mundang-vrouwen cen beroep zullen
docen op deze constructic van het verleden om voor hun huidige belangen op te
komen. Vele Mundang-vrouwen hebben de laatste twee decennia gekozen voor
affiliatie aan plaatselijke kerken, dus voor kerstening. Bij de Mafa is de hoge
‘wegloopfactor’ uit huwelijken cen strategic van vrouwen en een voortdurende
zorg voor mannen, die vinden dat daarmee het voortbestaan van de clan in ge-
vaar komt. De overgang van veel vrouwen naar de islam gaat nict alleen ge-
paard met het fysick verlaten van hun woonplaats in de bergen, maar ook de ri-
tuclen, de huwelijksgaven en -instituties worden verworpen. Deze strategicén
van vrouwen kunnen worden geinterpreteerd als cen poging om meer vrijheid te
verwerven tegenover hun mannen, vaders en broers, en (¢ ontsnappen aan een
patriarchale constructic van hun etnische identiteit.

Reproduktie

Een ander centraal thema voor de studie van de verwevenheid van gender en et-
niciteit is reproduktic. In navolging van Edholm c.s. onderscheiden wij drie vor-
men van reproduktie: de biologische reproduktie (de directe voortplanting), de
reproduktic van de arbeidskracht, en de sociale reproduktie (reproduktie van de
sociaal-culturele verhoudingen)."* Hoe zien mannen en vrouwen de sociale re-
produktic met betrekking tot etnische identiteit, en hoe is deze verbonden met
de beelden die mannen hebben van vrouwen als biologische en sociale reprodu-
centen? In een patrilineair systcem worden veelal via de vrouwen de grenzen
van sociale cohesie binnen de groep en de sociale verschillen tussen de groep en
‘anderen’ geconstrueerd. In een matrilineair systeem zal dit daarentegen vrijwel
nooit via de mannen gebeuren; wel speelt afstamming via de vrouwelijke lijn
een rol om zich van andere groepen te onderscheiden.

Vanwege de genoemde groepscohesic is in een patrilineair systeem de di-
rect-biologische reproduktic heel belangrijk: met wie trouwen de vrouwen, en
wiens kinderen dragen ze? Vanwege haar biologisch reproduktieve vermogens,
maar ook vanwege haar rol in de sociale reproduktic — op symbolisch niveau is
z¢ bij de Mundang cn de Mafa verantwoordelijk voor de oogst, de tijd, de sei-
zoenen - is er vaak sprake van een ambivalente waardering van vrouwen door
mannen. Enerzijds worden vrouwen zowel op fysiek als op symbolisch niveau
gewaardeerd als reproducenten. Anderzijds worden zc ook gewantrouwd, even-
tueel buitengesloten van een ritueel mannelijk domein — op ruimtelijke wijze bij
de Mundang in hun maskercultus, en door cen uitsluitend zwijgende aanwezig-

13. F. Lidholm, O. Harris en K. Young ‘Conceptualising women’, Critique of Anthropology 3,
nr. 9/10, pp. 101-130.



(%)
£9]

JOSE VAN SANTEN BN KEERS SCHILDER

Mundang-vrouw dic zclfgebrouwen giersthier verkoopt

heid van vrouwen tijdens het offeren bij de Mafa — en gecontroleerd vanuit de
angst dat z¢ zich niet zouden conformeren aan de patriarchale instituties rond
huwelijk, ouderschap en erfenis (en bijbehorende waarden, normen en voorstel-
lingen). Deze gender-spanning wordt gevoed door het idec dat vrouwen onmis-
baar zijn voor de reproduktic cn dus het voortbestaan van de groep.

De directe reproduktic staat voorts in een duidelijke relatie met de repro-
duktic van de arbeidskracht. Dit blijkt uit het patroon van huwelijksuitwisselin-
gen. Door cen huwelijk wordt de patri-clan van het meisje verbonden met de
patri-clan van haar cchtgenoot, hoewel de getrouwde vrouw belangrijk blijft
voor haar vader c¢n diens clan. leder huishouden produceert individueel zijn ci-
gen gewassen, maar na de oogsttijd komen de mannen van de verschillende
huishoudens bij de dochter van een van hen op het erf bier drinken. Alleen
vrouwen mogen bier brouwen. Met dit rituele drinken worden de relaties van de
clan van de vader en de clan van de kinderen van zijn dochter onderstreept. In
dit gebruik zijn de economische produktie, de biologische reproduktie en de re-
produktie van de arbeidskracht met clkaar verweven, omdat de vader altijd op
arbeidsinvestering van de echtgenoot van zijn dochters kan rekenen: de schoon-
zoon geeft via de bruidsprijs ecn deel van zijn arbeid en zijn bezit aan de vader
van zijn bruid, en hij krijgt in ruil daarvoor de rechten over de kinderen die zijn
vrouw in de tockomst hopelijk zal baren. Als dochters islamiseren en cen man
van cen andere etnische groep trouwen, wordt deze koppeling doorbroken. Va-



ETNICITEIT EN GENDER

ders hebben er dus alle belang bij dat hun dochters met mannen van de eigen ct-
nische groep trouwen.

Endogamie

Bij de Mafa en de Mundang (en vele andere etnische groepen) is er een ideolo-
gic van etnische endogamie, die duidelijk gevolgen heeft voor de verschillende
vormen van reproduktie. Op grond van unilincariteit ontstaan er exogame clan-
groepen, die duidelijke regels behoeven aangaande wie met wic mag trouwen,
teneinde de reproduktieve capaciteiten van de cigen vrouwen zo veel mogelijk
binnen de cigen groep te houden. In cen patriarchale samenleving dienen deze
regels cen duidelijk patriarchaal belang. Vrouwen laten zich echter nooit hele-
maal inkapselen, zoals bijvoorbeeld uit de islamisering van Mafa-vrouwen
blijkt: na hun bekering zijn z¢ nict langer etnisch endogaam, en trouwen eventu-
cel met istamitische mannen van andere etnische groepen.

Wezenlijk onderdeel van elke ideologie van etnische endogamie zijn ste-
reotypen om de “eigen’ vrouwen en mannen van “andere’ vrouwen en mannen
te onderscheiden. Etnische verschillen worden vaak kenbaar gemaakt door te
verwijzen naar de wijz¢ waarop mannen hun vrouwen of vrouwen hun mannen
behandelen, of de relaties dic z¢ onderling onderhouden. Gender wordt dus niet
alleen gebruikt als symbool van ‘objectieve’ culturele verschillen tussen etni-
sche groepen, maar geeft ook uitdrukking aan mythen en vooroordelen die der-
gelijke verschillen kunnen versterken. Dit laatste ondersteunt de patriarchale
opvatting dat de reproduktieve vermogens van de vrouwen alleen aan de eigen
groep ten goede mogen komen (soals uitgedrukt in de norm van etnische endo-
gamic).

Waar de ctnische endogamie bij de Mafa en de Mundang voor vrouwen
zowel als mannen geldt, geldt ze bij de Fulbe alleen voor vrouwen. Ondanks het
feit dat de Fulbe, met cen beroep op de islam, een ideologie hebben waarbinnen
de Mafa, Mundang en andere autochtone groepen als infericur worden gepor-
tretteerd — nog steeds wordt “civiliseren® als een synoniem voor ‘islamiseren’
gebruikt — heeft dit de adoptie van niet-Fulbe-kinderen, concubinaat en huwelijk
tussen Fulbe-mannen en niet-Fulbe-vrouwen nooit in de weg gestaan. De socia-
le reproduktie van de etnische groep vindt dus eveneens plaats door de incorpo-
ratie van niet-mannelijke leden van andere etnische groepen, terwijl — met een
beroep op de istam — huwelijken tussen Fulbe-vrouwen en nict-Fulbe-mannen
worden bemoeilijkt. Deze ‘openheid’ naar autochtone vrouwen en kinderen kan
weer worden verklaard uit de invloed van cen patriarchale ideologie, waarin
deze cenzijdige endogamic cen collectieve strategie is om door middel van po-
lygamie de numericke minderheidspositie van de Fulbe in Noord-Kameroen te
bestrijden. Vrouwen spelen dit ‘spel” van de mannen niet zonder meer mee. Ze
gebruiken het om hun eigen positic te verbeteren of te veranderen.

(o8
)



134

JOSI VAN SANTENEN KFES SCHIT DER

Ondanks de norm van endogamie henmerhen ook de Mundang 71ch in de
praktik door een ‘openherd’ om vrouwen uit sommige andere groepen op (e ne-
men Mundang mannen en -viouwen trouwen gemakkelyk met Giziga, maat
nauwelijks met mensen van de Tupuri-groep Een patuiarchale verklaning hier-
voor 1s dat de Tuputt een veel hogere brutdsprys hebben, sodat *hun’ vrouwen
duur /yn Voor lTupuri-mannen 1s het wel aantickkelyk cen ‘goedhope’ Mun-
dang-vrouw te huwen Dit zou tot gevolg kunnen hebben dat Mundang-vrouwen
‘verdwynen’ binnen de Tupuri-groep en dat de Mundang-mannen er geen “Tu-
puri’ vrouwen voor zouden terugkriygen Het 15 hun dus na aan het hart gelegen
hun ‘eigen” vrouwen te houden en het negatieve steicotype dat bestaat over de
Tupurt mannen te versterken Dat werkt ten dele Het beeld dat Tupurt mannen

hun vrouwen hard laten werken, en het feit dat ze onbesneden 71yn, maken hen
voor de meesic Mundang-viouwen onadantrehkelijh Ten aanzien van de Gizigda
wordt dit beswaar niet gemaakt

lLaal en socialisatie

De gienzen van etmsche groepen worden in veel 1egio’s gemarkeerd doordat de
leden van een groep dezelfde taal sprehen Qok hier 1s, uiteraard athankelk
van de etnische groep, verschil tussen vrouwen ¢n mannen In cen samenleving
soals die van de Fulbe hebben vrouwen niet alleen cen ander taalgebruih dan
madnnen, maar kunnen mannen en viouwen selfs in het geheel geen woorden
met elkaar wisselen 1 het openbaar, waardoor de yrouwen van twee verschil-
lende etnische groeperingen soms gemakhelyher met elkaar converseren en
communiceren dan vrouwen en mannen van deseltde groep Nict-islamitische
autochtone mannen worden door Fulbe-mannen noch door Fulbe-yviouwen als
een bedreiging voor hun schsucle integriteit gesien Deze mannen worden ntet
als scksueel mannelyk’ beschouwd door de Tulbe, en gelden niet als potenticle
huwelijkspartners  Voor Fulbe-viouwen s het daarom veel gemakkelijher om
met niet- ulbe-mannen te communiceren, en vaak ontstaat et zelfs cen ‘joking
relationship’ die met hun eigen mannen onmogeliyk s Interetnisch contact
vindt 1 dit geval dus plaats op basis van eenzijdige ctnische endoganue

Wanneer wordt gesteld dat uadities en gewoonten vanal de vioegste
jeugd clementen aandragen voor het etnisch bewustzyn, dan moet ook hier wor-
den tocgeyoegd dat het sociahsatieproces voor vrouwen en mannen 1n de mees-
te samenlevingen verschilt: De verschillende insututies — die 20 belangrigh 71n
voor het gevoel van groepscohesie — kunnen voor vrouwen en mannen cen ver
schillende betekents hebben We wezen al op de consequenues van een patn- of
matrilinean verwantschapssysteem, maar ook het vestigingssysteem, ot erfsys-
teem (matri- of patrilokaal, matn- ot patrilineair) kan tot cen verschiliend accent
in de ctnische beleving leiden 7o 7iyn er Mafa viouwen die 1slaniseren omdat
het islamitisch erfsysteem hun meer aanspreekt



ETNICITEIT EN GENDER

De culturele attributen die vrouwen gebruiken om zich als lid van de etni-
sche groep te onderscheiden van andere grocpen, kunnen in belangrijke mate
verschillen van die van mannen. Mannelijke groepsleden kunnen zich er niet
mee identificeren, ze zijn hun wellicht zelfs onbekend. Het omgekeerde is vaker
het geval. Bij de etnische identiteit van de Mundang spelen de maskers een be-
langrijke rol. Vrouwen worden geacht er niet het fijne van te weten. De maskers
worden door mannen nicet alleen gebruikt bij hun initiatic tot man, maar even-
eens om vrouwen in het patriarchale gareel te houden door middel van intimida-
tic en geweld. In het voor vrouwen geheime initiaticritueel worden de jongetjes
ingewijd. Ze worden vertrouwd gemaakt met de patriarchale morele orde en
hun wordt geleerd hoe een “echte” Mundang-man zich behoort te gedragen. Bin-
nen het rituele leven worden de Mundang-vrouwen als het ware naar de marge
van de ctnische groep geduwd. Ze zijn onwetenden en kunnen zich dus heel
mocilijk identificeren met cen belangrijk attribuut dat de groep kenmerkt.

Slotopmerkingen

In Noord-Kameroen verschillen de gender-relaties aanzienlijk binnen de ver-
schillende etnische groepen. Bij de Fulbe is sprake van een duidelijke sekse-se-
gregatie, terwijl het bij de Mafa volkomen normaal is dat economische en ritu-
ele taken door mannen en vrouwen gezamenlijk worden uitgeoefend. Dergelijke
verschillen tussen groepen kunnen door de leden van die groep worden uitge-
buit, of reden zijn voor een bewuste verandering van etnische identiteit (al dan
niet via een religicuze verandering, zoals bij islamisering het geval is).

In de negentiende ccuw degradeerden de Fulbe de autochtone bevolking
in Noord-Kameroen tot ecen minderheid (ondanks haar numerieke overwicht).
De Mundang hebben zich aangepast aan de machtige Fulbe-cultuur door strate-
gisch gebruik te maken van elementen uit de buitenwereld, en tegelijkertijd de
cohesie van hun eigen samenleving te handhaven met behulp van taal, de fami-
liestructuur, politicke organisatie, en rituclen. De Mafa hebben lang weerstand
geboden aan de politieke overheersing van de Fulbe en nauwelijks culturele cle-
menten uit de Fulbe-orde geincorporeerd in hun eigen cultuurgoed. De Mafa die
overgaan tot de islam nemen afstand van die orde. Ze nemen niet alleen de
islam als een etnisch symbool van de Fulbe over, maar maken zich daarmee ook
op vrij radicale en definitieve wijze los van de basisinstituties die essentieel zijn
voor de Mafa-identiteit. Vrouwen zijn actief betrokken bij deze overgang. Initi-
atief tot verandering nemen ze uitsluitend zelf en vaak nog op latere leeftijd. De
culturele attributen van hun etnische groep hangen ze aan de wilgen als dat hun
tot persoonlijk voordeel strekt. Daarbij claimen ze echter niet een Fulbe-identi-
teit. maar een religicuze identiteit als moslim. Bij huwelijken met Fulbe-man-
nen worden hun kinderen wel Fulbe.

Als gevolg van maatschappelijke veranderingen ~ zoals de commerciali-



136

JOSE VAN SANTEN EN KEES SCHILDER

Mafa-dorp in de bergen

sering van de landbouw, de komst van wereldreligies, onderwijsvoorzieningen,
en het ontstaan van vrouwengroepen — slagen mannen er niet langer volledig in
om de patriarchale orde te handhaven, en de grenzen via de controle over de
vrouwen af te bakenen. Vooral de kerken hebben veel invioed op de ontwikke-
ling van solidariteit tussen vrouwen op lokaal niveau. Ook de bekering tot de
islam leidt tot veranderingen in de gender-relatie. Zo ontstaan vrouwencircuits
rond het verzamelen van goederen voor bruidsschatten en daarmee verbonden
cconomische activiteiten, waarvan de inkomsten voor de vrouwen zelf zijn.
Binnen deze cirsuits worden patriarchale normen en praktijken voorzichtig ter
discussie gesteld, zoals het recht van de man om zijn vrouw te slaan, het recht
van de man om beslissingen die het gezin aangaan te nemen zonder zijn vrouw
daarin te kennen. Ook claimen geislamiseerde vrouwen hun (islamitische) recht
op onderwijs.

We hebben hierboven de theorievorming over etniciteit in Afrika kritisch
bekeken om te zien hoe gender-relatics daarin een rol zouden kunnen opeisen.
In de studie naar etniciteit komen vooral ‘westers-traditionele’, dus etnocentri-
sche opvattingen betreffende man-vrouwverhoudingen naar voren. Alle aan-




FTNICITETL BN GENDER

dacht gaat uit naar de mannen als centrale actoren m de vorming van etmsche
1dentitent

In een visie op etmcitert als een pohtick spel van belangenbehartiging in
de wiydere samenleving, worden vrouwen bina noodzakehjherw s aan de hant
gezet, omdat 71y m de politiche arena’s sterk zin ondervertegenwooidigd On-
dervertegenwoordigd, maar niet atwezig, zoals de verhuizing naar de stad van
Mafa vrouwen na hun behkering tot de islam illustreert Deze vrouwen 71yn acto-
ten mn een spel van belangenbchartiging waarbyy /¢ gebrutk maken van de mo-
gelykheden die het islamitische leven van de stad en de markt hun heett te bie-
den

Wi 10 bovendien van mening dat etniciteit meer 15 dan een spel van be-
langenbehartiging 1n de buitenwereld Ook de vrouwen en mannen die 1n de
dorpen blipen, nauwelyhs geschoold zyn, weing toegang hebben tot betaalde
banen, en 21ch niet bekeren tot de 1slam, ontwikkelen hun eigen vormen van et-
nicitert Als in de studic naar etnicitert meer aandacht zou worden besteed aan
deze ‘gewone’ mensen, dan zou blyken dat ook veel vrouwen een acticve 1ol
spelen 1n de vorming van sociale identiteiten, door eigen etnische stiategieen te
ontwikkelen Door de bestaande gender-relaties hebben viouwen en mannen
niet altyd gelyke belangen, sodat we verschillende etnische strategieen hunnen
verwachten De verschillen zn niet 7o groot dat we van verschillende etnische
identiteiten kunnen spreken, maar wel van verschillende accenten daarin De
gehoszen strategicen in de gender-striyd binnen de lokale samenleving kunnen et-
nische imphicaties hebben Mensen hebben vaak heuszemogelijhheden, en viou-
wen en mannen maken m veel situaties nict dezellde heuzes

137



