
ISLAMISERING EN
ECONOMISCHE VERANDERING
IN NOORD KAMEROEN:
de toepasbaarheid van het autonomie
concept voor een antropologische
analyse •

JOSÉ C.M. VAN SANTEN

Tot nu toe wordt het autonomie concept met name binnen de
ontwikkelingspolitiek gebruikt. In de nieuwe beleidslijnen vanuit het
Ministerie voor ontwikkelingssamenwerking moeten projecten tot doel
hebben wereldwijd de positie van vrouwen zowel als van de allerarmsten
te versterken. Maar hoe bruikbaar is het begrip in een gebied waar de
westerse projecten met deze implicatie nog nauwelijks zijn door-

Dit artikel is een bewerking van het artikel 'Der Autonomieansalz m der
Niederländischen Enlwicklungsdiskussion'. In: Penplierie, Zeitschrift für Politik und
Ökonomie in der dritten Welt. 47/48, 1992, en een artikel genaamd 'Dot, Commerce et
Contrabande'. In P Geschiere en P. Korungs (eds) Political Economy of Canieroon
Pans: Karthala. In press

139



gedrongen, maar waar vrouwen desalniettemin grote veranderingen in hun
leven ondergaan.
Dit artikel gaat over de situatie van Mafa vrouwen. Zij wonen in het
Mandara-gebergte van Noord Kameroen. In de urbane context ruilden zij
in grote getale hun eigen religie in voor de Islam. 2 Kan het concept
autonomie worden gebruikt om hun situatie en de daarbij behorende
veranderingen te analyseren en wat is het voordeel van zo'n analyse?

Het proces van Islamisering

De vrouwen die in dit artikel centraal staan wonen in het berggebied in
het uiterste noorden van Kameroen dicht bij de Nigeriaanse grens. De
Mafa is één van de vele etnische groeperingen die het koloniale franse
bewind onderscheidde. Het zijn landbouwers, die hun gierst verbouwen
op terrassen die zijn gemaakt op de rotsachtige berghellingen. Gierst is
het belangrijkste gewas, zowel voor dagelijks consumptie als voor rituele
ceremoniën.
In het begin van deze eeuw werd er temidden van dit Mafa gebied een
islamitisch centrum gevestigd, door een vorst die tot de Fulbe behoorde,
een van oorsprong nomadische groepering. Dit centrum werd Mokolo
genoemd. Veel Fulbe zijn sinds de 17e eeuw gesedentariseerd en
geïslamiseerd. In het begin van de 19e eeuw vestigden zij een groot rijk,
het Sokoto-rijk, waartoe ook het gebied dat tegenwoordig onder Noord
Kameroen valt, behoorde. Mokolo kwam tot stand met behulp van de
Duitse koloniale macht in het begin van deze eeuw; een islamitische
gemeenschap temidden van een niet islamitische bevolkingsgroep.
Inmiddels telt de stad 19.602 inwoners. 63,4% van de vrouwen in de stad
is momenteel Islamitisch, waarvan 30,4% Mafa geïsmaliseerd is. Van die
30,4% is 16,5% recentelijk geïslamiseerd en 13,9% is geïslamiseerd in de

Onderzoek vond plaals van december 1986 tol mei 1988 en was mogelijk dankzij een
subsidie van de Nederlandse Organisatie voor Ontwikkelingen in de Tropen (WOTRO).
Van december 1989 tot februari 1990, en van juni - augustus 1992 bezocht ik met een
financiële ondersteuning van respectievelijk de Vakgroep Culturele Antropologie in
Utrecht, de vakgroep Sociologie der Niet Westerse Volkeren en Culturele Antropologie
in Leiden en hel Afrika Studie Centrum, opnieuw het onderzoeksgebied.

140



vorige generatie.
Het proces van islamisering van de Mafa heeft in verschillende stadia
plaatsgevonden. De eerste vorst van Mokolo was een wreedaard over
wiens gruweldaden nog steeds wordt verhaald. Hij haalde veel slaven uit
het gebied, die werden meegenomen naar Madagali, het centrum van het
gebied dat hij destijds als vorst claimde. Mokolo werd voor hem een
pleisterplaats om te overnachten wanneer hij voor onderhandeling van
Madagali naar Maroua moest reizen.

A'j Her ia

3 De percentages zijn de resultaten van de statistische verwerking van mijn steekproef.
Het inwonertal van de stad is de uitkomst van de volkstelling die in 1987 werd
gehouden.

141



Een deel van zijn manschappen - met hun veelal geïslamiseerde Mafa
vrouwen, buitgemaakt tijdens rooftochten - vestigde er zich op zijn
commando, permanent. In 1927 werd hij gevangenen genomen door de
Engelsen. Veel slaven keerden terug naar het gebied waar ze
oorspronkelijk vandaan kwamen, maar tijdens hun periode als slaaf waren
ze wel geïslamiseerd. Ze sloten zich dus aan bij de bestaande islamitische
gemeenschap in Mokolo. Dit eerste stadium van islamisering is voor
mannen en vrouwen gelijk. Het tweede stadium van Islamisering begon
toen Mokolo onder het franse koloniale bewind, dat na de eerste
Wereldoorlog de macht van de Duitse kolonialisten had overgenomen,
een politiek centrum werd. De eerste trekken van een staatsstructuur
werden rond 1930 duidelijker. Dit trok islamitische mensen aan van
andere bevolkingsgroepen, niet alleen Fulbe maar ook andere etnische
groepen. De islamitische gemeenschap in de stad groeide langzaam.
Vaak werden Mafa kinderen - jongens zowel als meisjes - door
islamitische families geadopteerd, soms ook geruild in tijden van
hongersnood tegen voedsel (Martin 1970). 4

Na de onafhankelijkheid (1960) gingen de meeste overheidsbaantjes in het
islamitische noorden van Kameroen naar Moslims. Om een arbeidsplaats
te bemachtigen of om een nering te openen op de markt, moest je bijna
wel islamitisch zijn. Dit derde stadium van islamisering geldt met name
voor mannen. Deze druk om islamitisch te worden nam na 1984 af, toen
Kameroen een nieuwe niet-islamitische president kreeg en de politieke
dominantie van de islamitische Fulbe verminderde. Nu is het niet meer
nodig om islamitisch te zijn wanneer je solliciteert naar een baan in het
overheidsapparaat of wanneer je een winkel wilt openen in het centrum.
Veel niet-islamitische functionarissen uit het zuiden werden overgeplaatst
naar het noorden, waardoor ook het hoger opgeleide kader steeds minder
islamitisch werd. De burgemeester van Mokolo is tegenwoordig b.v. een
Christelijke Mafa.

Ook door verschillende slechte oogsten, trokken jonge mensen tussen 1930 en 1940
naar de stad. In 1934 werd Mokolo bovendien een marktcenlrum, waardoor het een
regionale functie kreeg. Hel stadsleven trok weer nieuwe mensen aan, die na verloop
van tijd vaak islamiseerden.

142



In de literatuur wordt er vaak van uitgegaan dat vrouwen zich bekeren,
omdat ze een islamitische man trouwen. Er is tot nu toe onvoldoende
aandacht besteed aan de motivatie van vrouwen om zich te bekeren en
aan de vraag of en waar het bekeringsproces van vrouwen verschilt van
dat van mannen. Tijdens mijn onderzoek werd al spoedig duidelijk dat
vrouwen uiteenlopende redenen hebben om te islamiseren, dat het meestal
op eigen initiatief gebeurt en vaak op oudere leeftijd nadat ze 'reeds een
aantal malen in de bergen getrouwd zijn geweest' , d.w.z. toen ze nog
niet in de stad woonden. Mannen daarentegen bekeren zich in de meeste
mij bekende gevallen ' voordat zij huwen. Dit verschil tussen het
bekeringsproces van mannen en vrouwen, is, zoals ik elders heb betoogd,
terug te voeren op de arbeidsverdeling tussen de sexen binnen de religie
(vin Santen 1989; 1993). In de Mafa religie heeft de man, wanneer hij
eenmaal een gezin heeft gesticht. - door de offers die hij brengt - de
verantwoordelijkheid voor het welzijn van de familie en patrilineaire
clan Bij die offers dienen vrouwen als zwijgende personen wel aanwezig
te zijn maar ze dragen geen verantwoordelijkheden voor het welzijn van
de hele gemeenschap. Wanneer een vrouw haar eigen offer brengt, bidt ze
slechts voor het welzijn van haar kinderen en haar eigen oogst.
Dientengevolge is het voor haar gemakkelijker van religie te veranderen.

Verschillende auteurs hebben er op gewezen dat de Islam ten zuiden van
de Sahara meer is 'geafrikaniseerd' en meer oorspronkelijke gewoonten in
zich heeft opgenomen, dan in gebieden waar de Islam door de Arabieren
is verspreid (Levtzion 1971). De status quo in een bepaalde samenleving
kan ook blijven bestaan, als zij maar niet in conflict is met de inhoud van
de Koran en de Islamitische wetgeving, de sharia's (Anderson 1954).
Zulks is met name bij de Fulbe het geval geweest. Zij staan sinds de
jihads van de 17e eeuw bekend als orthodoxe islamieten, die
desalniettemin een groot aantal van hun oorspronkelijke gebruiken hebben
behouden. De Islam in deze regio is niet slechts een dun laagje vernis is,
waaronder de oorspronkelijke religie nog zonder problemen verder wordt

Tijdens mijn onderzoeksperiode heb ik 50 uitgebreide cases opgetekend en een
steekproef-enquête gehouden bij 90 huishoudens in de slad, waarbij niet alleen werd
gekeken naar het eigen proces van bekering, maar ook naar dat van familieleden.

143



beoefend. Islamiet zijn in Noord Kameroen staat ongeveer gelijk aan
Fulbe zijn; het is de etnische 'marker' van de Fulbe geworden, reden
waarom die bevolkingsgroepen die zich in een latere periode onder
politieke invloed van de Fulbe bekeerden, Fulbe gebruiken overnamen in
de veronderstelling dat het hier islamitische gebruiken betrof.
Voor de Maja betekent de overgang naar de Islam dat hun offers niet
meer kunnen worden gebracht; dat de symbolische ordening verandert;
dat de islamitische wijze van begraven wordt overgenomen; dat van de
een op de andere dag een andere taal wordt gesproken nl. het fulfulde, de
taal van de Fulbe; dat er andere hygiënische voorschriften gaan gelden,
die voldoen aan de islamitische voorschriften in deze; dat er sprake is van
een ander erfsysteem en dat een ander huwelijkssytcem - men gaat van
een exogaam systeem over naar een endogaam systeem -, en
bruidsprijzensysteem wordt overgenomen. Ook de economische
activiteiten van geïslamiseerde vrouwen veranderen drastisch wanneer zij
overgaan tot de Islam. Dit bruidsprijzensysteem en het economische
sysleem staan in een zeer nauwe relatie met elkaar, zoals ik in de
volgende paragraaf zal uitleggen.

Veranderingen in de huwelijksgaven

Bij de Mafa is het bruidsprijzensysteem een zaak van mannen. De manne-
lijke verwanten van de bruid krijgen als bruidgever, tegenwoordig niet
alleen goederen van de verwanten van de bruidegom, de bruidnemer,
maar ook geld (brideprice). Vroeger werden uitsluitend goederen gegeven;
geiten, natrium, zout en tabak. Bovendien is de bruidegom arbeidsdagen
verschuldigd aan de bruidgever. De Fulbe kennen daarentegen een zeer
ingewikkeld ruilsystcem, dat uit verschillende transacties bestaat: in de
eerste plaats is er een gave voor de bruid (dowry); ten tweede is er een
gave voor de bruidegom en zijn familie (groomwealth) in de vorm van
goederen en gedeeltelijk eveneens geld; ten derde is er een indirecte gave
voor de bruid via haar vader die geld van de verwanten van de bruide-
gom krijgt en daar op zijn beurt weer goederen voor de bruid van moet
kopen (indirect dowry); en ten vierde is er nog een gave die de verwanten

144



van de bruidegom bijeenbrengen voor de bruid en haar verwanten
(brideweallh). 6

In dit systeem speelde in de nomadische Fulbe samenleving vee een
belangrijke rol. Heden ten dage gaat het voornamelijk om goederen,
waarbij het opvallend is dat bijna uitsluitend vrouwen ervoor zorgen dat
dit gigantische giftenverkeer tot stand kan komen en bij elkaar wordt
verzameld. De gaven die bijvoorbeeld van de familie van de bruidegom
naar die van de bruid gaan, worden door de vrouwelijke leden van de
bruidegom, d.w.z. zijn zusters, tantes, moeder, co-vrouwen van zijn vader,
enz., bij elkaar verzameld. Ieder lid schenkt, hoe klein dan ook, een deel.
In de Fulbe samenleving konden vrouwen hun vee verkopen om aan deze
verplichting te kunnen voldoen. Maar in Mokolo, waar de geïslamiseerde
M af a vrouwen deze complexe ruilhandel bij bruiloften hebben
overgenomen, is geen vee voorhanden, aangezien de Mafa een
landbouwende bevolking zijn. De enkele stier die in de concessie
aanwezig is vervult slechts een rituele functie ten behoeve van de
patriclan en statusverhoging van de mannelijke leden van deze
samenleving. Toch is er sprake van een omvangrijk geld- en
goederenverkeer bij bruiloften. Voor geïslamiseerde Mafa vrouwen is de
druk groot, om hier aan deel te nemen wanneer ze zijn geïslamiseerd.
Juist door deze deelname worden zij als voorwaardige leden van de
islamitische gemeenschap geaccepteerd.

Vrouwen moeten dus de bijdragen voor het huwelijk van hun kinderen bij
elkaar sparen - als die kinderen tenminste ook zijn geïslamiseerd - en ook
voor het huwelijk van vriendinnen, verwanten (als deze islamitisch zijn)
enz. en daarvoor hebben zij geld nodig. Hoe lossen zij dit probleem op?
De geïslamiseerde Mafa vrouwen gaan de handel in, om aan de
verplichtingen te voldoen van een giftenverkeer dat zijn oorsprong vindt
in het oorspronkelijke Fulbe economische systeem. Het kapitaal dat zij
verwerven met hun economische activiteiten - naast kleinhandel gaat het
ook om de winst van smokkelhandel, waarmee soms aanzienlijke

Definitie van de termen gedeeltelijk ontleend aan J.P. Goody en S.J. Tambiah 1973 en
G. Duncan Mitchell 1968.

145



bedragen zijn gemoeid - investeren zij in de huwelijken van de jonge
meisjes die gaan trouwen.

De economische activiteiten van Mafa-vrouwen na islamisering

De niet-geïslamiseerde M af a vrouwen zijn zelfvoorzienende landbouwers:
gierst is het belangrijkste gewas, maar ze verbouwen eveneens pinda's,
bonen, sesam, erwten, aardappelen, zoete aardappelen en verschillende
andere soorten groenten waaronder ook lokale groenten. De meeste
groenten worden naar de markt gebracht, waar ze in de koloniale periode
door de blanken werden gekocht. Ook voor Moslims is het nu erg in de
mode, bij bijzondere gelegenheden sla en wortelen te consumeren, zodat
deze gewassen nog steeds goed verkopen.

De M af a samenleving kent geen strikte segregatie tussen de sexen, noch
een strikte arbeidsverdeling. Gierst wordt door beiden verbouwd, maar er
zijn gewassen, zoals tabak en pepers, die typisch mannelijk zijn en
anderen, zoals pinda's, sesam en bonen, die weer typisch vrouwelijk zijn.
Vroeger dreven de Mafa nauwelijks handel. Ze kwamen naar de markt
om hun gewassen of andere produkten te verkopen, maar de handel was
in handen van de Fulbe en de geïslamiseerde Mafa. Sommige gewassen,
zoals aardappelen, pinda's, gierst e.d. werden door islamitische mannen
gekocht en met winst doorverkocht. De handel van andere gewassen,
zoals peper, knoflook en groenten en de bewerking van veel gewassen
werd met name door islamitische vrouwen gedaan.

Niet alleen de economische activiteiten van Mafa mannen en vrouwen
zijn verschillend, maar ook hun consumptiepatroon. Inkomsten van Mafa
vrouwen worden voornamelijk gebruikt in het huishouden. De meeste
huishoudens kennen geen naar sexe gescheiden budgettering. In mijn
steekproef had 89% van de niet-geïsmaliseerde Mafa vrouwen een
gezamenlijke budgettering. In een islamitisch huishouden daarentegen
mag een man idealiter nooit eten wat zijn eigen vrouw heeft verbouwd.
Dit hangt samen met de islamitische norm dal de man de plicht heeft zijn
vrouw(cn) te onderhouden. Wanneer de vrouw nog verbouwt - en dat is
slechts mogelijk als ze toegang tol land heeft binnen de islamitische

146



gemeenschap - zijn de vruchten van haar arbeid voor haarzelf. In de
Fulbe samenleving werken de vrouwen echter nooit op het land, een
patroon dat gemakkelijk door de islamitische Mafa vrouwen wordt
overgenomen.

Li Mokolo hebben slechts weinig vrouwen land tot hun beschikking. Deze
situatie hangt nauw samen met de geschiedenigs van islamisering.
Bevrijde slaven keerden naar Mokolo terug en bebouwden vanuit de
islamitische gemeenschap het land. Adoptiekinderen of jonge vrouwen,
die naar de stad kwamen om een baantje te vinden of bij verwanten in te
trekken, hadden nog slechts toegang tot land, via het eventuele bezit van
hun echtgenoten.

Vaak ook zijn de vrouwen die zich bekeren tot de Islam blij dat ze het
zware werk op het land achter zich kunnen laten, zoals het volgende
voorbeeld laat zien.

De moeder van de eerste vrouw van Baaba Rahrnani, is een zeer
energieke vrouw. Zij is zich van haar motieven om over te gaan tot de
Islam zeer bewust, en ook over de veranderingen die hebben
plaatsgevonden en tot haar huidige leefgewoonten hebben geleid. Ze
buit de economische voordelen van haar nieuwe levens-
omstandigheden goed uit:

'Ik drijf, moeder van Reinout, graag handel om geld te
verdienen zodat ik zelf een stuk land kan kopen en daarop
zelf een huis kan bouwen. En dan vind ik het ook nog wel
aangenaam om iemand naast me te hebben met wie ik kan
praten (ze bedoelt een echtgenoot). En als ik op een dag
dan niet meer leef, dan kan mijn dochter, de moeder van
Usumanu, het huis erven, samen met het handeltje dat ik
heb opgezet. Als ze het dan op een keer niet meer zo goed
kan vinden met haar echtgenoot, dan heeft ze een huis om
in te wonen. Bij de Mafa zou dat nooit kunnen en ik vind
dat niet goed. Is een dochter ook niet een kind van haar
vader en moeder en heeft ze niet evenveel recht op hun
bezittingen? Ik ben begonnen met handel drijven, toen ik

147



18

naar de stad kwam. Ik brouw nu geen gicrstbicr meer, zoals
ik vroeger deed.7 Mafa vrouwen kunnen bier brouwen en
verkopen om geld te verdienen maar voor islamitische
vrouwen blijft er niet heel veel anders over om geld te
verdienen, als ze geen oliebollen bakt om 's morgens te
verkopen, dan om handel te drijven. Sinds ik ben bekeerd
tot de Islam, heb ik niet meer op het land gewerkt. Ik had
een islamitische echtgenoot en de religie zegt dat het niet
goed is als vrouwen op het land werken.'

Toen ik anderhalf jaar later terug kwam, had ze haar echtgenoot
verlaten en woonde in haar eigen huis, dat ze met haar eigen geld in
een nieuwe islamitische wijk had laten bouwen. Doordat er nog niet
zo veel mensen woonden, viel er echter niet zo veel met de handel te
verdienen. Daarom wilde ze wel weer pinda's gaan verbouwen, maar,

M'

niet-geislamiseerd

i*;;

12 i i,:,

geislamiseerd

i Tin rm

VIP

1 2 3 4 5 6 7 8 1 2 3 4 5 6 7 8

Economische activiteiten van Mafa vrouwen' 1. landbouw 2 tuinbouw 3. veeteelt 4.'handel
5. bierbrouwen 6. voedselbereiding 7. dienstverlening 8. geen economische activiteiten

148



zo voegde ze aan deze wens toe:
' Hoc moet ik aan land komen, als ik geen echtgenoot heb
die land in de buurt van de stad heeft, of zelfs helemaal
geen echtgenoot.'

Islamitisch zijn had tot voor kort ook de connotatie van 'geciviliseerd'
zijn. De zinsnede 'Toen mijn moeder, of mijn vader, of ik, de bergen
'afkwam' en 'civiliseerde'...betekende 'toen ik overging tot de Islam. In
zoverre betekende islamiseren een 'opwaartse mobiliteit', een overgang
van een lagere in een hogere klasse.

Het leven van islamitische vrouwen en mannen is in grote mate
gesegregeerd: beiden hebben meestal - zowel economische als
andersoortige - eigen activiteiten. 8 De meeste islamitische vrouwen
hebben wel een klein handeltje. Maar voorwerpen maken ter verfraaiing
van het huis kost veel tijd en levert niet extreem veel op. Van gojaven
plukken en in de straat verkopen word je ook niet echt rijk. Daarnaast
kunnen vrouwen voedsel verwerken, bijv. pinda's branden die ze hebben
gekocht, cakes bakken, hete peper vermalen en verkopen, pinda-olie
winnen. Bijna alle vrouwen met kinderen drijven op de een of andere
manier handel, alleen de pas getrouwde vrouwen moeten, zo schrijft de
ideologie voor, een jaar lang binnen de concessie blijven, zonder te
hoeven werken. Er is ook sprake van arbeidsverdeling naar leeftijd: voor
oudere vrouwen is het gemakkelijker om naar de markt te gaan en daar
hun eigen produkten te verkopen; er zijn ook produkten die alleen door
jonge vrouwen, zoals oliebollen, of oude vrouwen, zoals gemalen peper,
kunnen worden verkocht. Natuurlijk brengen deze handeltjes geen grote
sommen geld op. Maar wanneer mannen hun plichten nakomen, kunnen
vrouwen dit geld opzij leggen en reserveren voor de verplichtingen die ze
hebben ten aanzien van de huwelijksgaven. De huwelijksgaven zijn hun
verantwoordelijkheid; het is zelfs ongepast om een bijdrage aan de

Alhoewel een duidelijke scheiding lussen economische en anderssoortige activiteilen
nauwelijks kan worden gemankt, zeker niet wanneer men uitgaat van het standpunt dat
reproduktieve arbeid economische waarde zou moeten krijgen.

149



echtgenoot te vragen. De status van de vrouw hangt gedeeltelijk af van
haar vermogen aan deze verplichtingen te voldoen.

Veel vrouwen houden zich ook met smokkel bezig, een activiteit die met
name sinds de jaren '60, dus na de onafhankelijkheid, beduidend is
toegenomen. Mokolo ligt immers dicht bij de Nigeriaanse grens.
Om een smokkelhandel te beginnen moet een vrouw eerst een
startkapitaal hebben, dat voor een deel door een handeltje als
bovengenoemd bij elkaar kan worden gespaard. Ik ken geen Fulbe
vrouwen die smokkelen. De meeste vrouwen in Mokolo die zich hiermee
bezig houden, zijn ofwel recentelijk ofwel in de vorige generatie
geïslamiseerd. Het betreft dan zowel Mafa vrouwen als vrouwen uit
andere etnische groeperingen. Alhoewel een gedeelte van de handel over
de grens heen wel legaal plaatsvindt (er wordt belasting over betaald - in
wiens zakken dat terecht komt, is hier niet aan de orde -) vindt het
grootste deel toch in de illegaliteit plaats waarbij douanebeambten worden
omgekocht. Alles wat men kan bedenken wordt gesmokkeld:
voedingsmiddelen, potten en pannen, kleding, benzine, meubelen, auto's,
tapijten enz. Veel produkten zijn in Nigeria goedkoper, maar er zijn ook
Produkten die in Kameroen goedkoper zijn en die naar Nigeria worden
gesmokkeld. In de mij bekende gevallen waren er enorme sommen geld
mee gemoeid.

Mannen smokkelen natuurlijk ook: er zijn produkten die vrouwen niet
smokkelen, zoals auto's, fietsen of bouwmaterialen. Wanneer mannen en
vrouwen eenzelfde soort produkt smokkelen (b.v. polten en pannen) dan
verkopen mannen dit in hun nerinkje op de markt. Vrouwen hebben
echter geen winkeltjes. Zij verkopen door van huis tot huis te gaan, of
vanuit hun eigen concessie.

Beide activiteiten - kleinhandel en smokkel - kunnen worden beschouwd
als activiteiten die in de informele sfeer plaatsvinden: de goederen die de
vrouwen smokkelen, worden nauwelijks vanuit officiële winkels verkocht,
dus hoeven ze over hun winsten ook geen belasting af te dragen. Dit
fenomeen brengt de suggestie van Chazan in gedachten (1989), die de
relatie onderzocht lussen vrouwen (en hun activiteilen) en de staat. Zij

150



beschouwde smokkel als een extreme uitingsvorm van informele
economie. Volgens haar zouden we, wanneer we de economische
activiteiten van vrouwen willen begrijpen, onze aandacht moeten richten
op de overlevingsstrategieën van vrouwen in de zich veranderende
economische en politieke constellaties. De staat in Afrika kan niet langer
worden beschouwd als een orgaan dat zorgt voor het afromen en verdelen
van (vaak schaarse) hulpbronnen, of het vaststellen van bindende
maatschappelijke principes of het garanderen van externe en interne
zekerheden. Met name vrouwen, zo beargumenteert Chazan, werden
hiervan toch al systematisch uitgesloten en waren in de centrale organen
van de staat ondervertegenwoordigd, gemarginaliseerd of niet zichtbaar.
Juist deze marginalisering heeft er toe geleid dat vrouwen een veel
grotere emphatie ten aanzien van de zorg voor de directe omgeving -
samenleving zo men wil - hebben ontwikkeld. Vrouwen hebben zich
verre gehouden van relaties met het staatsapparaat. Omdat het
onderscheid tussen de openbare staatsorganen en de privésfeer (de arbeid
en de economische activiteiten binnen de huishoudens) in veel
samenlevingen parallel loopt met de scheiding tussen de sexen, fungeren
vrouwen uitstekend als een soort draagbalken voor de staat. De arbeid
van vrouwen gaat immers wel door, terwijl het staatscentralisme in veel
Afrikaanse landen steeds verder afbrokkelt en er een proces op gang is
gebracht van ontkoppeling van staat en activiteiten binnen de samenleving
(Chazan 1989: 135 e.v.).

Economische activiteiten en bruidsprijzensysteem: een autonome sfeer

Het geld dat islamitische vrouwen in de informele sfeer verdienen,
investeren zij in de giften die het bruidsprijzensysteem met zich mee
brengt. Daarin hebben zij niet alleen verplichtingen ten aanzien van hun
eigen dochters maar ook ten aanzien van de dochters van verwanten en
vriendinnen. Vrouwen zelf zien deze investering als een spaarsysteem en
noemen het ook letterlijk een 'bank-systecm'. Ze hopen, wanneer het
tijdstip van het huwelijk van hun eigen dochter nadert, de goederen terug
te krijgen van die vrouwen aan het huwelijk van wiens dochters zij op
hun beurt hebben bijgedragen. Daarnaast nemen de meeste vrouwen ook
deel aan een 'tontine', het in heel West-Afrika voorkomende informele

151



spaarsysteem. Het feit dat hun economische activiteiten onder de
informele sfeer vallen en dat de accumulatie van kapitaal buiten de
formele, door de staat gecontroleerde organen, plaatsvindt en opnieuw in
de informele sector, nl. in het bruidsprijzensysteem wordt geherinvesteerd,
betekent dat de bezigheden van vrouwen in sterke mate in een autonome
sfeer plaatsvinden.

Parpart borduurt op de theoretische uitwijdingen van Chazan voort en
suggereert dat de huidige crisis van de staat wellicht een voor vrouwen
gunstig verschijnsel zal blijken te zijn. Ze waren in de officiële kanalen
van de staat toch immers altijd al ondervertegenwoordigd? Tegelijkertijd
zijn de taken die vrouwen in het algemeen op zich nemen essentieel voor
hel voortbestaan van de verschillend functionerende onderdelen van de
afbrokkelende stalen. De huidige crisis van de Afrikaanse staat zou
vrouwen wel eens voordelen kunnen opleveren. De aan vankei ijke
achterstandssituatie van vrouwen in het functioneren van het staats-
apparaat zou uiteindelijk een soort wet op de remmende voorsprong voor
haai' kunnen blijken te zijn (Parpart 1989:224 c.v.).

In de voor Mokolo beschreven situatie bestaan de betrekkingen, die
vrouwen mei hel staalsapparaat onderhouden slechts uit de relaties die
vrouwen hebben mei de douane-beambten. Zij moeten deze omkopen
wanneer zij worden betrapt met hun smokkelwaar. Is deze autonome
situatie voor hen gunstig?

Het lijkt erop dat dit systeem van goederen- en geldcirculatie die in de
informele, gedeeltelijk zelfs illegale sfeer plaatsvindt, zo'n gesloten
systeem is dat de opbrengsten niet in economisch produktieve,
winstmakcnde ondernemingen worden gestoken. Maar daarbij moei niet
vergeten worden dat in de hiërarchische Fw/be-samenleving status weer
gemakkelijk in geld kan worden omgezet. Van een vrouw, van wie
bekend is dat ze veel winst maakt, wordt verwachl dal ze een grote
bijdrage aan de huwelijken levert, maar daarvoor krijgt ze ook weer meer
terug, omdat mensen weer sneller hun produkten bij haar zullen kopen.
De bclckenis van status in dit systeem van nict-accumulatie is erg groot
en betaalt zichzelf terug.

152



Er zijn echter ook momenten waarop vrouwen toetreden tot het officiële
economische circuit. Dat is het geval, wanneer de investering in het
bruidsprijzcnsysteem een graad van verzadiging heeft bereikt, terwijl de
desbetreffende vrouwen toch door gaan met hun handel of met
smokkelen. Veel vrouwen houden echter in dat stadium van hun leven op
om te accumuleren, omdat de noodzaak daarvoor niet meer echt aanwezig
is. Hun dochters zijn bijvoorbeeld getrouwd, ze hebben zelfs een voorraad
goederen, die ze van de familie van de bruidegom bij de huwelijken van
hun dochters hebben meegekregen. Die voorraad kunnen ze gebruiken om
aan hun toekomstige verplichtingen in deze te voldoen. Ze kunnen dan
ook verder ophouden met 'handelen' en lekker van de 'oude dag'
genieten.' Maar het gebeurt ook wel, dat een vrouw door gaat met handel
drijven en kapitaal investeert. In een mij bekend geval investeerde een
vrouw haar geld om zelf een onderneming te beginnen. Wat haar aan
startkapitaal nog ontbrak kreeg ze uit de 'tontine', waaraan ze deelnam.
Toen ze haar bedrijfje startte, moest ze daarvoor de door de staat
geöffende paden bewandelen, dat wil zeggen, belastingen en invoerrechten
voor de door haar gekochte machines betalen, bijdragen voor
vergunningen afdragen enz. Haar onderneming werd een succes, dus ze
accumuleerde verder kapitaal, dat uiteindelijk voldoende was om aan een
van de vijf verplichtingen van de Islam te kunnen voldoen, namelijk het
ondernemen van de pelgrimstocht naar Mekka wat haar de status van El
Hadja gaf, een voor vrouw (en man) zeer belangrijke status.

Het lijkt er dus op dat wanneer een bepaald verzadigingspunt binnen het
bruidsprijzensysteem is bereikt of wanneer alle dochters van een vrouw
reeds zijn getrouwd, vrouwen kunnen deel nemen aan de formele
economische activiteiten. In het boven beschreven geval kon de vrouw
verder kapitaal accumuleren, het door haar van de 'tontin' verkregen
kapitaal terug betalen en ook nog de pelgrimstocht naar Mekka
financieren. Daardoor wordt ze in de stad een vrouw met aanzien binnen
de islamitische gemeenschap. Vrouwen kunnen dus status verkrijgen in

' Meisjes trouwen jong, tegenwoordig rond hun vijftiende. Wanneer je veertig bent
kunnen al je dochters al getrouwd rijn, en veertig is ook in deze samenleving nog niet
echt oud.

153



dit proces van aanvankelijke niet-accumulatie. Daarnaast betaalt ook
status zichzelf, zoals gezegd, weer terug. Bovendien, wanneer men de
pelgrimstocht naar Mekka onderneemt voldoet men hierdoor niet alleen
aan een van de religieuze verplichtingen, tegelijkertijd wordt ook handel
gedreven. De pelgrims nemen goederen mee en brengen ook weer
goederen terug, vaak in de vorm van zilveren munten die ze kunnen laten
omsmelten en waarvan ze sieraden kunnen laten maken, die ze weer
kunnen verkopen. In bovenstaand geval was het ook interessant om te
ontdekken dat de vrouw, ondanks de winsten die ze maakte toch door
ging met haar handeltje en iedere dag naar de markt ging om haar
gemalen peper zelf te verkopen. Daarbij bleef ze ook deelnemen aan de
'tontine': samen met twaalf andere vrouwen. Iedereen betaalde een bedrag
van cfa 12.000 per maand (f 84,--). Dit betekende dat iedereen eenmaal
per jaar een bedrag van cfa 140.000 (f 980,-) kreeg uitgekeerd, voor
mensen in Mokolo een aanzienlijk bedrag.

Over een aantal activiteiten kunnen vrouwen in Mokolo dus inkomsten
verwerven. In de meeste gevallen wordt de winst niet gebruikt voor de
eerste levensbehoeften omdat de islamitische mannen de plicht hebben
daarvoor te zorgen. Maar in arme families, of wanneer mannen te oud
zijn of reeds zijn gestorven, is dat natuurlijk niet meer mogelijk. Maar
wanneer vrouwen gaan bijdragen aan de directe, of eerste levensbehoeften
neemt de zeggenschap van hun echtgenoten over hen af. Wanneer een
echtgenoot dan tegen zijn vrouw zou zeggen, dat ze geen activiteiten
buitenshuis (een bezoek aan een vriendin of anderszins) mag ondernemen,
kan ze hem 'om de oren slaan' met het argument dat ze toch voor het
gezin moet zorgen.

Economische autonomie, ideologie en de 'Crisis' van de Afrikaanse
staat

Hoe combineren vrouwen alle genoemde activiteiten met een ideologie
waarin mannen onderhoudsplichtig ten aanzien van hun vrouw(en) en
kinderen zijn? Zoals gezegd kan veel kleinhandel vanuit de concessie
plaatsvinden, of de vrouwen gebruiken Mafa-jongens die naar de stad zijn
gekomen om wat te verdienen, als hulp. Maar de geïslamiseerde Mafa

154



vrouwen waren het voorheen niet gewend om veel binnen de concessie te
blijven. Wanneer er naar wordt gevraagd kunnen zij allen de bestaande
ideologie citeren, maar de meeste legden die regels toch veel
gemakkelijker naast zich neer dan b.v. de Fulbc vrouwen. Voor
smokkelhandel maakten de vrouwen geen gebruik van de hulp van Mafa-
jongens, dat deden ze in alle mij bekende gevallen zelf. Wanneer men
zoals in het bovengenoemde geval, een onderneminkje begint, dan heeft
men de /Wo/a-jongens weer wel nodig als arbeidskracht.

Dan ligt er nog de vraag of vrouwen last hebben van de 'crisis' die
Kameroen heeft getroffen tengevolge van het aandraaien van de
duimschroeven door het Structurele Aanpassing Programma van het
Internationale Monetaire Fonds?
Kunnen we stellen, zoals Parpart suggereerde (1989) dat die crisis
vrouwen nauwelijks raakt omdat ze toch niet in een structurele relatie
stond met het staatsapparaat, en - zoals in Mokolo het geval bleek -
functioneert binnen een autonome vrouwen-economie?
Het antwoord is helaas negatief. Mafa mannen en vrouwen in de rurale
context verkeren beiden in een deels zelfvoorzienende economie. Door de
bevolkingsdruk kunnen beiden afhankelijk worden van de geldinkomsten
van elders en beiden hebben last van de afbrokkelende staat, die ten tijde
van misoogsten nauwelijks meer hulp kan verschaffen of waarin de
kosten voor de primaire gezondheidszorg aanzienlijk stijgen.
In de islamitische gemeenschap hebben mannen wel de plicht voor hun
vrouwen te zorgen, maar wanneer zij, wel actief in de officiële staat,
minder geld krijgen omdat de overheid de salarissen niet kan uitbetalen of
om welke andere redenen dan ook, dan krijgt de vrouw ook minder
huishoudgeld, terwijl de prijzen natuurlijk wel stijgen. Wanneer de
afbrokkeling van de staat doorzet, dan zullen vrouwen in de toekomst hun
echtgenoten méér moeten bijstaan (ook geldelijk) dan nu wellicht het
geval is. Wanneer mannen minder geld hebben, kunnen ze ook minder
kopen van vrouwen die in de straat hun waren verkopen. Alle vrouwen in
Mokolo spreken over 'de crisis'; de laatste tijd wordt het zelf als
argument gebruikt, wanneer men niet meer zoals voorheen kan bijdragen
aan de bruidsprijsverplichtingen. Daardoor krijgen de jonge vrouwen weer
minder materiele zaken mee wanneer ze trouwen. Er wordt minder

155



gekocht van vrouwen die smokkelen (vaak goederen die voor de
bruidsprijs worden gebruikt), enz. De nederwaort.se spiraal is nog maar
nauwelijks in gang gezet.

Het gebruik van het concept autonomie als analyse-instrument

De economie van geïslamiseerde vrouwen in Mokolo heb ik als autonome
activiteiten gekarakteriseerd, vanuit de gangbare betekenis van het woord
als onafhankelijkheid of als iets dat op zich zelf staat. Dit had te maken
met het feit dat de activiteiten van vrouwen niet met die van de mannen
of met die van de formele sector samenhangen. Wat de vrouwen
verdienen en uitgeven blijft in de kringloop, die ze zelf in handen hebben.
De mannen hebben hierover nauwelijks iets te zeggen.
Zoals ik het begrip tot nu toe heb gebruikt heeft het niet de verstrekkende
connotaties die het heeft binnen de discussies van het Nederlandse
ontwikkelingscircuit. Is er echter ook een verbinding mogelijk met het
concept dat in dit boek centraal staat of leidt dat alleen maar tot
verwarring? Of zijn de verschillende betekenissen van het begrip
misschien toch niet zo verschillend als het in eerste instantie lijkt en kan
de meer complexe betekenis van het begrip een bijdrage leveren tot de
analyse van de betekenis van de veranderingen voor vrouwen'?
In het hiernavolgende wil ik laten zien, hoe naar mijn mening het concept
op mijn onderzoeksthema van toepassing zou kunnen zijn en wat het
eventuele voordeel van gebruik van het begrip is.

Vaak, wanneer ik vertel of mijn onderzoeksontwerp - islamisering van
vrouwen en de daarmee samenhangende verandering onder andere voor
de relaties tussen de genera - luidt de reactie bijna automatisch, 'ach, die
arme vrouwen' en men gaat er al bij voorbaat van uit dat hun situatie erg
zal zijn verslechterd. Dit geeft opnieuw de vooroordelen aan, die er
bestaan zodra het gaat over vrouwen en Islam in vele verschillende
uiteenlopende samenlevingen, waarbij noch een verschil wordt gemaakt
tussen praktische toepassingen van de Islam, noch tussen de pré-
islamitische praktijken in totaal verschillende regio's. Toch moet ook ik
me uiteindelijk de vraag stellen, op welke wijze ik zou moeten
beoordelen of de verandering voor geïslamiseerde vrouwen in haar

156



voordeel dan wel in haar nadeel uitvalt, en daar moet ik uiteraard het feit
bij betrekken dat zij zelf voor die veranderingen hebben gekozen. Ik kan
beargumenteren waarom ik meen dat haar situatie is verbeterd of
verslechterd, maar impliceert dat niet altijd een oordeel vanuit mijn eigen
westerse waarden, categoriseringen en normen. Ik meen dat dit dilemma
kan worden opgelost wanneer het concept autonomie als analystisch
instrument wordt gebruikt.

Allereerst moet opnieuw worden gesteld dat het concept nooit als een
meetlat mag worden gebruikt. Veel veranderingsprocessen binnen een
samenleving hebben op meer aspecten betrekking dan alleen de relaties
tussen de genera, omdat deze immers ook nauw samenhangen met klasse-
en etnische verschillen. Vrouwen zijn bij deze samenhang nog het meest
expliciet betrokken (Schrijvers 1989: 124) en dit geldt ook voor de Mafa
samenleving in het kader van Islamisering.

Er wordt vaak benadrukt dat vrouwen om wie het gaat, het concept zelf
inhoud moeten geven, eventueel in dialoog met de onderzoeker. Tijdens
mijn onderzoek heb ik het concept nooit gebruikt. Ik heb de vrouwen
nooit gevraagd om me eens uit te leggen wat ze onder autonomie
verstonden. Dat zou gegeven de omstandigheden onzinnig zijn geweest,
nog afgezien van het feit dat ik absoluut niet zou hebben geweten welk
fulfulde woord daarvoor te gebruiken. Het leek mij belangrijker om uit te
vinden hoe vrouwen zelf hun veranderingen in het kader van islamisering
in zouden schatten. 10 Zoals Kamela Peiris het zo treffend uitdrukte
tijdens een symposium aan het instituut VENA:

"... begrippen binnen de academische circuits veranderen voortdurend.
Begrippen als 'empowerment', 'autonomie', 'participatorische
benadering', 'basic need approaches', 'integrated rural development',
al die begripppen hebben hun hoogtij-dagen gehad. Voor ons zijn ze
niet meer dan woordspelletjes van de academici, gespeeld tijdens hun
rituele bijeenkomsten als seminars, workshops, symposia, colloquia,

'° En een analyse te maken omtrent de positie, die vrouwen innamen in de niet
onmiddellijk zichtbare werkelijkheid van de islamitische en niet-islamilische wereld,
namelijk het religieus-symbolische systeem.

157



enz." En daaropvolgend: "...Jullie kunnen je veroorloven om
'scholarly' te zijn, omdat jullie niet worden geconfronteerd met de
praktische problemen van dagelijkse exploitatie...Ik wil er alleen maar
voor pleiten, dat wanneer jullie je analyses maken - als onderdeel van
een dialectische benadering - jullie in godsnaam niet het bloed, zweet
en de tranen vergeten die het gevolg zijn van de moeiten van de
armen van deze wereld, en de activisten die met hen samenwerken.
Maak jullie discussies niet te onrealisitisch..." (Peiris 1992: 12 e.V.,
vertaling J.v.S).

Tijdens mijn veldwerk had ik geen vastgelegd analyse-kader in mijn
hoofd. Ik richtte mijn aandacht op de wijze en de manier waarop vrouwen
zelf over de betreffende veranderingen nadachten, de wijze waarop ze in
hun levensverhalen tot uitdrukking kwamen en de ideologische verande-
ringen waarmee ze gepaard gingen.
Wanneer men onder autonomie de zelfbeschikking van vrouwen over hun
eigen leven en lichaam verstaat en daaraan toevoegt, datgene wat
vrouwen zelf naar voren brengen als belangrijke items in hun leven, dan
is het mogelijk de verschillende veranderingen met behulp van de vijf
criteria van het begrip autonomie na te lopen. Dan kan er misschien
worden geconcludeerd of en op welke wijze hun autonomie zich heeft
veranderd, zonder daarbij een oordeel te geven over die verandering. Niet
wat wij denken is belangrijk, maar de beslissingen en wensen van de
vrouwen met wie we te maken hebben.

Als eerste criterium noemden we toegang tot land, kapitaal, arbeid en
informatie. Bij de nict-islamitische bevolking is het eigendom van het
schaarse land - zoals gezegd, het Mandara-gebergte is een zeer dicht
bevolkt gebied - aan mannen voorbehouden. Vrouwen hebben echter
gebruiksrecht. Ze verzetten, net als de mannen, zware arbeid en de
vruchten van die arbeid wordt in de verzorging van de familie gestoken.
De vrouwen geven aan dat er nauwelijks sprake is van een gescheiden
budgettering . Wat de toegang tot arbeid betreft, kunnen we concluderen
dat vrouwen die voldoende hebben. Te veel zelf, zoals ze zelf stellen.
Natuurlijk moet ook de toegang tot loonarbeid betrokken worden bij de
analyse, maar die toegang is voor mannen zowel als vrouwen moeilijk.
Wanneer een vrouw voldoende scholing heeft, staat zeker niet de man

158



haar in de weg om loonarbeid te verrichten, maar buiten de stad bezoeken
veel meer jongens dan meisjes de school en de graad van analfabetisme
onder de vrouwen is hoog. Daarmee zijn we bij de toegang tot informatie,
die bij een betere schoolopleiding groter is en dus voor veel M af a
vrouwen nog wel wat te wensen overlaat.

In de Mafa samenleving is er nauwelijks sprake van kapitaal-accumulatie
en vrouwen hebben er zeker geen toegang toe. " Bewoners van de stad
die een regelmatig inkomen hebben, vrouwen zowel als mannen, nemen
bijna allen deel aan de eerder genoemde spaarsystemen, 'tontines'. Bij de
meesten gaat het daarbij slechts om kleine bedragen die gemist kunnen
worden en die ieder lid één maal binnen een afgesproken tijd ter
beschikking kunnen worden gesteld.

Wanneer Mafa vrouwen zijn geïslamisecrd wordt de situatie anders.
Omdat de islamitische bevolking bijna uitsluitend in de stad woont,
hebben nog slechts weinig vrouwen toegang tot land. Wanneer een
geïslamisecrde vrouw nog arbeid op het land verricht, dat eigendom van
haar man is, kan ze over de vruchten van haar arbeid zelf beschikken.
Het geldinkomen dal ze verdient met de opbrengst van haar produkten
wordt geïnvesteerd in het bruidsprijzensysteem. Zoals eerder gezegd, in
de jaren dat haar dochter opgroeit, betaalt ze aan de huwelijksgiften voor
dochters van familieleden en vriendinnen. Op deze wijze bouwt zij een
kapitaal voor haar dochter en zichzelf op, want tegen de tijd dat haar
dochter zal gaan trouwen, kan ze deze gaven terug verwachten voor dit
huwelijk. De meeste vrouwen in de stad hebben dus toegang tot een
spaarsysteem, hoe klein de bedragen soms ook maar zijn.

De meeste geïslamiseerdc vrouwen hebben ook toegang tot de handel.
Men heeft slechts een gering startkapitaal nodig. Wanneer wüist wordt

Tijdens mijn verblijf in 1992 conslaleerde ik dal er in de stad vrouwengroepen waren
opgericht, waarbinnen vrouwen hun eigen kredictmogelijkheden creëerden. Deze waren
zowel toegankelijk voor niet-islamitische Mafa vrouwen als voor islamitische vrouwen.
Men bebouwde ook gezamenlijk een stuk land. De islamitische vrouwen die geen werk
op het land gewend waren, konden hun arbeidsdeel afkopen.

159



gemaakt kan met het startkapitaal, het 'moeder-kapitaal' (Daada-cecde)
genoemd, opnieuw goederen voor de verkoop worden aangeschaft.
Wanneer ook de winst van het oorspronkelijke kapitaal erbij wordt
opgeteld, verhoogt dat weer het 'moeder-kapitaal'. Omdat islamitische
vrouwen geen bijdrage hoeven te leveren aan het levensonderhoud van de
familie slagen sommigen erin een aanzienlijk kapitaal op te bouwen. De
ideologie levert in deze een positieve bijdrage.
Daarnaast hebben islamitische vrouwen door het nieuwe
bruidsprijzensystecm meer goederen tot hun beschikking, die ze in
noodgevallen eventueel kunnen verkopen. Bij de Mafa zijn het de mannen
die beschikken over de bruidsprijs en als de vrouw van echtgenoot
verändert, mag ze niets meenemen en gaan de mannen in onderhandeling
over het teruggeven van de bruidsprijs. Wanneer een islamitische vrouw
haar echtgenoot verlaat (vaak na onderling overleg) mag ze haar goederen
behouden en meenemen.
Ook het erfsysteem na islamisering werkt ten voordele van vrouwen. Bij
de Mafa erven vrouwen niets, vrouwen hebben slechts land en goederen
door hun echtgenoot of hun zonen. Islamitische vrouwen kunnen in
principe land, vee (bij de Fulbe) en goederen erven van hun vaders en
moeders.

Er kan worden geconcludeerd dat op economisch gebied de autonomie
van vrouwen na Islamisering is toegenomen. Ze hebben meer
zeggenschap over hun eigen arbeid, beschikking over hun eigen inkomen,
goederen en kapitaal, en zeggenschap over de uitgaven van dat inkomen.
Een ander criterium was de toegang tot onderwijs. In de stad krijgen
meisjes en jongens zowel seculair als religieus onderwijs. De toegang tot
informatie blijft echter problematisch voor vrouwen, omdat islamitische
meisjes over het algemeen op jonge leeftijd trouwen en de ideologie
schrijft voor dat jong gehuwde vrouwen in ieder geval het eerste jaar na
hun huwelijk binnen de concessie moeten vertoeven. Veel vrouwen in
loonarbeid in de stad zijn echter islamitische vrouwen. Ik ken geen
voorbeelden van mannen die hun vrouwen, na het eerste huwelijksjaar, de
toegang tot het arbeidsproces verbieden.

160



Met betrekking tot het recht op mobiliteit is uit voorgaande al duidelijk
geworden dat op economisch gebied Mafa vrouwen aan iedere vorm van
sociale- en economische uitwisseling kunnen deelnemen. Ze werken
samen met de mannen. Er bestaat geen sterke verdeling van de
economische arbeid naar sexe - bij de arbeidsverdeling in de religieuze
context, een aspect dat ook ontwikkelingswerkers niet links kunnen laten
liggen, ligt dat geheel anders -, ze drinken samen met de mannen en
nemen ogenschijnlijk, op eenzelfde wijze aan de rituelen en de
festiviteiten deel. Ogenschijnlijk, want een uitgebreide analyse van de
symbolische werkelijkheid van de Mafa bevolking laat zien dat de positie
van de genera binnen het symbolisch systeem verschilt en ook deze
werkelijkheid beïnvloedt de aulonomie van vrouwen. '2

De arbeidsverdeling binnen de islamitische samenleving is daarentegen
streng gesegregeerd, maar in de beschikking over hun eigen arbeid zijn de
geïslamiseerdc vrouwen zeer autonoom. Wel hebben vrouwen de
toestemming van hun echtgenoot nodig wanneer ze willen uitgaan.
Tegelijkertijd echter drijven vrouwen handel en ze slagen erin deze in
overeenstemming te brengen met de ideologie. Ze gebruiken in de stad
ma/a-jongens, om hun waren te verkopen. Bij dit alles is het slagen in de
handel van Mafa vrouwen zeker terug te voeren op het feit dat
islamitische Mafa vrouwen gemakkelijker dan Fulbe vrouwen - die al
vele generaties geleden zijn geïslamiseerd - de mogelijkheid hebben om
de regels die hun mobiliteit beperken te doorbreken.

Het gebruik van het autonomie begrip als analytisch instrument om
conclusies te kunnen trekken omtrent de economische veranderingen die
vrouwen ondergaan na hun bekering tot de Islam maakt het mogelijk dit
te doen zonder hieraan morele, uit ons systeem geleende oordelen aan te
verbinden.
Zoals gezegd, ik heb vrouwen tijdens mijn onderzoek nooit met het
begrip autonomie geconfronteerd maar veel vrouwen hebben wel een

12 Deze aspecten komen uitgebreid aan de orde in mijn proefschrift dat als werktitel heeft
My jar is l<> pray ßvc linies a day now: rlianges in etlino-religioiis affiliatioiis and its
effccls on scx-gcndcr relations in Mafa Society (in press).

161



duidelijk verslag gegeven van de voordelen van hun oude en hun nieuwe
systeem. Wat de toegang tot arbeid op het land als ook de sociale
mobiliteit betreft (d.w.z. het eerste en het vijfde criterium) geven de
meeste vrouwen aan dat de verandering alleen maar in hun voordeel is.
Ze hoeven daardoor minder hard te werken en kunnen meer tijd besteden
aan activiteiten binnen de concessie. Wie wil er nu op het heetst van de
dag (45- is geen uitzondering) in de brandende zon op het land werken of
op straat rond dolen?

Wanneer men gebruik wil maken van het concept autonomie, moeten
natuurlijk ook andere aspecten uit de samenleving daarbij worden
betrokken. Het feit dat economie in onze samenleving zo'n belangrijke
plaats inneemt, betekent nog niet dat dit in andere samenlevingen ook het
geval is. Natuurlijk heeft ieder menselijk wezen er behoefte aan om
voldoende te eten, een fatsoenlijk dak boven haar en zijn hoofd te
hebben, gezonde kinderen te hebben, deel uit te maken van een sociale
gemeenschap en te beschikken over een geldinkomen om de
noodzakelijke materiele benodigdheden te kunnen aanschaffen. Het kan
echter zijn dat het naleven van bepaalde religieuze en sociale regels
binnen een gemeenschap belangrijker wordt geacht dan economische
zelfstandigheid. Zo kunnen Mafa vrouwen naar hun mening nooit aan hun
eigen behoeften voldoen als ze daarvoor ook niet de door de samenleving
voorgeschreven offers hebben gebracht. Wanneer we een inschatting
willen geven van de autonomie van vrouwen moeten we ook de
verschillende niveaus, en hun onderlinge verhoudingen die in een
samenleving een rol spelen, in onze analyse betrekken. In het kader van
hel autonomie begrip werden ook nog andere criteria genoemd, zoals
toegang tot politieke zeggenschap, zelfbeschikking over het eigen lichaan
en sexualiteit, zelfrespect en recht op sociale mobiliteit. Ook hier over
kan in hel kader van mijn onderzoek, op grond van wat vrouwen daar
zelf over zeggen, en na analyses van verschillende niveaus van de
samenleving, een onderscheid worden gemaakt voor de geïslamiseerde-
en de niet geïslamiseerde bevolking. Het zou een boekwerk vergen, reden
waarom ik hier slechts op de economische aspecten ben ingegaan.

162



Wanneer vrouwen hun leven zo drastisch veranderen als het geval is in
Mokolo, wanneer ze over gaan van hun eigen religie tot de Islam, is het
eveneens mogelijk dat er een verschuiving optreedt in het levensniveau
dal als het meest belangrijk wordt beschouwd. In het hier gegeven
voorbeeld is het duidelijk dat sommige veranderingen die op het
economische niveau hebben plaatsgevonden op bepaalde regels van de
Islam, de ideologie dus, zijn terug te voeren. Een man moet in het
levensonderhoud van zijn vrouw(en) voorzien. Dientengevolge kunnen de
vrouwen over de vruchten van hun eigen arbeid beschikken. De
bezigheden van mannen en vrouwen zijn meer gescheiden, wat leidt tot
een segregatie tussen de sexen wat voor bepaalde aspecten weer de
autonomie van vrouwen, waar het hun economische bezigheden betreft,
vergroot.

Tot slot moet de algemene vraag nog worden beantwoord wat het gebruik
van hel begrip autonomie als analyse-instrument in het kader van sociaal
cultureel antropologisch onderzoek voor voordelen biedt. Het lijkt me,
kort gezegd, tijd worden dat onderzoekers en ontwikkelingswerkers zich
de moeite getroosten eens dezelfde taal te leren spreken, zodat de
uilkomsten van antropologisch onderzoek - die wat mij betreft
onontbeerlijk zijn voor een goed ontwikkelingsbeleid - beter kunnen
worden gebruikt. Kennis van de ideologische funderingen van een
samenleving, kennis van de situatie van vrouwen binnen een samenleving,
en kennis van de relaties tussen de genera binnen een samenleving
behoren tot de eerste uitrustingen van de ontwikkelingswerker. Maar
omdat in de meeste projecten de ontwikkelingswerker in de haar (hem)
beschikbare periode waarschijnlijk geen tijd wordt gegeven zelf een
de(r)gelijke analyse uit te voeren kan een wederzijdse overeenstemming
waar het het analyse kader betreft, wellicht een bijdrage leveren tot
kwaliteitsverbetering van die zogenaamde ontwikkelingshulp.

163



LITERATUUR

Anderson, J.N.D.
1954 Islamic law in Africa, Colonial Research Publications no.

16. London: Her Majesty's Stationary Office.

Chazan, Naomi
1989 Patterns of Stale-Society Incorporation and Disengagement

in Africa. In: D.Rothschild and N .Chazan (eds), The
Precarious Balance: State and Society in Africa. London:
Westview Press.

Duncan Mitchell, G.
1968 A dictionary of Sociology. London: Routledgc & Kegan

Paul.

Dupire, M.
1970 Organization sociale des Peules; Etude d'ethnographie

comparée. Paris: Librairy Pion.

Dwyer, Daisy en Judith Bruce
1988 A Home divided; Womcn and Income in the Third World.

Stanford: University Press.

Goody, Jack en S.J. Tambiah
1973 Bridewealth and Dowry. Cambridge: Cambridge University

Press.

LaCroix, D.F.
1945 The Fulani of Northern Nigeria. Republ. 1972. Lagos: Gregs

International Publishcrs Ltd.

164



Levtzion, Nehemia
1971 Patterns of Islamization in West Africa. In: Daniel F.

McCall and Norman R. Bennett (eds), Aspects of West
African Islam. Boston: Boston University Papers on West
Africa. Vol.V.

1971b Islam in West African Politics: Accommodation and
Tension between the 'ulama' and the Political Authorities.
In: Cahiers d'Etudes africaines. 71, XVIII no. 3 pp.333-
345.

Martin, J.Y.
1970 Les Matakam du Cameroun. Paris: Mem. ORSTOM, Sc.

Hum. 41.

Mbembe, Achille
1988 Etat, Violence et Accumulation. In: Foi et Devcloppcment.

pp. 164-165.

Mohammadou, Eldridge
1988 Les Lamidats du Diamare et du Mayo Louti au XfXe siècle.

(Nord Cameroun). Tokyo: Ilcaa.

Njeuma,M.Z.
1978 Fulani Hegemony in Yola (old Adamawa), 1S09-I902.

Yaounde: CEPER.

Ogunbiyi, I.A.
1969 The position of Muslim worncn as stated by Uthrnan b.

Fudi. In: ODY, no. 2 pp. 43-60.

Parpart, Jane L.
1989 Womcn and the State. In: D. Rothchild and N. Chazan

(eds), The Precarious Balance: State and Society in Africa.
Boulder and London: Westview Press.

165



Pciris, Kamela
1992 The Kitchen spoon outlives its talc. In: W. van Zanten

(red), Across the Boundaries: Women's Perspectives.
Leiden: VENA.

Santen, José C.M. van
1989 Mafa warnen in the process of Islamization. Unpublished

paper presented at the A.A.A. Congres, Washington D.C.,
November 1989.

Santen, José C.M. van
(in press) Dot, Commerce et Contrcbande: Stratcgies d'accumulation

ehe/ les femmes 'islamisées' de Mokolo. In: P. Geschiere
en P.Koonings, Political Economy of Cameroon.

Steck, B
1972 Mokolo dans ses Relations avec Ie Milieu rural environnant.

In: Ca/i. ORSTOM. Ser. Sei Hum., Vol. IX no. 3 pp. 287-
308.

166


