
Mouvement Nsilulu : rupture ou continuité historique des messianismes
congolais (1998-2003)
Ngodi, E.

Citation
Ngodi, E. (2009). Mouvement Nsilulu : rupture ou continuité historique des messianismes
congolais (1998-2003). African Studies Centre, Leiden. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/13770
 
Version: Not Applicable (or Unknown)
License:
Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/13770
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://hdl.handle.net/1887/13770


African Studies Centre 
Leiden, The Netherlands 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Mouvement Nsilulu : 
Rupture ou continuité historique 

des messianismes congolais 
(1998-2003) 

 

Etanislas Ngodi 
 

ASC Working Paper 85 / 2009 
 
 
 
 
 
 

Université Marien, Département d’Histoire 
Congo-Brazzaville 

Visiting fellow African Studies Centre 
Leiden 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
African Studies Centre 
P.O. Box 9555 
2300 RB Leiden 
The Netherlands 
 
Telephone +31-71-5273372 
Fax  +31-71-5273344 
E-mail  asc@ascleiden.nl 
Website www.ascleiden.nl 
 
 
 
© Etanislas Ngodi, 2009 
 
 



 2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
African Studies Centre 
P.O. Box 9555 
2300 RB Leiden 
The Netherlands 
 
Telephone:        0031-71-5273372 
Fax:                    0031-71-5273344 
Email:                   asc@ascleiden.nl 
Website:              www.ascleiden.nl 
 
 
 
 
Université Marien Ngouabi 
Département d’Histoire 
REMIDAC 
P.O. Box 14812 
Brazzaville, Congo 
 
Téléphone :       00242 5223518/ 6635756 
Email : ngodi_etanislas@yahoo.fr  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 3 

Table  des  matières 
 
Avant propos………………………………………………………………………… 6 
 

 
Chapitre 1 : Introduction………………………………………………………………7 
 
Considérations  conceptuelles et théoriques  sur le messianisme …………………….7 
Cadre théorique  de la recherche …………………………………………………… 12 
Problématique et questions de recherche  …………………………………………...15 
Approche méthodologique………………………………………………………….. 15 
 
Chapitre 2 : Données d’identification et approche empirique de la recherche…….. 18 
Echantillonnage de la population enquêtée………………………………………… 18 
Autorité hiérarchique et catégorisation…………………………………………….. 18 
Age  et sexe………………………………………………………………………… 19 
Profit social et univers du Nsilulu………………………………………………….. 20 
Niveau  d’instruction ………………………………………………………………..20 
Origines régionales  des  adeptes…………………………………………………..  21 
Profession des adeptes ……………………………………………………………...21 
Pratiques  religieuses  antérieures  des adeptes ……………………………………..21 
Motifs  de l’engagement dans le mouvement Nsilulu ……………………………... 22 
Engagement des Nsilulu, comme miliciens et combattants messianiques ………… 22 
Ethno- régionalisme …………………………………………………………………23 
Revalorisation et survie ……………………………………………………………..23   
Lutte pour la libération et la  protection…………………………………………….24  
Vengeance……………………………………………………………………………24 
Réseaux d’inter connaissance………………………………………………………. 25 
Patriotisme  et nationalisme identitaire ……………………………………………..25 
Engagement des Nsilulu, comme adeptes et « fidèles »……………………………  26 
Retournement  des  paradigmes  anciens ……………………………………………26 
Guérison  divine ……………………………………………………………………..26 
Personnalité  du  chef  charismatique ………………………………………………..27 
Moralité  et  spiritualité ……………………………………………………………...27 
Révélation  des  miracles……………………………………………………………. 27 
 
Chapitre 3 : Idéologie, croyances  et symboles messianiques du mouvement Nsilulu 
……………………………………………………………………………………….28 
Doctrine  du mouvement  Nsilulu  et croyances de base …………………………… 28 
La  croyance  en Dieu……………………………………………………………….. 29 
Croyances aux Ecritures Saintes …………………………………………………….29 
Aspects liturgiques et imaginaire  messianique  du mouvement Nsilulu…………… 31 
Rites  et expressions  religieuses……………………………………………………. 31 
Baptême……………………………………………………………………………... 31 
Les prêches ………………………………………………………………………….32 



 4 

Prières………………………………………………………………………………...32 
Ethique et morale des Nsilulu ………………………………………………………..33 
Symbolique des interdits.33 
Pratiques  sacramentaires  et symboliques du mouvement Nsilulu ………………… 36 
Le  dogme et l’idée du salut  dans le mouvement Nsilulu…………………………... 36 
Imaginaire des  chants Nsilulu ………………………………………………………37 
 
Chapitre 4` : Temporalité et territorialisation messianique au Congo Brazzaville…..40 
L’espace de construction de l’imaginaire du mouvement  Nsilulu…………………..40 
Pays Kongo ou Espace de forte concentration des courants messianiques …………40 
Pays Kongo ou foyers des résistances et mouvements de contestation ……………  47 
Les  résistances  précoloniales  dans l’espace  Kongo……………………………… 47 
Les  résistances  coloniales  de la fin du XIXe- début XXe  siècle…………………. 49 
Les  résistances  post- coloniales …………………………………………………….50 
La temporalité de l’éclosion du mouvement Nsilulu ………………………………..50 
Complexité d’une  histoire immédiate du mouvement Nsilulu…………………….. 50 
Rhétorique politico-militaire et  la  crise  sociopolitique…………………………… 52 
Prémices de la crise de l’Etat post- colonial et recomposition du paysage politique..53 
Bandes armées, milices politiques et reproduction de la prédation politique……….53  
Manœuvres  politiques et quête de légitimité politique…………………………….  55 
Révocation milicienne et engagement des Nsilulu dans la crise sociopolitique……..56 
Remobilisation milicienne et  violence dans le Pool……………………………….  56 
 
Chapitre 5 : Permanence et rupture  du mouvement Nsilulu dans les  messianismes 
congolais……………………………………………………………………………. 66 
Permanence des mouvements messianiques congolais…………………………….. 67 
Appropriation du mythe du Kongo dia Ntotila ……………………………………..70 
Continuité historique des syncrétismes kongo et mythe du salut………………….. 72 
Réappropriation du statut du messie dans les mouvements………………………… 72 
Fidélisation au combat politique de Matsoua………………………………………. 75 
Construction identitaire de la larité…………………………………………………..77 
Ruptures  historiques des messianismes congolais et le mouvement Nsilulu………. 79 
Manipulation des dynamiques  messianiques  par les acteurs ……………………….79 
La revalorisation du prophétisme de guerre………………………………………… 81 
Ambigüité dans la construction de la figure politique de Ntumi ……………………82 
La réappropriation du mythe Matsoua et leadership messianique dans le Pool……..83 
 
Conclusion……………………………………………………………………………85 
Eléments de bibliographie……………………………………………………………88 
 
 
 
 
 
 
 



 5 

Liste des graphiques  
 
Fig.1 : Géographie des groupes  ethniques du Congo …………………………..17 

Fig. 2: Les  Nsilulu en image ……………………………………………………39 

Fig.3-Brazzaville des milices entre 1994 et 1997………………………………54 
Fig.4. Carte de la région du Pool ………………………………………………57 
Fig.5 : Occupation militaire du Pool de 1999 à 2002…………………………. 59 
Fig.6 : Zones démilitarisées au 31 décembre 2003……………………………. 65 
 
 
Liste des tableaux  
 
Tableau 1: Catégorisation des enquêtés ………………………………………18 
Tableau 2 : Répartition des enquêtés par âge………………………………….19 
Tableau 3 : Répartition des enquêtés   par sexe……………………………….19 
Tableau 4 : Scolarisation des adeptes ………………………………………..20 
Tableau  5 : Régions d’origine des Nsilulu…………………………………..20 
Tableau 6 : Répartition des adeptes selon les professions……………………21 
Tableau 7: Origine et/ou provenance  des adeptes …………………………..21 
Tableau 8 : Motifs d’engagement…………………………………………….22 
Tableau  9: Raisons de lutte évoquées ……………………………………… 24 
Tableau 10: Interdits symboliques ……………………………………..……34 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 6 

 
Avant propos  
 

Ce  travail relève d'un  vaste projet de  recherche  que  nous  poursuivons 
depuis bientôt  une dizaine d'années. Le mouvement Nsilulu très peu  étudié à ce  jour,  
est  apparu  dans  la région du Pool, au sud-ouest du Congo Brazzaville en 1998, sous  
l'initiative de Frédéric Bintsamou, connu sous le nom de Révérend Pasteur Ntumi. 

L’apparition du phénomène  Ntumi  n’est  pas sans poser  de problèmes  sur la 
nature que prennent de plus en plus les  formes de règlements des conflits politiques 
au Congo Brazzaville. Le Révérend Pasteur Ntumi peut être considéré  selon les 
contextes comme un «héros», un « mythe», mais aussi comme un « homme  concret». 
 Ces considérations permettent de présenter la biographie de Ntumi avec les 
difficultés  qui s'imposent. Les premiers  épisodes de la vie de  Ntumi, c'est-à-dire de 
la naissance jusqu'à son irruption dans le champ social et politique paraissent 
ambivalents et flous. En effet, les origines lointaines de Ntumi au regard des 
informations recueillies  semblent obscures.  Dans  la biographie  consacrée  à  Ntumi, 
Patrice Yengo écrit: « Né en 1964, il a été un  adepte de l'Eglise néo- pentecôtiste du 
prophète Esaïe à Poto-Poto avant de devenir tradi-praticien spécialisé dans les 
maladies mentales. C'est parmi ses anciens patients que se recrutent les premiers 
combattants de son armée de l'espérance.»1  

Toutefois, plusieurs informateurs restent discrets  quant au vrai nom de la 
mère de Ntumi et sur la généalogie, le vécu de la famille, la situation sociale des 
parents de Ntumi. Des témoignages  concordants affirment que Ntumi est issue d'une  
famille de sept enfants, dont il serait l'aîné.  

Très peu d'informations  existent  aussi  sur le parcours  scolaire  et le vécu  
social de Ntumi. Après  un  parcours du cycle  primaire réussi, il n'a pas  pu  franchir 
le pas du lycée.   Les  témoignages sont  multiples  à ce sujet:  « Le  révérend  pasteur 
Ntumi n'a pas  terminé  ses  études au Collège. Il n'a même pas eu le diplôme de 
BEPC. Ce qui comptait pour lui, c'était la prière. Cela ne veut pas dire  qu'il n'était pas 
intelligent à l'école, mais, au contraire. Tous  ceux  qui l'ont connus, l'ont trouvé 
brillant.». La formation  psychologique  de Ntumi semble pertinente. Son adhésion  au 
mouvement néo- pentecôtiste est  reconnue comme la base de formation idéologique, 
qu'il mettra à la disposition du mouvement. Les repères historiques  permettant de 
mieux cadrer cette  formation posent problème. A  ce  sujet, Patrice  Yengo  écrit: « Il 
a été adepte  de l'Eglise néo- pentecôtiste du  prophète  Esaïe à Poto-Poto avant de 
devenir tradipraticien, spécialisé dans les maladies mentales. C'est parmi ses  anciens  
patients que se recrutent les  premiers  combattants de son armée de l'espérance. Il se 
fait alors appeler Ntumi, qui signifie envoyé, le commandeur. Ses troupes, elles se 
nomment Nsilulu.»2En  tout état  de  cause, le parcours de Ntumi reste inconnu  
jusqu’en 1998, année du déclenchement de la crise du Pool. Ce qu’on retiendra de lui, 
c’est son charisme qu’il puisa sur fond de syncrétisme et son expérience de devin- 
guérisseur, que Paul Soni – Benga, résume en ces termes: « Cet ancien guérisseur des 
fous, pas loin d’un « semi- analphabète » dont la formation cléricale s’est faite par la 
lecture intense des versets bibliques et autres revues religieuses, est en train de 
devenir l’une des personnalités qui va compter dans le département du Pool » 3 

                                                
1Yengo, P., La  guerre  du Congo Brazzaville, Paris, Karthala, 2006, p.361 
2Yengo, op.cit, p.361. 
3P.Soni Benga : « Les non-dits des violences politiques du Congo- Brazzaville » L’Harmattan, Paris 
2005 



 7 

 
 

 Si certains auteurs définissent les Nsilulu comme étant des « sauveurs»4, des 
combattants de l'espérance,5 d'autres les  considèrent plutôt comme des « enfants  de 
la promesse».6 Ce foisonnement d'approches théoriques et définitionnelles explique la 
multiplicité des facettes analytiques du mouvement. La  présente contribution  met en 
lumière les  réponses  apportées  par les  acteurs  sociaux face à la crise de l'Etat, la 
production de la violence et la rhétorique de l'instrumentalisation du messianisme 
dans le Pool depuis 1998.  

L'utilisation du  terme Ninjas  pour  désigner  les  miliciens  du Pasteur  Ntumi 
dans les sources  officielles  congolaises et les  médias tient à la fois à l'amalgame et 
de la propagande. Les  Ninjas  sont  des  miliciens  qui ont été mis en place en 1993 
par Bernard Kolelas. Or, les miliciens  mobilisés autour de Ntumi se reconnaissent  
eux- même  comme les Nsilulu. Le mouvement étant devenu célèbre  pendant la 
résistance aux   opérations de nettoyage et bouclage de la région du Pool entre  août 
1998 et décembre 1999, la mobilisation des anciens Ninjas et les partisans du nouveau 
prophète de guerre a certainement créé cette confusion. Dans  ce travail, nous  avons  
porté  un regard  sur le  contexte historique de l'émergence de ce mouvement, sa place 
et son rôle dans le champ social, la rhétorique  politico-militaire des acteurs et  la  
crise  sociopolitique  dans le Pool entre 1998 et 2003.  

La présente étude, d’une façon certes sommaire vise à poser quelques 
problèmes concernant les rapports entre les idéologies de type révolutionnaires, a 
savoir le messianisme et la résistance dans l’émergence du mouvement Nsilulu et la 
crise de l’Etat postcolonial au Congo Brazzaville. Ce travail veut surtout  comprendre 
et expliquer le passage de la contestation politique et sociale  à l'orthodoxie  religieuse 
qui s'effectue dans la plupart des messianismes africains. 

Qu’il nous  soit ainsi permis  de présenter notre sincère gratitude à Monsieur le 
Directeur du centre d’Etude Africaine de Leiden, Prof. Leo de Haan et l’ensemble du 
personnel, notamment Maaike Westra,  Gitty Petit, Marieke van Winden, pour leur 
hospitalité lors de mon séjour de recherche (visiting fellow) à Leiden du 5 janvier au 
30 mars 2009. Nos remerciements également aux membres du groupe de recherche 
Social Movements and Political Culture (SMPC) pour l’intérêt accordé à notre projet 
de  recherche, leur amitié  et leur soutien multiforme. Que Jan Abbink, Stephen Ellis 
et Klaas van Walraven  trouvent ici l’expression de notre profonde considération.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                
4 Kouvouama, A., « Imaginaires religieux et logiques  symboliques dans le champ politique», in 
Rupture Solidarite n◦1, Paris, Karthala, 1999 
5 Yengo, P. La  guerre  civile  du Congo Brazzaville, Paris, Karthala, 2006 
6 Ngodi, E., Milicianisation et engagement politique au Congo Brazzaville, Paris, l’Harmattan, 2006 



 8 

 
 
 
 

Chapitre 1 
 
 

Introduction 
 
 
 
Considérations  conceptuelles et théoriques  sur le messianisme  

 
Les  travaux  sur  les  messianismes  africains ont mis  l'accent  sur leurs  

spécialités et  sur leurs filiations  historiques avec d'autres  mouvements  messianiques 
en Occident et en Orient. Ces spécialités tiennent pour l’essentiel au caractère 
syncrétique des messianismes africains provoqués  par  le  heurt des civilisations. De 
même, les  traits   fondamentaux  permettant d'établir  des  filiations historiques  entre 
mouvements messianiques  reposent sur les bases du salut, la présence  d'un émissaire  
divin ou Messie et enfin l'adhésion de la communauté  messianique à l'entreprise de 
rédemption collective  du Messie.   

Dans tous  les  cas, le processus  d'invalidation et de négation du monde 
présent  jugé aliénant s'élabore dans  une situation de domination et de dépendance. 
C'est dans ce contexte que le mythe d'attente autour du Messie  se consolide et devient 
nécessaire. On a souvent défini le messianisme comme étant «essentiellement la 
croyance religieuse en la venue d’un rédempteur qui mettra fin à l’ordre actuel des 
choses soit de manière universelle soit pour un groupe isolé et qui instaurera un ordre 
nouveau fait de justice et de bonheur»7. Cette doctrine est présente sous différentes 
formes dans de nombreuses religions (judaïsme, christianisme, islam,.). Pratiquement, 
ce terme revêt souvent une signification voisine de celle de «millénarisme», qui 
désigne le mouvement socio- religieux dont le Messie est le personnage.  
 Les deux notions, en tout cas, impliquent une liaison essentielle des facteurs 
religieux et des facteurs sociaux, du spirituel et du temporel, des valeurs célestes et 
des valeurs terrestres, aussi bien dans le désordre dont ils préconisent l’abolition que 
dans l’ordre nouveau dont ils annoncent l’instauration. À la différence du prophète, 
qui se réclame seulement d’une mission reçue de Dieu ou de l’agent surnaturel 
suprême, la messianité implique un lien d’identification plus poussé avec ce dieu, 
généralement un lien de parenté: si le prophète est uni au dieu par un lien électif, le 
Messie est uni à Dieu par un lien natif.   

                                                
7H. Kohn, «Messianism», in Seligman Edwin R. A., ed., Encyclopaedia of Social Sciences, NY : 
Macmillan 1986, p.1167 
- Henri Desroche "Messianisme", in Encyclopaedia Universalis, vol.15, 1995  
 



 9 

 Le messianisme recouvre en réalité deux concepts distincts: un concept 
théologique normatif lié à la proclamation de l’unicité messianique du fondateur du 
christianisme, tous les autres personnages messianiques étant classés comme pré 
messies ou faux messies; un concept sociologique comparatif appuyé sur une 
population de situations dans lesquelles un personnage fondateur d’un mouvement 
historique de libération socio- religieuse s’identifie ou est identifié à une puissance 
suprême «émettant» sur l’ensemble de l’histoire des religions comme des sociétés.  
 Le sens théologique est propre à l’aire culturelle dominée par le christianisme. 
Dans son acception absolue, le messianisme désigne ici l’ensemble des croyances 
juives relatives au Messie promis dans l’Ancien Testament. Dans un sens moins strict, 
il s’applique aux enseignements ou aux mouvements qui promettent la venue d’un 
envoyé de Dieu appelé à rétablir sur terre la justice et l’innocence premières.  
 Le  messianisme  est donc par essence  une attente d’un Messie qui n’est pas 
n’importe quel personnage. Il entretient avec Dieu des rapports ontologiques 
privilégiés. Si ce n’est  pas Dieu lui- même, qui prend la forme humine, il entretient 
avec lui des liens de parenté, ou bien, il descend d’une figure historique peu à peu 
divinisée. Il lui faut donc prouver  cette légitimité hors du commun. Et surtout, le 
Messie est  tenu  de  passer lui-même aux  actes. Il sera à la fois chef spirituel et 
leader politique  et s’entourera d’une équipe chargée de  donner un contenu doctrinal 
aux attentes plus ou moins diffuses du peuple.8 Le Messie constitue une figure  aux  
contours variables dans l’idée eschatologique de la rédemption de l’humanité. Le 
personnage du Messie peut être soit prétendant, soit prétendu.  
 Le prétendant à la messianité se réclame généralement d’un lien natif avec la 
puissance divine suprême, maîtresse de l’histoire universelle. Il est son père, sa mère, 
son fils, son épouse,  ou encore, il apparaît, sous la forme d’un être redivivus, comme 
le dieu lui-même ou l’ancêtre divin. Dans tous les cas, la prétention personnelle à la 
messianité s’accompagne d’une certaine autodéification. Cette prétention peut être 
explosive (à la suite d’un songe, d’une révélation); elle est le plus souvent 
progressive: on est d’abord messager, envoyé, prophète de Dieu, et c’est peu à peu 
que la conscience de la mission se métamorphose en conscience de la messianité. 
Cette prétention, enfin, peut être exclusive ou partagée.  
 Le Messie prétendu ne revendique pas lui-même son titre de Messie, qui lui 
est attribué soit par le cercle, soit par la postérité de ses disciples. À la limite, ce cercle 
ou cette postérité non seulement lui donnent le titre de Messie, mais encore lui 
confèrent ou lui inventent son historiographie ou son historialisation. Le plus souvent, 
cependant, cette attribution subséquente se greffe sur un personnage historiquement 
présent mais dont la conscience n’était encore que celle d’un être chargé d’une 
mission divine, sans prétendre lui-même à la conscience proprement messianique. La 
conscience collective précède ainsi et catalyse la prétention de la conscience 
individuelle à la messianité.  

                                                
8Desroches H., - Dieux d'hommes : dictionnaire des messies, messianismes et millénarismes de l'ère chrétienne, 
Paris, La Haye, EPHE, Mouton,  1969,  280 p. 



 10 

 Au sens historico-sociologique, le messianisme représente le fonds commun 
des doctrines qui promettent le bonheur parfait sur terre sous la direction d’une 
personne, d’un peuple, d’un parti, de mouvements collectifs, au sein desquels les 
réformes tant ecclésiastiques que politiques, économiques ou sociales sont présentées 
sous la forme d’ordres ou de normes identifiés à des «missions», voire à des 
«émissions» divines. Le messianisme, considéré comme mouvement à caractère 
essentiellement constructif et transformateur, comme force agissante, vivante et 
pratique est le domaine spécifique de l’investigation sociologique.  
 Ainsi, d’un bout du monde à l’autre, protestations ou révoltes sociales 
apparaissent à la fois amorcées et masquées dans une revendication religieuse: des 
hommes veulent un dieu qui soit le leur; et cela entraîne soit l’apparition de ce dieu 
dans un personnage (messianisme), soit son annonce imminente par un messager 
(prophétisme), soit l’avènement d’un règne ou d’un royaume (millénarisme) ; une 
telle revendication implique, d’ailleurs, par choc en retour les postulats d’une 
politique d’émancipation sociale, économique et nationale.  

La question des messianismes a fait et continue de faire l’objet de  nombreuses  
publications. Le champ  de  recherche  des  messianismes demeure  d’actualité. Pour 
commencer, il apparaît important de revenir sur l’approche conceptuelle faite par des 
auteurs comme W. E Muhlmann, Norman Cohn,  V. Lanternari, M. I. Pereira De 
Queiroz, et R. Bastide qui étudient le messianisme en tant que mouvement social  où 
les individus à travers le religieux, le sacré, visent une transformation de la société.  
         Wilhelm E. Muhlmann utilise le terme anglo-saxon "nativisme" pour désigner 
les mouvements politico-religieux des peuples en situation de domination étrangère, le 
nativisme naîtrait partout où les cultures indigènes et la civilisation occidentale sont 
entrées en contact, et serait donc le processus typique, de réaction à l'hégémonie d'une 
culture étrangère : "un processus d'action collective, porté par le désir de restaurer une 
conscience de groupe compromise par l'irruption à une culture étrangère supérieure -
ceci grâce à l'évidence massive d'un "apport culturel propre" c'est le vœu et la volonté 
de réagir à l'hégémonie d'une culture étrangère. Cette démarche met en évidence des 
éléments de comparaison entre les mouvements messianiques ou millénaristes 
séculaires et les mouvements nativistes des peuples dits "primitifs". 9  
 Dans cette même optique, Norman Cohn analyse les mouvements fanatiques et 
apocalyptiques (eschatologiques) considérés comme étant la base psychologique et 
sociologique des mouvements totalitaires. L’imagination en vient ainsi à conférer à un 
conflit social d'une importance unique et le distingue de tous les autres conflits de 
l'histoire : c'est un cataclysme dont l'Univers sortira racheter et transfiguré".10 Les 
millénarismes révolutionnaires naissent donc de "l'existence d'une population flottant 
marginale", de pauvres, d'hommes déracinés et désespérés dans le cadre d'une société 
dont les normes et les liens traditionnels sont en voie de désintégration, d'un sentiment 
de frustration socio-économique.    

                                                
9 Mühlmann W. E.,- Messianismes révolutionnaires du Tiers-monde, Paris, Gallimard, 1968 
10Cohn, Norman. Les fanatiques de l'Apocalypse : millénaristes révolutionnaires et anarchistes mystiques au 
Moyen-Age.– Paris : Payot, 1983 (The Poursuit of the Millenium, 1960). 



 11 

 Maria I. Pereira De Queiroz s'attache à mettre en évidence dans sa typologie, 
des phénomènes millénaristes et messianiques qui n'entrent pas dans l’aire chrétienne. 
Elle estime que le messianisme est avant tout un fait social d'une nature différente, 
bien entendu, selon chaque type dégagé. Pour se produire, ces mouvements ont besoin 
de l'existence préalable de certains mythes. Son but est d'identifier les liens profonds 
entre les mouvements messianiques et un type bien défini de la société caractérisée 
par sa configuration interne ; la qualité de ses rapports sociaux; et son "dynamisme" 
spécifique. Trois éléments indispensables formeraient la base de tout mouvement 
messianique: une collectivité mécontente ou opprimée, l'espoir en la venue d’un 
émissaire divin qui doit redresser les torts dont elle souffre et la croyance en un 
paradis en même temps, sacré et profane.11 
 Vittorio Lanternari, dans le cas des peuples colonisés, définit les mouvements 
messianiques comme les manifestations ou les réactions au heurt culturel entre des 
peuples de niveaux différents. La notion de peuple opprimé revêt une double logique 
religieuse : une, centrée sur l’adversaire que l'on doit abattre et  l'autre qui appelle à 
une action non guerrière, mais au contraire centrée sur soi pour exprimer ses racines, 
sa pureté.12  
 En analysant le phénomène, R. Bastide estime que le messianisme est d'abord 
"la mythologie historisée", le mythe de la création se transformant en mythe de 
l'Apocalypse, celui du héros civilisateur se métamorphosant en celui du libérateur. 
Cette infrastructure psycho- sociologique sert aussi, à trois séries de phénomènes: les 
religions d'attente messianique, millénariste, eschatologique ; le nationalisme qui 
apparaît en tant que tel, à partir du moment où il est formulé idéologiquement et enfin, 
les révolutions.13 Cet auteur montre qu’il existe deux  interprétations du messianisme : 
d’une  part, celle qui le justifie comme la seule forme possible de résistance et de prise 
de conscience des groupes exploités et d’autre part, celle qui condamne le 
messianisme en ce qu’il détourne la résistance des groupes  exploités du terrain de la 
lutte matérielle pour le dériver  sur le terrain des mythes religieux.  

Les messianismes africains (éthiopisme, kimbanguisme, matsouanisme, 
kitawala, harrisme, mau-mau) ont fait l’objet  de plusieurs travaux. Jean Pierre  Dozon 
montre que ces mouvements  sont apparus dans un contexte de domination coloniale, 
où la société dominée a pris conscience de sa situation dépendante pour se réfugier 
dans l’imaginaire des prophètes/messies. L'idéologie religieuse sous ses formes  
syncrétiques et messianique a été le véritable analyseur de la société coloniale.14 
D’autres mouvements qui se sont  développés de façon parfois anarchiques, ont  
trouvé comme base, le charisme des leaders spirituels évoquant les esprits des 

                                                
11Pereira De Queiroz M. I., - Réforme et révolution dans les sociétés traditionnelles. Histoire et ethnologie des 
mouvements messianiques, Paris, Anthropos, 1968 
12 Lanternari V, - Les mouvements religieux des peuples opprimés, Maspero 1962 
13Bastide R., "Messianisme et développement économique et social", Cahiers internationaux de 
Sociologie, 31,  1961 pp. 3-14.  
14Dozon J.-P.,"Les mouvements politico-religieux (syncrétismes, messianismes, néo-traditionalismes)", 
pp. 75-144 in Auge M., dir., La construction du monde ; religion, représentations, idéologie, Paris, 
Maspero1974 



 12 

ancêtres, l’acquisition initiatique des pouvoirs de vision ou des formes liturgiques 
thérapeutiques.  
 Ces messianismes sont, par là même, mouvants et porteurs de multiples 
possibilités. Ils peuvent se maintenir sur le plan de l'innovation essentiellement 
religieuse, servir de refuge aux opposants "totaux" ou au contraire perdre leur 
combativité si un mouvement politique les contrôle et triomphe. Ils révèlent la prise 
de conscience d'un peuple qui se voit sans passé et sans avenir, qui réagit contre les 
atteintes à sa dignité. La portée symbolique du message chrétien, dans son caractère 
contestataire et virtuel a été exploitée dans la plupart des cas pour démystifier la 
valeur morale de l’ordre colonial. Ce message a modifie les  structures de la 
conscience et provoqué pour ainsi dire une mutation, une insertion réelle dans 
l’espace de l’histoire. Si le  messianisme  apparait, en tant que  mouvement de 
rupture,  comme le lieu d’intégration  des  forces  contestataires du pouvoir colonial, il 
est également le  lieu de différentiation des pouvoirs  politiques et religieux, du 
pouvoir temporel et du pouvoir spirituel. Les  analystes ne se sont toujours pas rendu 
compte de la circulation transfrontalière du fait religieux et messianique pour  
interpréter les messianismes africains.  

Georges Balandier qui a analysé le  phénomène messianique en Afrique 
centrale, y dégageait a la fois un sens culturel et sociologique. En premier, il y voyait 
une  tentative d’adaptation  du message des missions chrétiennes au contexte  africain 
et  une  reprise dans  un cadre christianisé des  éléments encore  actifs de la religion 
traditionnelle. En second lieu, à partir du concept opératoire de situation coloniale, il a 
appréhendé les messianismes comme réponse à la domination et l’aliénation.15  

Marc Augé invite,  au- delà  de l’analyse des syncrétismes et messianismes qui 
sont les deux  pierres angulaires des mouvements politico-religieux africains, à aller 
plus loin dans l’analyse des messianismes africains. Pour cet auteur, les  mouvements 
politico-religieux analysés  comme des réactions à la colonisation sont, en même 
temps plus encore des anticipations de la situation aujourd’hui généralisée, sinon une 
prophétie qui met en exergue l’expérience de l’accélération de l’histoire, du 
resserrement de l’espace et de l’individualisation des destins.16  
 
Cadre théorique  de la recherche   
 

L'histoire des messianismes au Congo Brazzaville s'est construite depuis la fin 
du XVIIe siècle, autour des mouvements comme: l'antonisme (Kimpa Vita), le 
kimbanguisme (Simon Kimbangu) et le matsouanisme (André Matsoua). Ces 
mouvements  se sont développés dans l'univers religieux Kongo, fortement ancré dans 
la tradition de contestations  politiques et revendications sociales.17   

                                                
15 G. Balandier, Messianisme et nationalisme en Afrique Noire in Cahiers Internationaux de Sociologie, 
Paris, PUF, 1953, Vol.XIV, p.43 
16 Auge, M., Pour une anthropologie des modes contemporains, Paris, Flammarion, 1994, pp.138-143 
17Sur  ces  mouvements, on peut  lire  avec  beaucoup  d'intérêt les  auteurs  suivants: Balandier, G., , 
La  vie  quotidienne  au Royaume  Kongo du XVIe  au XVIIIe s,  Paris : Hachette, 1965 ; Goncalve, A., 
la symbolisation  politique : le  prophétisme  Kongo  au  XVIIIe siècle,  London : Weltforum, 1980; 



 13 

Le développement fulgurant des mouvements  syncrétiques  dans le Royaume  
Kongo à la fin du XVIe  siècle a fait l’objet  de plusieurs travaux dont les plus 
pertinents  sont ceux  de J. Van Wing, G. Balandier et A. Gonçalves 18. Ces auteurs 
ont abordé différents aspects de la religiosité, la dimension  fétichiste et  magique du 
peuple, les processus de restructuration du mouvement antonien de Kimpa Vita ou la  
symbolisation  politique  en  milieu  Kongo.  Simon  Kimbangu  et  son  mouvement  
ont donné  lieu  à une  abondante  littérature. Suzan Asch consacre l’ensemble de son 
œuvre à la naissance, l’évolution et le devenir du Kimbanguisme.19 
 La vague des messianismes kongo a été interprétée par certains auteurs  
comme des mouvements d’affirmation du lien avec le monde moderne et de la rupture 
avec l'ancien. Les tentatives qui furent faites au Congo belge  pour interpréter le 
mouvement de Kimbangu dans un sens politique, pour l'intégrer dans un grand 
scénario de l'émancipation des peuples colonisés, paraissent également dans le 
discours colonial français dans le cadre du mouvement d’André Matsoua. Les 
colonialistes  reconnaissent  en ces mouvements  prophétiques, la  volonté  de mener  
des guerres de religion, des luttes politiques pour libération nationale et  des  
résistances pour l’affirmation des identités raciales. Il ne fait  assurément aucun  doute 
que  les  premiers  syncrétismes  kongo  dont celui de Francisco Kassolo et de la vielle 
Mafuta constituent des phénomènes religieux  offrant une  gamme de composantes et 
peuvent être envisagés comme des systèmes de signification, c'est-à-dire, à tenir 
compte, moins de leurs  contenus substantiels que de leur capacité à fournir du sens, 
des interprétations aux dilemmes et problèmes posés par la société et de réélaborer de 
nouvelles idéologies. Cette  réélaboration  des  théories syncrétiques et l'émergence 
des  formes d'irrédentismes organisées autour du messie  ne sauraient  être  prise en 
compte  que dans l'analyse du mythe du Kongo dia Ntotila.20  

Martial Sinda, partira d’une analyse des messianismes  congolais pour situer 
leur origine dans  la prise de conscience par la société dominée de la situation 
coloniale, l’affirmation d’une personnalité nationale vigoureuse, la volonté d’aboutir a 
la libération des Kongo de la domination politique, économique et culturelle 
étrangère, l’espoir de reconstruire une  société  vivante a partir d’une société en état 
de crise permanente.21 Cet auteur  juge l’action matsouaniste à partir du seul 
paradigme anticolonial en privilégiant le groupe kongo. Le matsouanisme constituant 
ainsi, une réaction primaire dont l’aboutissement  serait la lutte anti- colonialiste. Abel 
Kouvouama a consacré des travaux  sur ce mouvement.22   
                                                
18Van wing, J., 1959, Etudes Bakongo. Sociologie, Religion  et Magie, Louvain: Desclée de Brouwer ; 
Balandier, G., 1965, La  vie  quotidienne  au Royaume  Kongo du XVIe  au XVIIIe s,  Paris : Hachette ; 
Goncalve, A. 1980, la symbolisation  politique : le  prophétisme  Kongo  au  XVIIIe siècle,  London : 
Weltforum, 1980, 137p.                                            
19Asch, S. 1983, L’Eglise  du  prophète  Kimbangu de  ses origines à son  rôle  actuel  au  Zaïre (1921-
1972), Paris, Karthala 
20  Ngoie Ngalla, D., Aux confins du Ntotila. Entre Mythe,Mémoire et Histoire. Paris: Bajag Meri, 2007 
21 M. Sinda, Le messianisme congolais et ses incidences  politiques, Paris, Payot, 1972, p.16 
22 Kouvouama, Modernité africaine. Les  figures du politique et du religieux. Paris, Paari, 2001 ; 
Kouvouama, A,  Mythes du salut et temporalité en Afrique centrale : le Matsouanisme à Brazzaville, 
entre modernisation et démocratisation, Thèse de Doctorat d’Etat ès lettres, Paris V, René Descartes, 
décembre 2000 



 14 

 Tous les mouvements messianiques kongos sont apparus  dans le contexte de 
crises, de domination «étrangère», où la société se réfugie dans l'imaginaire des 
prophètes/messies, constituant ainsi la courroie de la résistance collective. De par 
l’emprise de la crise de l’Etat colonial et postcolonial, il y a donc lieu de reconsidérer 
les contradictions  spécifiques  à l'émergence des mouvements  de contestation 
politique. Ainsi, tout en situant historiquement l'apparition des messianismes 
kimbanguiste et matsouaniste dans  une  approche  comparative, il convient de noter 
que ces mouvements ont joué un rôle social et politique dans  les mouvements de 
résistance d'aspiration populaires, souvent camouflés dans les revendications 
religieuses. Les  discours  idéologiques qui s'inscrivent  dans  une entreprise de 
contestation de l'ordre ont été réappropriés au fil des années. La religion apparait ainsi 
comme le lieu de production et de reproduction idéologiques dans les sociétés en crise 
ou dominées.  
  Le mouvement Nsilulu  apparaît dès lors comme le prolongement de ces 
mouvements et réponse à la crise de l'Etat postcolonial amorcé depuis 1991. Dans 
cette logique de la temporalité messianique, les Nsilulu accouplent le  triomphe d'une 
« fin de l'ordre » par le recours à la violence. Pour mieux  appréhender  ce 
mouvement, la réalité anthropologique qui apparait dans les études  sur les 
messianismes devrait être saisie  à partir d'une approche  historique de développement 
interne  des mouvements messianiques dans l'espace Kongo. Cette imbrication  est 
liée d’une  part, par le  souci  de repartir aux sources traditionnelles (kongo dia 
Ntotila) et d’autre part d’atteindre la perfection, le salut, en réinterprétant dans une 
perspective  manifestement locale le christianisme.  La personnalisation du verbe 
prophétique et la mise en scène d'une liturgie, renouvelée des emprunts aux références 
chrétiennes les  plus  diverses qui vont de la lecture de la Bible, en passant par la 
passivité de l'attente messianique sont des éléments qui ont fait  de Ntumi, un   « 
prophète de guerre »23.   
 L'analyse  des  mouvements  sociopolitiques à caractère messianique revêt  un 
intérêt particulier dans la compréhension des dynamiques  sociales de la crise de 
résistance et de l'irruption de la violence dans le champ politique congolais. Depuis 
1992, les  mouvements  qui émergent  sous  forme  de milices et/ou bandes armées  au 
Congo Brazzaville s'inscrivent dans le  contexte de protestation face à l'ordre social. 
Dans le cycle de violence  qui commence en 1993, ce sont des jeunes (étudiants, 
déscolarisés, désœuvrés, anciens militaires et miliciens ) traversés  par des divisions  
sociales, idéologiques et politiques qui adhèrent aux  différentes  factions  miliciennes 
(ninjas, cobras, cocoyes, aubevillois, requins, zoulous, faucons, mambas, etc.) avec le 
soutien des acteurs politiques, qui en sont les principaux initiateurs et concepteurs.24 
Ainsi, la dégradation de l'environnement politique, caractérisée par la décadence de 
l'Etat et l'instabilité  politique  apparente laisse  la voie  ouverte à la mise en séquence 
des  épisodes de crises dans le Pool.  

                                                
23Yengo, P. La  guerre  civile  du Congo Brazzaville, Paris, Karthala, 2006. 

24Ngodi E., Milicianisation et engagement  politique  au Congo Brazzaville, Paris: l'Harmattan, 2006 



 15 

Problématique et questions de recherche   
 
 En représentant une scène particulièrement  récurrente  de l’histoire congolaise 
depuis la fin des années 1920, les lignées  des  prophètes et messies Kongo constituent 
un excellent fil de lecture. Il y a eu beaucoup de choses sur les personnages les plus 
marquants et sur du protonationalisme de la résistance : Kimpa Vita, Simon 
Kimbangu et André Matsoua. Le regard de l’historien consiste donc à voir  à  partir  
des  récentes et anciennes, les  constances des messianismes. 
 En  mettant en place le mouvement Nsilulu, le  Pasteur Ntumi entendait mettre 
en place un mouvement formé d’un ensemble tissé de multiples emprunts des 
cosmogonies métissées du christianisme et de la religion traditionnelle  et de 
marquage des messianismes coloniaux et post- coloniaux. Rien d’étonnant à ce que le 
Pasteur Ntumi a pris le relais de la tradition de la résistance Kongo, en se réclamant de 
l’exemple inaugural et ambivalent d’une réputation d’un Messie et Prophète de 
guerre, pour rechercher une confirmation d’un charisme politique. Le  débat d’essence 
sur la vocation  de Ntumi se trouble à vrai dire de plus en plus, en mesure que 
s’égrènent les figures contrastées des diverses générations des prophètes kongo a 
travers la succession des  périodes historiques  et des situations  sociales de crises.  
 En abordant le mouvement Nsilulu, la question  de recherche  qui sera  
soulevée  dans  cette  contribution  s’articule  autour de l’interrogation suivante : le 
Mouvement Nsilulu s’inscrit- il en rupture ou en continuité historique  par rapport 
aux messianismes coloniaux et post- coloniaux au Congo Brazzaville ? Cette  
question  guidera  notre  réflexion  et  servira  de  base dans  la  compréhension du 
mouvement. Il s’agira  de montrer comment le messianisme en tant que idéologie peut 
être exploité à des fins politiques, sociales en termes de contestations sociales, de 
revendications politiques  et de résistance. 
 Trois  hypothèses de recherche seront mises en exergue.  
 - Hypothèse 1 : Le mouvement Nsilulu s’inscrit  dans le contexte de la continuité 
historique des messianismes  Kongo  
- Hypothèse 2 : Le mouvement Nsilulu expérimente la lutte armée dans la tradition 
des résistances Kongo  
- Hypothèse 3 : Le mouvement Nsilulu emprunte des éléments communs aux 
mouvements prophétiques, millénaristes et sociopolitiques.  
 
Approche méthodologique  
 

Pour réaliser cette  étude, du point de vue méthodologique, nous avons utilisé 
une démarche historique. Celle-ci  nous  a permis de replacer, d'analyser et d'apprécier 
dans leur contexte la naissance et l'évolution des mouvements messianiques.  

Les recherches documentaires ont été effectuées  dans les bibliothèques de 
Brazzaville (Centre Culturel Français, Centre de Documentation du Parlement, 
Bayardelle,  Semaine Africaine), au Centre de documentation du CODESRIA à Dakar, 
à Tervuren, à la Bibliothèque de la Section Ethnosociologie et Histoire du Musée 



 16 

Royal d’Afrique Centrale, lors de notre séjour du  4 juillet au 4 septembre 2007 et au 
Centre de Documentation du Centre d'Etudes Africaines de Leiden, entre le 5 janvier 
et le 30 mars 2009.   

     Empruntant les outils d'analyse sociologique, historique et anthropologique, 
nous  nous  sommes  appuyés des données à la fois qualitatives et quantitatives. Nous 
avons eu recours à certaines  productions sur les messianismes (archives, littérature 
grise, tracts, textes politiques, sites Internet). Pour accéder  à ces sources, nous avons 
fait recours aux  interactions avec les autres "terrains" (observations, entretiens), les 
effets de l’accès ou non à des archives partisanes et surtout les reformulations des 
hypothèses et des problématiques.  

Nous  avons  mené  nos  enquêtes  de terrain à Brazzaville  et dans la région du 
Pool  du 23 février 2001 au 16 septembre 2004. Au  delà  de cette  période, nous  
avons  effectué  plusieurs  missions  de recherche  entre 2006 et 2007 dans  les  
localités de Mindouli et Kinkala.  
 La dernière  mission organisée  est  celle liée à la réalisation d'une étude  
commanditée par l'Institut Vie et Paix.  Nous  avons effectué une  visite de terrain 
dans le Pool du 05 au 17 mars 2008, notamment dans les localités de Kinkala, 
Louingui, Mayama, Vindza, Mindouli et Loulombo. Le but la mission  était de 
compléter certaines données empiriques liées au programme de Désarmement, 
Démobilisation et Réinsertion des ex-combattants  et repenser la nouvelle  approche 
des rapports sociaux bourreaux- victimes dans le Pool. Ces  enquêtes nous ont permis 
de discuter avec les Nsilulu, d’avoir des  informations cohérentes et explicites sur le 
mouvement et de combler le vide documentaire au sujet. Nous avons aussi travaillé 
avec les responsables des églises prophétiques et messianiques (matsouanisme, 
kimbanguisme, ngunza, etc.) et adeptes  qui ont voulus  répondre  à nos questionnaires  
et fiches  d’entretien. Cette  phase a été très  importante dans la collecte des données 
empiriques.    

Les méthodes d'analyse des  données utilisées  ont  comporté l'analyse des 
publications, l'analyse qualitative et quantitative des entretiens, histoires vécues, 
questionnaires et traitements statistiques  des données et  la cartographie des zones.     
La démarche  pluridisciplinaire adoptée nous  a permis  d'utiliser les outils de collecte 
de données suivants: les questionnaires, les fiches d'entretien et guides. L'usage des 
documents écrits (archives, ouvrages, articles, transcription des entretiens) et des 
données de terrains  (fiches, cassettes, questionnaires) a permis la finalisation de ce 
travail.  
 
 
 
 
 
 
 
 



 17 

Fig.1 : Géographie des groupes  ethniques du Congo  

 

 
Source : INRAP, Brazzaville, 1976 

 

 

 

 
 



 18 

 
 

Chapitre 2 
 

Données d’identification et approche empirique de la recherche 
 

De par l’emprise de la crise de l’Etat, il y a donc lieu de reconsidérer les 
contradictions spécifiques à l'émergence des mouvements de contestation politique et 
de revendications sociales. Le précédent chapitre a montré comment les messianismes 
peuvent  jouer ou jouent un rôle social et politique dans  les mouvements de résistance 
d'aspirations populaires, souvent camouflés dans les revendications religieuses. Les 
discours idéologiques qui s'inscrivent dans une entreprise de contestation de l'ordre 
ont été réappropriés au fil des années. Le mouvement Nsilulu apparaît dès lors comme 
le prolongement de ces mouvements. Ce  chapitre présente les  données empiriques de 
l’étude.  

 
Echantillonnage de la population enquêtée  
 
 Dans cette partie, nous interpréterons les résultats de nos travaux d’enquêtes 
de terrain sur le mouvement Nsilulu réalisés dans la région du Pool et à Brazzaville, 
entre le 23 février 2001 et le 16 mars 2008. Nous avons travaillé sur un échantillon 
aléatoire d’une taille de 315 personnes. S’il appartient à la classique enquête par 
sondage de rendre compte des courants  d’opinions exprimés,  nous avons également 
utilisés des questionnaires et fiches d’entretien.  Nous avons utilisé une méthode 
quantitative pour la collecte et l’analyse des données. 
 
Autorité hiérarchique et catégorisation  
Tableau 1: Catégorisation des enquêtés  

Catégorie  Nombre 
Pasteurs 9 
Haut commandement militaire 37 
Combattants  162 
Fidèles  65 
Autres  42 
Total 315 

          Source : Auteur  
 
 Cette  catégorisation constitue la plate  forme  du mouvement.  

A la tête des Nsilulu  se trouve, le Révérend Pasteur Ntumi, chef spirituel, 
«Eternel des armées », Prophète et  détenteur d'un  pouvoir  mystique.   

Il y a ensuite, des Pasteurs, qu’il nomme et désigné parfois, parmi  les conseillers 
spirituels. Ils ont pour mission de défendre l’idéologie du mouvement, 
l’évangélisation et la prédication des masses, l’organisation des cultes de 
prières et louanges.  



 19 

Le Haut commandement est le corps expéditif constitué  des encadreurs et 
formateurs des combattants. Ils planifient les attaques, moralisent les 
combattants et  gèrent la logistique.  

Les Combattants sont des miliciens  qui obéissent aux ordres des supérieurs. Ils 
sont considérés comme  des « guerriers messianiques».  

Les Fidèles sont des membres qui adhèrent à la religion et aux idées du  
mouvement.  

 Cette  catégorisation  nous  a permis  de connaître les aspects religieux et 
syncrétiques du mouvement.  
 
Age  et sexe  
Tableau 2 : Répartition des enquêtés par âge 

Tranche d’âge Nombre Pourcentage  
12-24  63 20 
25-45 132 42 
45-60 94 30 
+ de 60 ans  26 8 
Total  315 100 

                 Source: Auteur  
 
 Ce  tableau montre que  nous  avons interrogé toutes les  tranches  d’âge. 
L’âge n’est cependant  pas toujours un facteur déterminant dans la mobilisation des 
adeptes dans des situations de crises comme, celle de 1998 dans le Pool.  
 Les adeptes sont principalement de sexe masculin et ne constituent pas un 
groupe homogène. Les femmes ont une tendance à la dépression plus marquée que les 
hommes. Cependant, les femmes ont été interrogées parmi nos enquêtés. Le tableau 
ci- dessous traduit cette  réalité. 
 
Tableau 3 : Répartition des enquêtés   par sexe 

Sexe Nombre Pourcentage  
Hommes 257 84 
Femmes 58 16 
Total 315 100 

 Source : Auteur 
 
Profit social et univers du Nsilulu  
 A la  base  de toute religion, il y a le besoin de s’affirmer, de se réaliser soi-
même, de se protéger et de trouver satisfaction dans un processus de greffe. La greffe 
est entendue ici, comme une opération par laquelle, à la faveur d’une déchirure, une 
vie nouvelle entre sur l’ancienne. Dans la greffe, il y a d’abord conflit, acte de 
souffrance et de défense, puis réorganisation  des forces autour  d’un centre nouveau 
et apport de la sève vitale dans une direction nouvelle. Le Nsilulu présente les 
caractéristiques  d’être un adepte préoccupé par ce processus. L’instinct de survie 
commande d’éliminer le concurrent afin d’en avoir à satiété pour soi.  



 20 

 Dans  le cadre de ce profil, il s’agit surtout de présenter le Nsilulu, adeptes  
dans  ses généralités. Notre analyse est basée sur l’échantillon utilisé. Ainsi, hormis  
les 42 autres personnes interrogées, n’étant pas membres du mouvement, la taille 
représentative de  cette analyse  sera de 283 adeptes.  
 
Niveau  d’instruction 
Tableau 4 : Scolarisation des adeptes 

Niveaux Repartition en % 
Universitaire  14,5 
Secondaire 19,6 
Primaire  30,7 
Analphabète  35,2 
Total 100 

Source : Auteur 
 
 La  scolarisation  des  membres est  assez  forte. La proportion de ceux qui 
n’ont pas été à l’école est de 35,2%. C’est surtout dans le groupe des combattants que 
l’on retrouve la plupart des déscolarisés et déclassés. Ils vivent un désajustement entre 
leurs aspirations et les chances objectives de les voir s’accomplir. Les troubles 
politiques successives de ces dernières années dans le pays  ont perturbé le système 
éducatif. La banalisation se matérialise à travers les contradictions, la dégradation de 
la qualification du facteur humain, le dépérissement et la désertion de l’enseignement.  
 
Origines régionales  des  adeptes   

La recomposition des identités ethno- régionales a contribué à la montée en 
puissance  non seulement des milices, mais aussi à l’ethnicisation politique et sociale. 
Lors des guerres de 1993 et 1997, les régions actives dans la fourniture et 
l’enrôlement des miliciens ont été celles du Niboland du fait du poids politique de 
Pascal Lissouba dans ces trois régions, le Pool avec Bernard Kolelas ou encore les 
régions nord (Cuvette, Likouala, Sangha) avec Denis Sassou Nguesso. Dans cet 
environnement, les discours instrumentalisant les ethnies ne peuvent que justifier la 
recherche du profit symbolique.  
 
Tableau  5 : Régions d’origine des Nsilulu 

Régions Pourcentage  
Niari 4,7 
Bouenza 7,1 
Lekoumou 3 
Pool 82, 7 
Kouilou 2,5 
Plateaux, Sangha, Likouala et Cuvette 0 
Total  100 
Source : Auteur 
 
 
 



 21 

 La  réalité des  Nsilulu paraît différente. Les  adeptes  sont majoritairement 
originaires de la région du Pool (80,9%), puis de la région frontalière de la Bouenza 
(7,1). Ce qui confirme la géopolitique milicienne du début des années 1990. Les  
régions du Nord ne sont pas concernées, puis qu’aucun adepte n’est originaire.   
 
Profession des adeptes  
 Les  adeptes  appartiennent  à toutes  les  couches sociales. Il convient  tout 
même de noter que nous avons rencontré dans notre enquête un très grand nombre de 
chômeurs. Le tableau ci- dessous résume  les professions les plus citées.  
 
Tableau 6 : Répartition des adeptes selon les professions 

Profession Pourcentage  
Pasteurs  11,8 
Fonctionnaires  7,5 
Manœuvres  19,6 
Profession enseignante 10,6 
Chômeurs 30,3 
Autres  5,2 
Total 100 

 Source : Auteur 
 
 Ce  tableau  montre une  diversité des professions. Les chômeurs occupent une 
forte proportion des enquêtés (30,3%). Cette situation est sans doute liée à la crise de 
l’emploi, à la suspension des recrutements à la Fonction publique, les difficultés 
économiques et l’abandon scolaire. Ce sont les sentiments de frustration et de rejet qui 
accompagnent ces jeunes désœuvrés et clochardisés. Puis  viennent  des manœuvres 
(19,6), composés des menuisiers, maçons, tourneurs, mécaniciens.  
 Les enseignants (directeurs d’école, instituteurs), les fonctionnaires (agents de 
l’ordre, employés de bureau) sont aussi représentatifs.  Les  pasteurs sont des fidèles 
de Ntumi.  
 
 Pratiques  religieuses  antérieures  des adeptes  
La pratique religieuse antérieure à la conversion diffère évidemment selon les  
enquêtés. Nos  pourcentages sont  relatifs à notre échantillon.  
 
Tableau 7: Origine et/ou provenance  des adeptes  

Religion Pourcentage  
Catholique 12 
Protestant 10,5 
Pentecôtiste  12,2 
Kimbanguiste 8,4 
Matsouaniste 24,1 
Ngunzistes  13,5 
Autres 4,3 
Sans réponse 5 
Total  100 

Source : Auteur 



 22 

Motifs  de l’engagement dans le mouvement Nsilulu   
 
 Le  terme Nsilulu désigne l’ensemble  des  adeptes, fidèles et miliciens du 
mouvement initié par le Pasteur Ntumi. Ils  forment ainsi une catégorie de personne 
qui  joue  le rôle essentiel dans la protestation sociale et religieuse sous des formes  
diverses. Toute  situation psycho- sociale peut être étudiée du point de vue de 
motivations qui la provoquent. L’étude des motivations  de conversion ou d’adhésion 
à un mouvement, comme celui des Nsilulu est donc l’étude des mobiles que sont tout 
facteur ou toute variable susceptible d’avoir une relation directe ou indirecte  avec le 
comportement de l’individu. La  complexité de cette étude  demeure dans la typologie 
d’adeptes : miliciens et non miliciens, constituant le socle du fondement du 
mouvement. Une distinction  mérite dès lors  d’être faite pour mieux comprendre le 
mouvement. 
 
Engagement des Nsilulu, comme miliciens et combattants messianiques   
 
 La montée en puissance du phénomène milicien au Congo Brazzaville incite 
les chercheurs en sciences sociales à voir de près les raisons de mobilisation des 
jeunes dans les groupements paramilitaires et/ ou d’autodéfense des acteurs politiques. 
Ce phénomène doit être appréhendé comme une nouvelle problématique. Il met en 
lumière diverses formes de violences et apparaît avec un enchaînement inéluctable 
d’actions caractéristiques qui se déclenchent.  
 Les motifs pour lesquels les jeunes s’engagent dans les milices sont entre autre 
la recherche d’une protection, la vengeance, l’avantage économique escompté ou 
l’attrait du pouvoir et le prestige. Toutefois, la différence d’image sociale ne permet 
pas à expliquer les vrais motifs d’engagement des miliciens, qui construisent leur 
identité contre les militaires de métier. Nous avons répertorié les motifs  résumés dans 
le tableau ci-dessous.   
 
Tableau 8 : Motifs d’engagement 

Motifs Répartition en % 
Ethnie 17,8 
Région 23,2 
Chômage 24 
Promesse des hommes politiques 03,5 
Survie / protection 10,4 
Vengeance 14,8 
Patriotisme 01,1 
Réseaux d’inter connaissance 03,2 
Autres  02 
Total  100 

Source : Auteur 
 

Ces  motifs  sont valables  pour les  Nsilulu  dans une certaine mesure. Dans le 
cas spécifique de cette étude, nous retenons les motifs les plus avancés par ces 
combattants messianiques. 
 



 23 

Ethno- régionalisme  
 Le résultat d’un conditionnement idéologique basé sur l’Ethnie et la région 
demeure au cœur de l’engagement des Nsilulu, comme le démontre le tableau 5. En 
effet, la démocratisation du Congo a placé dans le champ politique deux mots clés : 
l’ethnie et la région. Dans ces conditions, le recrutement des militants et l’adhésion de 
ces derniers aux différents partis politiques se firent sur une base ethno- régionale. La 
règle de l’instinct de conservation et de l’engouement pour « l’enfant du pays » fut 
ainsi la règle.  
 Les différentes guerres civiles ont mis au devant de la scène des jeunes 
recrutés sur la base ethnique et régionale, à l’image des partis- Ethnies. 
L’homogénéité des milices en témoigne de cette réalité. Dans ce contexte, le 
fanatisme apparaît comme un déterminant sociologique de la mobilisation des jeunes. 
Les jeunes fanatiques exclus s’identifient à leurs idoles (Lissouba, Kolelas et Sassou ). 
Le militantisme politique et le comportement ethno régional recouvrent plusieurs 
dimensions au Congo. L’appartenance clanique, l’affiliation partisane et surtout 
l’instrumentalisation ethnique sont ainsi des nouveaux éléments des discours 
politiques. 
 Le  Pasteur Ntumi a recruté sa base dans le Pool, fief naturel. Il entendait  ainsi  
combler le vide laissé  par l’exil de Bernard Kolelas. Nombreux  sont les Nsilulu qui 
disaient  qu’ils ne pouvaient laisser aux « Mbochi » du Nord, colonisés, le Pool. Ce 
qui remet  en jeu les séquelles  de la guerre de 1959, ayant opposé  les Kongo aux 
Mbochi.   Ce  conflit serait ainsi vu comme  une  actualisation  du mythe  fondateur de 
la violence politique au Congo en 1959, décrit comme une illusion sociale essentielle  
foncièrement a- historique. La  guerre de 1959 qui  avait opposé les partisans  de 
Jacques Opangault (Mbochi) et de Fulbert Youlou (Kongo)  installa  le pays dans  une  
contradiction  fondamentale, la croyance répandue  partout dans un conflit Nord- Sud 
(Pool) et  dans  la pratique politique électorale et  clientéliste 25 
 
Revalorisation et survie   
 Avec l’émergence du phénomène des milices politiques au début des années 
1990, l’engagement des jeunes dans un camp ou l’autre devenait un moyen de 
rechercher le travail une fois la victoire acquise. S’engager dans une milice devenait 
un moyen de trouver de l’emploi et de gagner de l’argent, de se réhabiliter par tous les 
moyens.  Au centre de toutes les transactions sociales, la recherche de l’intérêt 
matérielle constitue l’un des paradigmes explicatifs de la rationalité des acteurs, 
l’importance de se sentir reconnu, le souci de ne pas perdre la figure. Ces jeunes 
désœuvrés, déscolarisés et déclassés trouvent le métier des armes comme une sortie 
professionnelle. Pour un milicien, le recrutement dans l’armée est une manière de 
revalorisation et de restructuration dans le jeu social. La mobilisation des jeunes 
permet d’atteindre certains buts. 
 La construction des sanctuaires armés le plus  souvent ouvrent les sociétés aux 
économies  criminelles  avec  des  bandits politiques  qui  font  régner  de l’ordre et du 

                                                
25Voir à ce sujet : R, Bazenguissa- Ganga, Les voies du politique au Congo, Paris, Karthala, 1997;  F., 

Bernault ., Démocraties ambiguës en Afrique centrale, Paris, Karthala, 1998. 
 



 24 

désordre. Au-delà des enjeux de libération symbolique, les Nsilulu étaient également 
animés par cette motivation. La relation entre rareté économique, désorganisation  
sociale  et  paupérisation  a été très  pertinente.    

 
Lutte pour la libération et la  protection  
 La peur engendre au niveau de l’imaginaire des acteurs sociaux la tendance à 
pouvoir se protéger contre d’éventuels dangers. L’implication traduit la solidarité, une 
façon de se sentir en sécurité contre toutes les mauvaises intentions. L’infernale 
frénésie annihilatrice a pour principale conséquence la création d’immenses vagues de 
réfugiés, ou de l’errance infinie et suicidaire. Ce drame des réfugiés se traduit par la 
déshumanisation totale de l’être humain. La dislocation des familles libère dans la 
nature de nombreux enfants et jeunes dans la nature des hordes tragiques. Dans 
certains cas, l’intimidation et la violence consistent à menacer de torture ou à torturer 
ces jeunes exclus et marginalisés par la guerre afin d’arracher leur adhésion, leur 
totale obéissance et leur complète soumission.  
 Le sentiment de peur qui gagne certains jeunes est parfois ressenti comme une 
contrainte à la mobilisation. Tenir les armes est une façon de se protéger contre les 
menaces et les attaques de la part de ceux avec qui les acteurs sociaux ont des 
différends. Dans ces conditions, la nécessité de l’engagement dans une milice est ainsi 
sous- tendue par un double impératif vital : échapper à l’extermination physique 
inéluctable en participant à l’action de neutralisation ; lutter pour la légitime défense.  
 Les témoignages des miliciens Nsilulu illustrent ce sentiment de peur, 
caractérisée par des tueries et violences commises sur les populations civiles par les 
troupes étrangères (rwandaises, angolaises) et les miliciens Cobras. S’engager, 
devenait ainsi  un moyen de participer à la lutte de libération et  la protection des 
siens. Ces  raisons sont résumées dans le tableau ci- après :    
 
Tableau  9: Raisons de lutte évoquées  

Raisons évoquées % 
Trouver à manger  21,4 
Peur de se faire tuer  20,5 
Protéger sa famille  16,6 
Peur des menaces et tracasseries 15 
Se protéger contre les menaces des miliciens 12 
Peur d’être qualifié  « infiltré» 05,4 
Retrouver ses parents  05,1 
Autres  04 
Total  100 

Source : Auteur  
 
Ce tableau permet de comprendre les frustrations dont étaient victimes les jeunes du 
Pool durant les périodes de crise de 1998-1999. Ce qui se règle très souvent dans la 
violence. Le rejet de l’autre est au centre de ce type de mobilisation.  
 
Vengeance 
 La crise du Pool a servi à la renégociation de la violence, la  constitution des  
économies  criminelles, le désordre et le chaos, les  destructions massives. D’où cette  



 25 

image  d’une  région martyre et  sacrifiée  à l’autel des égoïsmes politico-militaires. 
La violence armée a favorisé le gangstérisme social, le brigandage et banditisme 
politique et  surtout la militarisation  à l’extrême  dans  une  région devenue plus 
qu’un Far West. Des  règlements  de compte ont suscité un grand engouement de la 
part des Nsilulu, pour leur engagement dans le mouvement. Les pratiques  
génocidaires de plus en plus à la mode ces dernières années animent les sentiments de 
revanche ou de vengeance. La perte des parents ou des amis devient une raison pour 
l’engagement de certains jeunes dans les milices politiques. Ce qui est bien sûr lié à la 
situation sociale. 
 
Réseaux d’inter connaissance  
 D’après les résultats de nos enquêtes de terrain, une bonne partie des Nsilulu 
venait des régions voisines de la Bouenza, de la Lekoumou et du Niari. Les miliciens  
justifient ce rapprochement  par l’appartenance à des réseaux d’inter connaissance, 
renvoyant à des multiples liens d’affiliation qui impliquent l’amitié, le voisinage, la 
scolarité, le militantisme politique partagé. Ce qui  veut dire que l’engagement n’était 
pas toujours explicable par l’appartenance ethnique ou encore régionale Les 
difficultés économiques et d’insertion professionnelle font de la parenté ethnique ou 
régionale, le recours principal dans tous les cas. Les jeunes s’engouffrent et 
s’enferment dans la lutte pour défendre leur espace vital contre l’adversaire, qui n’est 
autre que la crise de l’Etat, la guerre.  
 
Patriotisme  et nationalisme identitaire  
 La notion de patriotisme apparaît au moment où l’Etat est en lutte contre un 
ennemi commun. La patrie est menacée par les envahisseurs. Il faut tenir les armes et 
combattre jusqu’au bout. La patrie  menacée, vue dans le cadre de la territorialisation 
messianique, n’est autre que le Pool. Le souci de soutenir le Pasteur Ntumi, de 
défendre l’ethnie, les Kongo, de  « sécuriser » les populations  devait être au centre de 
la mobilisation des Nsilulu. Il s’agissait là  d’un patriotisme ethnique et régional. 
 Le contexte de l'engagement  politique de Ntumi  est celui  de la  difficile 
construction de la démocratie  au Congo, caractérisée par la déconfiture des partis 
politiques et de la fabrication des  scénarios  d'alliances  dans  le  jeu  politique.  Cette 
justification rationnelle du combat politique de Ntumi devait se concrétiser  par  des 
revendications politiques, sociales et économiques: rétablissement de l'ordre 
démocratique et constitutionnel, promulgation de la loi sur l'amnistie et le retour de 
tous les exilés, l'édification d'une paix durable dans  le Pool.  
 Dans l'imaginaire social, les dynamiques de pérennisation de l'émasculation 
politique et de domination d'un groupe expliquent la persistance de la violence, 
comme ce fut le cas dans le Pool. L'Etat congolais  dans  une  situation de crise, est 
devenu créateur et cultivateur des tensions, de l'économie de pillage  et de la 
prédation. C'est ainsi  que  dans  la quête  de légitimité, le Pasteur Ntumi a mis  en 
avant des stratégies de recomposition politique.  
 Ces motifs qui s’inscrivent dans un contexte complexe ne sont pas exhaustifs. 
Les motivations demeurent nombreuses.  
 
 



 26 

Engagement des Nsilulu, comme adeptes et « fidèles »   
 
 Les  messianismes  en tant que carrefour des cultures  et/ ou  traditions des  
situations de crises multiples présentent divers aspects. Ils apparaissent tantôt comme 
des  propositions  de  libération  de l’homme, tantôt comme des  mouvements de 
résistance à la postmodernité. Le  mouvement  Nsilulu, expression d’une  crise et  
recherche de  solution entre le syncrétisme et l’aggiornamento d’obédience des 
messianismes kongo apparaît  comme le  point  de  départ des mouvements 
annonciateurs  de crise. Ce qui incite non seulement à une remise en question de 
l’ensemble de la situation  socio- historique et culturelle  actuelle, mais  aussi à 
repenser les mobiles  de l’engagement messianique des adeptes.      
 
Retournement  des  paradigmes  anciens   
 Plus de 20% des adeptes interrogés affirment qu’ils se sont convertis dans le 
mouvement Nsilulu, par référence aux croyances  anciennes : « C’est notre religion »,  
la  religion  des  ancêtres  Kongo. Ce mouvement  est ainsi  appelé, « Mbunda ni A 
bundu dia Kongo », c’est-à-dire le Regroupement des  religions du Kongo. Ce qui ne 
s’éloigne pas de Bundu dia Bisi Kongo, fondé en 1943 par Fidèle Nzoungou, 
précurseur du Matsouanisme. Cette illustration confirme  l’appartenance  de Ntumi 
dans  le  courant matsouaniste  des  Bula mananga, qui  vénère l’Esprit des  saints et  
prophètes  Kongo (Kimpa Vita, Kimbangu et  Matsoua). Des  témoignages recueillis  
sur  le terrain confirment cette  volonté  du retour  aux  sources  du Kongo dia Ntotela. 
Un adepte révèle les  raisons  de son engagement dans le mouvement  Nsilulu  en ces 
termes:  «  Le  Dieu  de  nos ancêtres  Kongo avait agi par  nos  pères qui  ont  lutté 
pour  la  libération de la race  noire, vouée à la domination coloniale. Aujourd’hui, 
avec la guerre, j’ai décidé d’honorer la mémoire des ancêtres  Kongo, en m’engageant 
comme Nsilulu, enfant de la promesse. » 

 
Guérison  divine 
 La délivrance  d’une  souffrance physique a déterminé aussi l’engagement des 
adeptes dans le mouvement Nsilulu. C’est ainsi que 12,5% des enquêtés  affirment 
que c’est à la suite de la guérison obtenue qu’ils  se  sont décidés  d’entrer  dans  le 
mouvement. Un témoignage concordant :  « Je  souffrais d’une  folie, et lorsque je  me  
suis  présenté chez le Révérend Pasteur, il a imposé  ses  mains  sur moi, et je me suis 
senti bien jusqu’aujourd’hui. C’est à ce moment que j’ai décidé de devenir discipline 
du mouvement Nsilulu »  
 Ce  témoignage  est  d’autant  plus  vérifiable  dans  la  mesure où Ntumi  est 
reconnu  par  certains auteurs comme, un « prophète- thérapeute»26, ayant reçu  des 
pouvoirs pour soigner les malades mentaux. La guérison divine prend ici la forme 
d’engagement de l’adepte. Des d’officiers de l’armée et des hommes politiques, qui y 
avaient trouvé la guérison étaient devenus des adeptes, voire des pasteurs. La  
fonction  libératrice  de la  guérison à travers  la  religion est renforcée par la qualité 
de thaumaturge attribuée  au Pasteur Ntumi, par ce qu’une  fois  malade, on trouve  la 
guérison, grâce à la bénédiction du  chef charismatique.   

                                                
26 Tonda, La  guérison  divine  en Afrique  centrale (Congo, Gabon), Paris ; Karthala, 2002.  



 27 

Personnalité  du  chef  charismatique  
 Plusieurs  adeptes  justifient  leur  adhésion et engagement  dans  le  
mouvement  par  la  simplicité  du chef charismatique. Le pasteur Ntumi  se présente 
aux  yeux  de  nombreux fidèles, comme  un élu  et libérateur. Cette attente du salut et 
de la  consolation  attire  des adeptes  qui trouvent dans leur leader  charismatique, le 
don de Dieu pour la libération du Pool.   
 Un informateur traduit son engagement dans le mouvement en ces termes :  « Le 
Révérend Pasteur  nous  a  promis ce  nouveau pays, où nous sommes  destinés, car  
nos  larmes seront  essuyées, l’allégresse y régnera. On sera dans la gloire. C’est  
notre sauveur, et pour cela, je suis devenu son disciple.» 
 
Moralité  et  spiritualité  
 D’autres cas de conversion  au  mouvement  Nsilulu se  caractérisent  par  un  
sentiment d’imperfection et  une  aspiration à une  vie  meilleure conforme à la vie 
meilleure conforme  à la  morale  religieuse.   
 Théoriquement, la  morale  incarnée  par le mouvement  Nsilulu donne  lieu à 
des  sermons à tendance eschatologique avec une  coloration  apocalyptique, reprenant 
la morale chrétienne dans son entièreté en  y ajoutant certaines  prescriptions  telles  
que l’interdiction de  prendre  des boissons alcoolisées, de  fumer, de  danser, de  
manger la  viande de  porc ou de singe. Les  adeptes  ne manquent pas de souligner 
que leur morale est stricte, une transgression grave entraînant l’exclusion du 
mouvement ou de punition, Mbentengué » la fameuse « Gifle Saint Michel », à moins 
d’apporter une parole apaisante.  
 
Révélation  des  miracles  
 Certains  adeptes présentent  comme  motif de  leur conversion, le  besoin  
d’être  sous la dépendance  du Saint – Esprit,  d’autres, par  la volonté de  devenir  
initié, appelé  à découvrir la Bible, comme  le Révérend, ou  être  parmi  les austères. 
Le  retour  aux  sources pures  de l’Evangile et le renouveau de l’action du Saint- 
Esprit à travers le Ngunzisme semble  convaincre les adeptes.   
 La  conviction et la  prédication  des  fidèles  et proches  du  pasteur Ntumi a 
été une force  attractive pour les adeptes. Nourris de la Bible, les  prédicateurs du 
mouvement prêchent une doctrine non abstraite, mais  concrète, le message essentiel, 
dont les gens  ont besoin pour leur salut, la repentance, la grâce et la charité.   
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



 28 

 
 

Chapitre 3 
 

Idéologie, croyances  et symboles messianiques du mouvement 
Nsilulu  

 
Les mouvements prophétiques et messianiques  s’ordonnent autour d’un leader 

charismatique et professent une  doctrine dont  l’inspiration profonde est un mélange 
qui reproduit aussi bien les éléments chrétiens et les efforts d’adaptation des traditions  
locales. Il s’agit donc des  systèmes  religieux  qui tendent à fusionner plusieurs 
doctrines  différentes. Dans  le cas  du mouvement Nsilulu, cette imbrication  est liée 
d’une part, par le souci de repartir aux sources traditionnelles et d’autre part 
d’atteindre la perfection, le salut, en réinterprétant dans une perspective  
manifestement locale le Christianisme.  
 
Doctrine  du mouvement  Nsilulu  et croyances de base   
 
 La  doctrine  est  l’ensemble des  croyances propres à  une  religion. La 
religion se situe aussi au niveau des idées, c'est à dire, qu’elle est un ensemble 
particulièrement cohérent et organisé de perceptions et de représentations du monde ; 
elle symbolise et cristallise des valeurs, ou éthique, sur lesquelles elle s'appuie. Si la 
religion canalise les énergies dans l'ordre surnaturel et mystique, elle peut de la même 
façon, avoir pour effet d'élever le niveau d'aspiration des individus et des collectivités, 
d’éveiller des ambitions et des espoirs, de soutenir de vastes entreprises collectives et 
de participer à la transformation du social.   
 Les phénomènes religieux peuvent être étudiés dans une perspective 
sociologique, soit en recherchant uniquement les fonctions sociales de la religion, 
et/ou  les déterminants socio-économiques des phénomènes religieux, ce qui est une 
démarche peu enrichissante, soit dans l'optique de Max Weber qui nous ouvre une 
perspective beaucoup plus large du champ d'étude des phénomènes religieux.27 
 En effet, si l'on ne peut nier que les phénomènes religieux, comme tout fait de 
culture, s'inscrivent dans des mentalités qu'ils épousent l'esprit d'un temps et d'un lieu, 
et qu'ils reflètent des situations socio-économiques, ils s’appuient sur un ensemble 
systématisé de valeurs et de règles normatives (dogmes, préceptes interdits). Ces 
valeurs idéales et idéalisées inspirent des modèles culturels et éthiques qui vont 
déterminer l'orientation normative de l’action des individus.  
 Dans  le cas  du  mouvement  Nsilulu, la doctrine  englobe la  foi en Dieu, la 
croyance aux  ancêtres, prophètes Kongo  et autres  forces cosmiques  qui  nous  
entourent et la  croyance  à Ntumi.   
 
 

                                                
27M, Weber, 1922 -La sociologie des religions, nouvelle trad. JP. Grossein, Paris, Gallimard 1996.  

 



 29 

La  croyance  en Dieu  
 La conscience messianique surgit souvent dans le milieu historique et social 
avant de se cristalliser sur un personnage et, a fortiori, avant d’être entérinée ou 
revendiquée par celui-ci; et il y a tant de manières d’être un personnage divin (envoyé 
de Dieu, homme de Dieu, descendant ou ascendant de Dieu) que, souvent aussi, par 
une connivence ambiguë, un même titre peut recouvrir des significations totalement 
différentes aux yeux de l’initiateur ou de ses adeptes. 
  La fin des années 1990 a été marquée  dans le champ religieux,   par 
l’utilisation de concepts théologiques à des fins de  protestations sociales  ou guerres, 
phénomène qualifié de  "terreur sacrée" ou la renaissance des doctrines du djihad 
(guerre sainte) au Congo Brazzaville. L’imaginaire messianique exprime le sentiment 
selon lequel, le Messie  arrivera un jour où l’histoire et la vie sur cette terre seront 
totalement et irréversiblement transformées, passant du stade de la lutte perpétuelle à 
celui d’une harmonie parfaite dont beaucoup rêvent, où il n’y aura ni maladies ni 
larmes, où nous serons complètement libérés de toute règle, condition d’une parfaite 
liberté. L’histoire s’achève parce que Dieu a promis et, à l’heure qu’il aura décidée, Il 
interviendra dans les affaires et sauvera uniquement ceux qui le méritent.   
 Le caractère de l’intervention divine demeure dans l’esprit des adeptes.  Dieu 
participera-t-il à ce combat et à la libération symbolique. C’est une représentation des 
activités messianiques ou des guerres plus anciennes  auxquelles Dieu  participe afin 
de gagner la Terre Promise - qui semblent être un modèle pour le conflit messianique. 
La simple participation divine produit une terreur paralysante qui anéantit la 
résolution de l’ennemi et réduit à néant son avantage numérique ou matériel. Dieu 
combat au moyen de la famine, de la pestilence et d’autres désastres naturels qui 
répandent la dévastation de manière indiscriminée. Cette croyance  est  traduite  dans 
les  chants Nsilulu.  
 La croyance en Dieu dans le mouvement Nsilulu occupe une place importante. 
Elle est héritée  du  néo- pentecôtisme  et des traditions anciennes. Dieu est  considéré 
comme  l’explication ultime de l’origine de la substance de l’homme et de toutes  les  
choses. 28. Puissance hors  du commun, Dieu est la cause efficiente  première de l’être, 
la source de toute vie. Il est l’auteur de la création. C’est lui, le  Créateur du ciel et de 
la terre. Dieu est  infiniment puissant, c’est  lui qui impose les châtiments les plus 
graves, devant lesquels l’homme se retrouve sans recours. C’est, l’intelligence  
infinie, le Premier Ancêtre.  
  
Croyances aux Ecritures Saintes  
 Dans la forme et le contenu, des messages  véhiculés  dans  les  différentes 
religions, la Bible occupe  une place importante. Les prophètes apparaissent ainsi 
comme  des  messagers et  interprètes de la parole divine. Ce qui fait écho à travers 
ces textes de  Jérémie : « Je mets en ta bouche, mes paroles… ». Cette parole qui leur 
est venue s'impose à eux et ils ne peuvent la taire, surtout, ils ont été choisis comme 

                                                
28Th, Obenga, Les  Bantu, langues, peuples et civilisations, Paris : Présence Africaine, 1984, p.147. E, 
Dammann, 1964 - Les religions de l'Afrique, Paris, Payot, 270 p. (Les religions de l'humanité; A, 
Mbembe - 1988, Afriques indociles, Christianisme, pouvoir et Etat en société postcoloniale, Paris, 
Karthala.; Thomas L.-V. et Luneau R., 1975 - La terre africaine et ses religions ; traditions et 
changements, Paris, Larousse,  



 30 

ses messagers.  Le message reçu est transmis par le prophète sous des modes 
également variés, dans des morceaux lyriques ou des récits en prose, en parabole, ou 
en clair, dans le style bref des oracles mais aussi en utilisant les formes littéraires de 
l'objurgation, de la diatribe, du sermon, des procès, des écrits de sagesse ou des 
psaumes culturels, des chants d'amour, de la satire, de la lamentation funèbre…  
 La Bible, Parole de Dieu, ne peut contenir d'erreur, il faut accepter sans 
réticence ce qui est écrit; la connaissance et l'interprétation de la Bible est littéraliste, 
hors de son contexte et sans lien avec le genre littéraire. Mais l'idolâtrie des versets 
bibliques, pris hors de leur contexte historique et littéraire, en particulier dans l'Ancien 
Testament  et l'Apocalypse, atteste, par la ressemblance des situations évoquées avec 
les leurs, la réalisation proche de leurs aspirations. Ces textes  apparaissent bien plus  
chargés d’enseignements efficaces que le savoir transmis  permet  aux  adeptes de 
trouver des solutions aux  problèmes posés par la crise de l’Etat.  
 Les  Nsilulu adorent certaines  références  bibliques  qui  sont  reprises dans 
les prédications: «J’entendis parler un saint; et un autre dit à celui qui  parlait: pendant 
combien de temps s’accomplira la vision sur le sacrifice perpétuel et sur le péché 
dévastateur ?  Jusqu’à quand le sanctuaire et l’armée seront-ils foulés? Et il me dit: 
deux milles trois cent (2.300) soirs et matins; puis le sanctuaire sera  purifié.» (Daniel 
8 : 13-14) 
 Ces  genres  de références  font état de la volonté  divine de libérer un peuple 
en crise. Les Nsilulu ont eu l’habitude d’affirmer :« Nsamu ngana wa Nzambi », 
traduit littéralement, c’est une affaire divine. C’est Dieu qui est au cœur de cette  
guerre. Et, c’est lui qui mettra fin aux souffrances. Tout est écrit dans la Bible. La 
croyance en l'Etre Suprême unique et tout-puissant, est accompagné et traversé par le 
culte des ancêtres, généralement bienveillant, parfois mécontents ou offusqués et donc 
à apaiser.  
 Le prophète est envoyé auprès de ses contemporains, il leur transmet les 
volontés divines. Mais dans la mesure où il est l'interprète de Dieu, il est au-dessus du 
temps, et ses « prédictions » viennent en confirmation et en prolongement de ses 
Prédications. Il peut annoncer un événement prochain comme un signe dont la 
réalisation justifiera ses paroles et sa mission et prévoir le châtiment comme la 
punition des fautes contre lesquelles il tonne, le salut comme la récompense de la 
conversion qu'il demande.  Il a la conviction inébranlable qu'il a reçu une parole de 
Dieu et qu'il doit la communiquer. Cette conviction est fondée sur l'expérience 
mystérieuse  d'un contact immédiat avec Dieu, lui permettant de  se lever jusqu'aux 
derniers temps, jusqu'au triomphe final de Dieu.  
 A  travers  la Bible, les  Nsilulu trouvent des  remèdes aux  crises sociales et 
morales, les réactions  que  suscite l’expérience de la captivité. Cette croyance  aux 
Ecritures se révèle à travers des cantiques, les enseignements, les instructions morales 
et codes éthiques, les correspondances, etc. A partir des versets bibliques, ils 
expliquent  la situation conjoncturelle (conflit armé, dictature, oppression et la 
domination du pouvoir), proposent des alternatives de sortie de crise.   
 
 
 
 



 31 

Aspects liturgiques et imaginaire  messianique  du mouvement Nsilulu.  
 
Rites  et expressions  religieuses  
 
Baptême  
 Le  rite  le  plus  important dans le mouvement Nsilulu, demeure le baptême. 
Le mot vient du grec baptizien, qui veut dire immerger, sacrement qui, en effaçant le  
péché  originel marque  l’entrée dans  la communauté. Il se fait par immersion dans 
une  eau courante en bordure de la forêt de Mihete (Vindza).  
 Sur  le  plan formel, en effet, le  caractère initiatique du baptême correspond 
dans  une certaine mesure à celui que l’on retrouve dans la plupart des rites 
ésotériques africains. C’est une nouvelle  étape  symbolique  de la vie, celle de 
croyant confirmé. A l’occasion du baptême, le néophyte reçoit les principes 
fondamentaux du mouvement et, il s’engage en tant que membre, à transmettre et à 
perpétuer  les valeurs essentielles du mouvement pour sa survie.  
 Les  baptêmes  sont  organisés à l’occasion des  grandes cérémonies 
religieuses (Noël, Pâques, anniversaires de la mort de Kimpa Vita, l’enlèvement  de 
Matsoua, etc.) et des mobiles de combats. C’est le moment de la renonciation et 
d’abandon du passé symbolique. Outre sa signification spirituelle, le rituel du baptême 
a une  portée  sociale. C’est le moment de la consécration des adeptes qui reçoivent 
des dons de vision, prophéties, guérison et prédications.   
 
Les prêches  
 Les  prêches  ont  un  caractère  symbolique  dans  le  mouvement Nsilulu. Le 
salut  et  la  libération ne  manquent pas  de susciter des  interventions  bibliques. Les 
adeptes attaquent directement le régime de Brazzaville, responsable de la guerre:  
- « Ecoute donc, Josué, Souverain sacrificateur, toi et tes compagnons qui sont assis 
devant toi ! Car ce sont des hommes qui  serviront des signes. Voici, je  ferai venir 
mon  serviteur, le germe. Car voici, pour ce qui est de la pierre que j’ai placé devant 
Josué, il y a sept yeux sur cette pierre ; voici, je graverai moi- même ce qui doit y  être 
gravé, dit l’Eternel des armées, vous vous inviterez les uns les autres sous la  vigne et 
sous le figuier » (Zacharie 3 : 8-10) 
- « Oui, j'ai travaillé au pressoir, et seul sans personne de mon peuple avec moi. Dans  
ma colère et ma fureur, j'ai piétiné des gens, je les ai foulés aux pieds. Leur sang a 
giclé sur mes habits, j'ai tâché tous mes vêtements » (Esaïe 63: 3) 
-« Les  nations étaient  remplies de fureur, mais le moment est arrivé où ma colère va 
se manifester et où les  morts vont  être jugés: le moment est arrivé où tu vas accordé 
la récompense à tes serviteurs, les prophètes et à tous ceux qui t'appartiennent et te 
respectent, qu'ils soient grands ou petits; le moment est arrivé où tu vas détruire ceux 
qui détruisent la terre. » (Apocalypse 11: 18 )    
-«Je veux contraindre tes ennemis à te servir de marche pied.(...) Et toi, maîtrise les 
ennemis qui t'entourent. Les hommes d'élite t'accompagnent en ce jour où tu 
rassembles ton armée (...). Le Seigneur est à tes côtés. Au jour de ta colère il écrasera 
des rois, il exercera son jugement sur les nations, il remplit les vallées des cadavres, il 
écrase les chefs sur toute l'étendu du pays. » (Psaume 110: 1-7)   



 32 

-« Puis le 7e ange sonna de la trompette. Des  voix fortes se firent entendre dans le 
ciel; elles disaient : le pouvoir de régner sur le monde appartient maintenant  à notre 
Seigneur et à son Messie, et il régnera pour toujours » (Apocalypse 11: 15) 
 L’interprétation personnelle constituant la règle unique et le fondement de la 
foi Nsilulu, nous n’avons pas voulu porter un jugement aux  références  reprises ici en 
illustration. La  lecture  des  différents  passages verse dans  une  vision apocalyptique 
de l’ordre post- colonial, en prônant un  état futur heureux et bénéfique aux acteurs 
opprimés. Elle exprime l’avènement d’un Messie, qui  véhicule l’espoir du 
changement des rapports sociaux.  
 
Prières 
 Toutes  les  études sur le phénomène religieux sont unanimes à présenter la 
prière comme « le cœur, le souffle, l’âme, le foyer de la religion ». Bien plus, « on a 
pu la qualifier d’indice par excellence de la religion, au point que là où s disparu la 
prière on a tout lieu de penser qu’a aussi disparu la religion. ». Cela signifie qu’on ne 
peut concevoir  un sujet religieux sans la prière. Chaque religion dispose d’un corpus 
de textes sacrés dans lequel les formules de prière ont une place de choix. La  prière  
est  un  élément  important  de la croyance. Elle  se  définit  comme l’acte par lequel 
l’homme s’adresse à Dieu  ou à une  divinité. Elle  permet au fidèle d’exprimer 
l’adoration, la vénération, une  demande  ou  une  action de  grâce. Dans  beaucoup de 
cas, un  remède  du  croyant  qui a  choisi  le chemin de la guérison et miracles.  
 La prière met le fidèle en catharsis. Elle est ici adressée à Dieu, aux  
médiateurs qui sont des divinités intermédiaires (Kimpa Vita, Kimbangu, Matsoua) et 
à Saint Michel. Elle  exprime  l’opposition au pouvoir de Sassou, assimilé au diable.   
 Les  prières sont des  extraits des passages  bibliques  illustratifs, extraits des 
psaumes et de l’Ancien Testament. Chorales et chants exécutés avec  un  art, 
traduisant une  ferveur remarquable et un réel sens de la liturgie.    
 
Quelques  extraits  
Psaume 58 : Le  juste persécuté  
Délivre- moi de mes ennemis, mon Dieu,  
Protège- moi contre mes adversaires, 
Délivre – moi de tous ceux  qui  font le mal, 
Sauve- moi des hommes cruels. 
Vois : ils sont aux aguets pour m’ôter la vie… 
 
Psaume 69 : Dans la persécution     
Daigne ô Dieu me délivrer,  
Seigneur, hâte-toi de me venir en aide 
Qu’ils soient couverts de honte et d’humiliation 
Ceux qui veulent ma vie… 
 
 La  prière est  un  élément  essentiel du culte  Nsilulu. Elle  renouvelle les  
forces  spirituelles, favorise le rapprochement avec les  ancêtres, les génies et Dieu. A 
cet effet, on trouve  des  prières d’adoration, de supplication, d’action de grâce et de 
rémission des péchés. Le Psaume 126 a souvent été utilisé par les Nsilulu  



 33 

précisément pour exalter  la  présence divine, décisive pour avancer sur la voie du 
bien et du royaume de Dieu.  
 
Lecture: Ps 126, 1.3-5 
Si le Seigneur ne bâtit la maison, 
les bâtisseurs travaillent en vain 
si le Seigneur ne garde la ville, 
c’est en vain que veillent les gardes. 
En vain tu devances le jour, 
Tu retardes le moment de ton repos, 
Tu manges un pain de douleur ; 
Dieu comble son bien-aimé quand il dort. 
Des fils, voilà ce que donne le Seigneur, 
des enfants, la récompense qu’il accorde ; 
comme des flèches aux mains d’un guerrier, 
ainsi les fils de la jeunesse. 
Heureux l’homme vaillant 
qui a garni son carquois de telles armes ! 
S’ils affrontent leurs ennemis sur la place, 
ils ne seront pas humiliés.  
 
Ethique et morale des Nsilulu  
 
Symbolique des interdits. 
 Toute société est régie par des  normes  éthiques  qui  déterminent les 
comportements sociaux. L'invocation du  sacré dans  les  différentes  religions incarne 
des vertus. Dans  le cadre de cette réflexion, il apparaît nécessaire de déterminer 
l'articulation du combat politique de Ntumi dans le discours religieux à travers la 
symbolique des interdits. Les dimensions messianiques de la résistance  des Nsilulu  
peuvent être observées  dans  le respect du code moral qui  défini les interdits. Dans  
ce contexte, la  violence milicienne apparaît à la fois symbolique sous forme 
d'interdits ou physique par des punitions infligées à la suite des transgressions. Le  
respect des  interdits étant une garantie d'invulnérabilité au combat, le milicien devait 
prouver en permanence qu'il ne pouvait pas les transgresser. 
 Les interdits font partie du domaine sacré. Les  Nsilulu tirent  ces  interdits  
des  références bibliques dont  ils  ont  la parfaite maîtrise. Ce qui  traduit sans  doute 
une nouveauté  dans les croyances et traditions  messianiques contemporaines. Lors 
des affrontements armés, les masseurs interviennent pour préparer mystiquement les 
miliciens aux combats. Ils sont dotés des pouvoirs magiques et fétichistes. Ils 
inscrivent des interdits alimentaires, corporels ou symboliques. Ces interdits ou tabous 
ont une signification importante dans les sociétés traditionnelles. Les interdits peuvent 
être classés en deux catégories: les interdits  alimentaires et les interdits symboliques.  
 De ce fait, les tabous ou interdits alimentaires sont conformes à l'ordre des 
choses de l'univers, au respect de la hiérarchie et à la classification des choses définies 
par les masseurs. Chaque milicien doit y obéir et s'arranger à ne pas se trouver en 
infraction par rapport au code de conduite alimentaire du groupe.  



 34 

 Les  interdits alimentaires relèvent donc du sacré et imposent les sentiments de 
crainte, de respect et d'attachements aux différents génies. Dans  le cas des miliciens 
Nsilulu, beaucoup d'animaux font l'objet d'interdiction  de consommation, plus  pour  
des  raisons culturelles  et sociales.  Il est interdit aux miliciens Nsilulu de manger les 
aliments suivants : poulet, bœuf, mouton, gibier, chauve-souris, serpent, pigeon, 
cochons, grenouille, sauce- graine, feuille de manioc, sucre, lait, légumes, oignons, 
viandes crues, citron, papaye, mayonnaise, banane mûre, oseille, aubergine, poissons 
salés brûlés, miel, manioc le mercredi, bouts de maniocs, les fruits sucrés, les viandes 
pillées… 
 Certains animaux  sont qualifiés d'impurs dans les Écritures Saintes. Il s'agit 
des ruminants (bouef, moutons, cochons), les reptiles et oiseaux dont l'aigle, le 
corbeau et toutes ses espèces, l'autruche le  hibou, la mouette, l'épervier, le plongeon, 
etc. (Lévitique 11: 1-8 ; Lévitique 20: 29). D'autres interdits répondent à la pureté des 
animaux qui rampent sur terre, le cas des taupes, souris, tortues, caméléons, 
grenouilles et des animaux cornus.  Une  place  importante  est  aussi  accordée aux  
fruits (citons, papaye, banane) et  aux éléments sucrés ( sucre, lait, miel ) et à certains 
légumes (oseilles)  et  aubergines dont la consommation n'est pas permise. 
 L'impureté de la femme contraint le milicien de ne pas consommer la 
nourriture cuisinée et vendue  au  marché. Ce qui est d'ailleurs  normal dans une 
société réglementée  par des normes et lois sociales.  
 
Tableau 10: Interdits symboliques  
N° Interdictions  
1 Ne pas saler la nourriture au feu 
2 Ne pas boire l’eau croupie 
3 Fuir la pluie 
4 Ne pas pisser contre un arbre 
5 Ne pas boire l’eau à partir de 18h 
6 Ne pas toucher le manioc après avoir bu l’eau 
7 Enterrer ses déjections après défécation 
8 Ne pas manger débout 
9 Ne pas s’asseoir sur les pieds d’un arbre 
10 Ne pas être torse nu 
11 Ne pas se laver nu  
12 Ne pas répondre à un appel la nuit 
13 Ne pas fixer un corps en putréfaction 
14 Ne pas regarder un corps qu’on abattu 3 heures après 
15 Ne pas porter tout ce qui est de couleur noire, ni rouge  
16 On ne se lave qu’une fois par semaine 
17 Ne pas fumer de chanvre ou de cigarette 
18 On ne doit pas se battre, ni se chamailler  
19 On ne doit pas boire l’alcool, sauf le vin rouge  
20 Une fille en règle ne doit pas cuisiner pour vous 
21 Une femme qui cuisine doit porter un foulard, pas de bague  
22 Ne pas porter un habit cousu dans du pagne pour aller au front  
23 Une femme ne doit pas te bousculer  

 Source : Auteur 



 35 

 Les  interdits  symboliques  au  regard du tableau ci dessous, déterminent  le 
comportement des Nsilulu. S'il apparaît difficile de les catégoriser et de produire une 
liste exhaustive, il demeure tout de même possible de dégager l'importance de ces 
interdits dans la régulation des normes sociales, puis qu'ils ne s'éloignent pas de 
certaines valeurs culturelles Kongo. La  sacralité de l'environnement  érige des  
principes  qui doivent être respectés, si l'on veut vivre en harmonie dans la société. 
Comme  dans  toutes les loges ésotériques, les quatre éléments naturels sur lesquels se 
fondent les croyances  sont  utilisés par les Nsilulu, à savoir l'eau, le feu, l'air et la  
terre.  
 La symbolique des couleurs est reprise par le mouvement Nsilulu. Il est 
interdit de porter  tout ce qui est de couleur noire ou rouge. La  couleur noire étant la 
couleur du deuil, des ténèbres et de la malédiction, symbolise  pour les miliciens, la 
défaite. Ce qui n'était pas envisageable  dans  l'imaginaire social et la perspective des 
combats inspirés par Dieu, pour accomplir le temps messianique. La  couleur  rouge 
est la couleur du sang des ancêtres, des martyrs donc des libérateurs et sauveurs. Elle 
n'était destinée qu'à des rituels bien déterminés.  
 Les  Nsilulu ont fait de l'interdiction  de consommer l'alcool, un principe de 
base de leur combat. Il est difficile pour une personne ivre de distinguer le sacré du 
profane, le pur de l'impur ou l'adversaire de l'allié.  Aux interdits sont associés des 
obligations et des devoirs, des mœurs qu’il faut adopter, un code moral à respecter. Le 
« mbetengue» ou gifle de saint Michel  est le mode de punition le plus utilisé par les 
Nsilulu. Cette punition consiste à donner des bastonnades avec le plat du coupe- 
coupe. Le rejet des autres factions miliciennes par les Nsilulu s’explique par les 
dimensions complexes des symbolismes messianiques et à la gestion du quotidien. La 
transgression des interdits fait intervenir des punitions qui interviennent à la suite d’un 
jugement devant un tribunal. Le contrevenant, solidement attaché reçoit 150 coups de 
dos de machettes de dos.  

Les Nsilulu n’ont pas manqué de faire  une  appropriation symbolique  des 
préceptes du mouvement du Saint Esprit d’Alice Lakwena. Quelques similitudes  
peuvent être  révélées. Les  règles 16 et 19 du mouvement de Lakwena semblent être 
reprises par le mouvement de Ntumi. Sur le plan symbolique, les  autres  interdits des 
Nsilulu concernaient plusieurs domaines  de la vie. On peut citer ici l’interdiction de 
piller, de  fumer de chanvre ou de cigarettes, de pisser contre un arbre, de rester torse 
nu. Aux  interdits étaient associés des obligations et des devoirs, des  mœurs qu’il 
fallait adopter, un code moral que l’on devait respecter.  

Les  règles  de conduite  qui sont empreinte d’une  moralité sans  reproche du 
mouvement de Lakena  ont été codifiées dans  un document sous le nom de Holy 
Spirit Safety Precautions (Préceptes de sécurité de l’Esprit Saint), qui sont au nombre 
de vingt, chacune étant assortie d’une référence biblique.29   

 
 
 
 
 

                                                
29  Behrend, Heike, La Guerre des esprits en Ouganda 1985-1996. Le Mouvement du Saint-Esprit 
d’Alice Lakwena, L’Harmattan, Paris, 1997, pp.79-81 



 36 

N* Eléments  sacrés de la doctrine   
1 Tu n’auras en poche  aucune magie ni moindre reste de branchage y compris le 

morceau que l’on utilise pour se frotter les dents.  
2 Tu ne fumeras  pas de cigarettes. 
3 Tu ne boiras pas d’alcool. 
4 Tu ne commettras pas d’adultère ni ne forniqueras. 
5 Tu ne te disputeras ni ne te battra avec personne. 
6 Tu ne voleras point. 
7 Tu n’envieras point ni ne te battras avec personne 
8 Tu ne tueras point. 
9 Tu exécuteras les ordres et seulement les ordres de Lakwena 
10 Tu ne porteras de bâton de marche dans le champ de bataille. 
11 Tu ne chercheras pas protection sur le sol, dans les herbes, derrière un arbre, une 

termitière, ou tout autre obstacle à disposition.   
12 Tu ne ramèneras du champ de bataille aucun objet qui ne soit pas conseillé par 

Lakwena 
13 Tu ne tueras point de prisonniers de guerre. 
14 Tu suivras les ordres à la lettre et ne les discuteras jamais avec ton supérieur. 
15 Tu aimeras ton prochain comme toi-même 
16 Tu ne tueras aucun serpent. 
17 Tu ne partageras le repas de personne qui n’ait pas prêté serment au Saint-Esprit.  
18 Tu ne te rendras chez personne ni ne serras une main en te rendant au champ de  

bataille.  
19 Tu ne mangeras ni mouton ni porc ni leur graisse. 
20 Tu devras avoir deux testicules, ni plus ni moins. 
 
Pratiques  sacramentaires  et symboliques du mouvement Nsilulu   
 
Le  dogme et l’idée du salut  dans le mouvement Nsilulu  
 Le  dogme est le  point  fondamental considéré comme  incontestable  d’une  
doctrine  religieuse ou philosophique, vérité indiscutable et intangible. Il fonde toute 
la pensée religieuse du mouvement Nsilulu. Il se repose sur trois points: la croyance 
en un Dieu Unique et Tout- Puissant; la croyance en Matsoua et l’évocation des 
archanges (Michel, Gabriel et Raphaël).   
 Le  salut  du Nsilulu passe par ces différentes croyances. Ntumi apparaît ainsi  
comme  le messie, le médiateur pour la libération symbolique et l’incarnation des 
divinités spirituelles. La place de Matsoua évoquée  dans  ce travail se concrétise ainsi  
dans cette trinité sui generis des croyances. Le respect de la morale Nsilulu étant la clé 
du salut, tout adepte doit obéir aux instructions  qui  viennent du Révérend Pasteur.  
 La place des anges et archanges dans le mouvement Nsilulu est très 
importante. Dans les différentes  religions, qu’il s’agisse du Christianisme ou de 
l’Islam, les anges sont des messagers divins envoyés aux  humains  pour les  instruire, 
les  informer ou leur donner  des ordres. Ils jouent le rôle d’intermédiaires entre 
l’homme et le divin. Un ange peut aussi  faire office de gardien, de protecteur, en tant 
que guerrier céleste et même puissance cosmique. Bien que  la croyance  dans les  
anges  soit largement reconnue par la Bible, certains théologiens pensent que la 
référence aux anges fut adoptée par des écrivains bibliques  à la fois comme outil 



 37 

littéraire pour personnifier la présence divine et comme  moyen de reléguer  à l’arrière 
plan  les  dieux des  religions  traditionnelles polythéistes. D’autres  pensent  que les  
anges rappellent aux chrétiens  la transcendance du Dieu inaccessible qui a voulu 
communiquer avec les hommes. Au- delà de toutes ces  controverses, les anges  
demeurent des figures centrales des courants de spiritualité contemporaines  
rassemblées  sous l’étiquette de new âge.30 
 Pour des raisons  diverses,  le mouvement Nsilulu accorde  ne  place centrale à 
trois anges : Michel, Gabriel et Raphaël.  Ces  archanges  apparaissent  comme  
faisant partie des sept anges qui se tiennent toujours prêts à entrer dans la gloire de 
Dieu, selon l’Apocalypse de Jean. (Apocalypse 8 : 2). Ce  sont les  trois  entités 
supérieures aux autres, à qui reviennent des fonctions  plus importantes et missions  
particulières. 
- Gabriel   a eu pour  mission  dans le passé, la double annonciation de la naissance 
de Jean Baptiste auprès du prêtre  Zacharie, puis  celle de Jésus auprès de Marie, si 
l’on s’en tient aux Ecritures Saintes. (Luc1, Marc16 :5; Jean 20). C’est  donc  le  
messager de Dieu, le serviteur du verbe, celui qui a le pouvoir de transmettre la parole 
divine. Les Nsilulu le considèrent comme le protecteur, le messager et l’archange de 
la paix.  
- Raphaël  joue en apparence un rôle plus réservé, rôle qui s’accommode à une 
simple  fonction d’assistance qui préfigure l’avènement du Christianisme. C’est 
l’archange au service des hommes. Les Nsilulu lui font appel pour développer  des 
dons de guérison et de miracles. D’où son nom, significant  « guérison de Dieu. ».  
- Michel, c’est l’archange du combat contre  Satan. Il est  souvent  représenté en 
militaire, portant  en général une  arme (lance ou épée) et un bouclier. C’est l’ange  
qui  figure dans la trinité des Nsilulu (Au nom du Père, Matsoua et Saint Michel). Le  
Pasteur Ntumi  s’incarne ainsi dans Saint Michel pour mener une lutte  perpétuelle 
contre le gouvernement de Brazzaville, considéré ici comme  Satan et protéger le 
peuple contre les griffes démoniaques de Satan (troupes étrangères, Armées, milices). 
Ainsi,  Michel apparaît comme l’archange du Grand Jugement et témoin des actions.  
 
Imaginaire des  chants Nsilulu  
 Le  chant est  un  moyen par lequel  le  sentiment profond d’un peuple est  
exprimé.  C’est un fait connu de tous que les chants sont des éléments constitutifs de 
la culture africaine. Tous les moments importants de la vie, de la naissance à la mort, 
sont marqués par des chants et des danses. On chante  le bonheur tout comme le 
malheur. C’est donc naturellement que le  Pasteur Ntumi a eu recours aux chants et 
aux danses dans ses séances de prédication et dans l’imaginaire du mouvement 
Nsilulu.  
 A côté de la Bible, il y a ce que les Nsilulu eux-mêmes appellent les cantiques 
inspirés et que certains spécialistes ont appelé "les chants du ciel" : ils désignent 
l’instruction reçue de Dieu ou des anges par l’intermédiaire des personnes inspirées. 

                                                
30Champion F., 1995 - "La nébuleuse New Age", Etudes, 3822, pp. 233-242.;  CINR, 1989 - Nouvel 

Age, nouvelles croyances, Montréal, ed Paulines.;  Vernette J., 1990 - Le Nouvel Age, Téqui..; Vernette 
J., 1992 - Le New Age, Paris, PUF, 128 p. (Que-sais-je n° 2674). 
 



 38 

Ces personnes sont choisies et utilisées comme instruments par Dieu lui-même pour 
qu’il passe son message et cela, sans critère de sexe, de niveau d’instruction ou d’âge.  
 Les chants dans le mouvement Nsilulu ont une portée historique. Les thèmes 
commentés par ces chants sont multiples. Ils annoncent la Bonne Nouvelle du Christ, 
parlent des âmes à sauver, de la gloire de l’au-delà et évoquent les douleurs, les 
souffrances endurées par le peuple. Ces chants sont parfois des révélations du passé, 
des prophéties, parfois des menaces, des avertissements voire des ultimatums. Ils sont 
ainsi teintés de nostalgie qui exprime la fidélité à leur messie et à Saint Michel qui 
incarne la force, le combat et la renaissance. Les paroles du Pasteur Ntumi, tenues 
pour sacrées et intégrées à l’interprétation de la Bible et des cantiques inspirés, sont 
devenues la propre parole et la mémoire de la communauté.  Ces chants  sont à la base 
de la recomposition identitaire. Ils exaltent les persécutions douloureuses endurées par 
le Mu-kongo dans la guerre et la domination.  

Le mouvement Nsilulu, intervient à la fois comme vecteur d’attestation 
identitaire et comme instrument de fabrication d’une nouvelle identité kongo. Ainsi, 
l’identité Nsilulu, passant par la réinterprétation du message divin dans les chants, 
révise tous les paramètres déterminants de l’imaginaire symbolique. 
 Il convient cependant de souligner que si le but du chant Nsilulu est 
d’accompagner la prière, c’est aussi l’expression de joie, d’allégresse et de 
soulagement. C’est un aspect du chant que nous retrouvons dans les chants Nsilulu. 
Une autre particularité de ces chants est la langue à laquelle ils sont exécutés, le 
Kongo. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 39 

 

Fig. 2: Les  Nsilulu en image  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 40 

 
 
 
 

Chapitre 4 
 

Temporalité et territorialisation messianique au Congo 
Brazzaville 

 
Pour  mieux  circonscrire  le  contexte  de l’émergence du mouvement Nsilulu, 

il convient de mettre en exergue deux points : l’espace de construction de l’imaginaire 
du mouvement  et la temporalité de l’éclosion du mouvement.  
 
L’espace de construction de l’imaginaire du mouvement  Nsilulu 
 

Le  mouvement Nsilulu  est apparu dans un espace fortement marqué par les 
courants messianiques et les dynamiques de résistance.  
 
Pays Kongo ou Espace de forte concentration des courants messianiques  
 

Par  messianismes Kongo, nous  entendons les mouvements apparus dans l’espace 
occupé jadis par le Royaume Kongo entre le XIIIe et le XVIIIe siècle. Dans  la plupart 
des syncrétismes  africains, les  ancêtres  servent d’interlocuteurs privilégiés pour la 
communication avec Dieu. Ils occupent  ainsi une place de choix dans la régulation de 
l’ordre social. Il s’agit surtout ici des prophètes qui ont marqué l’histoire du Kongo. 
Les trois personnages, a savoir  Kimpa Vita, Simon Kimbangu et André Matsoua 
présentent une dimension symbolique dans la construction historique.  

 
 Kimpa Vita  comme la Ngunza des prophétismes Kongo  

       Le  mouvement religieux  appelé, Antonisme  naît du désir profond du  peuple  
kongo de  voir le Royaume aller  vers  la  stabilité et l’unité  politique. Il va  conduire 
à l’établissement d’une nouvelle idéologie religieuse puissante. Cette  idéologie 
procède en soi de la religion  traditionnelle kongo dans la symbiose avec le  
christianisme  tel que  vécu et perçu par le peuple. Kimpa Vita ou Dona Beatrice  
apparait comme une  incarnation de la libération à travers le Kongo dia Ntotila 
(mouvement antonien du XVIIIe siècle). Au début  du XVIIIe  siècle, l’état  du 
Kongo, tant du  point  de vue  politique que social et économique  est  d’une  gravité 
exceptionnelle. Au- delà  des  querelles  des  clans  rivaux pour la  reconquête de 
l’hégémonie et du pouvoir, le désir d’unité s’impose. C’est  ainsi que Kimpa  Vita 
apparut  aux  yeux  des populations Kongo, comme la restauratrice de l’unité du 
Kongo. En s’installant à Mbanza Kongo, la  capitale, elle envoie des disciples à 
travers le Royaume pour  diffuser  des  idées nationalistes  et messianiques  et  prêcher  
la restauration du Kongo.31  

                                                
31Kimpa  Vita  qui  s’identifie  à  Saint  Antoine  associe  le  salut  individuel  au  salut  collectif du 
Kongo. Il instaure  des  cultes  autour  de  trois  saints : Saint Antoine, Saint François et Saint Jean.  



 41 

 
 Le succès de Kimpa Vita sera éclatant. Des foules de chrétiens et païens la 
soutiennent  avec  une  dévotion  populaire. Kimpa  Vita  entend obliger le  Roi Pedro 
IV à réintégrer la capitale, assurant la  réunification du Royaume  et la négrification 
de la religion32. Elle cherche à revivre symboliquement les  commencements  du  
christianisme. Les lieux  sacrés  du  christianisme  sont  substitués par  ceux du 
Kongo, qui  devient  la  véritable « Terre sainte ». Elle indique que  Jésus  Christ  est 
né Mbanza Kongo (Bethléem), qu’il avait été baptisé à Nsundi (Nazareth) et qu’il 
était  originaire du Kongo, donc noir.   
 La  réaction  des  missionnaires fut brutale. En  effet, dans  la logique  des  
Capucins, le mouvement des antoniens véhiculait des pratiques locales perçues  
comme idolâtres, blasphématoires et superstitieuses, par  référence à  une norme 
propre à la culture des missionnaires. Ils opteront pour  l’intransigeance la plus 
radicale contre Kimpa Vita, dont on perçoit l’aventure dans  une vision  strictement 
manichéiste : foi- hérésie, Dieu- Satan, etc.33 Dans  ce  même contexte, Jadin  attaque 
Kimpa  Vita  de manière très critique. Il arriva affirme –il que,  Sao Salvador  fut  
rapidement peuplé, par ce  que les uns y allaient pour vénérer la prétendue sainte, 
d’autres pour voir la patrie  renouvelée, certains pour saluer les amis, d’autres par 
désir de récupérer  miraculeusement la santé, d’autres enfin, à cause du  désir  de 
régner et  d’être les  premiers  à occuper l’endroit. De cette  façon, la  fausse sainte fut  
seigneur du Congo.34 

    Plus de deux siècles après Jeanne d’Arc en France, Kimpa Vita meurt en 1706 
« avec le nom de Jésus en bouche », écriront les analystes35. Mais la jeune Mu- Kongo 
a mis l’espérance au cœur de son peuple. Trois aspects nous paraissent significatifs 
dans l’héritage historique du mouvement antonien. Il y a d’abord, l’incarnation d’un 
mouvement de libération à la fois politique et religieux; ensuite, l’éclatement de 
l’affirmation de la pleine volonté d’inculturer la foi chrétienne et enfin la 
réappropriation des dynamiques de résistance  dans  les  mouvements messianiques  
coloniaux  et post- coloniaux.  
 Le  fait religieux  n’apparaît  pas  forcement comme  refuge de l’imaginaire ou  
une  inertie à l’action, mais  il  ouvre  les  yeux  pour  déceler les  structures en faillite 
et invite à se lever pour les combattre. D’où le  sens  de la mission divine de Kimpa 
Vita pour  libérer son peuple de toutes sortes  d’aliénation. L’œuvre  et  le  combat  de 
Kimpa Vita, tel que  des textes  nous  les présentent ne permettent pas  de mieux 
déceler  son héritage historique. Le jugement des capucins du Kongo se résume par 
les mots suivants : hérétique et visionnaire, sorcière et suppôt du diable, ennemie 
commune de la foi et du Royaume.  

                                                
32R.Cornevin,  Histoire de l’Afrique, Paris, Payot, 1967, p.54  
33Lire à  ce sujet les  travaux  portant  sur les  stéréotypes utilisés sur la personnalité de Kimpa Vita :  
Petelo Nginamau, « Dimension historique et historique de Kimpa Vita » in Africa  Vol XLVIII, n°4, 
décembre 1993,  pp 622-623 ; M.Mudimbe- Boyi, « Vocabulaire et idéologie dans  les  écrits des 
Missionnaires capucins aux 17e et 18e siècles » in Philologie et Linguistique romanes, Celta n°2, 1975, 
pp. 1- 12  
34L. Jadin, 1961, op.cit, pp.506-507 
35Pour en savoir davantage lire : Kaké, Ibrahima Baba : Dona Béatrice, la Jeanne d’Arc congolaise, Ed 
ABC/NEA 1976 ;  G, Balandier, La vie quotidienne au royaume de Kongo du XVIe au XVIIIe siècle - 
Hachette, 1965/  



 42 

Nombreux sont les auteurs qui rendent hommage à la perspicacité historique et 
au courage politique de cette héroïne qui à travers le mouvement antonien, lance le cri 
de libération de l’Africain. Ce Messie a redonné confiance à un  peuple, revigoré les 
liens nationalisme brisé par une aliénation sournoisement entretenue.36  

 Le mouvement antonien représente pour le peuple kongo, la première tentative  
d’ajustement des perceptions  idéologiques et de lutte. Comme  les  anciennes  formes 
de légitimité  politique avaient  conduit à la dérive l’autorité royale et à  l’émiettement  
toute la société, il était important de trouver un leader capable de s’investir  
complètement  pour  la  restauration du Royaume. Ce qui Kimpa Vita a pu  faire.  
Face  à la destruction du Royaume Kongo à la suite  de la bataille d’Ambwila, c’est le 
messianisme qui apparut pour rétablir l’ordre, instaurer l’unité et mettre fin à tous les 
maux qui s’abattaient  sur la société  Kongo. En s’attribuant  le nom de Saint Antoine, 
celui- là  même qui s’était  opposé aux Portugais en 1665  pour défendre l’intégrité du 
Kongo, elle se  serait ainsi  attribuée  le  rôle de libératrice du Kongo.37 
 Kimpa Vita  a fait de la libération, le thème de la prise de conscience  politique  
d’un peuple. Cette conscientisation  traduit l’engagement de l’émancipation de la 
société Kongo et la réunification du peuple. Les éléments nouveaux, d’ordre politique, 
juridique ou religieux ingérés dans  la culture kongo subissent, grâce au mouvement 
antonien un filtre spirituel, une indispensable réélaboration  pour les  rendre plus 
acceptables. Elle s’est  servie  du message chrétien pour amorcer l’initiative de la 
reconstruction du Kongo. Comportant des  thèmes apocalyptiques et millénaristes, 
l’enseignement de Kimpa Vita annonce comme dans la Bible, des catastrophes 
naturelles qui châtieront les ennemis de la vraie religion et de la restauration du 
royaume. Avocat du monde noir doublé d’un  nationaliste, nouveau Moïse conducteur 
de  son  peuple vers la capitale promise, Mbanza Kongo, Kimpa Vita apparaît comme 
un  personnage précurseur qui devance largement  son  temps. Elle avait compris  la  
nécessité  d’une  Eglise locale reposant  sur  la  spécificité  culturelle, susceptible 
d’attirer l’âme profonde du peuple  et d’enrayer le caractère de «colonialisme 
spirituel» de la religion étrangère. Sur le plan politique, elle est visionnaire d’un 
programme d’émancipation des peuples opprimés et  sur  le  plan religieux, elle 
conscientise le peuple et entend mettre à l’honneur des valeurs et de la dimension 
ancestrale de la religion. En puisant  dans  la  tradition locale  une  part  essentielle de 
la mémoire collective, où se reconnaît le Kongo, Kimpa Vita opère un effort  de 
rassemblement pour  restituer le sentiment de l’unité perdue. 38  

Le mouvement antonien est à l’origine de  tous  les  mouvements prophétiques 
et  messianiques coloniaux  et post- coloniaux dans  l’espace kongo (Kimbanguisme, 
Matsouanisme, Tokoïsme, Mpadisme, etc .) et de l’éveil du nationalisme africain. A ce  
titre, Kimpa Vita  reste un symbole  vivant de la liberté africaine, héroïne par  
excellence de la dignité noire, héroïne  exceptionnelle  et  initiatrice de l’émancipation  
et promotrice des indépendances.  
 

                                                
36B, Dadie, Béatrice  du Congo, pièce en trois actes, Paris : Présence  Africaine, 1970 
37Kimpa Vita  entendait à travers Saint Antoine, récupérer le patrimoine moral du héros de la liberté 
africaine et faire face aux Portugais, hostiles  aux velléités d’émancipation du Kongo.   
38Petelo Nginamau, « Dimension historique et historique de Kimpa Vita » in Africa  Vol XLVIII, n°4, 
décembre 1993,  p 620 



 43 

 Simon Kimbangu comme Ntumua, le sauveur et le libérateur des Kongo 
   Le Kimbanguisme occupe une place à part  dans  les  mouvements messianiques 

coloniaux  et post- coloniaux, ne serait- ce qu’en raison de  la  littérature publiée à  ce  
sujet39, mais  surtout à  cause de  la  portée idéologique d’un mouvement religieux qui 
s’est répandu à travers l’Afrique Centrale à partir du Congo belge, plusieurs décennies  
avant  que ne s’y organisent  les mouvements  politiques qui  vont  sonner  le glas de 
l’époque  coloniale et  hisser les  drapeaux des indépendances  africaines dans  les 
années 1960. Dans un contexte  d’anomie généralisée, il  s’agissait de  faire preuve  
de la capacité de redonner surtout confiance à l’homme kongo déboussolé, en 
repensant son  environnement.  
 Simon Kimbangu s'est déclaré «Envoyé» de Dieu pour  sauver  son  peuple. Il 
est  vite  écouté et  considéré comme  prophète et messie, mandaté directement  par 
Dieu pour délivrer les Bakongo de la domination coloniale et leur  enseigner la vraie 
religion des Noirs.  Une  chose dont  les  missionnaires n’ont  pas  tenu  compte, ou  
plus  précisément  qu’ils  n’ont pas comprise, c’est la conception que  les  populations  
kongo se faisaient de Dieu. Les traces  de  messianisme  kongo  incarné par Kimpa 
Vita  étaient  encore vivaces  dans  la  mémoire  collective. Il se  présente  aux  siens  
comme  le  libérateur au même  titre que Jésus  et Mahomet. Ses  adeptes le présente 
comme «Prophète du Dieu des Nègres » par  opposition à Jésus, «Prophète du Dieu 
des Blancs». Ainsi, de même que Jésus  a délivré la race blanche, Mahomet, les 
Arabes, Kimbangu délivra  la race noire.40 Ce negro spiritualisme a fait de Kimbangu, 
un «Moise Noir» pour son peuple. 
 Le discours  de Kimbangu est une appropriation de l’histoire et de la 
géographie  chrétienne : Dieu et les  anges  sont  noirs; Jésus Christ est noir, il est né à  
Nkamba, devenu Nouvelle  Jérusalem. En s’érigeant en rédempteur et sauveur de la 
race noire  à l’oppression  coloniale, Kimbangu  apparaît non  seulement comme le 
symbole du proto- nationalisme, mais aussi comme un contestataire de l’ordre 
colonial. Ce combat  va donner  naissance à  un mouvement  de prise de conscience 
générale pour la libération totale de l’homme noir.  
 Les idées religieuses de Simon  Kimbangu contiennent des éléments  bibliques 
revus dans la perspective de lutte anticoloniale. C’est une réaction totale et  
conséquente aux conditions imposées aux  indigènes. Il vilipende les exactions  
coloniales (impôt de capitation, travail forcé), professe  la  moralisation de la société  
corrompue par les  mœurs de la colonisation. Kimbangu a fait des Evangiles une 
lecture nouvelle, autonome et indépendante des  pratiques et directives stratégiques  
du christianisme blanc. Sa prédication fait  penser à la classification des  hommes  en 
catégories de damnés et d’élus; de  blancs et de noirs. C’est par allusion à cela  que  le 
Père Van Wing écrit: «On  se  trouvait en face d’un messianisme organisé, préparé à 
cristalliser dans  son  sein la  sensibilité religieuse de la population et à déchaîner à 
son profit toutes  les  forces explosibles du nationalisme  et du racisme.» 41 

                                                
39 Lire  à ce sujet : A. Geuns, « Bibliographie commentée du prophétisme Kongo », Les Cahiers du 
CEDAF, n°7, Bruxelles 1973 ; P.E., Chassard, « Essai de bibliographie sur le Kimbanguisme », 
Archives de Sociologie des Religions n°31, 1971 
40 M. Sinda, Le messianisme et  ses  incidences ; Adaptation ou Incarnation, Paris, Cerf, 1980, p.68 
41Van Wing, « Le Kimbanguisme vu  par un  témoin » Revue Zaïre, Vol ; XII, n°6, 1958, p.575 



 44 

 La réinterprétation des textes  de l’Ancien Testament et les appels réitérés à la 
révolte anticoloniale orienteront le mouvement religieux dans une vision messianique 
et apocalyptique du monde. Il a fallut a peine  six  mois d’activités au nouveau 
prophète pour se muer en véritable meneur de foules. En revendiquant la libération du 
Congo du joug colonial et en préconisant la  formation d’une Eglise congolaise 
indépendante, Kimbangu  détournait  des milliers  de travailleurs en multipliant les  
mots d’ordre de grève générale. La philosophie kimbanguiste a largement contribué à  
l’émergence des mouvements messianiques et prophétiques comme  le Matsouanisme, 
le Tokoïsme, le Mpadisme et le Kitawala. Le regain d’intérêt historique  accordé  à 
cette  religion  démontre  à quel niveau le  peuple  Kongo est décidé à promouvoir les  
valeurs  culturelles  ancestrales ancienne.  

Par le glissement du mythe à l’idéologie, le Kimbanguisme a constitué 
rapidement le  lieu  privilégiée d’intégration des  forces  populaires de contestation. 
Les  mythes  d’anéantissement de l’ancien monde et d’attente de l’Age  d’or ont  joué 
un rôle important en incitant les masses urbaines  et rurales à la grève  eschatologique. 
Et  ces  mythes  sont réactualisés par le Messie noir pour la société dominée, qui, elle, 
a besoin de tout un système de représentations, de valeurs et de croyances. En 
polarisant toute la  violence tant verbale que  symbolique sur l’ennemi, l’idéologie 
messianique dans  son entreprise de dévoilement et de désignation des agents de la 
domination apporte des réponses dynamiques et efficaces à des situations de crises et 
d’extrême contradiction. Pourtant, ce qui est significatif dans  l’œuvre de  Kimbangu, 
c’est le rayonnement de sa personnalité charismatique perceptible dans  la croyance 
de ses adeptes. La vénération du leader religieux et la confiance en sa personne 
trouvent en partie leur justification dans la reconnaissance par les adeptes de la 
validité du charisme. Le mouvement de résistance  a été d’autant plus combattif que  
la présence du leader décuplait les capacités de sacrifice et d’abnégation de soi.  
 Mais en dépit du recours à la violence utilisée quelquefois pour répondre aux  
forces coloniales, le Kimbanguisme est plutôt apparu comme un mouvement  
messianique se situant sur le plan de l’adventisme, pure attente idéale. L’aspect 
apocalyptique dominant renvoie à une exigence mythique du Messie qui délivrera les 
opprimés. Le mouvement entendait ainsi bâtir   non seulement un engagement militant 
très prononcé et bien réfléchi,  mais aussi  réclamer un  christianisme adapté aux 
réalités locales. Cela fait penser aux vieux negro-spirituals qui chantent l'attente d'un 
Moïse Noir qui allait conduire les descendants d'esclaves vers une Terre Promise. 
Simon Kimbangu est un Envoyé de Dieu dont il est le descendant.  
 Aujourd’hui, la  représentation du mouvement autour de  la dénomination  
Eglise de Jésus Christ sur terre par le prophète Simon Kimbangu  n'est pas davantage 
un "symbole  de l'africanité. Martial Sinda se fait l'interprète des observateurs qui ont 
pu s'étonner et qui s'étonnent encore que l'Eglise Noire congolaise n'eut point, dans 
son désir de retour à une sorte de négritude, cherché dans le vieux fond religieux 
Bakongo, sinon une doctrine religieuse, du moins des points d'appui rituels ou 
liturgiques. Le même auteur note que l'évolution de l'E.J.C.S.K. se fait dans le sens de 
l'occidentalisation, de l'acculturation, de son inféodation au protestantisme 
international et conclut que cette Eglise est blanche.42 

                                                
42M, Sinda, - Le messianisme congolais et ses incidences politiques, Paris : Payot, 1972 



 45 

 André Matsoua comme figure politique et messie prétendu  
On ne peut  pas aujourd’hui  aborder la question de la croyance messianique 

au Congo Brazzaville, et particulièrement dans la région du Pool, sans instance de la 
représentation de Matsoua (messie absent mais attendu) chez le peuple Kongo. Le 
personnage de Matsoua cesse alors d'être humain et mortel pour accéder au stade de la 
croyance fictionnelle. Sa figure continue d'agir sur les consciences des individus. Le 
processus de la croyance est inséparable du montage de la représentation messianique 
pour les fidèles du mouvement.  L’arrestation, l’isolement et la mort du leader 
politique Matsoua, liés aux différentes péripéties de ses multiples évasions, créèrent 
les  conditions sociales et psychologiques de sa mythification. En tant que leader 
politique, Matsoua devint alors l’élément créateur d’un nouvel ordre social. C’est ce 
qui explique sans doute le fait que Matsoua apparaisse comme ce personnage 
messianique qui a fait basculer le mouvement de rupture du terrain politique et 
idéologique au mythe.     

Après Kimpa Vita en 1706 et Kimbangu en 1921, la flamme du prophétisme 
dans l’espace kongo demeure vivace. Dans la clandestinité des années 1930 se 
forment les  premières cellules Ngunza ou mouvement de Kimbangu. Les membres 
qui n’ont pas de lieux de culte fixe échappent à la vigilance des autorités coloniales. 
Lorsque l’Amicale fut  dissoute  en 1930  et  que  la  voie  de la légalité  était interdite  
aux  partisans de Matsoua, il fallait  trouver  un moyen efficace pour  continuer la  
résistance. Les membres de l’Amicale considèrent Matsoua comme leader politique et 
Kimbangu comme ngunza. C’est  au même moment que naît le mouvement de 
Nzoungou Fidèle, dont les Amicalistes n’intègrent que très tardivement. L’éviction de 
Matsoua dans la temporalité  messianique amorce l’ère de  la  résistance matsouaniste 
et de la prolifération de ce que Martial Sinda appelle « Néo- prophètes du  
Matsouanisme ». Cette évolution complexe au sein des courants multiples  explique 
cette divergence des points de vue et spécialistes des sciences sociales, lors qu’on 
étudie le matsouanisme. Du fait de la multiplicité des courants, certains analystes 
n’hésitent pas à considérer  le matsouanisme comme une secte et une école initiatique.  
 De son vivant, Matsoua n’apportait pas de message religieux comme 
Kimbangu et ne prétendait pas avoir reçu  une mission divine. C’est par la suite que le 
matsouanisme s’est installé  dans la croyance de la disparition  de son leader comme 
religion. Le processus de formation du messianisme matsouaniste au Congo est 
caractéristique d’un mouvement de résistance des dominés lequel, détourné du champ 
politique a fini par s’enliser dans un attentisme religieux. Le  mot  « matsouanisme » 
est employé pour  la  première fois en 1943, pour désigner le mouvement religieux  
créé et dirigé par Nzoungou Fidèle, appelé, « Dibundu dia Bisi Kongo », c’est- à – 
dire, l’Assemblée des autochtones du Kongo.43 Si le combat de Matsoua  est 
essentiellement politique, Nzoungou Fidèle qui n’a pas été membre de l’Amicale, 
inscrit le matsouanisme dans une perspective religieuse visant à effacer toute trace de 
domination politique et culturelle et à connecter l’homme noir au canal de la 
communication appropriée avec les ancêtres et Dieu. Le matsouanisme  devient  ainsi 
un ensemble  de  croyances, de rites et des pratiques religieuses  permettant de s’unir 
avec les entités supérieures.  

                                                
43J.E., Nkounkou Bakela, Le  Matsouanisme dévoilé, Brazzaville, Corbeaux, 2006, p.8  



 46 

 
L’attente de la richesse, de la puissance et d’un ordre social rénové  fera  partie 

de  tous les mouvements qui naîtront sous les cendres de l’Antonisme. Kimpa Vita a  
développé un phénomène de syncrétisme culturel qui  renouvelle la tradition et 
n’empêche l’innovation de se faire. C’est le Ngunza (prophétesse) des mouvements 
messianiques Kongo. Ainsi dans une atmosphère religieuse marquée par le 
mouvement antonien et le kimbanguisme, le matsouanisme  se forgera  dans  une 
vision apocalyptique  du monde. Cette esquisse d'analyse offre  un intérêt certain pour 
comprendre le processus de réappropriation  de la résistance messianique dans 
l’espace kongo. Dans le champ de l’imaginaire, le sens de l'articulation de l'image de 
Matsoua avec la croyance et le langage  détermine en partie la doctrine du mouvement 
Nsilulu. Ce qui est très remarquable dans la plupart des messianismes africains, de 
tendance chrétienne qui fonctionnent aussi sur le plan de la dialectique de l'ordre et du 
désordre. 
  A travers ces deux derniers mouvements, on note deux cas de figures  de 
Messie: le prétendant et le prétendu. Dans le premier cas, le messie est conscient de 
son statut et le revendique explicitement. C’est le cas de Kimbangu, qui prétend être 
porteur d’un message de Dieu et du don de délivrer le peuple de la domination et 
l’oppression. Dans le second cas par contre, le prétendu Messie ne revendique pas son 
statut. C’est la mémoire  collective qui prend le dessus et cela à titre posthume. C’est 
le cas de Matsoua André; Les fidèles y recourent à leur messie pour expliquer bon 
nombre de situations. 

Le kimbanguisme part, ainsi du terrain religieux pour se transformer en 
protestation politique alors que le matsouanisme procède de la mutation d’un 
mouvement syndical et politique en mouvement religieux. Ces  deux  mouvements ont 
constitué  une réponse globale à la situation d’exploitation et de domination. Ils  
formulèrent leurs revendications religieuses et/ou politiques sous forme d’une  
idéologie de rupture qui est en définitive un mythe du monde renversé. Les  
messianismes glissent alors vers la représentation utopique par la pratique politique de 
la transformation de la réalité présente, en Age d’or ou nouveau monde d’opulence et 
de liberté.  

Le mouvement s'inscrit dans une continuité historique de crise de reproduction  
sociale  et de contestation. Dans ce sens, la construction  de la figure  du politique  
dans  le  champ religieux va être  au cœur des revendications politiques du Révérend 
Pasteur Ntumi, disposant  désormais, d’un charisme mis au service de la résistance 
dans la région du Pool, de l’organisation religieuse et sociale du mouvement et de la 
régulation du conflit.44  La personnalisation du verbe prophétique et la mise en scène 
d'une liturgie, renouvelée des emprunts aux références chrétiennes les  plus  diverses 
qui vont de la lecture de la Bible, en passant par la passivité de l'attente messianique 
sont des éléments qui ont fait  du pasteur  Ntumi, un « prophète de guerre »45.   

L'apport historique de ces mouvements dans l'éclosion du mouvement Nsilulu 
paraît capital. Les Nsilulu considèrent  Matsoua et Kimbangu, comme des messies. 

                                                
44Plusieurs  auteurs  ont  abordé  la question  du charisme des  leaders des  mouvements  de 
contestation et/ou de protestation. lire: Hebrard, M., Les  Charismatiques, Paris: cerf, 1991 
45Yengo, P. La  guerre  civile  du Congo Brazzaville, Paris, Karthala, 2006. 



 47 

C'est dans cette socialité croyante active à base de foi religieuse partagée que les 
adeptes travaillent à produire du sens tout en maintenant cette tension vive entre leur 
vécu quotidien et l'attente intemporelle du retour attendu de Matsoua. Le pasteur 
Ntumi réactive le vecteur chrétien principalement dans la substitution de Kimbangu et 
de Matsoua, en tant qu’« esprits saints » autochtones comme procédure de 
légitimation du soi, de captation des forces locales, et comme refus de la 
subordination. 

La relation que les adeptes du mouvement Nsilulu établissent entre la 
référence à la figure fondatrice et la vie qu'ils mènent au quotidien a pour efficace 
religieuse la production d'un discours ordre/désordre, dont l'enjeu est la représentation 
imaginaire d'une société à venir. Comme victime rituelle représentée, Matsoua permet 
aux leaders matsouanistes et certains fidèles, dont Ntumi ayant fait partie,  de répéter 
le temps inaugural du mouvement religieux dans une attitude de révolte permanente et 
dans la quête d'un temps précis de maturation de la croyance messianique.  
 Les pratiques croyantes des Nsilulu permettent de comprendre comment les 
expériences du sacré religieux qu'ils vivent sont des relations pragmatiques et 
symboliques par lesquelles leur communauté émotionnelle tente de maîtriser le non-
humain et de donner sens à leur existence quotidienne. Ce qui nous  paraît significatif 
des mutations religieuses en cours dans le mouvement Nsilulu, est que les expériences 
renouvelées des modalités du croire inscrivent au cœur de la quotidienneté des 
individus en quête de sens, des formes complexes d'expression du droit à vivre 
pleinement leur vie.  

 
Pays Kongo ou foyers des résistances et mouvements de contestation    
 

L’analyse des fondements historiques de la résistance dans l’espace Kongo 
permettrait surtout de saisir les ruptures et les continuités  historiques des résistances 
contemporaines. La question  n’est pas  le face-à-face entre histoire et mémoire en ce 
qui concerne les résistances, mais, c’est l’instrumentalisation  et la falsification  de 
l’histoire faite par les acteurs. En qualité de citoyens, l’affect des historiens est engagé 
comme les autres dans cette histoire immédiate. Certains spécialistes n’hésitent pas de 
qualifier l’histoire de belle machine intellectuelle purement intellectuelle, laïcisante, 
qui appelle souvent à l’analyse et les discours critiques.46 L’espace kongo est 
appréhendé comme le foyer des résistances.  

  
Les  résistances  précoloniales  dans l’espace  Kongo  

La période précoloniale est celle des conquêtes, donc des résistances 
militaires. Certains  analystes estiment que les résistances ne paraissent pas très 
significatives, dans la mesure où, les guerres de résistance précoloniales, les  mieux  
organisées furent celles où une  formation politique fortement structurée, possédant un 
chef énergétique à la tête d’une armée.47 Il s’agit en quelque sorte des résistances dites 
primaires, par ce qu’elles furent populaires, et répondant aux exigences concrètes et 
immédiates de la domination impérialiste. 

                                                
46  Sales, V., Les  Historiens, Paris, Colin, 2003 ;  Veyne, P., Comment – écrit- on l’histoire. Paris, 
Seuil, 1996 ; Rousso, H., La  hantise du passé. Paris, Textuel, 1998. 
47  Voir Vidrovitch Coquery, C., Afrique noire: permanence et rupture. Paris, Payot, 1985, pp.405-430 



 48 

Parler de résistance évoque d’abord un antagonisme fort entre deux  cultures, 
deux populations différentes, bien délimitées, s’affrontant : l’une dans une situation 
d’agressivité, l’autre dans une situation de riposte collective sur tous les terrains. Cette 
conception  défendue  par certains auteurs48 se confine sur le fond culturel, qui 
cantonne les populations dans une situation de société dominée et pénétrée. Les 
résistances  se  sont produites  dans un contexte social interne complexe, où 
s’entrecroisent plusieurs facteurs. On assiste au cours des siècles, à la cristallisation 
des oppositions  en réaction de rejet de l’intrusion étrangère. Le  peuple  morcelé, 
désorganisé devait faire  face aux étrangers, a travers multiples  formes  de résistance. 
Les  luttes poursuivies  mirent en avant le principe de kongolité.49  

La Kongolité traduit l’identité kongo qui devait être défendue par la résistance. 
Cette réalité  mythique  qui sera  forgée à travers le Kongo dia Ntotila scellera  le 
destin du peuple. La résistance devait permettre à ce peuple de conserver l’unicité, 
liée à une  historicité  qui s’est élaborée lors  de la création du royaume  Kongo et 
enrichir la  diversité  culturelle  au-delà de Ntotila. Le peuple du royaume Kongo avait 
lutté pour faire  reconnaitre et sauvegarder sa physionomie propre, sa personnalité, ses 
vertus cardinales : respect de la hiérarchie, sens de l’homme, honnêteté, vénération du 
Nzambi-Mpungu (Dieu Tout Puissant). La résistance va préserver pour  tous  les âges 
son image de marque et son individualité propre. Pour  la  plupart  des  observateurs, 
la  bataille d’Ambwila de 1665 aura  été une  forme  d’affirmation de la kongolité.50 
Cette guerre que  se livra  le Kongo au Portugal avait  montré la capacité des 
populations locales du royaume, à faire  face aux agresseurs. Huit heures de combats 
acharnés  au cours desquelles le Mani Kongo s’était battu héroïquement contre une 
armée portugaise bénéficiaire du concours de quelques populations  hostiles au  
Kongo et des pièces d’artillerie. Pour briser la résistance des troupes de Mbanza 
Kongo, les Portugais cherchèrent à capturer le Roi qui fut décapité sur-le-champ. Sa  
tête fut  portée au bout d’un piquet à Luanda, où  elle fut inhumée dans la chapelle 
Notre Dame de Nazareth.51 Cette décapitation du Mani Kongo ne  manque pas de 
symbolisme. Le  royaume n’allait plus  se relever des cendres d’Ambwila. Ravagé, 
dévasté et déserté par sa population, Mbanza Kongo devint une ville fantôme. 
Aboutissement de près de deux décennies de résistance a la politique belliqueuse de 
Lisbonne, Ambwila constitue de nos jours encore une  leçon du passé. Les héros ayant 
accepté le  sacrifice  suprême pour  la sauvegarde et la défense de la souveraineté et 
de l’intégrité du territoire ancestral. Mbanza Kongo tombé, la  résistance continua á 
travers  les  âges.  

La bataille d’Ambwila, la destruction totale du royaume et la victoire absolue 
du Portugal achèvent de désillusionner sur l’unicité identitaire des Kongo. Cette 
                                                
48 Benabou, M., La résistance africaine a la romanisation. Paris, 1976 
49  A. Yila, «Kongolité et Congolité. Une logique du sens identitaire » in J.M. Kouloumbou (dir), 
Histoire et civilization  Kongo, Paris, l’Harmattan, 2001, pp118-123 
50  Sur la bataille d’Ambwila, lire: Obenga, T., L’Afrique centrale précoloniale. Paris, Présence 
Africaine, 1974 ; Randles, W.G., L’ancien royaume du Congo, des origines a la fin du XIXe s., Paris, 
Mouton, 1968 ; Boxer, Cli-R, Uma relacao inedita contemporáneo de batalha de Ambuila en 1665, in 
Boletim de Museu de Angola 2 (1960), pp.65-73 
51 De  nombreux  travaux  ont été consacrés aux  rois du Kongo. A titre  d’illustration, lire : 
Bouveignes, O. de, ‘’ Les anciens roi du Congo’’, in Revue générale des missions d’Afrique, Grands 
lacs, 63e année n* 10-11, nouvelle série n* 112, juillet 1948 : Cuvelier,J. et  Ladin, L., L’Ancien Congo 
d’après les archives romaines (1506-1640), Bruxelles, 1594 



 49 

mémoire des origines sera consolidée. S’il n’est pas évident que l’histoire est un 
perpétuel recommencement, force est de constater que nombre de faits historiques 
présentent quelquefois des similitudes fort troublantes et surprenantes. Ambwila  
engendra  Mafuta et Kimpa Vita au XVIIIe siècle, Kimbangu, Mpadi et Matsoua au 
XXe siècle.  
 
Les  résistances  coloniales  de la fin du XIXe- début XXe  siècle  

Au lendemain de la conférence de Berlin de 1885, les Kongo ont été dispersés  
dans trois colonies : Angola, Congo belge et Congo français. Beaucoup de travaux  
scientifiques ont été consacrés à la classification des Kongo du Congo Brazzaville  et 
à l’étude  de leur culture. Ceux- ci se reconnaissent être originaires de Kongo dia 
Ntotila.52 L’ethnologue français, Marcel Soret décrit les Kongo comme étant des 
réfractaires à toute innovation et ennemis de ce qui peut amener un changement. Pour 
lui, leur traditionalisme les rend méfiants devant la nouveauté qu’ils ne se décident 
que lentement à accepter : quand ils se sont rendu compte, par eux- mêmes, qu’elle 
était effectivement intéressante, utile et qu’elle était assimilable a leur génie propre. Il 
conclut: «Les kongo ne veulent prendre de notre civilisation que ce qui n’est pas en 
contradiction absolue avec leur culture.»53  Cette description met en évidence deux 
aspects : la négation du changement et  la contestation comme mode de vie.  

Les phénomènes de domination, d’assujettissement, de catastrophes, de 
guerres  ou de crises économiques mettent souvent les hommes dans des situations 
conflictuelles et violences, traduites, parfois en termes de résistance. Contrairement au 
mythe colonial entretenu par certains africanistes, les résistances  dans l’espace 
Kongo furent nombreuses. Elles devaient s’imposer comme des réponses directes a la 
colonisation. Catherine Coquery-Vidrovitch, distingue dans le cas des résistances  
coloniales  trois  formes  principales : les  soulèvements locaux, les mouvements 
politiques régionaux et les mouvements de masse.54 Les  manifestations n’ont pas été 
les mêmes dans les différentes colonies. Les  recherches  sur les  résistances  
africaines ont connu  depuis les  indépendances, un essor réel.55  
           La disparition du Royaume Kongo a laissé la place à des entités politiques 
formalisées par la Conférence de Berlin en 1885. Les Kongo sont aujourd’hui repartis 
dans trois pays, dont le Congo Brazzaville, l’Angola et la République Démocratique 
du Congo. Le Pool est la région majoritairement habitée  par les Kongo. Elle semble 
être pendant la période coloniale, le carrefour des contacts et  le foyer de  résistance 
incarnée par les figures kongo.56 
             L’occupation du pays  Kongo a été manifeste  à travers la mise en place  de 
plusieurs postes dans la zone allant de Brazzaville à Kimbedi afin de contrôler le 
passage des caravanes, puis de correspondre avec le chemin de fer. De plus, 

                                                
52 D. Ngoie-Ngalla, Les  Kongo de la vallée du Niari, Brazzaville, PUB, 1981 
53 M. Soret, Les Kongo nord- occidentaux, Paris, PUF, 1959, pp.89 
54 Vidrovitch Coquery, C, Révoltes et résistance en Afrique noire : une tradition de résistance paysanne 
a la colonisation, in Travail Capital et Société, n*16,.1,avril 1983, p39 
55  Voir J. Kizerbo, Histoire de l’Afrique noire, Paris, Hatier, 1972 ; R. et M. Cornevin, Histoire de 
l’Afrique noire, des origines a la Deuxième Guerre mondiale, Paris, Payot, 1973 
56 L’ouvrage  de Come Kinata, Les ethno chefferies dans le Bas- Congo français : collaboration et 
résistance (1896-1960), Paris, l’Harmattan, 2001, semble intéressant  pour  une analyse historique des 
résistances coloniales dans le Pool. 



 50 

l’importance politique et économique de Mbamou était aussi au centre des enjeux. La  
question de fond que l’on peut se poser est de savoir si les Kongo ont-ils été des 
résistants ou des collaborateurs de la colonisation ?  

 Les premiers soulèvements d’envergure sur le territoire du Congo français,  
sur la route des portages, entre Brazzaville et la côte, de 1896 à 1899, traduisant 
l’exaspération des populations et des chefs locaux, face aux abus du portage et de la 
colonisation. Cette période d’installation des concessions et l’institution de l’impôt, 
fut marquée un peu partout par des désordres graves.57 Le peuple kongo a hérité d'une 
culture de résistance. Qu'il s'agisse de Mabiala Manganga, Boueta Mbongo ou d'autres 
martyrs, l'idéal de résister a servi de leitmotiv pour justifier le refus à la domination et 
la soumission. Ces hommes avaient préféré  la bastonnade, les brûlures, les sévices de 
toutes sortes, les humiliations et la potence que de vivre  comme des esclaves  
modernes  dans le Pool.   
 
Les  résistances  post- coloniales  

Il s’agit des mouvements  de protestation  qui ont suivi les indépendances  en 
1960. Ces mouvements ont été menés par les matsouaniste. Apres  la  mort de 
Matsoua en janvier 1942, ses partisans  s’évadent pour la plupart dans l’imaginaire. 
Les  Lari- kongo (populations locales du Pool) refusent d’admettre cette mort d’autant 
que, enterré clandestinement. Toute  la résistance s’organise autour du retour du 
Messie Matsoua, qui apparait comme une déviation du culte des morts  dans le pays 
Kongo. L’Amicale, fondée à l’ origine sur l’idée nationaliste, régresse sous la forme 
d’une secte religieuse, á vocation ethnique, le matsouanisme, qui retrouvent plusieurs 
décennies de décalage, les accents millénaristes du début du XXe siècle. Tout en 
puisant sa force dans la tradition de résistance des masses, la tentation millénariste par 
son ambigüité est susceptible de faire avorter des mouvements de contestation 
d’inspiration plus modernisant. 

Les courants messianiques ou syncrétiques avaient  permis au matsouanisme 
de diluer l’agressivité de résistance en véhiculant une idéologie de résignation née de 
la prise de conscience du caractère invincible de la crise de l’Etat. Frantz Fanon avait 
noté que le colonisé se sert de la religion pour ne pas voir le colon et mieux  supporter 
la colonisation.58  
 
La temporalité de l’éclosion du mouvement Nsilulu  
 
Complexité d’une  histoire immédiate du mouvement Nsilulu  

Aborder l'histoire  immédiate  des messianismes contemporains, c'est aborder 
des  problèmes, sinon des difficultés spécifiques dans  la mesure où le  domaine 
d'étude et de recherche se situe entre  l'histoire proprement dite et la mémoire. Celle-là 
privilégie le  traitement documentaire écrit, celle-ci ne saurait se dispenser  des  
sources  orales.  Toute  recherche étant quête et interrogation, il n'y a pas de  réponse 

                                                
57 La guerre du kongo- wara vue  comme une  lutte anticoloniale, une insurrection des populations de 
l’AEF et du Cameroun contre l’empire français  de 1928 à 1931 semble illustrer la réalité 
d’exploitation des colonies. . Pour une analyse détaillée, voir : Raphael Nzabakomada- Yakoma, 
L’Afrique centrale insurgée. La guerre du Kongo-wara 1928-1931, Paris, l’Harmattan, 1986.  
58 F. Fanon, les damnes de la terre, Paris, Maspero, 1968, p41. 



 51 

simple, ni de réalités simples. La réalité historique, toujours compliquée peut 
échapper au document, mise entre parenthèse ou bien être tabou, victime du mutisme. 
L'histoire telle que préconise l'école des Annales, fondée par M. Bloch et L. Febvre en 
1929, est structurale, globale, inscrite dans la longue durée. Le  déblayage de terrain  
permet à l'historien d'utiliser la  mémoire  collective avec ses risques, ses limites, mais 
aussi son intérêt pour l'enrichir, la compléter, la corriger au besoin par l'enquête 
documentaire archivistique. 

La réflexion  historique n'est pas  au dessus de tout soupçon. L'historien est 
menacé d'une certaine schizophrénie : il est sensé analyser l'ensemble du passé sans 
passion ni sentiment, mais en même temps, il est inséré dans un présent  impliquant 
idées, convictions, voire croyances participant à sa compréhension du monde. Le 
problème est que la mémoire peut bloquer les historiens ou être un facteur de gêne. H. 
Rousso a bien montré comment la mémoire résistancialiste, cultivée après la guerre, a 
débouché sur un mythe, le mythe résistancialiste et sur une tendance à l'amnésie 
concernant Vichy.59  

Les drames qui ont marqué l'histoire contemporaine  du Congo de 1959 à 
2003, amènent à invoquer un devoir de mémoire. L'historien à la faiblesse d'avouer 
que l'histoire immédiate, certes contenue dans les précieux témoignages des sources 
orales, commence aussi par le sentier ardu des  archives donnant accès aux  
connaissances des  documents écrits. Le mouvement Nsilulu semble occulter une 
histoire complexe, celle du temps présent, où les acteurs de la scène politique sont en 
vue, les archives  sont verrouillées, le phénomène persiste et donc difficile  à tirer des 
conclusions. Dans ce contexte, le rôle assigné à l'histoire par les acteurs politiques 
consiste dans la plupart des cas, à manipuler systématiquement la mémoire collective 
et d'asservir les historiens au service d'une idéologie. L'enjeu de mémoire tend à 
prendre le pas sur l'histoire. De plus, certains  travaux sur  les messianismes sont 
inscrits dans la mémoire collective  des populations de la région du Pool, 
particulièrement. Ce qui nourrit de souvenirs flous, flottants, particuliers ou 
symboliques. Enfin, l'histoire du mouvement Nsilulu appelle à une approche 
pluridisciplinaire.  

Le mouvement Nsilulu nous impose  une démarche qui consiste à aborder avec 
prudence et circonscription les méthodes d'investigations et le traitement des données 
collectées. La matière de l'histoire immédiate est souvent, sinon toujours, l'événement 
politique, brutal, massif, explosif, détruisant les complexités sociales. Cette histoire se 
caractérise par le temps court, l'événement– traumatisme, l'historien dont la 
compréhension et le sérieux des analyses sont guidés par la critique n'examine que la 
réalité sociopolitique pour l'expliquer au mieux. Il s'agit d'éclairer les esprits, de faire 
prendre conscience, de comprendre, d'exercer dans la lucidité le métier de 
l'historien.60 Au regard de la tension voulue, cette  histoire- récit, plutôt problème, 
implique  une  double  référence à la théorie des champs sociaux selon Pierre 
Bourdieu61 et à la conception de l'histoire comme  explication d'intrigues, ou tranche 
de vie que l'historien découpe à son gré pour rendre objectif les faits et  chroniques.62   

                                                
59 H. Rousso, Vichy. L'événement, la mémoire, l l'histoire. Paris, Gallimard, 2001. 
60Obenga, T., L'histoire  sanglante du Congo Brazzaville, Paris: Présence Africaine, 1998, p.19 
61P. Bourdieu, Question de Sociologie, Paris: Minuit, 1984 
62P. Veyne, « Foucault révolutionne l'Histoire » in Comment  on écrit l'Histoire, Paris: Seuil, 1979 



 52 

La matière de l'histoire immédiate est souvent, sinon toujours, l'événement 
politique, brutal, massif, explosif, détruisant  les  complexités sociales. Si cette  
histoire se caractérise par le temps court, l'événement– traumatisme, l'historien dont la 
compréhension et  le sérieux des analyses sont guidés par la critique n'examine que la 
réalité sociopolitique pour  l'expliquer au mieux. L'histoire du mouvement Nsilulu 
peut  être appréhendée à  travers  quatre  coupes  chronologiques. 
- La  première  période  part du 15 octobre 1997 au 28 août 1998. C'est  la  phase de 
la constitution d'une  manière  autonome des  guérillas  dans le Pool. Elle  évoque les  
enjeux  de la crise de l'Etat post- colonial (création des milices, coup d'état, guerres 
civiles, autonomisation miliciennes, etc), la militarisation du champ politique et la 
criminalisation des  opérations  militaires  dans les régions sud du Congo et la reprise 
de la violence armée dans le Niboland et dans le Pool. Cette  période peut  être 
considérée comme fondement historique et sociologique du mouvement dans le 
champ politique et religieux au Congo Brazzaville.   
- La deuxième période débute le 29 août 1998 avec le déclenchement des hostilités à 
Mindouli (Pool) et s'achève le 29 décembre 1999, par la signature des accords  de 
cessation des hostilités au Congo. C'est surtout la période de la territorialisation  de la 
violence dans le Pool. L'irruption  milicienne et la  nouvelle décomposition  du 
paysage politique née de la victoire  militaire de 1997, permettent la réactivation des 
croyances anciennes (Kongo dia Ntotila, antonisme, kimbanguisme, matsouanisme.), 
la réappropriation des dynamiques de résistance, la décomposition des identités ethno-
régionales.  Cette période  est  aussi  celle de la fin des  hostilités  dans la partie  sud 
du pays et du rachat des opposants  armés et politiques.  
- La  troisième période est celle qui débute  après  les  accords  de décembre 1999 et 
s'achève  par les  engagements  croisés  du 17  mars 2003. C'est la phase de l'épopée 
Ntumi au sein du Conseil National de la Résistance (CNR), la montée  en puissance 
des nouveaux  codes et sémantiques de guerre, l'intensification de la violence 
milicienne dans le Pool. Elle  coïncide avec le lancement de la première phase du 
processus DDR et le rétablissement de l'autorité de l'Etat dans le Pool.    
- La  dernière  période  couvre l'après  mars  2003 jusqu'au 31 décembre 2007. Elle  
analyse  la réorganisation des  fondements idéologiques du mouvement, la révocation 
milicienne dans le Pool, la redistribution  des logiques  prédatrices, les soubresauts de 
la violence, la transposition des revendications politiques  de Ntumi et son échec de 
prise de fonction, en tant que Délégué à la Présidence chargé de la Promotion des 
valeurs de la paix et de la réparation des séquelles de guerre.  
 
Rhétorique politico-militaire et  la  crise  sociopolitique  
 
Prémices de la crise de l’Etat post- colonial et recomposition du paysage politique 

Dans  le  contexte  de crise de la fin des années 1990, le  cycle  de violence qui 
s'est intériorisé dans les  pratiques  sociales a entraîné des  bouleversements énormes. 
La  mise  en place  du mouvement Nsilulu en 1998 a suscité un écho national. La  
Conférence nationale souveraine de 1991 permis la mise en place d’un cadre de 
renouveau démocratique. Il a été amplement démontré qu'au cours des assises, les 
idéologies dogmatiques de l'unité, de l'intégration et de construction nationale n'ont 
abouti qu'à la paralysie de la société. Et  pourtant, la conférence nationale souveraine 



 53 

reste susceptible d'un croisement  de regards pour relever de nouvelles 
problématiques. Elle apparaît ainsi comme le  lieu  de cristallisation, le site de 
confrontation des enjeux de la société congolaise contemporaine dans  sa 
configuration  actuelle. 63 

L’avènement  de la  démocratie  a  favorisé  l’émergence  de  trois figures 
politiques  se  sont  illustrées  à  travers  les  alliances, contre- alliances et  
mésalliances. Il s’agit de Denis Sassou Nguesso, Pascal  Lissouba et  Bernard Kolelas. 
Le champ politique s’articule désormais en trois entités distinctes et antagonistes. 
Chacun de ces blocs s’est constitué à partir d’un terroir spécifique, possède un chef 
politique avec une autorité contrastée. Les  confrontations  qui ont suivi cette période 
portent  d’ailleurs  la  marque de la recomposition instable de  la  classe politique, 
révélée par  des  alliances circonstancielles  et  éphémères, à l’origine  des  violences 
politiques. Ces  alliances ne  traduisent en  réalité que  la volonté de chacun  de  ces  
trois  leaders d’accéder  et/ ou de  conserver le pouvoir.  
 
Bandes armées, milices politiques et reproduction de la prédation politique  
 

Dès  1992, la  privatisation  de l'Etat au Congo a été d'autant plus effective, 
prenant la forme d'une partition territoriale avec  des « partis- Ethnies » qui  s'étaient 
repartis des zones d'influence ou fiefs électoraux, avec à la tête un leader 
charismatique, une milice d'autodéfense. Les conséquences de la  dérive  autoritaire 
ouverte en 1993 (dissolution de l'Assemblée nationale, alliances, conflits armés.) nous 
incite à noter la disparition  des  repères garantissant  la légalité de l'Etat. La 
multiplication des foyers de tensions s’accompagne de la mise en place de milices qui 
apparaissent et répondent à la crise d’Etat.     

La milicianisation traduit le processus de radicalisation, de  mobilisation et  
d’émergence  des milices dans le champ social. L’introduction de  nouvelles  logiques 
de régulation du jeu politique et la socialisation d’une  culture politique  autoritaire 
sont  apparues  comme des  formes  de normalisation et de révocation du  phénomène 
milicien. Ainsi, le champ politique a été dominé par les factions miliciennes 
suivantes: Zoulou, Aubevillois, Cocoyes et Mambas pour Pascal Lissouba ; Ninjas  
pour Bernard Kolelas ; Cobras de Denis Sassou Nguesso ; Requins  de  Thystère 
Tchicaya et Faucons de Yhombi Opango.64 L’émergence du  gangstérisme  et 
brigandage politique  comme  forme  de banditisme politique laisse le champ libre à la 
militarisation politique qui  traduit de fait l’usage des gangs et de la brutalité comme 
procédure ordinaire pour renforcer le dysfonctionnement de l’appareil  étatique, puis 
que l’Etat en tant que cadre et forme de domination apparaît comme le principal 
acteur de la violence.65   

 

                                                
63 Bowao, C., 1995, « Congo, CNS, Ethnopartisme et démocratie: la ruse historique» in Démocratie 

africaine n°4 octobre- novembre, pp. 12-18; Ndinga Assitou, 1991, Regard  croisés  sur la Conférence 
Nationale Souveraine congolaise, Brazzaville: INC  
64 Ngodi E.,2006,  Milicianisation  et engagement  politique  au Congo Brazzaville, Paris: l'Harmattan 

65Chabal,P.1991,« Pouvoir et violence en Afrique post-coloniale » in Politique Africaine 42, juin, 

pp51-64 



 54 

Fig.3-Brazzaville des milices entre 1994 et 1997 

 

 
 



 55 

 
 Dans  le contexte de crise de  modèle culturel et de marginalisation 

économique, les  jeunes se  sont  intégrés à  diverses factions  miliciennes  dont l’un 
des traits dominants reste le brigandage avec son cortège de viols, toxicomanie et 
violences multiformes. L’existence des milices a été le symbole de la privatisation de 
l’Etat avec pour corollaire l’échec des politiques économiques  et sociales, 
l’autonomisation milicienne et la montée de la criminalité et le développement  du 
banditisme  accru. La  popularisation de la violence milicienne, c’est-à-dire l’irruption 
progressive dans  le  champ étatique  des catégories sociales a inauguré au Congo, un  
nouveau mode  de légitimation politique. C’est  donc  sur  fond de réactivation 
d’affects  négatifs  sédimentés que  se produisent les  violences miliciennes. 
Désormais, les  milices radicalisent la violence à travers la recomposition des identités 
ethniques et  régionales.  

La  lutte  se  radicalise  autour  de  nouveaux  acronymes et ethnonymes qui  
entrent  dans  la mentalité congolaise comme des produits de  décomposition politique 
et sociale. La normalisation des milices  dans le fonctionnement des  partis  politiques 
durant la guerre civile de 1993-1994 officialise une  certaine autonomie aux acteurs 
sociaux qui agissent dans  toute l’impunité comme des  véritables bandits. On a vu des 
quartiers  entiers  devenir des zones de sans droit. Les Ninjas de Bernard Kolelas 
avaient le monopole de Bacongo et Makelekele, contrôlant le port illégal de la Main 
Bleue où ils pouvaient racketter les voyageurs, trafiquer les armes et prélever les 
impôts. Parallèlement, les Zoulou  et Aubévillois de Pascal Lissouba qualifiés  de 
Mercenaires  du  pouvoir  contrôlaient le quartier Mfilou.  

La guerre civile de 1997 a favorisé la réactivation de l’opposition 
nordiste/sudiste  construite à la suite  de la militarisation du champ politique. Les  
affrontements opposent les  milices  cobras de Denis Sassou Nguesso à celles  de 
Pascal Lissouba (Cocoyes, Mambas) à Brazzaville, transformée  en  champ de 
bataille. Du  fait  de l’effondrement de l’Etat et de la montée d’une para légitimité 
milicienne, la crise identitaire prête le flanc aux  discours  ethnicistes qui  sont  conçus  
pour  massifier des  réalités complexes.  

 
Manœuvres  politiques et quête de légitimité politique   

En dépit de la victoire militaire de Denis Sassou Nguesso  en 1997, le  
Gouvernement  n'avait pas au regard du climat d'instabilité et d'insécurité qui régnait 
pris des mesures  efficaces  pour désarmer et démanteler les  milices privées affiliées 
aux partis  politiques (Cobras, Ninjas, Cocoyes).  Le climat d'impunité entretenu par 
les Cobras appuyés par les soldats angolais, rwandais et tchadiens  laissait présager 
des menaces d'une guerre civile. Les miliciens  vainqueurs légalisés par l'attribution 
des avantages sociaux comme  effort de guerre (droit de piller, véhicules, tenues, 
argent), en profitent  pour élimer les anciens miliciens  des  autres factions.  
 Le développement des écuries a été la  forme  récurrente de révocation 
milicienne dans le camp des victorieux de la guerre de 1997, c’est-à-dire les  miliciens 
cobras. Les quartiers de Brazzaville sont  devenus  des sanctuaires où les hommes  en 
uniforme opèrent  en toute  impunité. Les  écuries ont ouvert la voie à la cupidité de 
l’Etat, au pillage à des fins d’enracinement  et d’accumulation de  pouvoir, à 
l’accaparement des ressources économiques à des fins privées, au développement des 



 56 

actes inciviques (braquage, arrestations, escroquerie), à la criminalisation de l’Etat qui 
tient du fait des délits de braconnage, la militarisation  et  les violences  criminelles et 
à la montée des activités incontrôlées.  
 Le désarmement des milices  dans  les  régions sud  du Congo  (Pool, Niari, 
Bouenza) se  déroule dans un contexte d'impunité généralisée. L'opération colombe 
conduite par les troupes angolaises et les officiers  des FAC en mars 1998 avait pour 
mission d'après ses concepteurs, de pacifier le pays, sécuriser les populations et 
démanteler les milices  privées. Mais, les  exactions  commises  par les miliciens  
envoyés sur le terrain amorcent un climat d'instabilité politique et d'insécurité. Les  
premiers signes de la révolte se profilent à l'horizon  au  regard des exactions  sur les 
paisibles  populations : racket, viols, tortures, arrestations et assassinats. Le  1er avril 
1998, les  Cocoyes  de Mouyondzi  dans la Bouenza réagissent contre les miliciens 
Cobras qui  veulent un désarmement systématique des jeunes de la contrée. Les 
affrontements mirent en lumière des  atrocités d'une envergure et d'une ampleur 
insoupçonnées: arrestations et exaction, pillages, harcèlement, enlèvements... 
 La région du Pool ne fut pas écartée de ses exactions. Pendant  des  mois, des 
rumeurs sur les assassinats des anciens Ninjas pourtant réfugiés  dans les villages 
circulaient. Des histoires sur les assassinats sans  recours possible, comme le reste les 
arrestations tout aussi  arbitraires des  membres  des  présumés en rapport avec les 
anciens dirigeants qui  rappellent que l'ère  de la dictature s'était bien réinstallée. C’est 
dans ce contexte que le mouvement Nsilulu voit le jour et s’engage dans la longue 
guerre civile.  
 
Révocation milicienne et engagement des Nsilulu dans la crise sociopolitique 
 

Dès juin 1998, le Pool connaît les affres de l'opération Hérode. La population 
menacée dans ses valeurs culturelles refuse de se soumettre à la domination angolaise 
et rwandaise. Ce refus de demeurer sous l'emprise néocolonialiste déclenche des 
protestations qui vont aboutir à la formation d'une bande armée messianique dans le 
Pool. La décomposition  de l’Etat a été un terrain favorable de l’effervescence et de la 
créativité de l’expression  de la  recherche de l’absolu. Le  conflit armé déclenché 
dans le  Pool en aout 1998  a ainsi   traduit ainsi les  limites  de l’autorité de l’Etat 
importé66 , en proie à une crise de territorialisation de l’ordre politique et aux groupes 
privés qui confisquent des parcelles de l’Etat (régions). Il a ouvert la voie aux dérives 
identitaires, aux manipulations politiques, et à l'autonomisation des miliciens Nsilulu  
du Pasteur Ntumi face à l'État. L'émergence  d'un  Homme  Fort, le  pasteur  Ntumi 
dans  la région  du Pool a été  le  symbole de la dérive qui a discrédité l'Etat et 
renforcé sa privatisation. L'accaparement territorial et surtout l'interdiction d'accès à 
des  espaces  contrôlés  par les Nsilulu  s'exercent par le biais de commandement en 
tant que coercition, caporalisation et même enregistrement des logiques de crise.  
 
 
 
 

                                                
66Badie B, 1992, L’Etat importé. L’Occidentalisation de l’ordre politique, Paris: Fayard 



 57 

 
Fig.4. Carte de la région du Pool  
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 58 

Remobilisation milicienne et  violence dans le Pool   
 

L’état de  crise  dans lequel s’est trouvé  la  région du Pool  entre  juin et 
décembre 1998  a mis  en lumière des  dynamiques controverses, des  actions et 
tendances  divergentes  et la pluralité  d’enjeux contradictoires. Les  calculs  des  uns 
et des  autres  ont permis de camoufler dans  la recherche  des  solutions  vers  la  
paix, les intérêts  égoïstes, créant ainsi des logiques de crises politiques, économiques 
et sociales. Le recours de la violence dérive de la vulnérabilité de l’Etat, les  visées 
conservatrices  du  pouvoir, l’échec  de la socialisation, le souci de conserver ou  de 
renforcer  la domination, la perte des valeurs de référence, la socialisation politique, la 
marginalisation des  couches sociales, l’exclusion sociale (chômage, précarité et 
déclassement…) et les  inégalités de développement. Les incivilités, la prolifération 
des désordres favorisent le sentiment d'insécurité et deviennent une cause fréquente de 
la croissance de la délinquance. 67   
 La  guerre du Pool déclencha en août 1998  d'après  certaines sources, par  une  
histoire sordide d'un trafic de chanvre. Le réseau explosait de la mesquinerie des 
policiers  membres de la mafia. Ce  sont eux qui  assuraient l'opération finale de 
vente. Ce jour-là, le haut fonctionnaire Directeur Régional de la Police nationale ne 
voulut rien savoir, lui qui avait encaissé la vente, et qui pour des raisons jamais 
élucidées ne voulut pas reverser les parts aux producteurs. Il assassinait trois d'entre 
eux qu'il avait arrêté sans résistance dans le village Kindamba Ngueri.68  
 L'arrestation des producteurs de chanvre avait  eu lieu devant de nombreux 
témoins. Certains de leurs amis prirent courage pour aller vérifier leur lieu de 
détention. Ils s'étaient munis de fusil de chasse. C'est en chemin qu'ils découvrirent les 
cadavres inhumés, les têtes à moitié enterrées. Ils décidèrent de poursuivre leur route 
jusqu'au commissariat de Mindouli où ils tuèrent le commissaire, incendiant 
également les locaux du poste. C'est là le début des hostilités dans le Pool. Le prétexte 
de nettoyage des poches de bandits par l’Armée renforce la résistance des miliciens 
contre d'éventuels projets d'extermination en gestation. Les unités des miliciens  
cobras sont  déposées  dans  les  différentes gares tout le mois de septembre 1998. La  
radicalisation  de  la  violence pousse  Ntumi  à mobiliser  les  jeunes le  long de l'axe  
Chemin  de fer, pour  une  formation militaire à Biniogna.  
 Un informateur s'explique  à ce sujet  en ces  termes:  
« Après  la  guerre  civile  de 1997, le  Révérend  Pasteur  avait  rejoint  ses  parents  
dans le Pool. Il était  accompagné  par ses  malades (fous). Mais  au regard du 
contexte de terreur généralisé  dans la région, il décide  après avoir reçu  une  vision 
de Dieu, de mobiliser les jeunes  du Pool pour un changement social. Il forme près  de 
500 jeunes dans les forêts de  Biniogna. Ce sont ces jeunes  qui vont faire la guerre 
contre les troupes  étrangères et les  miliciens  Cobras dans le Pool.»  
 Cette  mobilisation informelle  est  reconnue  par la plupart des miliciens  
comme le point de départ  de la mise en place d'un mouvement  de contestation, qui 
au départ, reste sans coordination et sans concertation  qui va résister contre le régime 
de Brazzaville. Dans  toute  la région, la  situation  est  extrêmement  tendue  et  
beaucoup de gens quittent  le Pool  pour s'installer à Brazzaville et dans les régions 
                                                
67 Hannoyer, Guerres civiles. Economie de la violence, dimension de la civilité, Paris : Karthala. 1999 
68Les  témoignages  concordants  sur l'attaque de Mindouli le 29 août 1998  confirment cette  thèse.  



 59 

voisines. Les  affrontements gagnent l'ensemble du Pool. Les  symboles de l'Etat sont 
pris pour cibles et les populations massacrées par les belligérants. Les  Ninjas se 
replient le long du chemin de fer et réussissent à bloquer à train à la gare de Missafou. 
Les armes pillées leur permettent de mener des offensives vers Brazzaville, qu'ils 
attaquent le 18 décembre 1998.  
 Au lendemain de l'échec de la prise de Brazzaville les 17 et 18 décembre 
1998, la recomposition des identités collectives des guerriers va permettre la montée 
en puissance du banditisme accru dans le Pool. Quelques seigneurs de guerre font 
désormais régner la terreur : Yogoshi, Taforo, Toumar, Monganga, etc. C'est à ce 
moment qu'apparaissent les Nsilulu qui tiennent au départ à se démasquer des 
traditionnels Ninjas de Bernard Kolelas se disaient au départ Ninjas- condors, puis 
Nsilulu. Ils étaient désormais sous l'autorité d'un chef mystique, un homme d’une 
trentaine d’années, connu surtout par ses capacités thérapeutiques à ramener à la 
raison tous les schizophrènes. Des milliers d'anciens Ninjas de Kolelas sont  devenus  
les fidèles de ce prophète, qui leur  apportait un  cadre  idéologique de lutte. Pour  les 
anciens Ninjas qui avaient accepté  de suivre Ntumi, le premier devoir était celui de 
renoncer leurs liens passés avec Kolelas et renier leur engagement passé pour le 
MCDDI. Ces combattants ont acquis dans un contexte de précarité économique, de 
crise de l'Etat, une autonomie relative dans le Pool. Ce sont les Nsilulu, terme 
diversement interprété : Sauveur, promesse, apôtre et disciples.  Il s'agit  de la 
première milice congolaise devenue le bras armé d'un prophète.  
 La mobilisation  de cette milice s’est faite  au départ  sous différentes formes 
dont les écuries. Le terme  écurie est  un néologisme  élaboré par  des  acteurs sociaux 
pour désigner la forme de mobilisation des jeunes dans le cadre de la guerre Elle 
exprime la structure de l’unité formée au cours de l’action violente par les 
combattants ou leur patron, comme ce fut le cas des cobras en 1997. Ces structures se 
sont constituées  autour des anciens Ninjas de Kolelas, repliés dans le Pool à la suite 
de l’exil de leur leader. Ces Ninjas, privés d’une véritable coordination et organisation 
militaire ont dû résister en décembre 1998 de manière disparate sous l’autorité des 
seigneurs de guerre.  
 La réactivation de la croyance messianique Nsilulu ne peut se comprendre que 
par rapport au contexte socio- politique propice à la déliquescence de l’Etat congolais 
entre 1997 et 1999. Le prophétisme politico- militaire a fini par prendre des formes de 
banditisme social recyclé dans le crime.   L’organisation des Nsilulu est très différente 
des autres factions miliciennes. L’on se rend compte qu’il s’agit des combattants 
spirituels. Les Nsilulu qui ne sont pas classés par rapport aux groupes politiques se 
sont organisés de leur manière. Ntumi se veut un chef charismatique, mystique avec 
des capacités thérapeutiques à ramener à la raison les schizophrènes. Aux yeux des 
jeunes Nsilulu, Ntumi apparaît comme un Prophète de guerre, un guide et envoyé de 
Dieu, chargé de purifier la société congolaise et d’instaurer un nouvel ordre social 
plus juste et équitable. De ce fait, ils subissent une formation spirituelle. Ils ont des 
séances de prières, des tabous alimentaires, des techniques de combats.  
 Les miliciens sont des combattants à mains nues, qui dédaignent de 
s’encombrer d’armes sophistiquées, sataniques selon leur vision du monde. Ils 
privilégient la prière d’invocation à Saint Michel, qu’ils jugent comme l’arme la plus 
efficace contre la stratégie militaire. Cet ange leur interdit l’utilisation des armes de 



 60 

l’ennemi. Pour les Nsilulu, les images de Saint Michel (Ange) et de Matsoua (Messie) 
sont incorporées dans les cultes, les imaginaires sociaux et religieux en tant que 
figures opératrices d’actions nécessaires au renforcement de la croyance messianique. 
Ce constat amène à préciser le caractère religieux et politique de ce mouvement 
messianique et la rhétorique militaro- prophétique de Ntumi.  
 En  instrumentalisant le combat  des miliciens  autour des idéaux religieux, 
Ntumi a développé la culture messianique dans la lutte armée au Congo. C'est 
pourquoi, un regard critique s'impose pour analyser les dimensions messianiques de la 
résistance  des  miliciens  Nsilulu dans le Pool. Ntumi a été le premier prophète 
Kongo à prendre les armes et à diriger personnellement une armée composée des 
jeunes pauvres pour sauver un peuple opprimé. 

Après la signature de l'accord de cessez-le-feu et de cessation des hostilités le 
29 décembre 1999, la tenue du dialogue national en mars 2001, la mise en place des 
institutions issues du référendum constitutionnel et des élections présidentielle, 
législatives et locales de 2002, cette première phase de la crise politique  prit fin dans 
le Pool et l’ensemble des région du sud, où les  affrontements  avaient opposé les 
Forces Armées Congolaises aux miliciens Cocoyes et Nsilulu entre 1998 et 1999. 
L’intervention militaire du 29 mars 2002  présentée comme une " simple opération de 
police " dans le Pool s'est transformée en guerre civile. L'intervention 
gouvernementale mobilise d'importants moyens militaires dont des hélicoptères de 
combats. Diverses sources concordantes estiment à 10.000 environ les hommes 
engagés sur le terrain dans le Pool: les soldats angolais et tchadiens, les anciens 
soldats des Forces armées zaïroises (FAZ) et des Forces armées rwandaises (FAR), les 
Interhamwe et les Cobras. En face, Ntumi oppose moins de 500 hommes, peu équipés 
mais très mobiles et ayant l'avantage de la connaissance du terrain. Il compte 
également sur plusieurs milliers d'ex-miliciens Cocoyes et Ninjas, pour des alliances 
circonstancielles. 

Cette deuxième  phase du conflit armé dans le Pool s’étend de mars 2002 á 
mars 2003. Elle semble être la plus violente des crises congolaises.  Les opérations 
militaires menées dans cette région par les forces gouvernementales et qui étaient 
censées venir à bout les  "Nsilulu" du Pasteur Ntumi, s'accompagnaient de violences 
graves sur les populations civiles et sur leurs biens: exactions et menaces, sévices 
sexuels sur les enfants et sur les femmes, enlèvements et exécutions sommaires de 
tout jeune garçon soupçonné d'appartenir aux groupes armés " Nsilulu ", disparitions, 
bombardement de sites de réfugiés par des hélicoptères de l’armée, braquages, mise à 
sac et destructions de maisons et même abattage des arbres fruitiers, devinrent  le lot 
quotidien des habitants du Pool.  Les miliciens, rivalisaient d’ardeur par des mêmes 
violences cruelles, traitements humiliants et dégradants sur ces populations civiles 
déjà appauvries par la crise économique. 

 
 
 
 
 
 
 



 61 

 
 
Fig.5 : Occupation militaire du Pool de 1999 à 2002 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 



 62 

         Entre  octobre 2002 et mars 2003, les  populations  du Pool ont vécu un véritable 
supplice. Pillages, viols, tortures et assassinats étaient leur lot quotidien. Les 
miliciens, pourtant pour la plupart issus des communautés villageoises et tribales 
situées dans les zones d’affrontements, rivalisaient d’ardeur par des mêmes violences 
cruelles, traitements humiliants et dégradants sur ces populations civiles déjà 
appauvries par la crise économique. 
            Devant le caractère récurrent de cette crise armée, les populations civiles ne 
comprenaient donc pas  les motivations des rebelles qui luttaient contre le pouvoir. 
Elles ne comprenaient pas non plus la position du gouvernement qui tentait de faire 
croire à la face du monde qu’il ne se passait rien de grave dans le Pool sur le plan 
humanitaire et des droits humains. Ces hommes et ces femmes désabusés perdaient 
confiance et se demandaient  si tout cela n'était pas fait à dessein, se demandaient 
pourquoi ce peu d’engagement de la communauté internationale à trouver des 
solutions à cette crise qui perdurait. 
 Les miliciens  ont attaqué des moyens de transport comme des camions ou des 
trains, ainsi que des civils non armés, faisant de nombreux morts. C’est ainsi que le 4 
avril 2002, des Nsilulu  auraient ouvert le feu sur un train dans la région du Pool, tuant 
deux passagers et en blessant au moins 14. Le 27 septembre 2002, à Ngouela, sur la 
route reliant Brazzaville à Pointe-Noire, la seconde ville du pays, des miliciens 
auraient tué un homme lors de l’attaque d’un camion qui transportait des civils non 
armés. Ils auraient battu les autres passagers et se seraient emparés de leurs biens qui 
étaient à bord du camion. Certains des 5000 civils qui, en mai 2002, ont fui la région 
du Pool pour rejoindre Brazzaville, ont déclaré qu’ils avaient été chassés de chez eux 
par des miliciens à Mbanza-Ndounga, à Goma Tsé-Tsé et à Boko.  

Entre  juillet et novembre 2002, les  militaires ont perpétré des  exactions à 
grandes  échelles dans les villages du Pool, qui ont été incendiés, pillés et vidés  de 
leurs habitants. Ils  ont exercé massivement des violences sexuelles à l'égard des 
femmes. Les témoignages recueillis par les organisations humanitaires dans le Pool, 
corroborent l'horreur vécue par les populations civiles prises en étau des parties 
belligérantes. Le viol a été régulièrement utilisé comme une arme de guerre.69 Cette 
systématisation rend  compte de la spécificité de la guerre qui fait du corps de la 
femme, le terrain privilégié des affrontements symboliques, la métaphore du champ 
de bataille où à défaut d'ennemis, il faut détruire ce qui rappelle sa présence: 
«saccager les femmes du Pool»70. 

 Selon leurs témoignages, ceux qui refusaient de partir étaient tués. On ignore 
l’identité et le nombre des personnes tuées par les Nsilulu. Le 30 septembre, une mine 
terrestre apparemment posée par des miliciens a tué au moins 27 personnes et blessé 
une trentaine d’autres lorsqu’elle a explosé sous un train de marchandises au sud de 
Brazzaville. Les Nsilulu auraient pillé les trains, remplis de nourriture et d’autres 

                                                
69Pambou Marie-Odile, «La guerre  comme révélateur de la violence faite aux femmes » in Rupture 
n°11-12, Pointe-Noire, juin 1998;Galloy Martine-Renée, « Femmes, conflits et paix au Congo» in 
Tumultes n°13, 1999, p.146; Cathérine Bonnet, «Le viol comme  arme de guerre au Rwanda. Du 
silence à la reconnaissance», Victimologie, juillet 1992, p.7-13  
70Yengo, P., La  guerre civile du Congo Brazzaville, Paris, Karthala, 2006, p.373 



 63 

denrées, avant d’y mettre le feu. Ils ont déclaré qu’ils avaient attaqué ce train car il 
transportait de l’armement militaire destiné aux forces gouvernementales.  

Les  bombardements  des hélicoptères dans les localités de Yangui, Kimbeti, 
Kindamba Ngouedi en novembre 2002 avaient entrainé un exode massif des 
populations  vers Brazzaville. D’autres  attaques ont été poursuivies dans les districts 
de Boko, Loumo et Louingui.  

Le 4 décembre 2002, dans la région de la Bouenza (sud du pays), sept hommes 
armés soupçonnés d’être des Nsilulu  ont enlevé deux employés du Comité 
international de la Croix-Rouge (CICR). L’une des victimes était un ressortissant 
français, travaillant en tant que spécialiste des situations d’urgence, et l’autre un 
ingénieur sanitaire congolais. Ils avaient pour mission d’évaluer les besoins en aide 
humanitaire de la population civile de la région. Ils ont été libérés dans la région de la 
Bouenza, apparemment sains et saufs, le 28 décembre.  
 Les  Nsilulu  ont placé  l'axe chemin de fer dans le carcan de la violence, 
multipliant des attaques  sur les trains marchandises, pillant les populations en fuite et 
rackettant toute personne considérée comme  « infiltré». 
 Dans pareilles circonstances, les réseaux de trafiquants profitent  bien souvent 
des périodes de troubles pour s’imposer  par différents moyens. D’après certains 
témoignages  recueillis lors  de nos  enquêtes de terrain, des  militaires  ont  été  au 
cœur d’une véritable  économie de l’ombre, faite de contrats secrets, de  transferts 
illicites et  des  trafics clandestins d’armes. « Les Nsilulu ont  des complices qui les  
ravitaillent en armes depuis  Brazzaville. Avec leurs armes neuves, ils ont les mêmes 
équipements que l’Armée ».71 
 Cette déclaration confirment les allégations  selon  lesquelles  Ntumi aurait été  
une  simple  fabrication du régime  de Brazzaville  pour  pérenniser  la  guerre dans le 
Pool  et camoufler  les sombres desseins. Devant l’interminable guerre du Pool, 
Monseigneur Portella Mbouyou se demandait  sur RFI le 25 novembre 2002 comment 
les miliciens  arrivaient-ils à acquérir de nouvelles armes et à lutter  contre l’armée. Et 
à un ministre du Pool (Claude Nsilou) de répondre, c’est le pouvoir qui entretien la 
rébellion.72La construction des sanctuaires armés le plus  souvent ouvrent les sociétés 
aux économies  criminelles  avec  des  bandits politiques  qui  font  régner  de l’ordre 
et du désordre. Dans la crise du Pool, il convient de  noter la diversité  des  acteurs 
dont la responsabilité  demeure partagée dans  les  crimes commis sur les  populations 
civiles. En dehors  de l’armée  dont le  rôle  explicite  a été évoqué, les  Nsilulu ont  
été  aussi  des acteurs importants dans la crise.  
 Au demeurant, la  crise  a conduit vers la structuration d’un ordre  socio- 
politique interne inédit, permettant  parfois  aux  miliciens  de contrôler partiellement 
ou totalement des circuits économiques. A  la  différence  des  autres  conflits  
africains  dont  la  prédation  se  réalise par  la négociation des armes et munitions 
contre  les  matières premières, la  crise du Pool  se déroule dans  un contexte 
d’accroissement de la pauvreté, où l’intensification des confrontations armées a 
contribué grandement à  la dégradation  des conditions de  vie  des  populations et 

                                                
71Cet informateur a préféré garder l’anonymat. Il s’agit d’un officier  des Forces Armées Congolaises.  

72BBC Afrique 10 février 2003 



 64 

même des miliciens. La relation entre rareté économique, désorganisation  sociale  et  
paupérisation  a été très  pertinente.  
 Les  Nsilulu ont  dû se militariser  et  entamer la conquête  des ressources  par  
la  destruction et le  pillage des  avoirs, la saisie et la vente de  toutes sortes de 
produits (drogues, biens pillés, armes ). Ils ont eu le monopole de convoyer  les  trains 
voyageurs dans le Pool (Goma Tse Tsé- Kimbédi), car  les  forces de sécurité 
(gendarmerie) n’avaient pas accès dans cette zone de non droit. Dès lors, ils avaient la 
possibilité de  procéder à des taxations privées. Les passagers  dans  les  trains 
voyageurs (Air Pool et Océan) se  devaient  de payer les taxes  de bagage (1.000 à 
3.000 Fcfa), des  frais d’occupation de l’espace selon le tarif fixé par les miliciens et  
les  taxes de transit dans le Pool et les billets . D’où  ce  droit de procéder à des 
rackets ou extorsion d’argent sur les voyageurs.  
 Un autre moyen de survie utilisé par  les  miliciens, c’est l’installation  des  
douanes  internes. Le  long des  barrages  tenus  par  les  miliciens, des  taxes  et 
infractions sont  imposées par véhicule de transport. Il faut payer les frais de péage, de 
passage et de chargement. Toutes ces pratiques de banditisme représentent pour les  
miliciens  l’unique possibilité  d’acquérir des moyens. Ils ont pris l’habitude de 
multiplier des attaques des trains des marchandises, tuant parfois de dizaines de 
passagers clandestins  ou   d’attaquer des  épiceries  des  commerçants dans le Pool.  
 Les  accords dits  engagements croisés  signés  en mars 2003 avaient mis  fin a 
la guerre dans le Pool et relancé le débat sur le phénomène Ntumi. Le  problème de  la 
circulation  des  armes  légères  dans le Pool s'étend bien au-delà du simple contrôle 
des frontières et d'efficacité du système sécuritaire. La porosité des frontières 
congolaise et l'absence de contrôle devant permettre de détecter les ALPC contribuent 
à la circulation de ces armes. Aujourd'hui, la libre circulation des armes légères 
constitue un danger permanent pour la sécurité dans la région: risques de reprise des 
hostilités, règlement des comptes, luttes et querelles intestines, braquages et rackets 
des populations, pillages, viols et vols à main armée, montée de la criminalité et du 
banditisme, assassinats et tueries.      
 Les Nations Unies comptent au Congo plus de 25.000 ex-miliciens. Si ces 
chiffres sont exacts, cela signifie que moins de la moitié seulement des anciens 
miliciens a été véritablement démobilisée. Le  Comité de suivi de la paix estimait 
qu'en 2001, plus de 12.000 miliciens ont été démobilisés et 13.000 armes ramassées. 
L'appui du PNUD, de l'Organisation internationale pour les migrations (OIM) et 
l'Organisation Internationale du travail (OIT) en faveur  de la réinsertion des miliciens 
a permis, le financement de plusieurs micro- projets. Au total, 8.009 ex-combattants 
ont été assistés entre 2000 et 2001. 
 Avec la reprise des hostilités dans la région du Pool en avril 2002, la situation 
est devenue plus plausible. La crise a contribué à l'armement des miliciens Nsilulu 
sous le commandement du pasteur Ntumi. L'évaluation faite par les observateurs  sur 
les Armes légères dans le pays a établi qu'il y avait environ 74.000 ALPC en 
circulation, dont 24.500 distribuées ou pillées des  stocks des  forces de défense et de 
sécurité nationales et 49.500 acquises auprès  des démarcheurs et autres  trafiquants.73  
 
                                                
73 Spyros Demetriou, Robert Muggah, Ian Biddle, Small Arms Availability, Trade and Impacts in the 
Republic of Congo, Special Report, OIM and UNDP, April 2002. 



 65 

Fig.6 : Zones démilitarisées au 31 décembre 2003 
 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 



 66 

 

Chapitre 5 
 

Permanence et rupture  du mouvement Nsilulu dans les  
messianismes congolais  

 
 

La  plupart  des  messianismes ont été vîtes  placés  dans  l'orbite de  la 
mondialisation des rapports socio- religieux. En partant des énoncés messianiques du 
croire et des pratiques des adeptes, certains analystes ont mis en relief dans les 
messianismes postcoloniaux, devenus des Eglises indépendante, l’articulation entre  
une  origine locale et les  apports chrétiens  étrangers, tout en soulignant les visées 
anticolonialistes, voire révolutionnaires des messianismes religieux et politiques. 
Ainsi, de  façon globale, le  messianisme est avant tout, une  réponse raisonnée a un 
trouble d’ordre sociologique et comme un ajustement à une situation  de 
changement.74 L’analyse du mouvement Nsilulu pose des problèmes de 
contextualisation.  Dans le présent chapitre, nous  analyserons les permanences et les 
ruptures du mouvement avec les autres messianismes kongos.  
 
Permanence des mouvements messianiques congolais  
 

 Antonisme Kimbanguisme Matsouanisme Nsilulu 

Antonisme  
 

Kongo dia Ntotila Kongo dia 
Ntotila 

Kongo dia 
Ntotila 

Kimbanguisme - Appropriation 
de la lutte de 
libération du 
Mu-Kongo et de 
l’homme noir 
- Continuité 
historique des 
syncrétismes 
kongo 

 Idéal et combat 
commun : lutte 
coloniale, 
contestation, 
clandestinité,  
 

Utilisation de la 
bible dans la 
lutte contre la 
domination  

Matsouanisme - Elévation de 
Kimpa Vita au 
rang de ngunza 
(mère de la 
patrie), sainte et 
messie 

- Historicité des 
fondateurs menant 
la lutte contre la 
domination 
coloniale  

 Matsoua 
comme 
déterminant 
commun  

Nsilulu - Recours aux 
saints pour la 
libération du 
peuple: Saint 
Antoine (Kimpa 
Vita) et Saint 
Michel (Ntumi) 

-Réappropriation 
du statut du 
messie 
Ntumua 
(Kimbangu) et 
Ntumi 
(Bintsamou) 

- Fidélisation au 
combat 
politique de 
Matsoua  
-Construction 
identitaire de la 
larité  

 

                                                
74 Bastide R., "Messianisme et développement économique et social", Cahiers internationaux de 
Sociologie, Paris, PUF, 1961, Vol. XXXI, p.12. 



 67 

 
          Ce tableau  met en lumière les liens  entre différents  mouvements messianiques  
qui se sont développés  dans l’espace Kongo.  
 
Appropriation du mythe du Kongo dia Ntotila  

 
Le champ d'analyse du mythe du Kongo dia Ntotila se révèle indispensable 

pour  comprendre la permanence des  mouvements prophétiques et messianiques dans 
l'espace kongo. Pour éviter que ce ne soient là que des élucidations en l'air, il convient 
de crayonner à grand traits les origines immédiates et lointaines de ce mythe.  
 D'après une certaine  logique, Kongo dia Ntotila apparaît  comme un mythe, 
inventé de  toute pièce par Kimpa Vita, qui s'en serait saisi comme prétexte pour lutter 
contre les  Portugais  et assurer la réunification du Royaume Kongo. A ce titre, Kimpa 
Vita apparaît comme symbole de la résistance kongo à la barbarie occidentale et la 
domination. Ce succès de Kimpa Vita apparaît comme le fondement culturel des 
messianismes coloniaux et postcoloniaux qui trouvent leur enracinement. Le 
mouvement antonien a fait naître dans l'imaginaire social kongo, «l'âge d'or de la 
richesse», du bien- être social et de la libération, redonnant confiance à un peuple en 
désespoir. L'héritage  historique de Kimpa Vita  et de son mouvement se conçoit ainsi 
en triple rôle: mouvement de réappropriation de la résistance messianique; expression 
de la libération du peuple et enfin forme d'affirmation  identitaire.   
 Lorsqu’on parle de Kongo dia Ntotila, mythe et légende s’imbriquent. Ce 
mythe représente le lieu de fortification et foyer d’édification de la culture et des 
croyances kongo. La construction de l’identité, la reconstitution du patrimoine  
culturel  et la réorientation des enjeux  de lutte passent par le retour aux sources. Cet 
épuisement de la tradition religieuse salvatrice  demeure d'actualité. Procéder à  une  
évaluation détaillée  de  toutes  les  opinions sur le Kongo dia Ntotila  nécessite  une  
discussion approfondie. Plusieurs  témoignages  concordant révèlent que le  Kongo  
dia Ntotila représente l'unité du peuple kongo, un espace  qui  s’étendait de l’Angola 
jusqu’au sud Gabon, en passant par le Bandundu, le Bas-Congo et le Sud du Congo-
Brazzaville.  
 Nous considérons le «mythe du peuple élu »,  comme toutes ces considérations 
que se font les peuples, à travers des mythes ou des légendes simplement élaborées 
par eux-mêmes, à partir de leur histoire, leurs rêves et leurs ambitions, mais qu’ils 
érigent en des valeurs absolues qui définissent leur existence et justifient leurs 
conquêtes des premières places dans la hiérarchie.   
 Dans  ce contexte, l'on peut inscrire les  Kongo qui aiment comparer leur 
histoire à celle des enfants d’Israël.75 Comme les enfants Israël en esclavage en 
Egypte, eux aussi prônent un retour à la Terre promise, le Kongo-dia-Ntotila qu’ils 
prennent pour la genèse de leur civilisation. Certains pensent même que c’est là que se 
trouve le célèbre Jardin d’Eden. En effet, les conditions d'apparition des messianismes  

                                                
75
 Dans  l'histoire du Congo, les Kongo du Pool  se disent partant de leur histoire, un peuple élu. Ils ont  

été victime de la déportation des Matswanistes (adhérents à l’idéologie d’André Grenard Matswa, 
précurseur des luttes anticoloniales au Congo-Brazzaville), des dictatures politiques et des massacres 
(guerre du Pool depuis 1998). 



 68 

kongo ont été similaires dans l'histoire: contexte de crise, effondrement des valeurs et 
des modes de vie, déstructuration des liens  sociaux.   
 Si  l'idée  messianique révèle d'abord d'un rêve de réhabilitation politique, d'un 
espoir de délivrance, elle se spiritualise très vite sous l'influence des traditions locales. 
La conception du peuple élu est reprise par Victorio Lanternari, en parlant des peuples 
opprimés. Pour lui, ces mouvements  apparaissent comme des manifestations ou  
réactions au heurt culturel entre des peuples de niveaux différents. Ils développent, en  
dehors de leur caractère religieux,  les thèmes de liberté et de salut. La liberté appelle 
à la révolte, "liberté de toutes suggestions et asservissements à des nations dominantes 
ou à des adversités quelles qu'elles soient". Le salut quant à lui ici, appelle à l'intégrité 
culturelle du groupe, "c'est le salut du risque de l'anéantissement comme entités 
historiques".76  

 Plusieurs mouvements vont s'intérioriser autour du mythe du Kongo dia 
Ntotila, comme force agissante, vivante et pratique. Cette conception des faits, est  
soutenue par plusieurs  récits collectés sur le terrain. La  réélaboration  des  théories  
syncrétiques et l'émergence des  formes d'irrédentismes organisées autour du messie  
ne sauraient  être  prise en compte  que dans l'analyse du mythe du Kongo dia Ntotila.  
Dans le contexte de la domination, les  Kongo ayant  pris  conscience de leur état 
d’exploités  ont essayé à maints reprises de réunifier l’univers du Kongo dia Ntotila 
grâce aux idées des prophètes/messies.  

 Tout en constituant le point d'aboutissement d'une longue tradition 
protestataire, le Kongo dia Ntotila  constitue  le  nœud d'interaction multiples et, un 
puissant catalyseur des clivages fondamentaux de la société kongo. D. Ngoie Ngalla 
estime que Ntotila est avant tout une création des tout premiers siècles de la formation 
du Royaume Kongo. Ce mythe devait investir si solidement l'imaginaire des 
populations que les vicissitudes de l'histoire ne purent, par la suite l'en dégommer.77  
Le mythe du Kongo dia Ntotila surgit donc, de la prise de conscience d'une  
sociabilité communautaire qui affirme une  origine historique commune des groupes, 
la parenté biologique et l'appartenance à un même ancêtre. Ainsi, au regard de la 
tradition et de la mémoire collective, Ntotila demeure une valeur de vérité 
indiscutable. Il s'agit là des vérités parfois «falsifiables»  qui ne résistent pas à une  
saine critique historique, obtenues en tordant le cou aux faits, ou transmises aux 
générations successives. Le mythe érode ainsi nombre de particularisme des 
composantes de la société globale entre lesquelles, à l'origine, les distances paraissent 
avoir été importantes.78  
 Au-delà  de la disparition du Royaume  Kongo comme Etat organisé, le mythe 
de Ntotila n'a pas  disparu de l'imaginaire du peuple Kongo, une  présence qui paraît  
comme la preuve de l'énergie et du très long terme, mis en évidence pour façonner 
l'histoire contemporaine. Ntotila  évoque  donc un patrimoine intellectuel et spirituel 
commun.  
 La saisie  parfaite  de l'histoire du Royaume  Kongo  met  en évidence, le  rôle  
joué par Kimpa Vita, en tant que visionnaire politique d'émancipation des peuples  
opprimés. Engagée à conscientiser le peuple et mettre à l'honneur des  valeurs 
                                                
76 Lanternari V,  - Les mouvements religieux des peuples opprimés, Maspero, 1962. 
77D. Ngoie Ngalla, Aux  confins  du Ntotila.. Paris: Bajag Meri, 2007, p.11 
78Ibid., p.8 



 69 

culturelles kongo, cette  prophétesse a opéré un effort de rassemblement pour restituer 
le sentiment de l'unité perdue.79  Avec Kimpa Vita, le mythe autour du Kongo dia 
Ntotila  est devenu le symbole  de l’unité du peuple, du  repositionnement  identitaire  
et de la  résistance. 
 Le mythe autour du Kongo dia Ntotila constitue en réalité l'essence de la 
culture kongo, prenant en compte l'universalité des phénomènes  syncrétiques. En ce 
sens, on peut parler comme le fait remarquer André Mary de «formes de ruse 
sémantique qui manient subtilement la continuité et la discontinuité en matière de 
changement culturel».80 Un des paradigmes de la syncrétisation mythique du Kongo 
dia Ntotila, est surtout, sa réinterprétation, qui prend en compte les rapports de 
pouvoir, les crises et les modèles ancien de lutte. D’où le sens d’une continuité 
historique  dans l’émergence des nouveaux mouvements religieux postcoloniaux.  

Le principe de coupure historique apparaît comme une alternance ou 
cohabitation au sein de cette même culture, des logiques ou de catégories en elles-
mêmes incompatibles et irréductibles. Kongo dia Ntotila sert ainsi de « boite à outils » 
pour la juxtaposition  des croyances et pratiques religieuses. Dans la mémoire 
collective kongo, la prestigieuse  construction du « Prince révolté» a survécu tout au 
long  de l'histoire des messianismes  kongo. Le  mythe  s'est emparé du nom fameux 
de messie, pour projeter l'image confuse de recherche de paradis perdu, le salut et le 
bonheur.  Le Kongo dia Ntotila apparaît à la fois,  comme une  réappropriation de la 
vision traditionnelle de l'univers kongo et lieu de surgissement et de saisie de l'identité 
kongo. Il deviendra par la suite, l'ultime recours face à de situations de crises 
structurales et durables. Aujourd'hui, les  messianismes  kongo apparaissent  comme 
l'expression des courants de résistance à l'ordre imposé (colonial et/ ou missionnaire) 
et le reflet d'une  conscience des opprimés ne pouvant s'exprimer dans d'autres sphères 
que religieuses.  
 Dominique Ngoie Ngalla montre que la pratique sociopolitique inflige un 
démenti aux intentions affichées dans le texte des prières et des cantiques «qui 
désignaient le peuple noir tout entier comme le destinataire exclusif du message de 
salut», contradiction qui a été rarement perçue par les observateurs et analystes de la 
phase initiale de ce mouvement. Pour lui, le kimbanguisme réussit à fondre «en un 
tout cohérent le mythe de l'ethnie Laadi-Kongo héritier des rois de Ntotila et le mythe 
messianique libérateur». Le passé prestigieux du royaume de Kongo dia Ntotila a été 
ainsi «approprié» par le kimbanguisme.81  
 Les persécutions subies par Simon Kimbangu et ses disciples ne firent que 
conforter, «légitimer l'ethnie-martyre». Le kimbanguisme première manière qui, sous 
un discours à coloration universaliste s'étendant au continent noir, s'adresse en réalité 
aux seuls Laadi-Kongo, dont la mémoire historique (qui semble ne s'être jamais 
évanouie) est sollicitée: il réveille le vieux mythe de la grandeur du royaume de 

Kongo (XVIe-XVIII e siècles).  

                                                
79Petelo Nginamau, « Dimension historique et historique de Kimpa Vita », in Africa, vol.XLVIII, n°4, 
décembre 1993, p.620 
80A. Mary, Le  défi du syncrétisme. Le  travail symbolique de la religion d'Eboga (Gabon). Paris: 
EHESS, 1999, p.33 
81D. Ngoie Ngalla, Congo Brazzaville. le  retour des ethnies. La violence identitaire. Abidjan, 
Multiprint, 1999, p.51 



 70 

 
Continuité historique des syncrétismes kongo et mythe du salut  
 

Plusieurs anthropologues ont souligné la proximité de la religion et du mythe, 
en ce que la religion est le domaine dans lequel les croyances mythiques trouvent une 
justification et une explicitation qui paraissent plus cohérentes en leur fondement.82 
En effet, l'existence de la permanence du mythe dans l'histoire des sociétés humaines 
semble aujourd'hui admise par tout le monde. D’après Claude Rivière, en tant que 
récit fondateur,  le mythe énonce dans un langage imagé les bases du credo d'un 
peuple quant à ses dieux, quant à l'origine de certains faits troublants dans le monde, 
comme la vie et la mort, et quant aux rapports de l'homme avec le sacré. Qu'il soit 
cosmogonique, expliquant la création et la structure du monde (genèse biblique), ou 
bien étiologique et de fondation, justifiant un ordre des choses en le projetant dans le 
passé (origine de la mort, installation d'une dynastie, inégalité des castes, fondation 
d'un village), le mythe se présente comme situé au début de l'histoire ou d'une histoire 
dont il justifierait les traditions. Il revêt lui-même un caractère sérieux et sacré en ce 
qu'il renvoie à quelque chose qui nous dépasse. Il peut aussi se présenter comme une  
forme de révélation suscitant une croyance ferme, il est parole chargée de puissance 
expliquant l'ordre existant, parfois de manière ésotérique, et fournissant les bases de 
comportements moraux et rituels.83 

Trois conditions principales sont nécessaires pour l'apparition d'un mythe du 
salut : l'existence d'une communauté vivante privée de ses avantages sociaux, de 
liberté et qui connaît une situation misérable ; l'arrivée d'un émissaire divin qui fait 
recours aux mythes  et l'annonce par celui-ci de la délivrance et du salut collectif dans 
une rupture totale ou partielle avec l'ordre ancien suivi de l'instauration de l'Âge d'Or. 
De la sorte, dans le contexte d'oppression, le mythe du salut sert à organiser et à 
assurer la cohésion de la communauté opprimée sur la base d'un riche passé de 
bonheur et dans la quête de l'Âge d'Or, à travers la séquence réalisée du temps 
historique et du temps primordial.  
 Dans l’espace kongo, les messianismes apparaissent comme des référents des 
croyances et fondements  de  la  culture de la résistance  des peuples opprimés.84 La  
réélaboration des théories syncrétiques et l’émergence des formes d’irrédentismes 
organisées autour des «prophètes» mettent en lumière les différentes phases 
d’éclosion des syncrétismes  religieux kongo. On remarquera au passage que, cette 
phase où phagocytent les premières formes de syncrétismes, la conception de 
l’univers cosmique et la  croyance au surnaturel définit la pensée religieuse kongo 
autour de Nzambi Mpungu (Dieu Tout Puissant), des ancêtres, Bakita et membres  
défunts  du clan, Bakulu.  Il ne  fait  assurément  aucun  doute  que  ces  mouvements  
syncrétiques constituent des phénomènes religieux, puisqu’ils offrent toute la gamme 
des composantes généralement mises en avant pour les distinguer d’autres 
phénomènes sociaux: croyances, rites, prières, etc. Ils peuvent  être envisagés  comme  

                                                
82 Voir notamment Louis-Vincent Thomas et René Luneau, La terre africaine et ses religions, Paris, 
Larousse Université, 1975 ; Encyclopédie Lidis/Brepols, Mythes et croyances du monde entier, Paris, 
1986, 5 tomes 
83 Claude Rivière, Introduction à l'anthropologie, Paris, Hachette, 1999, pp. 122-123. 
84V. Lanternari, Les  mouvements  religieux  des  peuples  opprimés, Paris : Maspero, 1962  



 71 

des systèmes de significations, c’est-à-dire, à  tenir compte moins de leurs  contenus 
substantiels que de leur capacité à fournir du sens et  des interprétations aux dilemmes 
et problèmes posés  par  la  société.  

Les messianismes kongos ont donné lieu à l'éveil des nationalismes comme 
rédemption culturelle et politique. Qu'il s'agisse du mouvement antonien, du 
kimbanguisme et du matsouanisme, la conception de liberté et de justice servira de 
modèle  idéologique aux  différents  courants  syncrétiques et prophétiques qui  vont  
voir par la suite, le jour. La vague  de ces  mouvements a été interprétée par  certains  
auteurs comme  des  mouvements d'affirmation du lien entre le monde moderne et de 
la rupture avec l'ancien.85 Dans cet espace, les tentatives de constitution d'une  
religiosité populaire se sont déroulées dans une situation de crise et de lutte, de 
répression et de révolte.  
 L’édification  de la  religiosité   à  partir  de  la croyance  aux  ancêtres et des 
coutumes s’inscrit dans l’imaginaire mystique de l’homme. Le contrôle social apparaît  
comme une obligation  pour les ancêtres qui jouent un triple rôle: médiation, cohésion  
sociale et conciliation. Ces gardiens  de la loi et de l’éthique apparaissent comme des 
forces dynamiques impersonnelles, mystérieuses, agissant au moyen des charmes et 
amulettes, des paroles d’incantation, de divinations prononcées par les nganga.86  
 Les syncrétismes religieux kongo démontrent précisément leur capacité à 
résister à l’acculturation, leur aptitude à recollecter et à interpréter les  enjeux  de la 
modernité. Ils conçoivent plusieurs dimensions de l’univers cosmiques, dimensions 
qui seront réappropriées par le mouvement antonien. Il s’agit de la  croyance à 
Nzambi Mpungu et les divinités majeures de la communauté; la croyance aux  dieux 
protecteurs ou  esprits de la nature vivant  sur la terre  et le culte  aux  esprits  des 
ancêtres demeurant en dessous dans le monde souterrain.  
 Au - delà  de  toutes les  considérations  et  analyses  sur  la  religiosité, il  n’en 
demeure pas  moins que le peuple a toujours été  influencé par  des  croyances  
orientées  vers le rapport de l’homme avec le sacré. Dans  un  monde où tout se veut 
harmonie, paix, prospérité et  cohésion  sociale, la  précarité  oblige  la communauté à 
acquérir des forces spirituelles et des moyens concrets pour combattre les puissances 
adverses.  Si l'homme kongo s’est  révolté  contre  le  missionnaires, c’est  parce qu’il 
entendait  préserver sa tradition et ses croyances autour du Leemba que  Dominique 
Ngoie Ngalla définit comme une institution philosophico- religieuse, une organisation 
ésotérique Kongo et institut supérieur des  sciences morales et religieuse.87 
 C’est  donc dire que  le  rattachement des Kongo aux  valeurs  ancestrales, aux  
génies et  forces cosmiques détermine la lutte traduite sous forme de syncrétisme 
religieux. Dès lors, la question de l’héritage et de la transmission des croyances 
demeure d’actualité, dans cette  perspective où l’évolution culturelle ne paraît  pas  

                                                
85Voir à ce sujet: Muhlmann. W.E. Messianismes révolutionnaire du Tiers-Monde, Paris: Gallimard, 
1968;  Lanternari, V. Les mouvements religieux  des peuples opprimés, Paris: Maspero, 1962; Froelich, 
J.C., Les nouveaux dieux d'Afrique, Paris: Orante, 1969.    
86Plusieurs  auteurs  reconnaissent le  rôle  joué  par les  ancêtres dans l'harmonie  et la cohésion sociale 
dans  les  sociétés  africaines.  A ce sujet, on peut se référer à : F. Eboussi Boulaga, Christianisme  sans 
fétiche: révélation et domination, Paris: Présence africaine, 1981; J.M.Ela, Ma foi d'Africain, Paris: 
Karthala, 1985;  K. Mana, Théologie africaine pour temps de crise. Christianisme et reconstruction de 
l'Afrique. Paris: Karthala, 1993 et  M.J Agossou, Christianisme africain, Paris: Karthala, 1987.   
87D.Ngoie Ngalla, Aux Confins du Ntotila. Entre mythe, Mémoire et Histoire, Paris: Bajag-Meri, 2007.  



 72 

prendre  en compte les  schémas d’une  soumission totale, mais  ressemble  de  plus  
en plus à une immense chantier où ces mêmes dispositifs se côtoient, en s’y 
entremêlant parfois, toute une panoplie de références traditionnelles, identitaires et 
religieuses.  
 Ce qui fait la spécificité des messianismes Kongo, c'est surtout la  construction 
religieuse de la temporalité et de la territorialité. Le temps est celui de la crise de 
direction de l'Etat précolonial (mouvement antonien), colonial (matsouanisme, 
kimbanguisme, ngunzisme) et post- colonial (mouvement Nsilulu aujourd'hui). 
L'espace est celui historique des Kongo, où se révèle la crise de l'Etat. Les  
messianismes  en général, sont au regard de ce qui précède, mouvants et porteur de 
multiples  facettes. Ils  peuvent se maintenir sur le plan de l'innovation essentiellement 
religieuse; servir de refuge aux «opposants» ou au contraire perdre leur combativité, si 
un mouvement politique les contrôle et triomphe. Ce qui signifie que, les courants  
messianiques  qui ont vu le jour dans l'espace kongo révèlent la prise de conscience 
d'un peuple qui se voit, sans passé et réagit contre les atteintes à sa dignité et exprime 
un besoin passionné de changement.   
 
Réappropriation du statut du messie dans les mouvements  
 

Le mythe messianique permet ainsi à l'adepte de signifier son rapport au 
monde et à la nature. Et l'un des traits remarquables du mythe semble résider 
précisément dans la puissance de mise à distance suggestive et son instrumentalisation 
par l'homme comme principe de multiplicité, d'interprétation et de réorganisation du 
monde social. En cela, il est à la fois ambigu et équivoque, il établit un rapport de 
distanciation significative entre la nature intelligible des vivants et le monde des 
divinités.  

Quelques figures retiennent immanquablement l’attention : la première est une 
victime de l’Inquisition en colonie d’après les archives missionnaires du Portugal. Au 
XVIIème siècle, le Royaume du Kongo, couvrant à l’Angola et les deux Congo 
actuels, est sous domination portugaise avec un roi indigène, Pedro IV, totalement 
sous contrôle. Le messianisme  sous sa version prophétique dès le 17ème siècle dans le 
royaume Kongo sous l'initiative tour à tour, de Francisco Kassola et de deux femmes-
prophètes Mafuta Fumaria et Kimpa Vita. Or, le messianisme s'inscrit aussi dans la 
perspective des mouvements socio-religieux fortement marqués par la référence aux 
mythes de salut.  

Kimpa Vita  prétend avoir reçu le message de Saint Antoine la chargeant de 
libérer son peuple et son roi de l’emprise coloniale. Surnommée Dona Béatrice, elle 
connut un réel ascendant sur la population locale, inquiétant ainsi le roi et les 
missionnaires coloniaux. Elle fut alors accusée d’hérésie et brûlée vive sur un bûcher 
installé à la grand’ place de la capitale du Royaume. Son message est passé à la 
postérité grâce aux « Antonioniens », ses adeptes.88 Elle a développé  un phénomène 
de syncrétisme  culturel qui  renouvelle la tradition et n’empêche l’innovation de se 
faire. C’est le Ngunza (prophétesse) Kongo.  
                                                
88 Cf. Kaké, Ibrahima Baba, Dona Béatrice, la Jeanne d’Arc congolaise, Paris, Ed. ABC/NEA, 1976 et 
Balandier, Georges, La vie quotidienne au royaume de Kongo du XVIe au XVIIIe siècle – Hachette, 
1965/1992.  



 73 

  A travers  le kimbanguisme et le matsouanisme, on note deux cas de figures  
de messie: le prétendant et le prétendu. Dans le premier cas, le messie est conscient de 
son statut et le revendique explicitement. C’est le cas de Kimbangu, qui prétend être 
porteur d’un message de Dieu et du don de délivrer le peuple de la domination et 
l’oppression. Dans le second cas par contre, le prétendu messie ne revendique pas son 
statut. C’est la mémoire  collective qui prend le dessus et cela à titre posthume. C’est 
le cas de Matsoua André; les fidèles y recourent à leur messie pour expliquer bon 
nombre de situations de crise. 
 Ces mouvements ont constitué une forme de résistance normale dans la société 
menacée du dedans. Le Kimbanguisme part, ainsi du terrain religieux pour se 
transformer en protestation politique alors que le matsouanisme procède de la 
mutation d’un mouvement syndical et politique en mouvement religieux. Ces  deux  
mouvements ont constitué  une réponse globale à la situation d’exploitation et de 
domination. Ils  formulèrent leurs revendications  religieuses et/ou politiques sous  
forme d’une  idéologie de rupture qui est en définitive un mythe du monde renversé.  

Simon Kimbangu appelé aussi  « nguza », prophète au sens biblique, n’avait 
pas de projet politique affirmé mais exerça une immense influence auprès de ses 
compatriotes. Il prédit l’indépendance de son pays, fut dénoncé par les missionnaires 
coloniaux, emprisonné et mourut après une vingtaine d’années de détention. Un des 
aspects les plus remarquables, et significatif du succès de Simon Kimbangu, d'après  
Georges Balandier, l'un des précurseurs ayant abondamment étudié le messianisme en 
Afrique centrale, est la large destruction des statuettes magiques (mi-kisi) qu'il suscita, 
en dehors même de sa zone de prédication. Il apporte un remède, souhaité par tous, 
dans une société où les bouleversements sociaux ont fait proliférer les activités de 
magie et de sorcellerie.89  

Par ailleurs, son enseignement apporte de l'ordre et un début de rationalisation 
au sein de systèmes religieux dégradés qui ont permis le développement de cultes et 
de croyances multiples et disparates ; il ne retient qu'un élément fondamental, le culte 
des ancêtres sur lequel il s'appuie. J. Van Wing le constate en signalant la place 
accordée aux ancêtres par les chefs du Kimbanguisme : « leurs tombes furent 
nettoyées, les chemins qui y menaient arrangés, leur retour à la vie allait amener l'âge 
d'or ».90 Le rituel est caractérisé par le baptême, la pratique de la confession et les 
séances de chants religieux. Ces derniers sont inspirés de la Bible, et l'on s'aperçoit 
avec quelle facilité les leaders du mouvement ont su transposer les éléments de 
protestation et de révolte contenus dans le livre sacré.  

Le mouvement qui prolonge le Kimbanguisme au Congo belge a partir de 
1941 est l'œuvre de Simon Mpadi, ancien catéchiste protestant et ancien gradé de 
l’Armée du Salut, qui se présente désormais comme « chef des apôtres » (nkuluntu wa 
zintumwa) entouré de douze « apôtres » (ntumwa). Le mouvement reçoit le nom de 
Kakisme parce que les fidèles doivent porter, durant les cérémonies, un uniforme kaki 
qui « annonce la délivrance et la victoire »; il est donc marqué, dès l'origine, par les 
conditions qui caractérisent la politique d'effort de guerre. Simon Mpadi a le sens de 
l'organisation, il parvient à mettre en place une véritable Église Noire. Cette dernière a 

                                                
89 G. Balandier, Messianisme et nationalisme en Afrique noire, in Cahiers internationaux de Sociologie, 
Paris, PUF, 1953, vol.XIV, p.41-65 
90 J. Van  Wing, « Études Bakongo II » : Religion et Magie, Bruxelles, 1938 p. 168 



 74 

son martyr-fondateur: « Dieu nous a envoyé un Sauveur de race noire, Cette église 
nouvelle a un dogme, justifié par les qualités de Simon Kimbangu, « Sauveur et Roi 
des hommes noirs ». Il est celui qui reviendra pour donner la victoire: « Bien que l'on 
vous dise que Simon Kimbangu est mort, gardez confiance, revêtez votre uniforme 
d'espérance et de victoire. Celui, qui a raison nous donnera la victoire ». La puissance 
du Sauveur est exprimée par ses douze personnes qui correspondent aux douze mois 
de l'année : il est le Prophète, le Sacre, le Sauveur, le Chef, le Drapeau, l'Échelle pour 
monter au ciel, la Porte du Ciel, le Bateau qui porte l'âme, le Chemin de l'âme, le 
Fleuve, le Prêtre. Et ces qualifications, où se retrouvent des 'réminiscences bibliques, 
montrent assez les fonctions qui lui sont dévolues, religieuses et politiques, célestes et 
terrestres.  

Une autre figure prophétique dans cette région d'Afrique centrale, est Matsoua 
André, considéré par certains  auteurs  comme  un « prophète gaulliste».91  Ce  dernier 
n'a jamais  évoqué de  vision céleste ni d'apparition divine, jamais non plus entendu de 
voix lui prescrivant de poser la première pierre d'une  nouvelle  Eglise. À l'inverse du 
Kimbanguisme, le phénomène messianique dans le cas de Matsoua a, au départ, une 
signification essentiellement politique ; il ne revêt un aspect religieux que dans une 
seconde phase - lorsque s'élargit la répression et surtout lorsque meurt le fondateur du 
mouvement Amicale, en 1942, au cours de sa seconde détention administrative. Plus 
structuré sur le plan politique, il a été tour à tour militaire, syndicaliste, communiste, 
gaulliste et anti- colonialiste radical. Ses discours mirent en émoi tout Brazzaville et 
une partie importante de l’arrière-pays. L’adhésion massive des populations à son 
message de libération spirituelle comme moyen de lutte contre la tyrannie coloniale 
peut être considérée comme le motif de son arrestation par les autorités coloniales en 
1929 à Brazzaville. Pour la postérité, il incarne lui aussi la figure du messie libérateur 
de l’oppression coloniale. Ses partisans, les « matsouanistes », furent écartés de la 
lutte pour le pouvoir au moment des indépendances. 

    Né dans un contexte colonial et chrétien, le Matsouanisme connaît une double 
influence des religions chrétiennes occidentales et des religions autochtones. Ainsi, le 
moment de sa fondation en 1945 correspond à l'émergence d'un nouveau mouvement 
religieux comme remise en cause manifeste en sa forme de l'entreprise chrétienne 
occidentale, et comme refus de tout contrôle institutionnel des croyances par les 
Eglises chrétiennes européennes. Mais en son fond, cette mise en scène religieuse de 
soi des fidèles correspond à la recherche de voies du salut qui ne sont pas directement 
liées à un agir conforme à la volonté du Dieu-Tout-Puissant « Nzambi a mpungu », 
mais à la réalisation d'une démarche personnelle d'un état d'être, et dans la plénitude 
de soi recherchée dans des groupes affinitaires fondés autour de la figure 
charismatique de André Matsoua qui est ce nouveau « messie » « déjà venu », mais 
« encore attendu ». En cela, une telle attitude des fidèles matsouanistes exploitait à 
d'autres fins les messages d'images sacrées contenues dans la Bible où Dieu 
« dialoguerait » avec l'homme. Le Matsouanisme est présenté ici comme le signe 
terrestre et visible d'une double manifestation de la puissance de Dieu, à la fois 
comme sauveur des martyrs, et comme protecteur du royaume établi par Matsoua au 
sein duquel les fidèles matsouanistes sont attendus.  

                                                
91 C. Wauthier, Sectes et prophètes  d'Afrique noire, Paris, Seuil, 2007, p.31 



 75 

     La pratique de la Bible a nourri le mouvement messianique et apporté les 
éléments qui ne se trouvaient pas à l'intérieur des mythes animant les religions 
traditionnelles. La Bible traduite en ki-kongo porte, en elle, les éléments d'une sorte 
de nationalisme sacré. La répression crée des martyrs et des persécutés  et les 
interdictions administratives provoquent un développement clandestin qui renforce la 
solidité des liens existant entre adeptes. Kimpa Vita, Simon Kimbangu et André 
Matsoua s’imposent comme des figures prophétiques et messianiques Kongo. Le fait 
que chacun de ces trois prophètes/ messies ait été neutralisé d’une manière aussi 
brutale et qu’impitoyable témoigne clairement de l’idée qu’il représentait, sans être 
armé, une menace directe pour toute la structure du pouvoir colonial. Tels sont les 
moments principaux d'une évolution des messianismes kongo. Les trois personnalités 
se sont affirmées, ont davantage favorisé la continuité du mouvement que provoqué 
des sécessions : ce qui révèle la remarquable permanence de ce dernier et l'importance 
des fonctions qu'il accomplit.  

Les  messianismes glissent alors vers la représentation utopique par la pratique 
politique de la transformation de la réalité présente, en Age d’or ou nouveau monde 
d’opulence et de liberté. L'apport historique de ces mouvements dans l'éclosion du 
mouvement Nsilulu paraît capital.   

   
Fidélisation au combat politique de Matsoua  
 

La problématique du mythe et de la temporalité messianique se penche sur 
l'explication des procédures de prescription et de régénération du temps dans la 
perspective du changement et de la recherche de salut. Ces nouvelles procédures et 
directives d'invention de la société par le biais du religieux visent à assurer le 
monopole et la transformation des structures symboliques qui constituent pour les 
fidèles matsouanistes, un des sites de construction de l'ordre et de l'hégémonie du 
mouvement religieux.  

Dans le contexte de la domination coloniale au Congo Brazzaville, la force 
revendicative du matsouaniste réside entre autres dans l'activation chez l'adepte de la 
conscience blessée du Noir par le colonisateur. Cette conscience blessée joue à la fois 
sur le registre de la différence raciale et de l'autochtonie : Matsoua, « messie » des 
Noirs comme Jésus, messie des Blancs a subi la violence coloniale du fait de son 
combat pour l'émancipation des Noirs. Le fidèle matsouaniste le prend comme tel, 
comme figure du sujet victimisé, mais dont la puissance et le mystère de sa disparition 
en 1942 viennent renforcer chez lui le sentiment de l'attente.  

La figure messianique Matsoua s'impose désormais sur les terrains religieux, 
symboliques et politiques. La croyance en l'invincibilité de Matsoua se double de la 
contestation politique des pouvoirs coloniaux et postcoloniaux. Les préoccupations 
religieuses et politiques des matsouanistes ont consisté, non seulement à inventer une 
vision autochtone du christianisme par l'incorporation des référents symboliques 
occidentaux dans le dispositif ancestral de croyances, mais également à légitimer 
socialement leur refus de l'ordre colonial par la valorisation de l'activité sacrale de 
André Matsoua considéré par ces derniers en tant que « messie ». L'influence 
qu'exerce le Matsouanisme sur la conduite des adeptes réside dans le fait que la 
sacralité messianique produite dans la superposition de la logique de l'attente et de la 



 76 

logique de l'espérance nourrit chez les adeptes de nouvelles formes d'imagination 
instituant. D'abord par le fait que le discours du leader sur la rédemption individuelle 
et collective des adeptes matsouanistes transforme la croyance en une conviction 
indispensable pour leur salut ; ensuite, la voie du salut ne devient accessible à ces 
derniers que par l'exemplarité de la conduite de vie terrestre qu'ils doivent adopter, à 
l'image de celle de leur « messie » Matsoua. 

 « La non-visibilité » du corps et l’absence de la sépulture de Matsoua 
conséquences du pouvoir colonial seront déterminantes pour la construction sociale et 
idéologique par les leaders religieux et syndicaux de la croyance à la disparition 
« mystérieuse » de ce dernier. En fondant leur espérance messianique sur le retour 
« attendu » de Matsoua, les leaders matsouanistes ont patiemment mis en place les 
ressorts psychologiques et sociaux nécessaires à la routinisation du charisme. On peut 
alors saisir dans le champ de l’imaginaire, le sens de l'articulation de l'image de 
Matsoua avec la croyance et le langage ou le mode d'évocation, ainsi que le lien 
privilégié qui s'établit entre l'image et l'instance de la représentation qui est au 
principe du maintien de la croyance messianique. 

Le  Pasteur Ntumi a su utiliser le  mythe messianique autour de Matsoua pour 
construire le mouvement Nsilulu. Comme victime rituelle représentée, Matsoua devait 
permettre à ce leader de répéter le temps inaugural du mouvement religieux en plaçant 
à chaque fois ses fidèles dans une attitude de révolte permanente et dans la quête d'un 
rapport identificatoire avec le « messie ». A travers les prières et les cultes se lit une 
double démarche de foi et de contestation politique de l'ordre dominant. Le 
mouvement réactive ainsi le vecteur chrétien principalement dans la substitution de 
Kimbangu et de Matsoua, en tant qu’esprits saints  autochtones au détriment des 
esprits saints du Christianisme occidental, comme procédure de légitimation du soi, de 
captation des forces locales, et comme refus de la subordination.  

Les pratiques croyantes des Nsilulu permettent de comprendre comment les 
expériences du sacré religieux qu'ils vivaient étaient des relations pragmatiques et 
symboliques par lesquelles leur communauté émotionnelle tente de maîtriser le non-
humain et de donner sens à leur existence quotidienne. On observe la réappropriation 
sélective des éléments symboliques chrétiens et autochtones, la « privatisation » des 
imaginaires politiques. L'analyse du matsouanisme dans les différentes temporalités 
politiques des périodes coloniale et postcoloniales aura montré la dissémination des 
patrimoines religieux et l'effervescence des investissements symboliques. Cette 
continuité messianique qui s'opère dans la concaténation des offres symboliques 
chrétiennes occidentales avec celles puisées dans le registre culturel autochtone 
permet également de comprendre l’importance des trois vecteurs à partir desquels se 
construit la rhétorique politico-religieuse du matsouanisme à savoir, la contestation de 
l'ordre politique présent, la prétention à la maîtrise de la totalité du réel et des 
problèmes des individus, et la production de la catégorie de l'espérance et du sacrifice.  

Le  mouvement  Nsilulu apparaît dans un contexte marqué par des  courants  
de religiosité  traditionnelle et de résistance. Le  pasteur  Ntumi ne  sort pas  du néant. 
Il a été façonné par le cours de l'histoire  kongo  que  nous  avons  brièvement définis 
les contours. Devenu  prophète  de lui-même, l'homme  a trouvé des accents bibliques 
pour  prédire  toute  sa puissance et l'avènement  d'une  ère  nouvelle.  
 



 77 

Construction identitaire de la larité 
 

Traiter du sujet de la construction identitaire et la violence  politique  au 
Congo, amène le  chercheur à montrer justement que  la gestion néo-patrimoniale de 
l’Etat fait des positions de pouvoir, un enjeu de lutte.92 Les acteurs  politiques utilisent  
les allégeances ethniques territoriales  contrarient, relèguent l’identité nationale pour 
faire fonctionner les  rassemblements sur des bases  ethno-régionales.93  

Pour François Thual, le  conflit identitaire  peut se  produire dans  une  société, 
lorsqu’un groupe est convaincu de l’existence d’une menace plus ou moins  réelle, 
plus  ou moins fantasmatique susceptible de porter atteinte a son existence et à ses 
spécificités ethniques, sa langue, sa région ou encore son histoire.94 Cette menace  
peut  être créé, inventé ou instrumentalisé à partir des discours politiques sur les 
menaces supposées ou subies par l’ethnie ou la région. L’identité régionale se porte 
ainsi comme une ressource que les acteurs sociaux  s’efforcent à utiliser et exploiter 
dans le cadre des stratégies de pouvoir.95  

Les leaders  qui se sont positionnement dans le champ politique du Pool n’ont 
pas toujours été acceptés par tous. Ils ont tous utilisé les discours messianiques. 
Fulbert Youlou, Bernard Kolelas et Frederick Bintsamou  sont tous des lari. Ce  qui 
justifie certainement la référence de Matsoua, lui aussi lari, dans leur combat. Cette 
problématique de la larité  a fait l’objet de plusieurs travaux. Apres  les  émeutes de 
février 1959, le tribalisme apparait au centre des enjeux politiques. Le président 
Fulbert Youlou s’était habilement présenté auprès des lari comme le successeur de 
Matsoua, le messie. Il fait ainsi naitre sous le couvert de Matsoua, un sentiment tribal 
de supériorité politique chez les lari. Seul un lari peut véritablement tenir  les rênes du 
pouvoir.96 Ce  mythe  du pouvoir lari n’a pas fait long feu, les  événements d’aout 
1963 le démontreront.  

Le leader de l’UDDIA, Fulbert Youlou inaugura l’incitation ethnique ou 
mieux la manipulation des enjeux  identitaires dans la lutte politique au Congo. En 
effet, lors du mouvement d’août 1963, le  président Youlou n’invoqua  pas  son Dieu, 
mais  descendit jusque dans les bas- fonds de l’inconscient collectif kongo lari, en 
s’exprimant à la radio d’Etat en sa langue régionale, le lari.97 Il en appela à la 
conscience tribale dans son message moralisateur du 15 août 1963.98 Dans les extraits 
de ce discours, on peut lire:« Qui a fait perdre Matsoua André ? C’est nous-mêmes 
[lari]. Nous l’avions propulsé dans la réussite politique et nous l’avions par la suite 
laissé  tomber. C’est vous qui m’aviez choisi. J’ai combattu, travaillé. Voilà que les 
autres tribus trouvent a redire. Que cherchent donc les lari en venant détruire ce 
qu’ils ont eux- mêmes mis en place ? Sachez que le pouvoir est entrain de nous  
                                                
92  Lire  a ce sujet, Medard,  Etats  d'Afrique  noire. Formation, mécanismes  et  crises. Paris: Karthala 
1991 ; Bayart J. F.,  L'État en Afrique. La politique du ventre. Paris, Fayard 1989 
93 Missié, J.P., Construction identitaire et violence  politique au Congo-Brazzaville, in Identity, 
Culture& Politics : An Afro-Asian Dialogue. Volume 7, Number 1&2 2006, pp.36-63 
94 Thual, F., Les  conflits  identitaires, in Ruano-Borbalan, J.C, L’identité, Paris, Editions  Sciences 
humaines, 1998, p.329 
95 Chevalier, J., L’identité politique: un enjeu de pouvoir. in Ruano-Borbalan, J.C, L’identité, Paris, 
Editions  Sciences humaines, 1998, p.307-309 
96 Mampouya, J, Le tribalisme au Congo, Paris, Presse universelle, 1983, p.62 
97 Ndaki, G., Crises, mutations et conflits politiques au Congo Brazzaville, Paris, l’Harmattan, 1997 
98 Boutet, R., Trois glorieuses ou la chute de Youlou, Dakar, Chaka, 1989 



 78 

glisser  entre les  mains. Réalisez vous- mêmes que les  actes  que  vous venez de 
poser sont attristants. Qui sont ces citoyens qui aiment leur chef et lui font la guerre ? 
Détrompez- vous. Ils ne combattent pas pour vous, mais pour leur argent. Ils ne 
voient pas le travail que j’ai réalisé. Non. Si vous voulez me comprendre, reprenez 
votre calme, je trouverai une solution appropriée à la situation. Voila tout ce que 
j’avais à déclarer. »99 

Le  mythe du tribalisme comme rempart subjectif s’écoule devant la prise de 
conscience de la réalité de la crise. Le  principe de la larité sous- entend la supériorité 
des lari sur les autres tribus de l’espace kongo. Martial Sinda  a forgé le néologisme   
«Larisme», conçu comme une pensée, une politique, une manière d’être, spécifique.100 
Les lari constituent ainsi pour l’auteur une tribu, une ethnie, une population, un 
peuple, une société, une nation et une race.101 Il conclut  sur la victimisation du 
groupe en ces termes : «Les lari ont été trop longtemps trompés par l’administration. 
Ils se sont repliés sur eux-mêmes et poursuivent le vieux rêve de l’Amicale. 
Cependant, les événements évoluent, eux-mêmes demeurent fideles à un passé 
désormais dépassé.»102  

Georges Balandier rappelle la détermination des Lari-Kongo à vouloir 
ressembler à tout prix  aux Blancs, même  après  qu’on leur ait refusé la citoyenneté 
française tant recherchée : «l’injustice radicale du pouvoir blanc de l’époque de 
répondre a l’aspiration d’obtenir la citoyenneté française, ne les a jamais empêché a 
s’auto identifier aux blancs.»103 Cette auto-identification semble liée au mythe du 
monde renversé qui se caractérise par un fort complexe d’infériorité ou de supériorité. 
L’historien congolais, Dominique Ngoie-Ngala confirme cette aliénation des lari qui 
se croyant supérieur aux autres groupes, les traitent de «mpamba mpamba», c’est-à-
dire des petites gens, qu’ils se croient le devoir de civiliser et d’humaniser, en leur 
imposant, pour commencer leur langue.104  

Bernard Kolelas  ne manquera  pas  de jouer  sur cette supériorité des lari  dans 
le Pool, pour  s’imposer  comme leader. Le MCDDI apparait comme le parti des lari, 
en opposition de l’UDR-Mwinda de Milongo, rassemblant les ressortissants Kongo de 
Boko. Cette attitude fut également observée lorsque Massamba-Débat accéda au 
pouvoir, lui, qui ne fut pas lari, mais Kongo. La démarche de Ntumi s’inscrit dans le 
contexte de la construction d’un monde dont les lari ne sauraient être exclus. C’est 
ainsi que lorsque les Nsilulu firent leur entrée a Brazzaville, le 18 décembre 1998, ils  
furent accueillis  dans les quartiers Bacongo et Makelekele, comme des libérateurs. 
Cette adhésion des populations  relance le débat de la messianisation des enjeux 
politiques. Ntumi apparait ainsi comme un nouveau Messie après Kolelas.  

Jusqu’en 1997, Bernard Kolelas apparait comme un Messie dans le Pool. En 
effet, bien avant la Conférence nationale de 1991, il aimait répéter qu’il avait reçu une  
mission à accomplir dans son pays. Cette mission répondrait à l’engagement de sauver 

                                                
99 Déclaration radiodiffusé en lari par l’abbé Youlou, le 14 août 1963. Traduction tirée du Journal 
Mweti du 2 août 1978.  
100 Sinda, M, Messianismes congolais et ses incidences politiques, Paris, Payot, 1972, p.261 
101 Ibidem  p.184. 
102 Ibid, p.259 
103 Balandier, G. Sociologie des Brazzavilles noires. Paris, Presses de la Fondation nationale des 
sciences politiques, 1985, p.118 
104 La Semaine Africaine n*1893-1894 du 21 au 27 novembre 1991. 



 79 

le pays des dictateurs.  La  formation du MCDDI et de sa milice Ninjas  expose les 
élans  messianiques du combat de Kolelas. Remy Bazenguissa-Ganga, note que les 
Ninjas étaient investis d’un  pouvoir mystique, Bindialuka, qui consistait, dans une 
situation périlleuse, à faire certaines incantations  pour se retrouver projeté plus loin. 
Certains miliciens portaient des chapelets et des bandeaux de tissu rouge ou blanc sur 
la tête. Kolelas avait construit socialement l’invincibilité de ses miliciens.105   

C’est donc à la suite de l’exil de Bernard Kolelas en 1997 que le phénomène 
Ntumi apparait sur la scène politique. Entouré de ses anciens malades dont il affirme 
avoir maitrisé les esprits malins, L’homme s’engage dans la lutte armée dans le Pool. 
Le  terrain du Pool étant libre en absence de Kolelas, la porte flamme en titre du 
message politico-messianique, Ntumi surgit  dans le champ politique du Pool. Avec 
des Ninjas orphelins qu’il rassemble, il met en place le mouvement Nsilulu. Il 
constitue son état- major autour de ses anciens compagnons (malades mentaux), 
fanatisés, de quelques intellectuels et autres alliés occasionnels, pour se faire une 
place au soleil.  

Des  questions  restent poser. Ntumi avait-il été mandaté par le peuple du Pool 
pour le défendre ? De quelle libération le Pool avait-il besoin pour faire recours à ce 
nouveau messie ? Pour répondre a ces questions, il apparait nécessaire d’appréhender 
comment le mythe autour de Matsoua a façonné la symbolique de la larité et le 
principe de la lutte pour le leadership messianique dans le Pool.  
 
Ruptures  historiques des messianismes congolais et le mouvement Nsilulu  
 

La  continuité messianique constaté jusque là s’accompagne également des 
dynamiques de  rupture. Tout d’abord,  parce que  les  maîtres d’hier ne sont plus ceux 
d’aujourd’hui; ensuite par ce que les  indépendances  politiques  ont fait naître des 
espoirs qui se sont tristement évanouis et enfin, les doctrines connaissent des 
profondes  mutations. La  contestation  politique  et  sociale constitue, à n’en pas 
douter, le trait  commun des messianismes kongo. Là où sévissent la domination, la 
libre interprétation de la Bible offre un contexte idéal pour l’élaboration de l’arme de 
contestation.  
 
 
Manipulation des dynamiques  messianiques  par les acteurs  
 

L’avènement du multipartisme est apparu comme une aubaine pour les leaders 
politiques  congolais, car le multipartisme ne  peut être compris des  populations  peu 
instruites, pauvres et mal informées, que  selon une  logique ethnique et régionale. En 
l’occurrence, les leaders cherchaient à réunir sous  leur nom le maximum de partisans 
ont d’abord  tout naturellement fait  appel à leur ethnie  d’origine ou encore  aux  
associations tribales  existantes.106 Cette période de consolidation des «Partis-
Ethnies»107 est aussi celle de l’Etat confisqué, où, pour se libérer de la tutelle des 

                                                
105 Bazenguissa- Ganga R. , Milices  et bandes armées à Brazzaville, Etude CERI N°13 – 1996, p.10 
 
106 L. Sylla, Tribalisme et parti unique en Afrique noire, Paris, FNSP 1977 
107 Voir La Semaine Africaine n*1927 du 12 août 1992 



 80 

groupes dominants, les autres ethnies utiliseront  plusieurs formes plus ou moins 
violentes  pour accéder au pouvoir (coup d’Etat, rebellions, incivisme).   

La  paupérisation de la base  électorale  comme stratégie  d’allégeance  sociale 
a  été au centre de la mobilisation partisane des jeunes  dans les milices politiques. Le 
désenchantement général de la démocratisation au Congo a été accompagné de 
l’exclusion économique des jeunes, l’augmentation du nombre des échecs scolaires, la 
croissance d’une population de chômeurs et de diplômés sans emplois et l’apparition 
du déclassement. La représentation du pouvoir comme propriété de l’ethnie ou de la 
région inhibe, réduit toute possibilité de révolte aussi bien aux proches du pouvoir, 
c’est-à-dire ceux qui ne jouissent que par procuration ou vivant dans l’espérance d’un 
recrutement préférentiel que des autres. Dans cet environnement, les discours des 
leaders instrumentalisant les ethnies ne peuvent que justifier la recherche du profit 
symbolique.  

Le militantisme politique et le comportement ethnique et régional recouvrent 
plusieurs dimensions au Congo. L’appartenance clanique, l’affiliation partisane et 
surtout l’instrumentalisation ethnique sont ainsi des nouveaux éléments des discours 
politiques. Le Congo est passé du système de l’Etat- Parti à celui de l’Etat- ethno- 
régional. La violence des dictatures et celle des mouvements insurrectionnels a cédé la 
place à la guerre civile en tant que prolongement de la compétition politique. Dans 
tous les cas, le leader use de son charisme politique pour la manipulation de 
l’information, en véhiculant le sentiment ethno-régional d’injustice socio-économique 
qui permet la gravitation autour d’eux de l’espérance du destin ethnique et/ou 
régional. Cette stratégie souvent utilisée par les leaders pour régler des contentieux 
historiques purement privés, a eu des effets néfastes sur la cohésion sociale. Les  
leaders prennent en otage leurs ethnies et régions, les  dressent contre les autres 
ethnies ou régions. Ils dissimulent ainsi des conflits  personnels et leur d’sir de 
revanche en simulant le combat politique et le martyr ethnique ou régional.  

En renforçant la paupérisation des bases ethno-régionales, les acteurs 
politiques  participent ainsi à la dégradation de la sphère sociale. Ce qui met en avant, 
les logiques d’exclusion sociale des groupes (ethnies, classes sociales, régions, etc.). 
L’exclusion se définit comme étant un rapport à un mode de vie dominant répandu 
dans les pratiques sociales et diffusé par les médias, auquel certaines couches sociales 
ne sont pas objectivement intégrées, ou duquel les plus défavorisés se sentent exclues 
subjectivement. Dans ce contexte, les signes matériels de l’exclusion demeurent, la 
pauvreté des ressources, la précarité de l’emploi, la précarité financière, de l’habitat, 
le capital culturel et la perte du lien social. L’intériorisation de l’exclusion par les 
concernés dépend de la perception de la situation de disqualification sociale.  

Les  acteurs politiques en lutte  pour la conquête ou la conservation du pouvoir 
procèdent souvent a l’instrumentalisation politique des identités ethniques et 
régionales, le développement du clientélisme, la manipulation de la mémoire et des 
structures anciennes de crédibilité et de croyance, la refabrication idéologique de 
l’histoire des différentes communautés.108  
 
 
                                                
108 Kouvouama, A., Modernité africaine. Les  figures du politique et du religieux. Paris, Paari, 2001, 
pp.58-59 



 81 

La revalorisation du prophétisme de guerre  
 
La crise de l’Etat postcolonial semble prolonger le phénomène des  

messianismes d’une manière protéiforme et  cristallise ses figurations les plus 
significatives. La question de la maîtrise des arts de la guerre montre alors toute la 
difficulté du passage du verbe aux armes. Elle induit dans le même temps, ce qui fait 
tout son intérêt ici, une intelligence plastique de la relation messianisme/militarisme 
comme marqueur du jeu politique.109 Les nouvelles  formes actuelles du statut de 
messie ou prophète à la fois combinent et se distinguent de l’idée que la Bible ou le 
Coran ont donnée de la fonction politique de la parole. Le messager de Dieu, jouait en 
général le rôle de médiateur de la volonté divine, de défenseur des faibles autrement 
dit le peuple contre ses ennemis, les puissants, les élites et les étrangers. Il était en 
même temps une sorte de directeur de conscience pour les politiques, autrement dit 
faisait office de conseiller spirituel et moral dans la direction des affaires publiques, 
militaires et internationales.  

Aujourd’hui au Congo Brazzaville, le messianisme reste perçu à travers les 
prismes des modèles bibliques ou coraniques sans pour autant s’y épuiser. 
L’exceptionnelle maîtrise du verbe constitue le point de fixation de ces tous ces 
éléments d’identification du prophète. Les  messianismes  postcoloniaux actuels au 
nous font  découvrir à travers le mouvement Nsilulu, un personnage encore plus 
troublant aux statuts  multiples : Envoyé de Dieu, Prophète- Pasteur, Prophète de 
guerre, Messie. Cette nouveauté dans  la construction des figures prophétiques  met en 
lumière plusieurs enjeux dont : le  poids  de  l’héritage colonial et l’influence de la 
crise de l’Etat  dans  la  construction  des  revendications  sociales et politiques, la  
perte  de  repères  et  de perspectives politiques et les racines du syncrétisme religieux. 
Ce qui pose la question  des paradigmes de l’approche  des messianismes Kongo. 
Rien d’étonnant à ce que le Pasteur Ntumi a pris le relais de la tradition de la 
résistance Kongo, en se réclamant de l’exemple inaugural et ambivalent d’une 
réputation d’un prophète de guerre, pour rechercher une confirmation d’un charisme 
ne politique.  

Si la fonction première du prophète est pour ainsi dire d’exercer le ministère 
de la parole, celle-ci est également son arme principale. Car c’est elle qui rend 
possible la relation de pouvoir qui s’instaure avec ses adeptes ou sa milice. C’est avec 
la parole que le projet mystique, quelle que soit sa forme ou son contenu, prend corps 
et se développe sur le terrain politique. C’est la raison pour laquelle le prophète est 
nécessairement un habile rhéteur, un stratège du discours public, un artiste du verbe, 
un prestidigitateur du langage, des mots, des signes et des symboles. Privé de parole, 
il cesse d’être ce qu’il est pour devenir autre chose,  un dieu ou un démon, ou encore 
rien du tout, c’est-à-dire retrouve une existence anonyme ou disparaître. Ce n’est donc 
pas un hasard si l’embastillement et la mise à mort rythment régulièrement le terme 
des parcours prophético-politiques. Si sa parole n’a plus de résonance ou est privée de 
public, le prophète est pour ainsi dire réduit au silence. Le silence est au prophète ce 
que le néant est à l’être. Sa force, la condition de sa puissance, c’est sa relation avec le 
public, le peuple ou la multitude comme on veut.  
                                                
109 A. Yinda, Prophètes, guerre et politique en Afrique centrale : tropisme florentin ou florentisme 
tropical ? In Revue  Enjeux n*.33 Octobre-Décembre 2007, pp.20-26 



 82 

 Si les prophètes dont la survie politique dépend des armes étrangères n’ont 
d’autre alternative à la ruine que la soumission, la prison ou la mort, faut-il pour 
autant considérer cette perspective comme étant sans issue ? L’on pourrait 
effectivement prendre au sérieux le statut de « faiseurs de roi » qui a été affecté à 
certains prophètes désarmés. A défaut d’être capable de prendre le pouvoir, a fortiori 
de s’y maintenir, ces derniers ont su appuyer l’élection ou soutenir quelques 
importants dirigeants politiques.  

Quoi qu’il en soit, la logique charismatique comporte une bonne part 
d’indétermination si l’on fait abstraction des ressources prétoriennes dont les uns et 
les autres disposent en plus. La ruse des pasteurs ou futurs pasteurs demeure malgré 
tout de l’ordre de l’hétéronomie, autrement dit constitue une arme d’appoint et non 
une arme en soi. A priori, la prégnante interaction entre la figure du prophète et celle 
du chef militaire peut être considérée comme est un des nombreux signes d’une 
installation du continent africain à la périphérie de la modernité politique. L’idée 
qu’elle constitue une preuve supplémentaire de son incapacité chronique à faire de la 
raison le moteur de son histoire du pouvoir fait effectivement sens.110 
 
Ambigüité dans la construction de la figure politique de Ntumi  

Le mystère autour de la personnalité du Révérend Pasteur Ntumi traduit la 
difficulté  de rédiger l’histoire immédiate. Le croisement des sources écrites et orales 
nous a permis d’aborder ce dernier point, de la lutte du leadership régional. La 
biographie du pasteur Ntumi est controverse. Soni Benga, le considère d’imposteur, 
un leader d’une secte qui a fini par se transformer en mouvement de rébellion.111 Cette 
analyse relance le débat sur le messianisme politique kongo et  la construction de la 
figure politique du religieux.112 

Dans un article paru dans la Semaine Africaine, Joachim Mbanza note : 
«Pasteur d’un courant religieux mêlant tradition et christianisme, Tâ Ntoumi, de son 
vrai nom Frederick Bitsangou, 36 ans, n’était connu jusque- là que pour, semble-t-il, 
son charisme á soigner les personnes souffrant de maladies mentales, à Brazzaville, 
par la prière et les traitements traditionnels. Il est proche de Bernard Kolelas. 
Lorsque la guerre éclate dans le Pool, on a entendu parler de Ntoumi et des Nsilulu, 
sa milice, qui se distinguaient  par l’observation d’un certain nombre d’interdits et un 
fanatisme religieux. Puis, Ntoumi est  devenu l’homme sans lequel la paix des braves 
n’aurait pas été possible dans la région du Pool. (…). Il  a toujours marqué une 
certaine distance par rapporta Bernard Kolelas qui, depuis l’exil, faisait de la 
récupération politique des actions des Ninjas-Nsilulu. Mais Ntoumi suscite une 
véritable controverse. Ici, on s’étonne de ce que les ressortissants du Pool se soient 
jetés dans les bras de celui qu’on peut comparer à un Raspoutine, là, on ne cesse de 
remercier Tâ Ntoumi  d’avoir libéré le Pool, de l’autre côté, on ne cache pas son 
aversion contre un homme dont les adeptes ont soumis les  populations du Pool a un 
véritable martyre, avec le fameux châtiment : la gifle de Saint Michel. Alors quel 
avenir politique pour Ntoumi ?».113 

                                                
110 Lire Wauthier, Claude, Sectes et prophètes d’Afrique noire, Paris, Seuil, 2007. 
111 Soni Benga, P., Les  non-dits des violences politiques au Congo, op.cit, p.236 
112 Kouvouama, A., Modernité africaine. Les figures du politique et du religieux. Paris, ed. Paari, 2001 
113 La Semaine Africaine n◦2246 du 24 février 2000.  



 83 

Cette analyse  éclaire l’ambigüité de la figure historique de Ntumi, á la fois, 
libérateur  et bourreaux du Pool. La  récupération  politique du leadership politique  
de Ntumi apparait ainsi comme une évidence. Le  pasteur Ntumi construit sa lutte 
politique autour de la guerre dans le Pool. Il sera au centre de toutes les négociations 
pour la paix et la stabilité dans la région et se prétendra être le porte parole du Pool. 

Jusqu’en 1997, le pasteur Ntumi est inconnu de la scène politique congolaise. 
Certains témoignages révèlent qu’il recevait de tempos en temps le soutien de Kolelas  
pour entretenir ses «fous». En effet, les  populations ont toujours élaboré des systèmes 
de représentations et de compréhension de la maladie mentale. Ces systèmes prennent 
souvent en compte les aspects psychologiques (individu), rituels (groupe) et spirituels 
(croyance).114 

Dans la guérison divine, les compétences mystiques sont souvent assaisonnées 
des  versets  bibliques  qui ne sont pas  le fruit d’un parcours  initiatique a la portée du 
premier élevé studieux venu. Beaucoup de connaissance y sont acquises et le Pasteur 
Ntumi n’est pas le premier à maitriser la prestidigitation, la ventriloquie ou autres 
numéros de cirques destinés à impressionner  le malade. Les tradithérapeutes savent 
que la plupart des maladies  son psychosomatiques et  que le rapport du praticien au 
malade joue un rôle important dans le processus de guérison. Cette mise en scène 
contribuerait  à la libération de l’énergie mentale du malade, à la discipline pour 
déclencher le processus de l’auto guérison. L’investiture divine se manifeste ainsi par 
la réalisation des faits extraordinaires, notamment les miracles de guérison.115 
Plusieurs sectes ou groupes  religieux ont acquis des compétences  dans ce domaine. 
C’est le cas de Croix Koma, du Lassysme et du Ngunzisme.  
 
La réappropriation du mythe Matsoua et leadership messianique dans le Pool 
 

De messie, de sauveur et même de résistant, il est question chez le peuple 
Kongo-Lari. Pour Theophile Obenga,  la  mentalité  collective Kongo reste fidele au 
combat de Matsoua, le symbole vivant d’un mouvement de résistance aux  autorités  
coloniales. Matsoua apparait ainsi comme un mythe, celui de la libération des Noirs 
de la domination étrangère par un sauveur, dont on espère le retour triomphal.116   

La  rhétorique  de la libération est au centre des doctrines messianiques. Dans  
l’effervescence démocratique des années 1990, nul ne doute dans le Pool que Kolelas  
soit cet envoyé de Matsoua, incarnant sa volonté de sauver le peuple. Cette vision est 
contestée par certains cadres du Pool, qui estiment plutôt que le combat de Kolelas  a 
été faite d’illusions messianiques savamment inoculées dans la conscience collective  
du groupe kongo, dans le but de s’approprier de l’électorat de la région du Pool en 
1992.  Bernard Kolelas  s’est engouffré dans la lutte des idées de Matsoua, le sauveur 
du peuple lari, pour reprendre l’expression de Sinda.117Le discours apocryphe de ce 
leader met le Pool en scène, comme le peuple élu, martyr.118  

                                                
114 Moukouta, C.S., Maladie mentale. Représentations, itinéraires thérapeutiques au Congo, Paris, ed. 
Paari, 2004. 
115 Kouvouama, A., Modernité africaine. Les figures du politique et du religieux, op.cit, pp.89-90 
116 Obenga, T., L’histoire sanglante du Congo Brazzaville, op.cit, p.42 
117 Sinda M, – André Matsoua, fondateur du mouvement de libération du Congo.  Paris : ABC, 1978  
118 Soni Benga, Les non-dits  des violences politiques au Congo Brazzaville, op.cit, p.195 



 84 

Le  peuple du Pool étant perméable aux dogmes matsouanistes, le pasteur 
Ntumi n’aura  aucun mal à tirer dessus en calquant son discours sur la guerre, les 
violences, les attentes du salut et de la libération. Il mettra en place un arsenal 
d’éléments spirituels destinés à impressionner les populations pour asseoir son 
autorité et sacraliser son personnage. Depuis la disparition de Matsoua, la construction 
religieuse  dans le Pool a prit de l’importance.  Ce  contexte  de crise permet ainsi au 
pasteur Ntumi de construire son mouvement.  

La  personnalité  politique de Ntumi s’est également construite autour de ses 
nombreuses revendications. Son mouvement étant signataire des accords de paix de 
1999, il a été en tant que président  de la  plate- forme politique de l’opposition armée 
(1998-1999), le Conseil National de la Résistance (CNR), l’homme le plus exigeant. 
La fin de la guerre matérialisée par les accords de paix de 1999 a permis l’imbrication 
de plusieurs logiques de conversion des guerriers. La conversion politique des grands 
a été faite à travers le positionnement au sein des institutions politiques. Outre la 
participation aux  accords de paix de 1999, certains  responsables des FADR ont été 
associés  au dialogue national sans exclusive,  au PNDDR, et à la gestion des affaires 
publiques. Dans le Niari, l’exemple du colonel Boungouandza, élu député dans la 
circonscription de Mossendjo en 2002 est illustratif. Tous  les chefs ont été récupérés  
par le Gouvernement pour créer des comités de paix et faciliter le ramassage des 
armes. Dans  cette conversion, le pasteur Ntumi est resté dans la forêt du Pool.   

Le  pasteur Ntumi illustre son combat autour de la résistance, vue comme le 
résultat d'une occupation militaire inhumaine; qui inflige arbitrairement des 
châtiments quotidiennement et sans autre forme de jugement au peuple. La résistance 
paraissant désormais comme un droit et un devoir mais aussi un remède pour les 
oppressés. Il faut résister contre les troupes étrangères et la violation de la constitution 
de 1992 mise ne échec par le coup d'Etat de 1997.   

A  partir  de  mars  2001, il accuse  le  gouvernement de nouveau à violer 
l’accord du 29 décembre 1999 et refuse d’accepter les clauses du dialogue national, 
sauf Lissouba organisé part le gouvernement. Il Le problème d’intégration  des  
Nsilulu a été aussi le point d’achoppement entre le CNR et le  gouvernement.  La  
question de statut  particulier est restée  d’actualité  dans la résolution de la crise du 
Pool. Frédéric Bintsamou alias «Pasteur Ntumi» a été nommé en avril 2007, selon un 
décret présidentiel, comme délégué général auprès du président de la République, 
chargé de la promotion des valeurs de paix et de la réparation des séquelles de guerre.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 85 

Conclusion 
 

L’étude du  Mouvement Nsilulu  nous  a permis de réinterroger les différentes 
périodes de l’histoire sociale et politique du Congo depuis le XVe siècle. Il ressort de 
nos analyses les questions suivantes : la complexité des études sur les messianismes, 
la nécessité de repenser les résistances au Congo Brazzaville, les dérives de la crise de 
l’Etat postcolonial et enfin l’instrumentalisation  de la construction identitaire dans les 
violences politiques. Toutes  ces  questions ont été  largement traitées dans ce travail.  

A travers les fondements  historiques  des messianismes  dans l’espace Kongo, 
ce  travail a montré  que toutes  les  revendications politiques, sociales, économiques 
et culturelles ont été l’ouvre des figures comme Kimpa Vita, Simon Kimbangu, André 
Matsoua, connues comme des messies, par le peuple. Cette reconnaissance de la 
messianité  a posé les problèmes éthiques de lecture des prophéties édictées, tout au 
long de la période précoloniale et  coloniale. Le  vocable de Messie attribué a ces 
figures, leur conférait le pouvoir divin mandaté par le Souverain Eternel, les ancêtres 
et autres divinités, pour une  mission historique sociale, politique et militaire. Il 
s’agissait donc de libérer le peuple de la servitude et/ou de la domination. Le contexte 
de domination, de révolte, de contestation de l’ordre social imposé, l’espérance  du 
salut et l’attente du Messie, la restauration de l’unité et la construction de l’identité 
kongo, autour du Kongo dia Ntotila seront au centre des luttes manifestes a travers les 
formes multiples : la bataille d’Ambwila (1665), le bucher de Kimpa Vita (1706), 
l’arrestation, la déportation et la mort de Kimbangu (1921-1951) et enfin la disparition 
de Matsoua André (1942).   

Les  travaux  sur  les  messianismes  africains  tels que nous  avons présenté 
dans ce travail  ont montré que les  spécialistes sur les  messianismes ont souvent  mis  
l'accent  sur les spécialités et les filiations historiques. Les traits fondamentaux  
permettant d'établir  des  filiations historiques  entre mouvements messianiques  
reposent  sur les bases du salut, la présence  d'un émissaire  divin ou Messie et enfin 
l'adhésion de la communauté  messianique à l'entreprise de rédemption collective  du 
Messie qui instaurera un ordre nouveau fait de justice et de bonheur»119.  
 Nous avons  non seulement montré le rôle ou mieux la personnalité d’un 
Messie, figure emblématique par essence entretenant avec Dieu des rapports 
ontologiques privilégiés et chargée de donner un contenu doctrinal aux attentes plus 
ou moins diffuses du peuple120, mais aussi distingué les formes d’apparition des 
Messie, c’est-a-dire, le Messie prétendant et  prétendu.  Le prétendant à la messianité 
se réclame généralement d’un lien natif avec la puissance divine suprême, maîtresse 
de l’histoire universelle. Cette prétention peut être explosive (à la suite d’un songe, 
d’une révélation); elle est le plus souvent progressive: on est d’abord messager, 
envoyé, prophète de Dieu, et c’est peu à peu que la conscience de la mission se 
métamorphose en conscience de la messianité. Le Messie prétendu par contre  ne 
revendique pas lui-même son titre de Messie, qui lui est attribué soit par le cercle, soit 

                                                
119H. Kohn, «Messianism», in Seligman Edwin R. A., ed., Encyclopaedia of Social Sciences, NY : 
Macmillan 1986, p.1167 
- Henri Desroche "Messianisme", in Encyclopaedia Universalis, vol.15, 1995  
120Desroches H., - Dieux d'hommes : dictionnaire des messies, messianismes et millénarismes de l'ère 
chrétienne, Paris, La Haye, EPHE, Mouton,  1969,  280 p. 



 86 

par la postérité de ses disciples. À la limite, ce cercle ou cette postérité non seulement 
lui donnent le titre de Messie, mais encore lui confèrent ou lui inventent son 
historiographie. Cette attribution subséquente se greffe sur un personnage 
historiquement présent mais dont la conscience n’était encore que celle d’un être 
chargé d’une mission divine, sans prétendre lui-même à la conscience proprement 
messianique. La conscience collective précède ainsi et catalyse la prétention de la 
conscience individuelle à la messianité.  

Le Messie est toujours présent. Le  messianisme  apparait ainsi comme la prise 
en charge d’un peuple par un Messie, un sauveur, qui a pour mission de transformer le 
présent, promettre la justice sociale, la libération et le salut. Il s’agit désormais des 
mouvements à caractère essentiellement constructif et transformateur  des sociétés  en 
crise, au sein desquelles les réformes tant ecclésiastiques que politiques, économiques 
ou sociales sont désormais  présentées sous la forme d’ordres ou de normes identifiés 
à des «missions», divines.  Les protestations ou les révoltes sociales apparaissent à la 
fois amorcées et masquées dans les revendications religieuses.  

L’approche comparative faite à travers les autres messianismes  africains 
comme le  mouvement du Saint Esprit de Lakwena Alice et du LRA de Joseph Koni 
en Ouganda  et les milices Mayi-Mayi dans la province  du Maniema en République 
Démocratique du Congo a  permis  de circonscrire  les  messianismes  congolais  dans 
le contexte des mouvements de contestation  sous la forme de prophétisme de guerre 
ou de millénarisme. Tout en situant historiquement l'apparition de ces mouvements, 
nous avons montré rôle social et politique qu’ils ont joué  dans la prolifération des 
mouvements de résistance populaire et les  revendications religieuses. La religion 
apparaissant ainsi comme le lieu de production et de reproduction idéologiques dans 
les sociétés en crise ou dominées.  

Enfin, ce chapitre a permis de comprendre les différentes facettes du 
mouvement Nsilulu, au centre de nos recherches. Les dimensions messianiques, 
millénaristes, ngunzistes et sociopolitiques du mouvement Nsilulu ont été largement 
traitées. Dans cette logique de la temporalité messianique, les Nsilulu accouplent le  
triomphe d'une « fin de l'ordre » par le recours à la violence. 

Le travail  a mis  en lumière les dynamiques de la réappropriation de la 
résistance dans l’espace Kongo, la région du Pool, étant le carrefour des foyers de 
résistance et de contestation des ordres sociaux coloniaux et postcoloniaux. La 
question centrale  n’est pas le face-à-face entre  histoire et mémoire en  ce qui 
concerne  les résistances, mais, c’est l’instrumentalisation  et la falsification  de 
l’histoire faite par les acteurs.     

Parler de résistance évoque d’abord un antagonisme fort entre deux  cultures, 
deux populations différentes, bien délimitées, s’affrontant : l’une dans une situation 
d’agressivité, l’autre dans une situation de riposte collective sur tous les terrains. Ces 
mouvements se sont produits dans un contexte social interne complexe que nous 
avons présenté dans ce travail. La cristallisation des oppositions à l’intrusion 
étrangère, le portage, l’impôt de capitation, l’exploitation économique, les travaux 
forcés s’est traduite à travers multiples  formes de résistance. 

 



 87 

Le principe de kongolité.121 traduit  dans la construction de l’identité kongo  
explique en partie la résistance, forgée à travers le Kongo dia Ntotila. La  lutte  pour  
la reconnaissance et la sauvegarde de la personnalité et l’identité du Mu kongo devint 
au centre des résistances sur la piste des caravanes, et un peu partout dans la région du 
Pool. La résistance va préserver pour  tous  les âges son image de marque et son 
individualité propre. Les héros (Antonio Ier, Mafuta, Kassola, Kimpa Vita. ) ou chefs 
traditionnels (Boueta Mbongo, Mabiala Manganga, Biza, Samba Ndongo, Mungondo) 
ayant accepté le sacrifice  suprême pour la sauvegarde et la défense de la souveraineté 
et de l’intégrité du territoire ancestral. Qu’il s’agisse de la lutte menée par les 
Amicalistes, les matsouanistes et plus tard, le Mouvement Nsilulu, l’espace commun 
restera le Pool.   
 La décomposition  de l’Etat a  permis l’émergence des milices politiques et 
bandes armées. Ces groupes  se sont affrontés pour défendre les intérêts des acteurs 
politiques. Dès lors, l'atteinte portée à l'unité nationale et territoriale prive l'Etat de 
l'usage exclusif et légitime de la force.  

Le  bilan du processus de démocratisation du début des années 1990 à lire les 
analyses des spécialistes, comporte des  acquis irréfutables  et  des échecs  dont la 
dérive autoritaire. Les  échecs du processus de démocratisation peuvent  être  observés 
à partir  de la  réappropriation et l’explosion sous forme de violences, des maux que le 
parti unique avait semblé avoir résolus, comme le tribalisme,  le  régionalisme et les 
intolérances de tout genre. La «privatisation» de l’Etat122  a pris dans  certaines 
circonstances, la forme spécifique du banditisme  politique, à la fois comme mode de 
gestion du désordre social, d’accumulation des richesses, mais aussi comme nouvelle 
forme de manipulation politique et d’autonomisation des «pseudos partis– ethnies»  
face à l’Etat postcolonial et de  la partition territoriale  à l’issue  du cycle de violence. 

L’irruption milicienne dans le champ politique du Pool permettra dans une 
certaine mesure, au pasteur Ntumi, de réactiver les croyances messianiques anciennes 
(kongo dia Ntotila, antonisme, matsouanisme) et réapproprier au sein du mouvement 
Nsilulu, les dynamiques de la résistance kongo.  La région du Pool s’était transformée 
en une zone devenue un  «Far West ». La guerre dans la région du Pool a ouvert la 
voie aux dérives identitaires, aux manipulations politiques, à  l'autonomisation des 
miliciens du Pasteur Ntumi face à l'État. Les  conflits  armés au Congo ont souvent été 
qualifié trop facilement comme des conflits ethniques. Cette facilité sémantique 
s’explique par la manipulation des identités et ethnies  par les acteurs politiques.  

Le  mouvement Nsilulu apparait  dans le contexte de la construction identitaire 
dans le Pool. Cela se justifie  dans la mesure où, le Pool a été l’espace de l’éclosion 
des dynamiques messianiques et de résistance du mouvement. Qu’il s’agisse des bases 
idéologiques, que politiques du  mouvement, l’apport de la tradition kongo, le recours 
aux  figures messianiques et l’instrumentalisation des identités  pour justifier la 
violence  politique dans le Pool ont  été analysés dans ce travail. L'émergence  d'un  
Homme  Fort, le pasteur  Ntumi dans  la région  du Pool a été  largement abordé. 
L'accaparement territorial et surtout l'interdiction d'accès  à des espaces contrôlés par 

                                                
121  A. Yila, «Kongolité et Congolité. Une logique du sens identitaire » in J.M. Kouloumbou (dir), 
Histoire et civilization  Kongo, Paris, l’Harmattan, 2001, pp118-123 
122Cette expression est tirée de l'ouvrage Bayart J.F., Ellis, S. et Hibou, B., La criminalisation de l'Etat 
en Afrique, Paris, Complexe  1997 



 88 

les Nsilulu  s'exercent par le biais de commandement en tant que coercition, 
caporalisation et même enregistrement des logiques de crise. Le Far West,  né de  la  
situation de crise socio- politique, de la radicalisation de la violence et surtout de la 
naissance du mouvement Nsilulu traduit l'existence d'un « État dans un État » dans le 
Pool.  

 
Eléments de bibliographie 
 
Asch S. L’Eglise  du  prophète  Kimbangu de  ses origines à son  rôle  actuel  au  
Zaïre (1921-1972), Paris, Karthala, 1983 
Badie B, L’Etat importé. L’Occidentalisation de l’ordre politique, Paris: Fayard 1992 
Balandier, G., , La  vie  quotidienne  au Royaume  Kongo du XVIe  au XVIIIe s,  
Paris : Hachette, 1965 
Barrett D. B., - "L'évolution des mouvements religieux dissidents en Afrique (1862-
1967)", Archives de sociologie des religions, 13(25), janvier-juin, 1968pp. 111-140 
Bastide R., "Messianisme et développement économique et social", Cahiers 
internationaux de Sociologie, 31, 1961 
Benabou, M., La résistance africaine a la romanisation. Paris, 1976 
Bouveignes, O. de, ‘’ Les anciens roi du Congo’’, in Revue générale des missions 
d’Afrique, Grands lacs, 63e année n* 10-11, nouvelle série n* 112, juillet 1948  
Boxer, Cli-R, Uma relacao inedita contemporáneo de batalha de Ambuila en 1665, in 
Boletim de  
Museu de Angola 2 (1960), pp.65-73 
Bowao, C., « Congo, CNS, Ethnopartisme et démocratie: la ruse historique» in 
Démocratie africaine n°4 octobre- novembre, 1995,  pp. 12-18 
Cuvelier,J. et  Ladin, L., L’Ancien Congo d’après les archives romaines (1506-1640), 
Bruxelles, 1594 
Campos, E., Le crime, Paris : Ed. Milan, 1998  
Desroche, H. "Messianisme", in Encyclopaedia Universalis, vol.15, 1995  
Desroches H., - Dieux d'hommes : dictionnaire des messies, messianismes et 
millénarismes de l'ère chrétienne, Paris, La Haye, EPHE, Mouton,  1969 
Fanon, F, les damnes de la terre, Paris, Maspero, 1968 
Galloy Martine-Renée, « Femmes, conflits et paix au Congo» in Tumultes n°13, 1999 
Goncalve, A., la symbolisation  politique : le  prophétisme  Kongo  au  XVIIIe siècle,  
London : Weltforum, 1980 
Kinata, C. Les ethno chefferies dans le Bas- Congo français : collaboration et 
résistance (1896-1960), Paris, l’Harmattan, 2001 
Kizerbo,J.,  Histoire de l’Afrique noire, Paris, Hatier, 1972  
Kohn, H,  «Messianism», in Seligman Edwin R. A., ed., Encyclopaedia of Social 
Sciences, NY :  
Macmillan 1986, p.1167 
Kouvouama, A.,  Modernité africaine. Les  figures du politique et du religieux. Paris, 
Paari, 2001 
Kouvouama, A., « Imaginaires religieux et logiques  symboliques dans le champ 
politique», ion Rupture Solidarite n*1, Paris, Karthala, 1999 
Lanternari V, - Les mouvements religieux des peuples opprimés, Maspero1962 



 89 

Mokoko, J.M, Congo: le temps du devoir. Paris: l'Harmattan 1995, 
Moudileno  Massengo, RPC: une  escroquerie idéologique, Namay, R. Hilton 1975 
Mühlmann W. E., Messianismes révolutionnaires du Tiers-monde, Paris, Gallimard 
1968 
Munayi, M.M,« La  déportation  et  le  séjour  des  Kimbanguistes dans  le  Kasaï- 
Lukeni (1921-1960)», in Zaïre- Afrique, n°119,1977 pp.559-573 
Ndaki, G., Crises, mutations et  conflits  politiques au Congo Brazzaville, Paris: 
l'Harmattan 1997 
Ndinga Assitou, Regard  croisés  sur la Conférence Nationale Souveraine congolaise, 
Brazzaville: INC1991, 
Ngodi, E., Milicianisation et engagement politique au Congo Brazzaville, Paris, 
l’Harmattan, 2006 
Ngoie-Ngalla, D., Les  Kongo de la vallée du Niari, Brazzaville, PUB, 1981 
Nzabakomada- Yakoma, R.,  L’Afrique centrale insurgée. La guerre du Kongo-wara 
1928-1931, Paris, l’Harmattan, 1986 
Obenga, T., L'histoire  sanglante du Congo Brazzaville, Paris: Présence Africaine, 
1998 
Obenga, T., L’Afrique centrale précoloniale. Paris, Présence Africaine, 1974  
Pambou Marie-Odile, «La guerre  comme révélateur de la violence faite aux 
femmes » in Rupture n°11-12, Pointe-Noire, juin 1998 
Randles, W.G., L’ancien royaume du Congo, des origines a la fin du XIXe s., Paris, 
Mouton, 1968 
Rapport OCDH/FIDH, Entre arbitraire et impunité, les droits de l’Homme au Congo 
Brazzaville, avril 1998 
Rousso, H., La  hantise du passé. Paris, Textuel, 1998 
Sales, V., Les  Historiens, Paris, Colin, 2003  
Seguy J., - Situation historique du Pentecôtisme, Lumière et vie, n°125 1975 
 Sullivan A. F., S.J., - Charismes et renouveau, une étude biblique et théologique, 
Paris, Editions du Lion de Juda, 1988 
Sinda, M., Le  messianisme  congolais  et ses  incidences  politiques, Paris: Payot, 
1972 
Soret, M. Les Kongo nord- occidentaux, Paris, PUF, 1959 
Spyros Demetriou, Robert Muggah, Ian Biddle, Small Arms Availability, Trade and 
Impacts in the Republic of Congo, Special Report, OIM and UNDP, April 2002. 
Tonda J., La  guérison divine  en Afrique Centrale, Paris: Karthala, 2002. 
Veyne, P., Comment – écrit- on l’histoire. Paris, Seuil, 1996 
Vidrovitch Coquery, C, Révoltes et résistance en Afrique noire : une tradition de 
résistance paysanne a la colonisation, in Travail Capital et Société, n*16,.1,avril 1983 
Vidrovitch Coquery, C., Afrique noire: permanence et rupture. Paris, Payot, 1985 
Yengo, P. La  guerre  civile  du Congo Brazzaville, Paris, Karthala, 2006 
Yila, A. «Kongolité et Congolité. Une logique du sens identitaire » in J.M. 
Kouloumbou (dir), Histoire et civilization  Kongo, Paris, l’Harmattan, 2001, pp118-
123 
 
 



ASC Working Papers 
 
 
 
Vol. 1 Laurens van der Laan Modern inland transport and the European trading 
 1980 firms in colonial West Africa 
 
Vol. 2 Klaas de Jonge Relations paysans, pêcheurs, capitalisme, état. 
 1980 Une étude d'une lutte de classe en Casamance 
  (Sud Sénégal) 
  out of print 
 
Vol. 3 Gerti Hesseling Etat et langue en Afrique. Esquisse d'une étude 
 1981 juridique comparative 
 
Vol. 4 Els van Rouveroy van Conciliation et la qualité des relations sociales 
 Nieuwaal-Baerends & chez les Anufïm du NordTogo en Afrique de l'Ouest 
 Emile van Rouveroy  out of print 
 van Nieuwaal  
 1981  
 
Vol. 5 Piet Konings Peasantry and state in Ghana. The example of the Vea 
 1981 Irrigation Project in the Upper Region of Ghana 
  out of print 
 
Vol. 6 C.A. Muntjewerff The producers' price system and thecoffee and  
 1982 cocoa trade at village level in West Africa  
 
Vol. 7 C.A. Muntjewerff Produce marketing cooperatives in West Africa  
 1982  
 
Vol. 8 Emile van Rouveroy  La Parcelle du Gendre comploteur. Manières  
 van Nieuwaal &  coutumières et modernes d'acquérir des droits  
 Els van Rouveroy van  sur la terre, à N'zara (Nord Togo) 
 Nieuwaal-Baerends  
 1982 
 
Vol. 9 B. Merx Zonder bloed geen vliegen 
 1985 out of print 
 
Vol. 10 Laurens van der Laan Cameroon's main marketing board: History and scope 
 1987 of the ONCPB 
 
Vol. 11 Laurens van der Laan Cocoa and coffee buying in Cameroon: The role of the 

1988 marketing board in the South-West and North-West  
 Provinces, 1978-1987 

 
Vol. 12 Cyprian F. Fisiy Palm tree justice in the Bertoua Court of Appeal: 
  1990 The witchcraft cases. 
 
Vol. 13 Laurens van der Laan African marketing boards under structural adjustment: 
  & Wim van Haaren The experience of Sub-Saharan Africa during the 1980s. 
 
Vol. 14 Rob Buijtenhuijs The revolutionary potential of African peasantries: 
 1991 Some tentative remarks. 
 
 
 



Vol. 15 Deborah F. Bryceson Rural household transport in Africa: Reducing the burden 
 & John Howe on women? 
 1993  
 
Vol. 16 Deborah F. Bryceson Easing rural women's working day in Sub-Saharan Africa. 
 1993  
 
Vol. 17 Rob Buijtenhuijs & Demokratisering in Afrika ten zuiden van de Sahara  
 Elly Rijnierse (1989-1992). Deel 1: Een bekommentarieerd overzicht 

1993 van de literatuur. Deel 2: Onderzoekscapaciteiten in  
  Afrika en in het Westen.  

   out of print 
 
Vol. 18 Nina Tellegen Rural employment in Sub-Saharan Africa. A bibliography. 
 1993  
 
Vol. 19 Deborah F. Bryceson De-Agrarianization and rural employment generation 
 1993 in Sub-Saharan Africa: Process and prospects.  
 
Vol. 20 Deborah F. Bryceson De-agrarianization in Africa. 
 & Corina van der Laan Proceedings of the "De-agrarianization and Rural 

1994 Employment" workshop held at the Afrika-Studiecentrum,  
  Leiden, May 1994 

 
Vol. 21 Deborah F. Bryceson Lightening the load: Women's labour and appropriate 
 & M. McCall rural techology in Sub-Saharan Africa. 
 1994  
 
Vol. 22 Tjalling Dijkstra Food trade and urbanization in Sub-Saharan Africa: From 
 1995 the early Stone Age to the structural adjustment era.  
 
Vol. 23 Patricia Paravano Working for the future: Elite women's strategies in  
 1997  Brazzaville. 
 
Vol. 24 R.J.A. Berkvens Backing two horses: Interaction of agricultural and 
 1997  non-agricultural household activities in a Zimbabwean  

   communal area. 
 
Vol. 25 M. Demeke Rural non-farm activities in impoverished agricultural  
 1997  communities: The case of North Shoa, Ethiopia.  
 
Vol. 26 C.G. Mung'ong'o Coming full circle: Agriculture, non-farm activities and the  
 1998  resurgence of out-migration in Njombe District, Tanzania. 
 
Vol. 27 Ndalahwa F. Madulu Changing lifestyles in farming societies of Sukumaland:  
 1998  Kwimba District, Tanzania. 
 
Vol. 28 George Jambiya The dynamics of population, land scarcity, agriculture and  
 1998  non-agricultural activities: West Usambara Mountains,  
    Lushoto District, Tanzania. 
 
Vol. 29 Davis Mwamfupe Changing village land, labour and livelihoods: Rungwe  
 1998  and Kyela Districts, Tanzania. 
 
Vol. 30 Dick Foeken & Alice Farming in the City of Nairobi. 
 M. Mwangi  
 1998   
 
 
 



Vol. 31 Wijnand Klaver & Food consumption and nutrition in the Kenya Coast. 
 Robert K.N. Mwadime  
 1998  
 
Vol. 32 C. Manona De-agrarianisation and the urbanisation of a rural  
 1999  economy: Agrarian patterns in Melani village in the  
    Eastern Cape. 
 
Vol. 33 P. McAllister Agriculture an co-operative labour in Shixini, Transkei,  
 1999  South Africa.  
 
Vol. 34 L. Bank & L. Qambata No visible means of subsistence: Rural livelihoods, 
 1999  gender and social change in Mooiplaas, Eastern Cape,  
    1950-1998. 
 
Vol. 35 Deborah F. Bryceson African rural labour, income diversification and livelihood  
 1999  approaches: A long-term development perspective. 
 
Vol. 36 Elly Rijnierse The politics of survival. Towards a global, long-term  
 1999  and reflexive interpretation of the African contemporary  
    experience. 
 
Vol. 37 Barth Chukwuezi De-agrarianisation and rural employment in Igboland,  
 1999  South-eastern Nigeria. 
 
Vol. 38 Mohammed-Bello Yunusa Not farms alone: A study of rural livelihoods in the 
 1999  Middle Belt of Nigeria. 
 
Vol. 39 Mohammed A. Iliya Income diversification in the semi-arid zone of Nigeria:  
 1999  A study of Gigane, Sokoto, North-west Nigeria. 
 
Vol. 40 Kate Meagher If the drumming changes, the dance also changes:  

 1999  De-agrarianisation and rural non-farm employment in  
    the Nigerian Savanna. 

 
Vol. 41 Jon Abbink The total Somali clan genealogy: A preliminary sketch. 
 1999   
 
Vol. 42 Abdul R. Mustapha Cocoa farming and income diversification in South- 
 1999  western Nigeria. 
 
Vol. 43 Deborah F. Bryceson Sub-Saharan Africa betwixt and between. Rural livelihood  
 1999  practices and policies. 
 
Vol. 44 A. van Vuuren Female-headed households: Their survival strategies in  
 2000  Tanzania. 
 
Vol. 45 Dick Foeken &  Urban farmers in Nakuru, Kenya. 
 Samuel O. Owuor  
 2000   
 
Vol. 46  Poul Ove Pedersen Busy work or real business: Revaluing the role of  
  2001  non-agricultural activities in African rural development. 
 
Vol. 47 Tjalling Dijkstra Export diversification in Uganda: Developments in  
 2001  non-traditional agricultural exports. 
 
Vol. 48 Boureima Alpha Gado Variations climatiques, insecurité alimentaire et stratégies  
 2001  paysannes. 
 



Vol. 49 Rijk van Dijk Localising anxieties: Ghanaian and Malawian immigrants,  
 2002  rising xenophobia, and social capital in Botswana. 
 
Vol. 50 Dick Foeken, Samuel O. Crop cultivation in Nakuru town, Kenya: 
 Owuor & Wijnand Klaver Practice and potential. 
 2002   
 
Vol. 51 Samuel O. Owuor Rural livelihood sources for urban households A study of  
 2003  Nakuru town, Kenya 
 
Vol. 52 Jan Abbink A Bibliography on Christianity in Ethiopia 
 2003   
 
Vol. 53 Henk Meilink Structural Adjustment Programmes on the African  
 2003  continent. The theoretical foundations of IMF/World Bank  
    reform policies 
 
Vol. 54 Chibuike C. Uche & Oil and the Politics of Revenue Allocation in Nigeria 
 Ogbonnaya C. Uche  
 2004  
 
Vol. 55 Jan Abbink Reconstructing Southern Sudan in the post-war era:  
 2004  Challenges and prospects of 'Quick Impact Programmes’ 
 
Vol. 56 Samuel M. Kariuki Creating the black commercial farmers in South Africa 
 2004   
 
Vol. 57 Marcel M.E.M. Rutten Partnerships in community-based ecotourism projects:  
 2004  Experiences from the Maasai region, Kenya 
 
Vol. 58 Samuel M. Kariuki Failing to learn from failed programmes? South Africa’s  
 2004  Communal Land Rights Act (CLRA 2004) 
 
Vol. 59 Samuel M. Kariuki Can negotiated land reforms deliver? A case of Kenya’s, 
 2004  South Africa’s and Zimbabwe’s land reform policy  
    Debates 
 
Vol. 60 Jan-Bart Gewald Learning to wage and win wars in Africa: A provisional  
 2005 history of German military activity in Congo, Tanzania,  
  China and Namibia 
 
Vol. 61 Jan-Bart Gewald The impact of motor-vehicles in Africa in the twentieth  
 2005 century: Towards a socio-historical case study 
 
Vol. 62 John Sender, Christopher Unequal prospects: Disparities in the quantity and quality  
 Cramer & Carlos Oya of labour supply in sub-Saharan Africa 
 2005   
 
Vol. 63 Jan-Bart Gewald Colonial warfare: Hehe and World War One, the wars  
 2005  besides Maji Maji in south-western Tanzania 
 
Vol. 64 Abel Ezeoha &  South Africa, NEPAD and the African Renaissance 
 Chibuike Uche 
 2005 
 
Vol. 65 Dick Foeken Urban agriculture in East Africa as a tool for poverty  
 2005  reduction: A legal and policy dilemma? 
 
Vol. 66 Marcel Rutten Shallow wells: A sustainable and inexpensive alternative  

2005 to boreholes in Kenya 



 
Vol. 67 Judith van de Looy Africa and China: A strategic partnership? 
 2006 
 
Vol. 68 Tabona Shoko “My bones shall rise again”: War veterans, spirits and  
 2006 land reform in Zimbabwe 
 
Vol. 69 Lwazi Siyabonga Lushaba Development as modernity, modernity as development 
 2006 
 
Vol. 70 John Sender & Carlos Oya Divorced, separated and widowed female workers in 

2006 rural Mozambique 
 
Vol. 71 Wale Adebanwi Necrophilia and elite politics: The case of Nigeria 
 2007 
 
Vol. 72 Sabelo J. Ndlovu-Gatsheni Tracking the historical roots of post-apartheid  
 2007 citizenship problems: The native club,  restless  
  natives, panicking settlers and the politics of nativism in 
  South Africa 
 
Vol. 73 Sabelo J. Ndlovu-Gatsheni Giving Africa voice within global governance: Oral  
 2007 history, human rights and the United Nations (UN)  
  Human Rights Council 
 
Vol. 74 Jan-Bart Gewald Transport transforming society: Towards a history of  

2007 transport in Zambia, 1890-1930 
 
Vol. 75 Jan-Bart Gewald Researching and writing in the twilight of an imagined 
 2007 anthropology in Northern Rhodesia 1930-1960 
 
Vol. 76 Dick Foeken, Samuel O. School farming and school feeding in Nakuru town, 
 Owuor & Alice M. Mwangi Kenya 
 2007 
 
Vol. 77 Jan-Bart Gewald Spanish influenza in Africa: Some comments regarding  
 2007  source material and future research 
 
Vol. 78 Zekeria Ould Ahmed Salem Le partenariat Union Européenne – Afrique dans  
 2008    l’impasse ? Le cas des accords de pêche 
 
Vol. 79 Jeremiah O. Arowosegbe Decolonising the social sciences in the global South: 

2008 Claude Ake and the praxis of knowledge production in 
 Africa 

 
Vol. 80 Abigail Barr, Marleen Risk sharing relations and enforcement mechanisms 
 Dekker & Marcel Fafchamps 
 2008 
 
Vol. 81  Basile Ndjio Cameroonian feyman and Nigerian ‘419’ scammers: 

2008       Two examples of Africa’s ‘reinvention’ of the global 
  Capitalism 
 
Vol. 82 Khalil Alio Conflict, mobility and language: the case of migrant  
 2008 Hadjaraye of Guéra to neighboring regions of Chari- 
  Baguirmi and Salamat (Chad) 
 
Vol. 83 Samuel O. Owuor & Water Reforms and Interventions in Urban Kenya:  
 Dick Foeken International set-up, emerging impact and challenges 
 2009 



 
Vol. 84 Jan Abbink The Total Somali Clan Genealogy (second edition) 
 2009 
 
Vol. 85 Etanislas Ngodi Mouvement Nsilulu: Rupture ou continuité historique
 2009 des messianismes congolais (1998 – 2003) 
 
  
 
 
Recent Working Papers are also online available on our website  
http://www.ascleiden.nl/Publications/WorkingPapers.aspx  
 
Working Papers are free of charge if they are for personal use. For bookshops we have to 
charge € 5,- per Working Paper, shipping costs not included. They can be ordered from: 
 

Ms Marieke van Winden, PR coordinator 
Telephone: +31 (0)71 5273358 
E-mail: winden@ascleiden.nl 

 
 

 
 


	voorblad WP stand
	Working Paper 85 (2)
	List all WPs _achterin_



