
Culturele ontmoetingen in Zuid- en Zuidoost-Azië: de kunsthistorische
bronnen
Klokke, M.J.

Citation
Klokke, M. J. (2011). Culturele ontmoetingen in Zuid- en Zuidoost-Azië: de kunsthistorische
bronnen. Leiden: Universiteit Leiden. Retrieved from https://hdl.handle.net/1887/19635
 
Version: Not Applicable (or Unknown)
License: Leiden University Non-exclusive license
Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/19635
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:3
https://hdl.handle.net/1887/19635


Prof.dr. M.J. Klokke

Culturele ontmoetingen in Zuid- en  
Zuidoost-Azië: de kunsthistorische bronnen

Universiteit Leiden. Universiteit om te ontdekken.

Prof.dr. M.J. Klokke

Marijke J. Klokke (1958) behaalde haar doctoraal Indische en 

Iraanse talen en culturen (1983) en promoveerde op het gebied 

van de Indonesische kunst en materiële cultuur (1990) in 

Leiden. Zij werkte als adjunct-conservator voor Zuidoost-Azië 

in de Universiteitsbibliotheek Leiden, als universitair docent 

Indonesische cultuurkunde bij de vakgroep Talen en culturen 

van Zuidoost-Azië en Oceanië, als post-doc onderzoeker 

aan het International Institute for Asian Studies (IIAS), als 

redacteur Zuidoost-Azië voor het ABIA-project van het IIAS, 

en als universitair hoofddocent Kunst en materiële cultuur van 

Zuidoost-Azië (vanaf 2000), toen haar NWO-Aspasia project 

over Midden-Javaanse tempels van start ging. In september 

2010 werd zij benoemd tot bijzonder hoogleraar in de Kunst en 

materiële cultuur van Zuid- en Zuidoost-Azië. In 2012 en 2013 

is zij voor een deel van haar tijd gedetacheerd als conservator 

voor Klassiek Zuid- en Zuidoost-Azië in Museum Volkenkunde 

Leiden. Zij organiseerde de zesde en twaalfde internationale 

conferentie van de European Association of Southeast Asian 

Archaeologists (1996 en 2008). Zij is lid van de adviescommissie van 

het in Parijs uitgegeven tijdschrijft Arts Asiatiques.

Het gebied rond de Indische oceaan wordt als een zeer 

dynamische regio gezien. Die dynamiek was er al eeuwen, zoals de 

geschiedschrijving van het gebied laat zien. Indonesië en andere delen 

van Zuidoost-Azië blijven in die geschiedschrijving vaak onderbelicht. 

Dit geldt vooral voor de periode voor 1500. Juist in die periode 

voltrokken zich voor het eerst belangrijke interculturele processen 

die Zuidoost-Azië verbonden met het grotere gebied van Zuid-Azië 

enerzijds en China anderzijds. Goederen en ideeën verspreidden zich 

via de zuidelijke ‘maritieme zijderoute’ en Zuidoost-Azië was actief 

bij dat proces betrokken. De kunst en materiële cultuur uit die tijd 

zijn daar het tastbare bewijs van; bestudering ervan kan een bijdrage 

leveren aan de discussie hoe, wanneer en waarom culturele interacties 

tot stand kwamen en aan het inzicht in de historische worteling van 

huidige processen in deze regio.



Culturele ontmoetingen in Zuid- en Zuidoost-Azië: 
de kunsthistorische bronnen

Oratie uitgesproken door

Prof.dr. M.J. Klokke

bij de aanvaarding van het ambt van bijzonder hoogleraar op het gebied van 

de Kunst en Materiële Cultuur van Zuid- en Zuidoost-Azië

vanwege de Stichting Akademieleerstoelen Geesteswetenschappen 

van de Koninklijke Nederlandse Akademie van Wetenschappen

aan de Universiteit Leiden 

op maandag 27 juni 2011.



PROF.DR. M.J. KLOKKE

2 Ter nagedachtenis aan mijn moeder



3

Mijnheer de Rector Magnificus, leden van het bestuur van de

Stichting Akademieleerstoelen Geesteswetenschappen en leden

van het Curatorium van deze bijzondere leerstoel, zeer gewaar-

deerde toehoorders,

Wat had ik graag mijn prachtige onderzoeksmateriaal op een

metersbreed scherm aan u gepresenteerd. Helaas, de context van

vandaag biedt geen moderne visuele ondersteuning, ik citeer,

‘omdat is gebleken dat deze zaal niet geschikt is voor een derge-

lijke presentatie’. Onder het mom van het karakter van deze

zaal, lijkt de Universiteit Leiden op het moment suprême van

wetenschappelijke vertoning vast te houden aan een zeer oude

westers wetenschappelijke traditie om het woord boven het

beeld te stellen. Noodgedwongen vandaag dus veel woord en

weinig beeld en aanpassing van het onderwerp.

Eerst probeer ik het bredere kader van mijn onderzoeksgebied

te schetsen; dan duik ik in de geschiedenis van dat onder-

zoeksgebied; en tenslotte probeer ik aan de hand van vier

voorbeelden nieuwe richtingen in de bestudering van de kunst

en materiële cultuur van Zuid- en Zuidoost-Azië aan te geven,

voor zover het hun onderlinge relaties betreft.

Het bredere kader
‘Nederland kreeg in februari geen genoeg van Robert D.

Kaplan’, zo kopte Eindeloos, een digitaal tijdschrift gemaakt

door studenten Geschiedenis van de Universiteit van

Amsterdam.1 Kaplan is een van de meest invloedrijke journa-

listen van de Verenigde Staten en auteur van spraakmakende

essays en boeken, en als gevolg daarvan ook militair adviseur.

Zijn meest recente boek is getiteld: Monsoon: the Indian ocean

and the future of American power. In januari kwam dit boek in

Nederlandse vertaling uit, met de titel Moesson: de Indische

Oceaan en de toekomstige wereldmachten.2 De auteur, Robert

Kaplan dus, kwam zijn verhaal in de Nederlandse media en

pers zelf toelichten. Hij was veelvuldig te zien, te horen, te

lezen.3 Zijn centrale thema is dat de 21ste eeuw de eeuw van

Azië zal worden. Dat hebben we inmiddels vaker gehoord.

Bepalend is volgens hem de Indische Oceaan, de oceaan die

China via Indonesië en India met Oost-Afrika en het Midden-

Oosten verbindt. Ook nu al gaat de helft van alle zeehandel

door de Straat van Malakka. Handel over de Indische Oceaan

zal alleen maar toenemen. Terwijl het westen zich richt op de

problemen in het Midden-Oosten, is China bezig te investeren

in regio’s langs de Indiase kust en begrijpt het hoe belangrijk

ook Sri Lanka en de Straat van Malakka in dit maritieme net-

werk zijn. China zal gaan domineren in dit gebied om te kun-

nen voldoen aan de behoeften van haar opkomende midden-

klasse. Aldus Kaplan. Hij geeft zijn theorie historische diepte

door hier en daar tussen zijn vlot geschreven reisbeschrijvin-

gen wat historische feiten te strooien, feiten die erop wijzen

dat de Indische Oceaan al eeuwen lang delen van de wereld

economisch heeft verbonden. Dit werd bevorderd door het

klimatologische systeem in deze regio: de helft van het jaar

waait de wind, de moesson, de ene kant op en de andere helft

van het jaar waait hij de andere kant op. Vaak moest men lan-

gere tijd in een haven wachten tot de wind weer in de juiste

richting draaide. Zeevaarders hebben al eeuwen lang op dit

ritme van de wind kunnen bouwen. Vandaar de titel Monsoon

of, in het Nederlands, Moesson.

In de wetenschappelijke literatuur is het idee van Moesson

Azië inmiddels al een oud idee. Het was vooral de Franse geo-

graaf Jules Sion die bijdroeg aan de verbreiding van het begrip

toen hij het in 1929 gebruikte in zijn boek - een geografische

beschrijving van de regio - dat hij ook de titel Asie des mous-

sons meegaf.4 De term werd al snel door Franse onderzoekers

die zich met de geschiedenis van Zuid- en Zuidoost-Azië

bezighielden, overgenomen. Met de opleving van World

History, ook wel Global History genoemd, vanaf de jaren ‘80,

en met de interesse voor processen van globalisatie vanaf de

jaren ‘90, heeft het begrip nieuwe betekenis en aandacht gekre-

gen en is er weer veel aandacht voor de dynamiek van de

Indische Oceaan.5

Wat opvalt in deze studies is de grote aandacht voor de rol van

India en China en de marginale aandacht die er voor

CULTURELE ONTMOETINGEN IN ZUID- EN ZUIDOOST-AZIË...



PROF.DR. M.J. KLOKKE

4

Zuidoost-Azië is. Dit geldt vooral voor de periode vóór 1500,

de tijd vóór de invloed van de Europese handelscompagnieën,

zoals de VOC. Dit, de tijd vóór 1500, is nu juist de tijd waarin

ik ben geïnteresseerd. Het is de periode waarin de Zuid-

Chinese Zee en het oostelijk deel van de Indische Oceaan voor

het eerst met het westelijke deel werden verbonden. Het ont-

staan van langeafstandshandel leidde tot relaties tussen Zuid-

Azië en Zuidoost-Azië die uitmondden in een proces van cul-

turele uitwisseling dat wel bekend staat onder de naam

‘Indianisatie’. Ik kom daar zo dadelijk op terug. Het is een

belangrijk thema in mijn verhaal.

Het gebrek aan aandacht voor Zuidoost-Azië in studies over

het gebied van de Indische Oceaan wordt in de wetenschap-

pelijke literatuur zo nu en dan ook geproblematiseerd. Zo stelt

Craig Lockard in 1995 dat Zuidoost-Azië in het kader van een

wereldgeschiedenis nog steeds te veel gezien wordt als een irre-

levant corner of the globe, waarvoor in de mainstream of civili-

zation weinig aandacht is. Hij stelt acht onderwerpen uit de

premoderne tijd van Zuidoost-Azië voor die, volgens hem, in

elk overzicht van de wereldgeschiedenis een plaats zouden

moeten hebben.8 In 2004 komt Kenneth Hall met vergelijkbare

kritiek. Hij merkt op dat mainstream onderzoek over de

Indische Oceaan vóór 1500 zich beperkt tot Midden-Oosterse,

Zuid-Aziatische en Chinese documentatie en dat het

Zuidoost-Aziatische bronnenmateriaal geheel buiten beeld

blijft. Dit leidt, volgens hem, tot misvattingen en verkeerde

conclusies. Zo worden Zuidoost-Aziatische maatschappijen

neergezet als passieve toeschouwers die in hun havens plek

boden aan buitenlandse zeevaarders en zelf slechts marginaal

participeerden in het handelsverkeer. En, zo ontstaat de

gedachte dat het die buitenlandse gasten zijn die voor vernieu-

wing zorgen in de Zuidoost-Aziatische maatschappijen.

Geheel onterecht, volgens Kenneth Hall.7 Anthony Reid merkt,

in 2007, op dat Zuidoost-Azië specialisten zelf te weinig mee-

doen aan het grotere verhaal van de Indische Oceaan.8 Voor de

oudere geschiedenis komt dit deels omdat er steeds minder

specialisten op dit terrein zijn, behalve in Frankrijk waar men

belang is blijven hechten aan de bestudering van de oudere

geschiedenis van Azië, ook en vooral van Zuidoost-Azië, ook

van Indonesië.9 Belangrijke onderzoeksinstituten op dit terrein

zijn de École française d’Extrême-Orient (EFEO), die naast een

centrum in Parijs nog 18 onderzoekscentra in Azië heeft,

waarvan 10 in Zuidoost-Azië, en het Institut des Sciences

Humaines et Sociales van het Centre National de la Recherche

Scientifique (CNRS) dat zes onderzoekscentra in Azië heeft,

waarvan één in Zuidoost-Azië.10

De geschiedenis van het onderzoeksgebied
Hiermee ben ik aanbeland bij de geschiedenis van mijn vakge-

bied.11 Ik zal me voor de bespreking daarvan concentreren op

de ideeën met betrekking tot de culturele uitwisseling tussen

Zuid- en Zuidoost-Azië, die wel bekend staat als ‘Indianisatie’.

Het beeld van de oudere Zuidoost-Aziatische geschiedenis,

waarin Zuidoost-Azië als een passief doorgangsgebied wordt

neergezet en dat Kenneth Hall dus bekritiseert, heeft oude

wortels. Die wortels liggen in de geschiedenis van de bestude-

ring van de oudere geschiedenis van Zuidoost-Azië zelf. Deze

begint aan het eind van de achttiende eeuw met de ontdekking

van oude culturen in Zuidoost-Azië die verwantschap verto-

nen met de Indiase cultuur. Men vond Sanskrit inscripties die

gebruik maken van Zuid- of Noord-Indiase schriftsoorten;

men ontdekte hindoeïstische en boeddhistische tempels en

beelden, en oude teksten die terug bleken te gaan op de

Indiase literatuur. Nadat men in de achttiende eeuw consta-

teerde dat er een relatie met India was, ging men vanaf de

negentiende eeuw ook nadenken over de vraag hoe die relatie

tot stand was gekomen. Het is de tijd dat de eerste aanzetten

tot overzichten van de geschiedenis en de oudheden verschij-

nen, van de hand van Europeanen die onderdeel vormen van

een koloniale maatschappij. Zij zijn bestuursambtenaren,

genie-officieren, dominees, taal- en letterkundigen, soms met

archeologische interesse, en uiteindelijk ook epigrafen, archeo-

logen en kunsthistorici. Zij werken in Brits Birma en Brits

Maleisië, in Frans Indo-China en Nederlandsch-Indië en dien-

tengevolge schrijven zij in het Engels, Frans of Nederlands.12 



5

Anders dan men zou verwachten, werd overigens de eerste

aanzet tot een overzicht van de Javaanse oudheden niet door

een Nederlander gepubliceerd, maar door een Engelsman,

Sir Stanford Raffles. Hij is vooral bekend als de stichter van

Singapore. Voor hij in Singapore terecht kwam was hij gou-

verneur-generaal van Java, van 1811 tot 1815 - de tijd dat

Java kortstondig onder Brits bestuur kwam te vallen. Raffles

was getroffen door de tempels die hij op Java aantrof, ont-

dekte ook de Borobudur en liet die ontgraven, maar hij ver-

baasde zich over het gebrek aan informatie. In zijn monu-

mentale werk The History of Java, dat in 1817 verscheen,

wijdt hij een belangrijk deel aan de ‘antiquities’ van het

eiland. Hij begint zijn beschrijving met de volgende woor-

den: ‘The antiquities of Java have not, till lately, excited

much notice; nor have they yet been sufficiently explored’.

En, zo vervolgt hij: ‘The narrow policy of the Dutch denied

to other nations facilities of research; and their own devo-

tion to the pursuits of commerce was too exclusive to allow

of their being much interested by the subject’.13 Hoe actueel,

zou je bijna zeggen! Raffles geeft, mogelijk door koloniale

rivaliteit aangezet, wel een ietwat gekleurd beeld.14 Toch

vraagt een anonieme bron zich in de NRC van 24 december

1915, bijna 100 jaar later, nog steeds af: ‘… of het vleiend

voor onze Nederlandsche heerschappij in Indië is, dat ons

elk overzichtelijk boek over die schitterende Hindoe-kultuur

ontbreekt …?’. G.P. Rouffaer, toen bestuurslid van het

Koninklijk Instituut voor Taal-, Land- en Volkenkunde

(KITLV), klimt drie dagen later in de pen en stelt voor dat

‘van officiële zijde’ daartoe een opdracht ‘worde gedaan’15 en

dat gebeurt, van regeringswege. In 1920 verschijnt de eerste

druk van Inleiding tot de Hindoe-Javaansche kunst, van de

hand van N.J. Krom, die een jaar eerder in Leiden buitenge-

woon hoogleraar in de Archaeologie en de Oude

Geschiedenis van Nederlandsch-Indië was geworden.16 In

1923 verschijnt de tweede druk en in 1926 zijn Hindoe-

Javaansche geschiedenis. In 1920 publiceert hij ook nog

Archaeologische beschrijving van Barabu∂ur.17

In het boek van Raffles en daarna, ook in de publicaties van

Krom en in die over andere Zuidoost-Aziatische culturen,

heerst de opvatting dat gemigreerde Indiërs delen van

Zuidoost-Azië hadden gekoloniseerd en dat deze kolonisatie

leidde tot civilisatie van nog in de steentijd verkerende18 ‘blote

wilden’19 of ‘barbaren’.20 India brengt deze ongeciviliseerde vol-

keren een schrift, religies, staatvorming en handel. Hoewel het

idee van politieke kolonisatie al eerder gaat wankelen, blijft het

idee van culturele kolonisatie nog lang, tot in de jaren ‘60,

doorklinken. Bijvoorbeeld in de Engelse vertaling van de

derde, herziene druk, uit 1968, van het gezaghebbende stan-

daardwerk over de oudere geschiedenis van Zuidoost-Azië,

door George Cœdès. Daarin is nog steeds sprake van ‘Indian

kingdoms’ als het gaat om koninkrijken in Zuidoost-Azië, van

‘Indianized states’ en van ‘Indian civilization transplanted into

Southeast Asia’.21 India werd gezien als de motor van het pro-

ces van ‘Indianisatie’ en Zuidoost-Azië onderging het als pas-

sieve ontvanger. Kunst werd gemeten aan de Indiase kunst:

hoe verder van de Indiase kunst verwijderd, hoe meer gedege-

nereerd door losser geworden banden met het moederland

India. Het is wonderlijk om te lezen dat dit beeld in zoge-

naamd mainstream onderzoek nog zo weinig is veranderd,

ook al wordt het anders geformuleerd en spreekt men niet

meer van blote wilden of van degeneratie. 

In de bestudering van Zuidoost-Azië zelf beginnen de eerste

tegengeluiden al vanaf 1930 te komen. Meer kennis van de

prehistorie en de antropologie en diepgaandere bestudering

van de historische bronnen zelf wijzigen het beeld ingrijpend.

We weten nu dat staatvorming in Zuidoost-Azië zich geleide-

lijk vanuit interne processen in prehistorische tijden heeft ont-

wikkeld. We weten nu ook dat scheepvaart en interregionale

uitwisseling van goederen in Zuidoost-Azië vele eeuwen ouder

zijn dan de contacten met India.22 Ook is het duidelijk gewor-

den dat Indonesische bevolkingsgroepen een essentiële rol

speelden in de maritieme handel van en naar China, zeker tot

in de tiende eeuw wanneer China pas zelf zeewaardige jonken

de oceaan op gaat sturen.23 Het meest tastbare bewijs van

CULTURELE ONTMOETINGEN IN ZUID- EN ZUIDOOST-AZIË...



PROF.DR. M.J. KLOKKE

6

Indonesische participatie in het zeeverkeer zijn de recentelijk

onderzochte scheepswrakken in de Javazee en Zuid-Chinese

Zee.24 Alle nieuwe vondsten en al het nieuwe onderzoek wijzen

dezelfde kant uit en versterken het net geschetste beeld. 

Met betrekking tot het proces van Indianisatie ligt het inge-

wikkelder. Het denken daarover heeft meer stappen doorlopen

en is nog steeds in volle gang. Na een lange periode waarin

theorieën van kolonisatie en culturele transplantatie domi-

neerden, brak een tijd aan waarin het eigene, de local genius,

van al die geïndianiseerde gebieden werd benadrukt.25 Zo

betoogt W.F. Stutterheim in 1931 al dat de ‘Hindoe-Javaanse’

tempel ‘is neither a Hindu temple nor a truly Hinduistic buil-

ding, though its shape and ornaments are Hindu in origin. It

is a thoroughly Indonesian monument, based on purely

Indonesian conceptions’.26 Het ontstaan van dergelijke ideeën

loopt gelijk op met de ontwikkeling van nationalistische stro-

mingen in Zuidoost-Azië. En die ideeën versterken zich bin-

nen de geschiedschrijving van de postkoloniale staten die daar

na de tweede wereldoorlog worden gevormd. Ze culmineren in

de ‘lokalisatie’ theorie, die O.W. Wolters in 1982 publiceert.27

Deze benadrukt dat het initiatief voor culturele uitwisseling

uitging van politieke elites in Zuidoost-Azië, dat het proces

gepaard ging met selectie - niet alles uit de Indiase cultuur

werd overgenomen - en met herformulering - in de nieuwe

context kregen Indiase elementen nieuwe betekenissen die

aansloten bij de eigen lokale cultuur. De actor is een andere en

het resultaat is anders, maar ook in deze zienswijze is het pro-

ces een eenrichtingverkeer, van een hoogstaande Indiase cul-

tuur naar een lagere Zuidoost-Aziatische.

Een nieuwe fase in de gedachtenvorming wordt ingeluid als J.G.

de Casparis in 1983 in zijn artikel ‘India and maritime South

East Asia: a lasting relationship’ stelt dat dit een te simpele voor-

stelling van zaken is.28 Hij denkt dat er sprake was van een veel

gecompliceerder netwerk van relaties: relaties tussen verschil-

lende delen van Zuid-Azië, tussen verschillende delen van

Zuidoost-Azië en tussen Zuid- en Zuidoost-Azië. Vanuit Zuid-

Aziatische hoek begint zich dan ook het idee te ontwikkelen dat

de Indianisatie van Zuidoost-Azië te vergelijken is met een zelf-

de soort proces in Zuid- en Oost-India dat bekend staat onder

de naam Sanskritisatie of Hindoeïsatie. De Indianisatie van

Zuidoost-Azië en de Sanskritisatie of Hindoeïsatie van Zuid- en

Oost-India voltrekken zich tegelijkertijd, aan beide zijden van

de Golf van Bengalen dus. Hermann Kulke spreekt van een

convergentie van sociaaleconomische en politiek-culturele ont-

wikkelingen. Aan beide zijden van de oceaan ontwikkelen zich

vanaf de vierde eeuw lokale centra aan de kust in de buurt van

rivieren; daarna, vanaf de zevende eeuw, regionale staten die

meer landinwaarts liggen en naast handel, vooral gebaseerd zijn

op rijstproductie. Met het ontstaan van deze regionale staten,

begint de tempelbouw, ook weer, aan beide zijden van de oce-

aan, min of meer gelijktijdig.29 Sheldon Pollock laat zien dat

vorsten ongeveer gelijktijdig, zowel in Zuid-India als in

Zuidoost-Azië, Sanskrit inscripties gingen opstellen, vanaf de

vierde eeuw, als dus die lokale centra aan de kust ontstaan.30 Hij

spreekt van een ‘Sanskrit cosmopolis’, waarmee hij het grote

gebied van Zuid- en Zuidoost-Azië bedoelt, waar het Sanskrit

een belangrijke rol vervulde in het scheppen van een universele,

kosmopolitische cultuur. In al deze nieuwe visies, wordt het

proces van Indianisatie wel in gang gezet door contact met de

Sanskrit cultuur van Noord-India, maar speelt dat proces zich

vervolgens af in een gedeelde ruimte waarin een veelvoud aan

relaties, ook op voet van gelijkheid, mogelijk is binnen

Zuidoost-Azië, binnen Zuid-Azië, en tussen Zuid- en Zuidoost-

Azië. In zo’n gemeenschappelijke kosmopolitische ruimte is het

de vraag of het nog wel altijd zo duidelijk te zeggen valt welke

kant de informatie uitgaat. 

Een veelheid van relaties 
Ik kom nu aan mijn derde deel. Aan de hand van vier voor-

beelden, zal ik proberen te laten zien hoe de studie van de

kunst en materiële cultuur een dergelijke veelheid aan relaties

bevestigt en meer inzicht zal kunnen geven in de aard van

deze relaties. 



7

Het eerste voorbeeld betreft onderzoek naar de distributie van

een bepaald beeldtype, van de god Vi∑ˆu. Een voorbeeld van

zo’n beeld, uit West-Java, is hier afgebeeld (afb. 1). Hoewel

dergelijke Vi∑ˆu beelden niet in alle details hetzelfde zijn, heb-

ben ze opvallende gemeenschappelijke kenmerken: ze dragen

een hoge mijtervormige kroon; ze hebben vier armen en dra-

gen dezelfde attributen in hun handen: een discus, een schelp-

hoorn, een bolletje aarde en een knots. Er zijn veel verschillen-

de iconografische vormen van Vi∑ˆu, maar hier gaat het om

een tamelijk eenvormige groep van beelden, die kenmerkend

is voor Zuidoost-Azië in de vijfde tot de zevende eeuw. In

1941 bracht Pierre Dupont al een groot aantal van de Zuid-

Thaise, Zuid-Vietnamese en Cambodjaanse beelden bij

elkaar.31 Sindsdien zijn er meer beelden met een zelfde icono-

grafie gevonden, ook op het eiland Bangka voor de kust van

Sumatra, en in het noorden van West-Java. Nadine Dalsheimer

en Pierre-Yves Manguin zetten de vindplaatsen van alle

bekende beelden niet zo lang geleden op een kaart (afb. 2).32

Zij trokken twee belangrijke conclusies, ten eerste: er is sprake

van een pan-Zuidoost-Aziatische vorm; ten tweede, deze vorm

is te vinden op belangrijke knooppunten in de overzeese han-

delsroutes, wat erop duidt dat de handelscentra langs de zee-

routes van dit Zuidoost-Aziatische deel tussen de vijfde en

zevende eeuw een gemeenschappelijke vi∑ˆuïtische bhakti cul-

tuur deelden. In dezelfde tijd, zo betoogt Manguin in een

ander artikel, zien we een zelfde patroon ook in andere over-

blijfselen van materiële cultuur: steeds pan-Zuidoost-

Aziatische vormen in plaatsen die strategisch op de maritieme

handelsroutes liggen.33 Het geldt voor terracotta-tabletten met

afbeeldingen van de Boeddha, voor vroege architectuur, en

voor de eerste inscripties. Er is in deze periode van vroege

Indianisatie, zo stelt hij, een gemeenschappelijke Zuidoost-

Aziatische reactie op de culturele input van India. Dit patroon

van distributie sluit aan bij patronen van distributie van mate-

riële cultuur uit een oudere pre- en proto-historische perio-

de.34 De kustgebieden, zo is duidelijk, deelden al langer een

zelfde materiële cultuur en soortgelijke artistieke voorkeuren.

Wanneer in dit gebied voor het eerst sprake is van een hin-

CULTURELE ONTMOETINGEN IN ZUID- EN ZUIDOOST-AZIË...

Afbeelding 1

Afbeelding 2



PROF.DR. M.J. KLOKKE

8

doeïstische en boeddhistische beeldcultuur, volgt deze de oude

patronen van distributie.

Het tweede voorbeeld is gebaseerd op onderzoek dat in de

laatste tien jaar is uitgevoerd en waaraan ik ook een kleine ico-

nografische bijdrage leverde.35 Het betreft de verspreiding van

een boeddhistische tekst en de ermee samenhangende godin in

de achtste en negende eeuw, iets later dan de Vi∑ˆu-beelden

dus. De tekst is de Mahāpratisarā-dhāraˆī, een tekst die

behoort tot het genre van de boeddhistische beschermteksten.

De tekst werd ook gepersonifieerd als een godin,

Mahāpratisarā, die werd afgebeeld. Er zijn dus Mahāpratisarā-

teksten en -beelden. Een van de functies van de tekst is dat hij

kan dienen als amulet om een voorspoedige bevalling te

bewerkstelligen. Het blijkt een immens populaire tekst te zijn

geweest, tussen de zevende en dertiende eeuw. Fragmenten

ervan zijn in heel Azië teruggevonden. Omdat het veelal om

fragmenten van de tekst ging, is het pas recentelijk, dankzij de

mogelijkheden die digitalisering biedt, duidelijk geworden dat

het om stukjes van juist deze tekst ging. De tekst is gevonden

langs de handelsroutes die over land naar China gingen.

Recentelijk is de tekst ook, dankzij het onderzoek van Arlo

Griffiths, in delen van insulair Zuidoost-Azië herkend: in

Sumatra, Midden-Java, en de Filippijnen (zie afb. 3, de omcir-

kelde gebieden).36 Het gaat hier om inscripties uit de negende

eeuw. De godin - de tekst werd immers gepersonifieerd als een

godin - verspreidde zich ook in beeld langs de zuidelijke mari-

tieme route, zoals het onderzoek van Gerd Mevissen heeft aan-

getoond.37 Hij ontdekte dat beelden in Bangladesh, Midden-

Java en China uit de achtste en negende eeuw een zelfde ico-

nografische vorm hadden en als groep dus bij elkaar hoorden.

Drie voorbeelden van dergelijke beelden zijn hier gereprodu-

ceerd: het eerste beeld (afb. 4) laat de godin met één hoofd en

acht armen zien. Dat is karakteristiek voor de groep waar we

het nu over hebben. Het is een stenen beeld uit Noordoost-

India, dat zich nu in het Metropolitan Museum of Art in New

York bevindt; het tweede beeld, van zilver, afkomstig van

Midden-Java en nu in Museum Volkenkunde Leiden, toont de

Afbeelding 3

Afbeelding 4



9

godin met een zelfde iconografie (afb. 5). Het derde beeld, van

brons, ook uit Midden-Java, en nu in het Museum für

Asiatische Kunst in Berlijn (afb. 6), draagt op de achterkant

een stuk van de tekst (afb. 7), zodat er geen twijfel mogelijk is

over de identificatie van het beeld. In Zuidoost-Azië zijn beel-

den van deze godin alleen in Midden-Java gevonden. Waar in

de zesde en zevende eeuw nog sprake was van een pan-

Zuidoost-Aziatisch patroon van beelddistributie dat oudere

distributiepatronen volgt, zien we hier in dit achtste en negen-

de-eeuwse voorbeeld dat de horizon in Midden-Java verder

strekt: er is niet alleen aansluiting bij Noord-Indiaas materiaal

maar ook bij Chinees materiaal. Het Chinese materiaal is te

vinden in de buurt van belangrijke boeddhistische kloosters

op de noordelijke handelsroutes die over land gingen. De

kring waarin beeld en tekst zich in deze tijd verspreidden is

groot. We weten uit Chinese bronnen dat boeddhistische

monniken uit heel Azië door dit gebied reisden.38 Verspreiding

van nieuwe ideeën ging snel, zo snel als men kon reizen.

Mijn derde voorbeeld betreft mijn eigen onderzoek naar het

ornament op Midden-Javaanse tempels.39 In Midden-Java, een

op rijstbouw gebaseerde staat, werd in de achtste en negende

eeuw een enorme bouwactiviteit aan de dag gelegd. Het resul-

teerde in grootse tempelbouwwerken, zoals Borobudur, Sewu,

Plaosan en Prambanan. Lange tijd werden de theorieën van

J.G. de Casparis over de Midden-Javaanse geschiedenis alge-

meen geaccepteerd.40 Hij baseerde deze op een nauwgezette

studie van vaak moeilijk leesbare en lastig te interpreteren

inscripties in het Sanskrit en Oud-Javaans. In 1983 zette de

vondst van een tot dan toe nog onbekende inscriptie, die

namen van elf vorsten met de datum van hun troonsbestijging

gaf, de theorieën van De Casparis op losse schroeven.

Sindsdien stapelt de ene theorie zich op de andere.42 Het leek

mij dat ik een bijdrage aan de discussie zou kunnen leveren

door te proberen de tempels uit deze periode op andere wijze

dan met behulp van schaarse epigrafische informatie, nader

historisch te duiden. Ik nam mijn toevlucht tot een zeer oude

kunsthistorisch beproefde methode, die van stilistisch onder-

CULTURELE ONTMOETINGEN IN ZUID- EN ZUIDOOST-AZIË...

Afbeelding 5

Afbeelding 6 Afbeelding 7



PROF.DR. M.J. KLOKKE

10

zoek, en liet mij daarbij vooral inspireren door de Franse

school die dit soort onderzoek toepast op Zuid- en Zuidoost-

Aziatische kunst en ook theoretisch onderbouwt.43 Voor

Midden-Java was dit soort onderzoek nog niet gedaan. Het is

gebaseerd op het idee dat ornament, net als handschrift, met

de tijd van vorm verandert. Het bleek heel lastig om lange lij-

nen van ontwikkeling in het Midden-Javaanse ornament te

ontdekken. Eén van de redenen is, denk ik, dat Midden-Java in

die tijd een belangrijk cultureel centrum was met kosmopoliti-

sche allures. Hierboven werd al duidelijk dat de

Mahāpratisarā-dhāraˆī, als tekst en als beeld in Midden-Java

gevonden, aansluiting gaf met Noordoost-India en China. Uit

verschillende andere bronnen weten we dat de contacten heel

divers waren: dat men in Midden-Java een klooster bouwde

naar het voorbeeld van een klooster in Sri Lanka, dat een

Bengaalse guru, uit Noordoost-India dus, in min of meer

dezelfde tijd een belangrijk beeld op Midden-Java kwam

inwijden; dat pelgrims uit een ander deel van India een

Javaanse tempel kwamen bezoeken, dat een hoge ambtenaar

uit Midden-Vietnam ook rond dezelfde tijd naar Midden-Java

kwam, dat een Midden-Javaanse vorst een inscriptie naliet in

Zuid-Thailand, dat Javaanse vorsten handelsmissies stuurden

naar China, en ga zo maar door.44 Het kosmopolitische karak-

ter van de Midden-Javaanse maatschappij, vooral gestimuleerd

door het internationale karakter van het Mahāyāna boeddhis-

me van die tijd, zien we terug in het ornament op Midden-

Javaanse tempels, dat wijst op relaties met Oost-Java en

Sumatra dicht bij huis, maar ook met de hele oostelijke kust-

lijn van het Indische subcontinent, met Sri Lanka, met

Thailand, Cambodja en Vietnam.45 De richting waarin de

ornamenten ‘reizen’ is soms van buiten naar Java, maar soms

ook andersom, lijkt het. Eén van de meest opvallende ontdek-

kingen was dat zo rond 800 een tamelijk plotselinge verande-

ring optreedt en veel van het ornament een Chinese feel krijgt.

Het wordt bloemrijker en vloeiender, meer golvend. De vorm

van blad en bloemen verandert. Zo vinden we bijvoorbeeld

opeens chrysanten en pioenrozen met gevorkte bladeren,

typisch voor Chinees ornament (afb. 8 en 9) en zienerfiguren

Afbeelding 8

Afbeelding 9



11

(®∑i) die er Chinees uitzien (afb. 10).46 Deze verandering doet

zich voor in een periode wanneer voor het eerst sprake is van

massale toevoer van Chinees aardewerk, en mogelijk ook tex-

tiel, naar Java.47 Opgravingen laten zien dat Chinees aardewerk

pas vanaf het begin van de negende eeuw in grote hoeveelhe-

den in Midden-Java werd gebruikt; ook het oudste in

Indonesië gevonden scheepswrak dat massaal Chinees aarde-

werk vervoerde, dateert uit die tijd, het begin van de negende

eeuw.48

Dat brengt mij op de verwevenheid van handel en materiële

cultuur, waar mijn vierde voorbeeld meer zicht op zal geven.

Het betreft een nieuw op te zetten onderzoek naar bronzen

beeldjes uit Indonesië. Circa 1200 van dergelijke beeldjes lig-

gen in onze Nederlandse collecties opgesloten, in het Museum

Volkenkunde Leiden, in het Rijksmuseum Amsterdam, in het

Tropenmuseum Amsterdam, om alleen de belangrijkste collec-

ties te noemen.49 Ook andere collecties, zoals die van Museum

Nasional Jakarta en het Metropolitan Museum of Art in New

York, zouden erbij kunnen worden betrokken. Stilistische stu-

dies die tot nu toe werden gedaan, laten zien dat ook in dit

materiaal veel relaties zijn vast te stellen, vooral weer met de

hele oostkust van India en Sri Lanka (afb. 11 en 12).50

Sommige van dergelijke beeldjes lijken zo op de Indiase dat

men denkt dat het geïmporteerde beeldjes zijn, andere lijken

in Indonesië gemaakt te zijn op basis van Indiase modellen en

weer andere laten een stijl zien die men alleen op Java vindt. 

De meeste van deze beeldjes zijn op Java gevonden. Men nam

altijd aan dat ze daar ook gemaakt waren. Maar of dat ook zo

is, is maar helemaal de vraag. Java is immers zeer arm aan

metalen.51 Het moest metalen importeren om bronzen te kun-

nen maken. In een van de scheepswrakken die in de Javazee

zijn gevonden, dit maal een tiende-eeuws schip, werden bron-

zen spiegels en zilveren staven uit China aangetroffen en tin

uit het Maleise schiereiland52; ook werden er bronzen voorwer-

pen gevonden die, zo neemt men aan, in Sumatra waren gego-

ten, maar sterke Indiase invloed vertonen. Het schip was op

CULTURELE ONTMOETINGEN IN ZUID- EN ZUIDOOST-AZIË...

Afbeelding 10

Afbeelding 11 Afbeelding 12



PROF.DR. M.J. KLOKKE

12

weg van Sumatra naar Java, toen het verging. De aan boord

gevonden lading toont hoe complex de relaties waren, dat niet

alle op Java gevonden beeldjes ook op Java hoeven te zijn

gemaakt, en dat de benodigde materialen uit verschillende

regio’s werden geïmporteerd. 

Naar de materiaaltechnische kant van de Indonesische bronzen

is nog nauwelijks onderzoek gedaan.53 Dergelijk onderzoek zou

meer inzicht kunnen geven in de geografische herkomst, de

productie context en de aard en complexiteit van de daarmee

samenhangende relaties tussen verschillende Indonesische eilan-

den onderling en met de kustgebieden aan de andere kant van

de Golf van Bengalen (Sri Lanka, India, Bangladesh). Door zijn

focus op vorm, heeft het kunsthistorische onderzoek tot nu toe

bijgedragen aan het eenzijdige beeld dat kennisstromen in het

gebied rondom de Golf van Bengalen van west naar oost gin-

gen. Het is echter niet gezegd dat alle kennis dezelfde kant uit

ging. Op het eiland Flores zijn twee bijzondere voorwerpen van

brons gevonden, waaronder een vrouwenfiguur die met een

kind aan de borst in een weefgetouw zit.54 Op basis van tech-

nisch onderzoek naar de kleikern van dit bronzen beeldje, wordt

het aan de 6de eeuw toegeschreven, eerder dus dan de bronzen

beeldjes van de hindoeïstische of boeddhistische godheden.

Eigenlijk helemaal niet zo verrassend, want Indonesië heeft al

een veel oudere bronscultuur.55 Dit geeft te denken. Als men de

technische kennis van het bronsgieten al in huis had, kon men,

in theorie, met behulp van de oude technieken nieuwe vormen

- nodig voor de nieuwe hindoeïstische en boeddhistische ritue-

len - produceren. Stel dat de technische kennis van bronsgieten

in Indonesië al ouder was dan in, bijvoorbeeld, Zuid-India - we

kennen deze geschiedenis nog veel te weinig - dan zou het ook

zo kunnen zijn dat deze zich juist van oost naar west verspreid-

de. Het is bekend dat de Zuid-Indiase technieken van bronsgie-

ten op essentiële punten verschillen van die van Noord-India en

daar is nog geen duidelijke verklaring voor. Ook om andere

reden is het eerder genoemde beeldje van een vrouwenfiguur uit

Flores interessant: de kleikern bleek een niet-vulkanische

samenstelling te hebben, hetgeen zou impliceren dat het beeldje

niet in Flores, Java of Bali werd gemaakt, maar elders, mogelijk

in Borneo.

Kortom, er is nog veel onduidelijkheid over de oorsprong en

productie van de Indonesische bronzen en de ermee samenhan-

gende interculturele relaties, binnen Indonesië, met andere

delen van Zuidoost-Azië, met Zuid-Azië, en met China. Een

belangrijk onderzoeksterrein, naar de materiaaltechnische kant

van de Indonesische bronzen, is onbenut gelaten maar zou veel

nieuwe inzichten kunnen bieden. Vandaar het plan om een

onderzoek te formuleren dat technologische en geochemische

analyses van de Indonesische bronzen combineert met stilisti-

sche en iconografische analyses en dat de resultaten van deze

verschillende analyses cultureel gezien probeert te contextualise-

ren. Het kreeg vastere vorm door het onlangs ingestelde pro-

gramma Science4Arts van de Nederlandse Organisatie voor

Wetenschappelijk Onderzoek (NWO). Samen met Jilt Sietsma

van de Technische Universiteit van Delft, diende ik een onder-

zoeksplan in, getiteld ‘Knowledge flows between South and

Southeast Asia: the evidence from Hindu and Buddhist bronzes’.

Het betreft een comparatieve, multidisciplinaire studie, die uit-

gevoerd zal worden door een samenwerkingsverband van

wetenschappers van de Universiteit Leiden, de Technische

Universiteit Delft, de Katholieke Universiteit Leuven, Museum

Volkenkunde Leiden en het Rijksmuseum Amsterdam. In de

voorronde van het Science4Arts programma, kregen we een

subsidie om voor de definitieve aanvraag met elkaar te kunnen

brainstormen. Het Centre of Art and Archaeological Sciences

(CAAS) financierde een voorbereidend onderzoek waarbij veer-

tien bronzen van het Museum Volkenkunde op verschillende

plaatsen kwalitatief werden geanalyseerd.56 De resultaten tonen

aan dat in deze groep variatie is te zien in de elementcompositie

en dat lood in voldoende hoeveelheid aanwezig is om loodisoto-

pen onderzoek uit te voeren. 

Het onderzoek zal - dat is de hypothese - een verdere onder-

bouwing geven van de theorie van De Casparis dat een

gecompliceerd netwerk van relaties binnen en tussen Zuid- en



13

Zuidoost-Azië bestond, het zal meer inzicht geven in de aard

van deze ‘lasting relationship’57 tussen beide zijden van de Golf

van Bengalen, en het zal daarmee bijdragen aan een beter

begrip van huidige processen in het gebied rond de Indische

Oceaan, in Moesson Azië.58

Aan het einde van mijn rede gekomen, wil ik graag al diegenen

bedanken die aan het tot stand komen van deze benoeming

hebben meegewerkt: de Koninklijke Nederlandse Academie

van Wetenschappen; de Stichting dr. Hendrik Muller’s

Vaderlandsch Fonds; het College van Bestuur van de

Universiteit Leiden; de Faculteit der Geesteswetenschappen; en

het Leiden University Institute for Area Studies. Ik hoop dat ik

het in mij gestelde vertrouwen zal kunnen waarmaken. De

leden van het Curatorium dank ik voor hun bereidwilligheid

hierin zitting te nemen.

Hooggeleerde Griffiths, beste Arlo,

Hoewel het geheim moest zijn en een verrassing, is het me niet

ontgaan dat jij de aanstichter van dit alles was, waarvoor ik je

natuurlijk zeer erkentelijk ben. Je hebt veel leven in de brou-

werij gebracht door jouw gedrevenheid en energie en door de

wijze waarop jij vragen en informatie in een noodtempo de

wereld instuurt en deelt en verspreidt binnen jouw uitgebreide

kosmopolitische netwerken. Ik hoop op een blijvend goede

samenwerking en levendige uitwisseling.

Op de Borobudur zien we de pelgrim Sudhana op zoek gaan

naar de hoogste wijsheid, in 460 panelen, in drie verdiepingen.

Het is een lange reis. Sudhana reist van de ene naar de andere

leermeester, kalyāˆamitra, letterlijk ‘goede vriend’, veel man-

nen, maar ook vrouwen. Zij helpen hem elk een stukje verder

op zijn pad. Ook ik heb vele kalyāˆamitra’s tot nu toe op mijn

pad gehad. Omdat mij op het hart is gedrukt dit deel van mijn

oratie kort te houden, noem ik hier slechts twee. De eerste is

mijn promotor en in zekere zin voorganger, J.G. de Casparis.

Ik voel het als een voorrecht dat ik mij tot een van zijn leerlin-

gen mag rekenen. Nog steeds haal ik veel inspiratie uit zijn

publicaties. Als tweede noem ik Pauline Lunsingh Scheurleer,

vanaf 1987 - toen zij mij vroeg om mee te helpen aan de ten-

toonstelling Divine Bronze in het Rijksmuseum - mijn belang-

rijkste gesprekspartner in het vak. Onlangs heeft zij het initia-

tief genomen tot het oprichten van een fonds ter stimulering

van de studie van de kunst en materiële cultuur van Zuid- en

Zuidoost-Azië. Sommigen van u hebben daar al zo ruimhartig

aan geschonken, dat er nu al meer dan 80.000 euro bijeen is.

Ik wil dat fonds, dat bij het Leids Universiteits Fonds is onder-

gebracht, natuurlijk van harte bij u allen aanbevelen!59

Beste studenten van de opleiding talen en culturen van Zuid-

en Zuidoost-Azië. Er is nog veel werk op jullie studieterrein.

Er valt nog veel te ontdekken en er zijn nog veel ongebaande

paden. Jullie zijn hard nodig. Ook als jullie niet verder gaan in

de wetenschap - de banen liggen niet voor het oprapen - dan

heeft onze maatschappij hard mensen nodig zoals jullie, wier

horizon verder strekt dan Europa.

Toen ik, als 17-jarige in 1975 besloot om Sanskrit te gaan stu-

deren, dacht ik dat dit een geheel eigen en zeer bijzondere keus

was. Ik wist toen niet dat al twee eerdere generaties vrouwen

uit mijn familie hetzelfde hadden gedaan. Dat werd mij pas

duidelijk toen mijn tante, Els Postel-Coster, hier ook aanwezig,

in 1980 in Leiden, waar ik toen al vier jaar studeerde, promo-

veerde op de Minangkabause familieroman. Toen hoorde ik

ook dat mijn grootmoeder, Lina Maria Coster-Wijsman

Sanskrit had gestudeerd, dat zij in 1929 gepromoveerd was op

Sundanese handschriften die haar ter hand waren gesteld door

Snouck Hurgronje, en dat zij die interesse had gekregen door

haar vader, mijn overgrootvader, H.P. Wijsman. Hij was een

van de oprichters van het Tropenmuseum en maakte in 1912

een reis door Sumatra, Java en Bali om allerlei materialen voor

het museum te vergaren, o.a. foto’s en ‘Indisch hout voor deu-

ren, trappen en lambrizeringen’ voor het nieuwe gebouw in

Amsterdam. Precies 120 jaar geleden stond hij hier op deze

zelfde plaats en ook mijn tante is mij hier in Leiden voorge-

gaan.60 Lieve vader, wat bijzonder dat jij, 91 jaar oud, de reis

CULTURELE ONTMOETINGEN IN ZUID- EN ZUIDOOST-AZIË...



PROF.DR. M.J. KLOKKE

14

naar Leiden hebt kunnen maken. Je zult er ongetwijfeld in

geuren en kleuren over vertellen aan moeder, voor wie dat niet

meer mogelijk is.61 Ik ben jullie dankbaar dat jullie dit familie-

deel aan mij hebben doorgegeven.

Als laatsten, lieve Pierre en Lisa, dat jullie hier zijn is een nog

groter wonder. Over acht dagen stappen wij in het vliegtuig

naar Indonesië. Voor mij betekent het weer werk, maar ook

vakantie - dat beloof ik. 

Ik heb gezegd!



15

Afbeeldingen

Afb. 1 Vi∑ˆu van Cibuaya, West-Java. Foto: A.M. Bernet

Kempers. Copyright: Documentation Centre for

Ancient Indonesian Art, Amsterdam. Met dank aan:

Jaap Polak.

Afb. 2 Kaart met vindplaatsen van ‘gemijterde’ Vi∑ˆu’s.

Door: Véronique Degroot, naar Dalsheimer en

Manguin 1998. Zie noot 32.

Afb. 3 Kaart met vindplaatsen van de Mahāpratisarā-dhā-
raˆī en Mahāpratisarā beelden. Door: Véronique

Degroot.

Afb. 4 Stenen beeld van Mahāpratisarā, Bihar (India), col-

lectie Metropolitan Museum of Art, 1991.108.

Copyright: Metropolitan Museum of Art New York.

Met dank aan: Dr. John Guy.

Afb. 5 Zilveren beeldje van Mahāpratisarā, Midden-Java,

collectie Museum Volkenkunde Leiden, 1630-18.

Copyright: Museum Volkenkunde Leiden. Met dank

aan: Monique Koek.

Afb. 6 Bronzen beeldje van Mahāpratisarā, Midden-Java,

collectie Museum für Asiatische Kunst Berlijn, II 196.

Foto: Jürgen Liepe. Copyright: Staatliche Museen zu

Berlin, Stiftung Preussischer Kulturbesitz, Museum

für Asiatische Kunst, Kunstsammlung Süd-, Südost-

und Zentralasien. Met dank aan: Martina Stoye.

Afb. 7 Achterkant van het bronzen beeld van

Mahāpratisarā, Midden-Java, collectie Museum für

Asiatische Kunst Berlijn, II 196. Foto: Jürgen Liepe.

Copyright: Staatliche Museen zu Berlin, Stiftung

Preussischer Kulturbesitz, Museum für Asiatische

Kunst, Kunstsammlung Süd-, Südost- und

Zentralasien. Met dank aan: Martina Stoye.

Afb. 8 Chrysant op een reliëf van Candi Sojiwan, Midden-

Java. Foto: Marijke J. Klokke.

Afb. 9 Pioenrozen met gevorkte bladeren op een reliëf van

Candi Banyunibo, Midden-Java. Foto: Marijke J.

Klokke.

Afb. 10 Chinees uitziende zienerfiguur (®∑i) op een reliëf van

een van de bijtempels van Candi Sewu, Midden-Java,

collectie Museum Sonobudoyo Yogyakarta, 12. Foto:

Marijke J. Klokke.

Afb. 11 Staande Boeddha met stijlkenmerken die doen den-

ken aan Zuid-Indiase of Sri Lankaanse kunst, gevon-

den in Kotablater, Jember, Oost-Java, collectie

Rijksmuseum Amsterdam, MAK 193. Copyright:

Rijksmuseum Amsterdam. Met dank aan: Iris

Labeur.

Afb. 12 Zittende Boeddha met stijlkenmerken die doen den-

ken aan Noordoost-Indiase kunst of kunst uit

Bangladesh, gevonden in Midden-Java, collectie

Museum Volkenkunde Leiden, 1403-2844.

Copyright: Museum Volkenkunde. Met dank aan:

Monique Koek. 

CULTURELE ONTMOETINGEN IN ZUID- EN ZUIDOOST-AZIË...



PROF.DR. M.J. KLOKKE

16

Noten
1 Kick Hommes, ‘In de ban van Robert Kaplan’, Eindeloos 9

maart 2011

(http://eindeloosweblog.wordpress.com/2011/03/09/in-

de-ban-van-robert-kaplan).

2 Het boek werd in 2010 gepubliceerd door Random

House in New York. De Nederlandse vertaling werd door

Spectrum in Houten uitgegeven.

3 Zo werd het boek op 21 januari door Juurd Eijsvogel

besproken in de NRC, en was de auteur op 6 februari te

zien in het televisieprogramma Buitenhof en diezelfde

avond te horen op Radio 1 Bureau Buitenland. Op 8

februari gaf hij een lezing op het John Adams Institute in

Amsterdam, op 9 februari was hij in Den Haag bij de

Atlantische Commissie. Er waren interviews met NRC

Handelsblad, De Pers, het AD, de VPRO Gids, HP/De

Tijd, de Groene Amsterdammer en NOS.nl (zie

http://www.nieuwsbank.nl/inp/2011/02/06/V004.htm).

4 Jules Sion, 1928-1929, Asie des moussons. 2 delen. Paris:

Colin. (Géographie universelle 9). Zie ook: Michel

Bruneau, 2006, ‘Les géographes français et la tropicalité: à

propos de l’Asie des Moussons’, L’Espace géographique 35

(3): 193-207, in het bijzonder 195-196. Voor een Engelse

versie zie Singapore Journal of Tropical Geography 2005,

26(3): 304-322.

5 Zo zag J.C. Heesterman de Indische Oceaan als een éco-

nomie monde en gebruikte hij de term l’Asie des moussons

in het kader van zijn theorie over de ‘Hindu frontier’. Zie

J.C. Heesterman 1989, ‘The “Hindu Frontier”’, in: J.C.

Heesterman, Taufik Abdullah, Muzaffar Alam et al., India

and Indonesia: general perspectives, pp. 1-15. Leiden [etc.]:

Brill. (Comparative History of India and Indonesia 4).

Met betrekking tot de dynamiek van de Indische oceaan,

zie bijvoorbeeld Jerry H. Bentley, 1993, Old World

encounters: cross-cultural contacts and exchanges in pre-

modern times. New York: Oxford University Press; J.T.

Bentley, 1999, ‘Sea and ocean basins as frameworks of

historical analysis’, Geographical Review 89 (2): 215-224;

Milo Kearney, 2004, The Indian Ocean in World History.

New York: Routledge. 

6 De acht onderwerpen die hij voorstelt zijn: ‘Ban Chiang

(the major prehistorical site); Funan (the first major

Southeast Asian polity); the great Cambodian empire of

Angkor; the classical Burman kingdom of Pagan; the

sinization, florescence and nation-building of Vietnam;

the great maritime empire and trading center based at

Melaka; the process of “Indianization”; and the role of

Southeast Asia in Asian maritime commerce.’ Zie Craig A.

Lockard, 1995, ‘Integrating Southeast Asia into the frame-

work of world history: the period before 1500’, The

History Teacher 29 (1): 7-35. Opvallend is het ontbreken

van Indonesië in deze lijst, die hij op p. 8 geeft. In mono-

grafieën die zich specifiek op de geschiedenis van

Zuidoost-Azië richten worden vaak Srivijaya (Sumatra)

en Majapahit (Oost-Java) als twee belangrijke mogendhe-

den genoemd. Midden-Java (soms Mataram genoemd),

een ander belangrijk politiek centrum, ontbreekt nogal

eens. Mogelijk is dit omdat de geschiedenis ervan nog zo

onduidelijk is. Voor de naam Mataram, zie Jan Wisseman

Christie, 2001, ‘Revisiting early Mataram’, in: Marijke J.

Klokke en Karel R. van Kooij (ed.), Fruits of inspiration:

studies in honour of Prof. J.G. de Casparis, pp. 25-55.

Groningen: Forsten.

7 Kenneth R. Hall, 2004, ‘Local and international trade and

traders in the Straits of Melaka Region: 600-1500’, Journal

of the Economic and Social History of the Orient 47 (2):

213-260.

8 Anthony Reid, 2007, ‘Acheh between two worlds: an

intersection of Southeast Asia and the Indian Ocean’, in:

Himanshu Prabha Ray en Edward A. Alpers (eds), Cross

currents and community networks: the history of the Indian

Ocean world, pp. 100-122. Oxford: Oxford University

Press, p. 100. Overigens hebben sommige Zuidoost-Azië

specialisten die zich op de oudere periode richtten zich

wel degelijk ook met dat grotere verhaal beziggehouden.

Zie bijvoorbeeld: O.W. Wolters, 1967, Early Indonesian



17

commerce: a study of the origins of r vijaya. Ithaca, New

York: Cornell University Press; Ian Glover, 1989, Early

trade between India and South-East Asia: a link in the

development of a world trading system. Hull: The

University of Hull, Centre for South-East Asian Studies

(Occasional papers 16); Pierre-Yves Manguin, 1993,

‘Trading ships of the South China Sea: shipbuilding tech-

niques and their role in the history of the development of

Asian trade networks’, Journal of the Economic and Social

History of the Orient 36 (3): 253-280; Jan Wisseman

Christie, 1999, ‘Asian sea trade between the tenth and

thirteenth centuries and its impact on the states of Java

and Bali’, in: Himanshu Prabha Ray (ed.), Archaeology of

seafaring: the Indian Ocean in the ancient period, pp. 221-

270. Delhi: Pragati Publications; en recent: Pierre-Yves

Manguin, A. Mani, Geoff Wade (ed.), 2011, Early interac-

tions between South and Southeast Asia: reflections on

cross-cultural exchange. Singapore: Institute of Southeast

Asian Studies ; Pierre-Yves Manguin, 2012, ‘Asian ship-

building traditions in the Indian Ocean at the dawn of

European expansion’, in: Om Prakash (ed.) The trading

world of the Indian Ocean, 1500-1800, pp. 597-629.

Calcutta: Centre for Studies in Civilisations, Project on

History of Science, Philosophy and Culture in Indian

Civilisation.

9 Zie ook Anthony Reid, 2009, ‘Indonesian studies at the

Australian National University: why so late?’, Review of

Indonesian and Malaysian Affairs 43 (1): 51-74, p. 52.

10 Zie www.efeo.fr en http://www.cnrs.fr/inshs/relations-

internationales/centres-francais-etranger/instituts-shs-

etranger2.htm; zie ook Catherine Clémentin-Ojha en

Pierre-Yves Manguin, 2001, Un siècle pour l’Asie: l’École

française d’Extrême-Orient, 1898-2000. Paris: École fran-

çaise d’Extrême-Orient; en van dezelfde auteurs, 2007, A

century in Asia: the history of the École française

d’Extrême-Orient, 1898-2006. Singapore: Didier Millet;

Paris: École française d’Extrême-Orient.

11 Mijn leeropdracht is de ‘kunst en materiële cultuur van

Zuid- en Zuidoost-Azië’. In de Europese academische tra-

ditie is de kunst van Zuid- en Zuidoost-Azië altijd onder-

deel geweest van een zogenaamde regiostudie, in dit geval

de studie van de regio’s Zuid- en Zuidoost-Azië.

Karakteristiek voor een regiostudie is de bestudering van

de lokale bronnen van de regio. Deze betreffen zowel de

talige bronnen - de teksten en orale tradities - als de

materiële bronnen - de kunst en materiële cultuur. Het

doel van het bestuderen van die bronnen betreft het ver-

krijgen van een beter begrip van de geschiedenis en cul-

tuur van de regio, op basis van die eigen bronnen. De

kunst en materiële cultuur zijn in die context in de eerste

plaats bronnen van informatie over geschiedenis en cul-

tuur. Vandaar dat ik hier de bestudering van de kunst en

materiële cultuur plaats binnen de bestudering van hun

cultuurhistorische context.

12 Zie voor algemene recente beschouwingen hierover: Craig

J. Reynolds, 1995, ‘A new look at old Southeast Asia’, The

Journal of Asian Studies 54 (2): 419-446; Susan Bayly,

2004, ‘Imagining “Greater India”: French and Indian

visions of colonialism in the Indic mode’, Modern Asian

Studies 38 (3): 703-744; de in noot 10 genoemde werken

van Clémentin-Ojha en Manguin.

13 Thomas Stamford Raffles, 1817, The history of Java.

London: Murray, deel 2, p. 5. Onmiddellijk na het vertrek

van Raffles krijgt prof. C.G.C. Reinwardt de opdracht om

in Indië onderzoek te doen - hij neemt onder andere een

aantal beelden mee naar Nederland. Plannen voor een

Commissie voor het opsporen, verzamelen en bewaren

van oudheden mislukken, echter, wegens geldgebrek. Het

onderzoek gaat met horten en stoten totdat een

Oudheidkundige Commissie (in 1901) en daarna een

Oudheidkundige Dienst (in 1913) wordt ingesteld. Zie

A.J. Bernet Kempers, 1978, Herstel in eigen waarde: monu-

mentenzorg in Indonesië. Zutphen: Walburg; J.P.M. Groot,

2006, Van de Grote Rivier naar het Koningsplein: het

Bataviaasch Genootschap van Kunsten en Wetenschappen

1778-1867, p. 127, 142-143, 172-173. (Proefschrift

CULTURELE ONTMOETINGEN IN ZUID- EN ZUIDOOST-AZIË...



PROF.DR. M.J. KLOKKE

18

Universiteit Leiden). Ondanks weinig overheidsbemoei-

enis werd er door individuele Nederlanders overigens wel

degelijk ook interesse aan de dag gelegd voor de geschie-

denis van Java. Zoals later is gebleken, heeft Raffles voor

een groot deel, zonder duidelijke vermelding, geput uit

een manuscript van J.A. Middelkoop, zie Donald E.

Weatherbee, 1978, ‘Raffles’ sources for traditional

Javanese historiography and the Mackenzie collections’,

Indonesia 26: 63-93.

14 F.D.K. Bosch, 1938, Het ontwaken van het aesthetisch

gevoel voor de Hindoe-Javaansche oudheid, pp. 9-10.

Santpoort: C.A. Mees. (Rede Rijksuniversiteit Utrecht).

15 Eveneens in de Nieuwe Rotterdamsche Courant. Deze is

te raadplegen via de website van de Koninklijke

Bibliotheek in Den Haag (www.kb.nl).

16 Zie H.J. ‘t Hart-van den Muyzenberg, 1989, ‘Krom,

Nicolaas Johannes (1883-1945)’, in: J. Charité (eindred.),

1989, Biografisch woordenboek van Nederland 3, pp. 358-

359. ’s-Gravenhage: Instituut voor Nederlandse

Geschiedenis.

(http://www.inghist.nl/Onderzoek/Projecten/BWN/lem-

mata/bwn3/krom).

17 De eerste druk van de Inleiding tot de Hindoe-Javaansche

kunst werd uitgegeven door het Koninklijk Instituut voor

de Taal-, Land- en Volkenkunde van Nederlandsch-Indië

in ‘s-Gravenhage. De andere monografieën werden uitge-

geven door Martinus Nijhoff, eveneens in ’s-Gravenhage.

In 1926 verschijnt bij dezelfde uitgever ook De levensge-

schiedenis van den Buddha op Barabu∂ur, ook in het

Engels onder de titel The life of Buddha on the stupa of

Barabu∂ur, according to the Lalitavistara text.

18 G. Cœdès, 1968, The Indianized states of Southeast Asia, p.

7, 8. Honolulu: University of Hawaii Press. De Franse titel

luidt: Les états hindouisés d’Indochine et d’Indonésie.

(Nieuwe herziene editie van 1964, Paris: E. de Boccard).

19 Cœdès 1968: 15. Zie noot 18.

20 R.C. Majumdar, 1940, Greater India, p. 21. Sholapur.

(Sain Dass Memorial Lectures 1940). Zie Hermann

Kulke, 1990, ‘Indian colonies, indianization or cultural

convergence? Reflections on the changing image of

India’s role in South-East Asia’, in: H. Schulte Nordholt

(ed.), Onderzoek in Zuidoost-Azië: agenda’s voor de jaren

negentig, pp. 10-11. Leiden: Vakgroep Talen en Culturen

van Zuidoost-Azië en Oceanië. (Semaian 3).

21 Ook in publicaties van de Greater India Society, gesticht

door een groep Bengaalse intellectuelen die niet gespeend

waren van nationale trots, bijvoorbeeld het tijdschrift

Journal of the Greater India Society. Zie ook noot 18.

22 In het eilandengebied dat nu Indonesië is, vonden de eer-

ste oversteken in prehistorische tijden (tussen 60.000 tot

40.000 jaar geleden) over zee plaats die een grotere

afstand hebben dan door zwemmen kan worden afgelegd.

In een latere prehistorische periode (vanaf ongeveer 3000

voor Chr.) verspreidde de Austronesische taalfamilie,

waartoe de Indonesische talen behoren, zich over de hele

Indonesische archipel, en vandaar richting het oosten

naar Oceanië tot aan Paaseiland, en naar het westen, naar

Madagaskar ten oosten van Afrika. Zie Ian Glover en

Peter Bellwood, ‘Southeast Asia: foundations for an

archaeological history’, in: Ian Glover en Peter Bellwood

(ed.), Southeast Asia from prehistory to history, pp. 4-20.

London en New York: RoutledgeCurzon. Grondstoffen en

artefacten circuleerden al vroeg in het gebied van de

Zuid-Chinese Zee. Zie noot 34.

23 O.W. Wolters, 1967, zie noot 8. Pierre-Yves Manguin,

1993, p. 269. Zie noot 8. 

24 Michael Flecker, 2009, ‘Maritime archaeology in

Southeast Asia’, in: John N. Miksic (ed.), Southeast Asian

ceramics: new light on old pottery, pp. 34-47. Singapore:

Southeast Asian Ceramic Society. 

25 Deze term werd voor het eerst geïntroduceerd door H.G.

Quaritch Wales in 1948, in zijn artikel ‘Culture change in

Greater India’, Journal of the Royal Asiatic Society 80, p.

17. Het is het meest bekend geworden door zijn publica-

tie The making of Greater India: a study in South-East

Asian culture change, waarvan de eerste druk in 1951



19

(London: Quaritch) verscheen, de tweede in 1961 en de

derde in 1974. Zie ook F.D.K. Bosch, 1952, “Local genius”

en Oud-Javaanse kunst. Amsterdam: Noord-Hollandsche

Uitgevers Maatschappij. (Mededelingen der Koninklijke

Nederlandse Akademie van Wetenschappen, Afdeling

Letterkunde, Nieuwe Reeks 15-1).

26 W.F. Stutterheim, 1931, ‘The meaning of the Hindu-

Javanese candi’, Journal of the American Oriental Society

51 (1): 1-15. Dit is een idee dat later, in 1974, door R.

Soekmono, het eerste hoofd van de Archeologische

Dienst van Indonesië (Dinas Purbakala Republik

Indonesia, nu Pusat Penelitian dan Pengembangan

Arkeologi Nasional) werd uitgewerkt in zijn proefschrift,

Candi: fungsi dan pengertiannya (Jakarta: Universitas

Indonesia) dat later in vertaling uitkwam als The Javanese

candi: function and meaning. Leiden [etc.]: Brill. (Studies

in Asian Art and Archaeology 17).

27 O.W. Wolters, 1982, History, culture, and region in

Southeast Asian perspectives. Singapore: Institute of

Southeast Asian Studies. Zie de herziene editie van 1999

(Ithaca, NY: Southeast Asia Program, Cornell University),

p. 55.

28 J.G. de Casparis, 1983, India and maritime South East

Asia: a lasting relationship. Kuala Lumpur: University of

Malaya. (Third Sri Lanka Endowment Fund Lecture). 

29 Kulke 1990, specifiek p. 30. Zie noot 20. 

30 Sheldon Pollock, 1996, ‘The Sanskrit cosmopolis, 300-

1300 CE: transculturation, vernacularization, and the

question of ideology’, in: Jan E.M. Houben (ed.), Ideology

& status of Sanskrit: contributions to the history of the

Sanskrit language, pp. 197-248 (Hoofdstuk 8). Leiden

[etc.]: Brill. Zie ook Sheldon Pollock 2006, The language

of the gods in the world of men: Sanskrit, culture, and

power in premodern India. Berkeley; Los Angeles:

University of California Press. Zie ook: Daud Ali, 2011,

‘The early inscriptions of Indonesia and the problem of

the Sanskrit cosmopolis’, in: P.-Y. Manguin, A. Mani, G.

Wade (ed.), Early interactions, hoofdstuk 13. Voor de vol-

ledige titel, zie noot 8.

31 Pierre Dupont, 1941, ‘Les Visnu mitrés de l’Indochine

occidentale’, Bulletin de l’École française d’Extrême-Orient

41 (2): 233-254.

32 Nadine Dalsheimer en Pierre-Yves Manguin, 1998, ‘Vi∑ˆu

mitrés et réseaux marchands en Asie du Sud-Est: nouvel-

les données archéologiques sur le Ier millénaire apr. J.-C.’,

Bulletin de l’École française d’Extrême-Orient 85: 87-123.

33 Pierre-Yves Manguin, 2010, ‘Pan-regional responses to

South Asian inputs in early Southeast Asia’, in: Bérénice

Bellina et al. (ed.), 50 Years of archaeology in Southeast

Asia: essays in honour of Ian Glover, pp. 171-181.

Bangkok: River Books.

34 Bijvoorbeeld: Hsiao-Chun Hung en Peter Bellwood, 2010,

‘Movement of raw materials and manufactured goods

across the South China Sea after 500 BCE: from Taiwan

to Thailand and back’, in dezelfde bundel (zie noot 33),

pp. 234-245, en ook Laure Dussubieux en Bernard

Gratuze, 2010, ‘Glass in Southeast Asia’, in dezelfde bun-

del, pp. 247-259. 

35 Thomas Cruijsen, Arlo Griffiths en Marijke J. Klokke,

‘The cult of the Buddhist dhāraˆī deity Mahāpratisarā
along the Maritime Silk Route: new epigraphical and

iconographic evidence from the Indonesian Archipelago’.

(Nog niet gepubliceerd, aangeboden aan Journal of the

International Association of Buddhist Studies).

36 Bovengenoemd artikel. Zie ook Arlo Griffiths, 2011,

‘Inscriptions of Sumatra: further data on the epigraphy of

the Musi and Batang Hari Rivers basins’, Archipel 81: 139-

175, zie pp. 162-164; Arlo Griffiths, 2011, ‘Eine zehnarmi-

ge Mahāpratisarā aus Java im Museum für Asiatische

Kunst’, Indo-Asiatische Zeitschrift: Mitteilungen der

Gesellschaft für indo-asiatische Kunst 15: 3-9.

37 Gerd J.R. Mevissen, 1999, ‘Images of Mahāpratisarā in

Bengal: their iconographic links with Javanese, Central

Asian and East Asian images’, Journal of Bengal Art 4: 99-

129.

38 W. Pachow, 1958, ‘The voyage of Buddhist missions to

CULTURELE ONTMOETINGEN IN ZUID- EN ZUIDOOST-AZIË...



PROF.DR. M.J. KLOKKE

20

South-East Asia and the Far East’, Journal of the Greater

India Society 17: 1-22; Hudaya Kandahjaya, 2004, A study

on the origin and significance of Borobudur. (PhD disserta-

tie, Faculty of the Graduate Theological Union, Berkeley,

California), vooral paragraaf 3.2 Sea-route Buddhist

transmission, pp. 40-82, en de handige tabel (pp. 73-77)

waarin aangegeven wie wanneer en hoe reisde, voor zover

bekend uit Chinese bronnen.

39 Marijke J. Klokke, 2006, ‘The history of Central Javanese

architecture: architecture and sculptural decorations as

complementary sources of information’, in: H.

Chambert-Loir and B. Dagens (eds), Anamorphoses: hom-

age à Jacques Dumarçay, pp. 49-68. Paris: Les Indes

Savantes; 2007, ‘An Indonesian sculpture in the Kröller-

Müller Museum’, Aziatische Kunst, 37 (4): 2-14; 2008,

‘The Buddhist temples of the ailendra dynasty in Central

Java’, Arts Asiatiques 63: 154-167; 2009, ‘Les temples

bouddhiques de la dynastie ailendra à Java-Centre’, in: P.

Skilling (ed.), Images et imagination: le bouddhisme en

Asie, pp. 111-133. Paris: École française d'Extrême-

Orient, Musée Guimet; (met Véronique Degroot), 2010,

‘Interrelationships among Central Javanese temples: the

example of Asu, Lumbung and Pendem’. Archipel: Études

interdisciplinaires sur le monde insulindien, 80: 45-75; in

voorbereiding: een monografie getiteld Central Javanese

temples: chronology and interrelationships.

40 J.G. de Casparis, 1950, Inscripties uit de Çailendra-tijd.

Bandung: Nix. (Prasasti Indonesia 1); 1956, Selected

inscriptions from the 7th to the 9th century A.D. Bandung:

Masa Baru. (Prasasti Indonesia 2); 1958, Short inscriptions

from Tjaˆ∂i Plaosan-Lor. Djakarta: [s.n.] (Berita Dinas

Purbakala = Bulletin of the Archaeological Service of the

Republic of Indonesia 4).

41 De inscriptie van Wanua Tengah III. Deze werd door de

Indonesische epigraaf Boechari getranslitereerd. De

transliteratie is te vinden in de archieven van J.G. de

Casparis die in het Instituut Kern,

Universiteitsbibliotheek Leiden, worden bewaard. 

42 Zie bijvoorbeeld: Djoko Dwiyanto, 1986, ‘Pengamatan

terhadap data kesejarah dari prasasti Wanua Tengah III

tahun 908 M.’, Pertemuan Ilmiah Arkeologi (PIA) 4, pp.

92-111. Jakarta: Pusat Penelitian Arkeologi Nasional;

Kusen, 1994, ‘Raja-raja Mataram kuna dari Sañjaya sam-

pai Balitung: sebuah rekonstruksi berdasarkan prasasti

Wanua Tengah III’, Berkala Arkeologi 14: 82-94; Roy E.

Jordaan, 1999, The Śailendras in Central Javanese history.

Yogyakarta: Penerbitan Universitas Sanata Dharma; Jan

Wisseman Christie, 2001, ‘Revisiting early Mataram’, in:

Marijke J. Klokke and Karel R. van Kooij (eds), Fruits of

inspiration: studies in honour of Prof. J.G. de Casparis, pp.

25-55. Groningen: Egbert Forsten. (Gonda Indological

Studies 11); Roy E. Jordaan, 2006, ‘Why the Śailendras

were not a Javanese dynasty’, Indonesia and the Malay

World 34 (98): 3-22.

43 Philippe Stern, 1927, Le Bayon d’Angkor et l’évolution de

l’art khmer: étude et discussion de la chronologie des monu-

ments khmers. Paris: Librairie Orientaliste Paul Geuthner;

1942, L’art du Champâ (ancien Annam) et son évolution.

Paris: Adrien-Maisonneuve; 1965, Les monuments khmers

du style du Bàyon et Jayavarman VII. Paris: Presses

Universitaires de France; 1972, Colonnes indiennes

d’Ajantâ et d’Ellora: évolution et répercussions: styles gupta

et post-gupta. Paris: Presses Universitaires de France;

Philippe Stern en Mireille Bénisti, 1961, Évolution du style

indien d’Amarāvatī. Paris: Presses Universitaires de

France; Mireille Bénisti, 2002, Stylistics of Buddhist art in

India. New Delhi: Indira Gandhi National Centre for

Arts. 2 vols; 2003, Stylistics of early Khmer art. New Delhi:

Indira Gandhi National Centre for Arts. 2 vols; Jean

Naudou, Claudine Picron, Philippe Stern, [1978] Au ser-

vice d’une biologie de l’art : recherches sur les arts de l’Inde

et de l’Asie du Sud-Est. [Paris] : Publications de

l’Université de Lille III.

44 Inscriptie van Kelurak van AD 782, zie F.D.K. Bosch,

1928, ‘De inscriptie van Keloerak’, Tijdschrift voor Indische

Taal-, Land- en Volkenkunde 68: 1-56; Inscriptie van



21

Ratuboko AD 792, zie J.G. de Casparis, 1961, ‘New evi-

dence on cultural relations between Java and Ceylon in

ancient times’, Artibus Asiae 24: 241-248; Inscriptie van

Plaosan, midden negende eeuw, zie J.G. de Casparis,

1956, Selected inscriptions from the 7th to the 9th century

AD, pp. 188-189, 202; G. Cœdès, 1959, ‘L’Inscription de la

stèle de Ligor: état présent de son interpretation’, Oriens

Extremus 6: 42-48; G. Cœdès, 1968, The Indianized states

of Southeast Asia, p. 123.

45 Klokke 2008, zie noot 39.

46 Idem. Zie ook Hiram Woodward, 1977, ‘A Chinese silk

depicted at Candi Sewu’, in: Karl L. Hutterer (ed.),

Economic exchange and social interaction in Southeast

Asia: perspectives from prehistory, history, and ethnography,

pp. 233-243. Ann Arbor: The University of Michigan,

Center for South and Southeast Asian Studies. (Michigan

Papers on South and Southeast Asia 13). 

47 John N. Miksic, 2009, ‘Research on ceramic trade, within

Southeast Asia and between Southeast Asia and China’,

in: John N. Miksic (ed.), Southeast Asian ceramics: new

light on old pottery, pp. 171-199. Singapore: Southeast

Asian Ceramic Society. Zie p. 171. 

48 John N. Miksic (ed.), 2009, Southeast Asian ceramics: new

light on old pottery, pp. 10-11.

49 Andere collecties zijn die van het Wereldmuseum

Rotterdam, Museum Nusantara Delft, het

Gemeentemuseum Den Haag, Museon Den Haag,

Keramiekmuseum Princessehof Leeuwarden, het

Nationaal Klok & Peel Museum Asten, en verschillende

privé-collecties in Nederland. Zie Pauline Lunsingh

Scheurleer en Marijke J. Klokke, 1988. Ancient Indonesian

bronzes. Leiden: Brill, p. 52.

50 Lunsingh Scheurleer en Klokke 1988. Zie hierboven, noot

49.

51 Bennett Bronson et al., 1992, ‘Patterns in the early

Southeast Asian metals trade’, in: Ian Glover et al. (ed.),

Early metallurgy, trade and urban centres in Thailand and

Southeast Asia: thirteen archaeological essays, pp. 63-114.

Bangkok: White Lotus. 

52 Het betreft hier het Intan scheepswrak, zie Flecker 2009

(zie noot 24), p. 38.

53 A.J. Bernet Kempers kaartte dit wel al in 1933 aan. ‘It

would be equally necessary to analyse the material of the

bronzes from Java’ (in The bronzes of Nālandā and

Hindu-Javanese art. Leiden: Brill, p. 13). Ca. 70 analysen

van Javaanse bronzen van Duitse collecties werden in

1972 gepubliceerd. Zie Otto Werner, Spektralanalytische

und metallurgische Untersuchungen an indischen Bronzen.

Leiden: Brill. De archaeometallurgie heeft zich sindsdien

in rap tempo ontwikkeld, met name in de laatste 20 jaar,

ook op het gebied van Zuid- en Zuidoost-Aziatische

bronzen. Zie bijvoorbeeld D. Bourgarit et al., 2003, ‘A

millennium of Khmer bronze metallurgy: analytical stud-

ies of bronze artifacts from the Musée Guimet and the

Phnom Penh National Museum’, in: Paul Jett (ed.),

Scientific research in the field of Asian art, pp. 103-126.

Washington DC: Freer Gallery of Art, Smithsonian

Institution; C.L. Reedy, 1997, Himalayan bronzes: technol-

ogy, style, and choices. Cranbury, N.J. [etc.]: Associated

University Presses; S. Srinivasan, 1999, ‘Lead isotope and

trace element analysis in the study of over a hundred

South Indian metal icons’, Archaeometry 41 (1): 91-116;

A. Thantilage, 2008, Archaeo-metallurgical investigation of

Sri Lankan historical bronzes. Postgraduate Institute of

Archaeology, University of Kelaniya, Sri Lanka (PhD dis-

sertatie); T. Vibha (ed.), 1998, Archaeometallurgy in India.

New Delhi: Sharada Publishing House.

54 Robyn J. Maxwell, 2006, The bronze weaver: a masterpiece

of 6th-century Indonesian sculpture. Canberra: National

Gallery of Australia.

55 Deze staat bekend onder de naam Dong Son cultuur. In

eerste instantie werden bronzen voorwerpen, zoals ketel-

trommen en watervaten, uit de Dong Son cultuur van

Noord-Vietnam geïmporteerd, maar al gauw werden ze

ook lokaal nagemaakt. Zie A.J. Bernet Kempers, 1988, The

kettledrums of Southeast Asia: a Bronze Age world and its

CULTURELE ONTMOETINGEN IN ZUID- EN ZUIDOOST-AZIË...



PROF.DR. M.J. KLOKKE

22

aftermath. Rotterdam; Brookfield: Balkema. (Modern

Quaternary Research in Southeast Asia 10).

56 De analyses werden uitgevoerd met behulp van een

Bruker AXS Tracer iii handheld XRF spectrometer. De

volgende objecten uit de collectie van Museum

Volkenkunde waren hiervoor geselecteerd: 1403-1697

(Vairocana); 1403-1699 (Avalokiteśvara); 1403-1717

(Boeddha), 1403-1782 (Amoghapāśa Lokeśvara); 1403-

1841 (Avalokiteśvara); 1403-2358 (Locanā met inscrip-

tie); 1403-2456 (Avalokiteśvara); 1403-2844 (Boeddha op

een troon); 1403-2847 (Vairocana); 1403-2855

(mediterende Boeddha); 1403-3007 (Vāsudharā?); 1403-

3052 (Tārā?); 1697-1 (Hanuman); 2630-1 (relief met

Amoghapāśa Lokeśvara); B79-1 (Mahāpratisarā-dhāraˆī
met afbeelding van vrouw en kind). 

57 De Casparis 1983, zie noot 28.

58 Het onderzoek werd niet gehonoreerd in de tweede

ronde. Het werd wel subsidiabel geacht, maar kon ‘op

grond van zijn plaats in de prioriteringslijst om financiële

redenen’ niet gesubsidieerd worden. Een merkwaardige

conclusie van het evaluatierapport over het project was:

‘the project is relevant within the framework of Dutch

history and the relevant richness of Dutch museum col-

lections but fails to make clear what the impact and rele-

vance will be outside this domain’. Het voorgestelde

onderzoek - het moge duidelijk zijn - is gericht op het

vergroten van ons inzicht in de interculturele relaties tij-

dens een vroege periode van globalisatie in een gebied,

het gebied rond de Indische Oceaan, dat in onze huidige

periode van globalisatie wel eens opnieuw een cruciale rol

zou kunnen gaan spelen.

59 Fonds Zuid- en Zuidoost-Aziatische Kunst, onderge-

bracht bij het Leids Universiteits Fonds (LUF). Informatie

is te vinden via www.luf.nl, ‘Leids Universiteits Fonds’

(links boven), ‘Fondsen’, ‘Fondsen Geesteswetenschappen’.

Voor een eenmalige schenking wordt geadviseerd contact

op te nemen met het LUF via info@luf.leidenuniv.nl of

071-5130503.

60 H.P. Wijsman, 1891, Het verband van de toxicologie met

andere natuurwetenschappen. Leiden: Brill (Rede

Rijksuniversiteit Leiden). Een ongepubliceerd verslag van

zijn Indische reis ligt in het archief van het Koninklijk

Instituut voor de Tropen. Lina Maria Coster-Wijsman,

1929, Uilespiegel-verhalen in Indonesië: in het biezonder in

de Soendalanden. Santpoort: Mees. (Proefschrift

Rijksuniversiteit Leiden). Els Postel-Coster, 1985, Het

omheinde kweekbed: machtsverhoudingen in de

Minangkabause familieroman. Delft: Eburon. (Proefschrift

Rijksuniversiteit Leiden); 1987, Over de grenzen: culturele

antropologie in feministisch perspectief. Leiden:

Rijksuniversiteit. (Inaugurele rede, ook in het Engels

gepubliceerd).

61 Mijn moeder overleed op 17 januari 2012. 



23

CULTURELE ONTMOETINGEN IN ZUID- EN ZUIDOOST-AZIË...



PROF.DR. M.J. KLOKKE

24



Prof.dr. M.J. Klokke

Culturele ontmoetingen in Zuid- en  
Zuidoost-Azië: de kunsthistorische bronnen

Universiteit Leiden. Universiteit om te ontdekken.

Prof.dr. M.J. Klokke

Marijke J. Klokke (1958) behaalde haar doctoraal Indische en 

Iraanse talen en culturen (1983) en promoveerde op het gebied 

van de Indonesische kunst en materiële cultuur (1990) in 

Leiden. Zij werkte als adjunct-conservator voor Zuidoost-Azië 

in de Universiteitsbibliotheek Leiden, als universitair docent 

Indonesische cultuurkunde bij de vakgroep Talen en culturen 

van Zuidoost-Azië en Oceanië, als post-doc onderzoeker 

aan het International Institute for Asian Studies (IIAS), als 

redacteur Zuidoost-Azië voor het ABIA-project van het IIAS, 

en als universitair hoofddocent Kunst en materiële cultuur van 

Zuidoost-Azië (vanaf 2000), toen haar NWO-Aspasia project 

over Midden-Javaanse tempels van start ging. In september 

2010 werd zij benoemd tot bijzonder hoogleraar in de Kunst en 

materiële cultuur van Zuid- en Zuidoost-Azië. In 2012 en 2013 

is zij voor een deel van haar tijd gedetacheerd als conservator 

voor Klassiek Zuid- en Zuidoost-Azië in Museum Volkenkunde 

Leiden. Zij organiseerde de zesde en twaalfde internationale 

conferentie van de European Association of Southeast Asian 

Archaeologists (1996 en 2008). Zij is lid van de adviescommissie van 

het in Parijs uitgegeven tijdschrijft Arts Asiatiques.

Het gebied rond de Indische oceaan wordt als een zeer 

dynamische regio gezien. Die dynamiek was er al eeuwen, zoals de 

geschiedschrijving van het gebied laat zien. Indonesië en andere delen 

van Zuidoost-Azië blijven in die geschiedschrijving vaak onderbelicht. 

Dit geldt vooral voor de periode voor 1500. Juist in die periode 

voltrokken zich voor het eerst belangrijke interculturele processen 

die Zuidoost-Azië verbonden met het grotere gebied van Zuid-Azië 

enerzijds en China anderzijds. Goederen en ideeën verspreidden zich 

via de zuidelijke ‘maritieme zijderoute’ en Zuidoost-Azië was actief 

bij dat proces betrokken. De kunst en materiële cultuur uit die tijd 

zijn daar het tastbare bewijs van; bestudering ervan kan een bijdrage 

leveren aan de discussie hoe, wanneer en waarom culturele interacties 

tot stand kwamen en aan het inzicht in de historische worteling van 

huidige processen in deze regio.


