
Kunst Wirklichkeit : Untersuchung von Arten der Weltaneignung
Kaiser, F.W.

Citation
Kaiser, F. W. (2006, October 12). Kunst Wirklichkeit : Untersuchung von Arten der
Weltaneignung. Retrieved from https://hdl.handle.net/1887/5424
 
Version: Not Applicable (or Unknown)

License: Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/5424
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/5424


KUNST  WIRKLICHKEIT 

Proefschrift 

ter verkrijging van  

de graad van Doctor aan de Universiteit Leiden, 

op gezag van de Rector Magnificus Dr.D.D.Breimer, 

hoogleraar in de faculteit der Wiskunde en  

Natuurwetenschappen en die der Geneeskunde,  

volgens besluit van het College voor Promoties 

te verdedigen op donderdag 12 oktober 2006 

klokke 16.15 uur 

door 

Franz- W. Kaiser 

geboren te Boppard (Duitsland) 

in 1957 

 



 

 

 

 

 

Promotiecommissie: 

 

Promotor:  Prof. Dr. C.J.M. Zijlmans 

Referent: Prof. Dr. R. Zwijnenberg (Universiteit Maastricht en  
  Universiteit Leiden) 

Overige leden:  Dr. H. F. Westgeest  

  Prof. Dr. H. Dilly (Universität Halle a. d. Saale, BRD) 

  Prof. Dr. J. Onians (University of East Anglia, UK) 

 

 

 

 

 



 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

für Marino 
 

und in Erinnerung an Karel 





Danksagungen 
 
Diese Untersuchung rundet einen intellektuellen wie praktischen Lernprozess 
ab, der vor mehr als 25 Jahren begann. Die lange Periode macht es 
besonders schwierig, allen, die es verdienen, in angemessener Weise für 
ihren Beitrag zu danken. Ihr geistes- und gesellschaftsgeschichtliches 
Fundament wurde schon in meinem Studium an der Gesamthochschule 
Kassel in den späten 70er- und frühen 80er-Jahren gelegt. Bleibende 
Eindrücke haben bei mir die Professoren Heide Wunder, Achatz von Müller, 
Hermann Ulrich Asemissen und Wolfdietrich Schmied-Kowarzik hinterlassen. 
Ganz besonders wichtig in diesem Zusammenhang war das, durch den leider 
schon früh verstorbenen Professor Dr. Gunter Schweikhart initiierte 
Forschungsprojekt zur Geschichte der ‚Société des Antiquités de Cassel’, an 
dem ich teilhaben konnte – einer Arbeit, bei welcher der Keim gelegt wurde 
für meine geistes- und sozialgeschichtliche Erklärung des europäischen 
Kunstbegriffes. 
 Die spezifische Fragestellung dieser Studie begann sich allerdings erst 
während meiner beruflichen Praxis als Ausstellungsmacher 
herauszukristallisieren. Entscheidend dabei war die, manchmal bescheidene, 
jedoch für mich immer wichtige Zusammenarbeit mit vielen und oft sehr 
verschiedenen Künstlern – berühmten und weniger berühmten. Ich kann sie 
hier nicht alle nennen und möchte nur einige von ihnen herausheben: Emil 
Schumacher, Karel Appel, Joseph Beuys, Sol LeWitt, Iba Ndiaye, Paul-
Armand Gette, Arnulf Rainer, Auke de Vries, Günter Brus, Hermann Nitsch, 
Michelangelo Pistoletto, Alighiero Boetti, Luciano Fabro, Mario Merz, Niele 
Toroni, Robert Barry, Royden Rabinowitch, Lothar Baumgarten, Jürgen 
Partenheimer, Gary Lang, Serge Spitzer, Günter Tuzina, Ulrich Horndash, 
Frank van Hemert, Helen Frik, Michael Wesely, Heringa/Van Kalsbeek. Alle 
haben mir, auf ihre jeweils sehr eigene Weise gezeigt, wie vielfältig sich der 
Bezug der Kunst zur Wirklichkeit gestalten kann.  
 Dass dieser, als Ganzes genommen, ziemlich unübliche Lernprozess 
überhaupt möglich war und in der vorliegenden Form fruchtbar werden 
konnte, dafür bin ich insbesondere zwei herausragenden Persönlichkeiten zu 
bleibendem Dank verpflichtet: Rudi Fuchs hat mir in den frühen 80er-Jahren 
den Zugang eröffnet zu den berühmtesten der genannten Künstler und zu 
ihren Welten. Er war es auch, der den entscheidenden Anstoß gab zu meiner 
internationalen Laufbahn als Ausstellungsmacher. Damit bereitete er die 
praktischen Voraussetzungen für jenen Lernprozess sowie für meine 
hauptsächlich europäische Perspektive. In diesem Zusammenhang möchte 
ich auch die leider viel zu früh verstorbenen Lehrmeister der Praxis, Johannes 
Gachnang und Jacques Guillot, nennen, die mir in der Frühphase meiner 
Laufbahn das nötige Vertrauen geschenkt haben. 
 Die andere Schlüsselperson ist Dr. Hans Locher. Zwar war von Beginn 
an kritische Theoretisierung für mich ein unerlässliches Gegenstück zur 
Praxis gewesen, doch war er es, der mir das nötige Werkzeug dazu in de 
Hand gab. Insbesondere hat er mich gewiesen auf Nelson Goodmans 
Symboltheorie sowie auf die, ihr folgenden symbol- und bildtheoretischen 
Dispute. Hans Locher hat auch als erster Leser die Entstehung dieser Studie 
mit kritischem Rat begleitet. Michel Rio bin ich dankbar für den goldenen Rat, 
das hoffnungslos missglückte erste Kapitel (heute das dritte) beiseite zu legen 



und erst einmal die anderen Kapitel zu verfassen. Ganz besonders dankbar 
bin ich aber meiner Frau und Lebensgefährtin, Marie-Noël, denn es ist eine 
Zumutung mit jemandem das Leben zu teilen, der an einer solchen Studie 
arbeitet, zumal, wenn man der Sprache, in der sie geschrieben ist, nicht 
mächtig ist. Sie hat jedoch weitaus mehr dazu beigetragen als sieben Jahre 
lang meine notorisch beschränkte Disponibilität in unserer gemeinsamen 
Freizeit in Kauf zu nehmen: Ihre reiche Lebenserfahrung und ihr kritischer 
Geist haben meinen wohl allzu deutschen Hang zu idealistischen 
Höhenflügen immer wieder auf den Boden der Wirklichkeiten zurückgebracht.  
 Nicht zuletzt möchte ich dem Gemeentemuseum Den Haag danken, 
wo ich während des Verfassens dieser Arbeit meinen Lebensunterhalt 
verdienen konnte, und in Person dessen Sammlungsleiters, Dr. Titus Eliëns, 
der mich dazu ermutigt hat, sie als Doktorarbeit der Universität Leiden 
vorzulegen, sowie dessen gegenwärtigen Direktor, Wim van Krimpen, der 
diesen Schritt wohlwollend unterstützt hat. 
 
 
Franz-W. Kaiser 
 





AESTHETICA (theoria liberalium artium, gnoseologia inferior, ars pulcre 
cogitandi, ars analogi rationis) est scientia cognitionis sensitivae. 
 
Die Ästhetik, als Theorie der freien Künste, als ‚untere’ Erkenntnislehre der Sinne, als 
Kunst des schönen Denkens und als Kunst des der Vernunft analogen Denkens, ist 
die Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis.  
 

Alexander Gottlieb Baumgarten 
§1 der Prolegomena zu seiner 

 unvollendet gebliebenen 
 AESTHETICA (1750/58) 



Einleitung            1 
 
 
(I) Ein Abbild der Wirklichkeit?       13 

- Tatsache und Schein (I)       14 
- Sehen und Wissen (I)       17 
- Das „Rätsel des Stils“       21 
- Tatsache und Schein (II)       26 
- Der optische Naturalismus als Besonderheit – und wie es dazu kam 28 
- Sehen und Wissen (II)       34 
- Eine Grammatik des Sehens      41 
- Versuch zu einer biologischen Begründung der Kunstgeschichte 45 

 
 
(II) Kunst und Wissenschaft – ein historischer Vergleich    59 

- Paragone         60 
- Empirie und abstraktes Denken      67 
- ‚Wissenschaftliche’ Schönheit und Realismus    77 
- Von der Empirie zur Ästhetik      87 
- Subjektiver Realismus               100 
- Authentizität und Primitivismus              106 
- Versuch zur Eigenart des künstlerischen Denkens           110 

 
 
(III) Gesellschaftliche Wirklichkeit der Kunst              114 

- Entzauberung und Rationalisierung              116 
- Kleine (Kunst)-Geschichte der Rationalisierung             120 
- Zur Symbolfunktion der Kunstinstitution              153 
- „Ästhetisierung des Alltags“ und „Entkunstung der Kunst“           190 

 
 
(V) Wirklichkeit: individuell, kulturell, universell oder „an sich“?         207 

- Wirklichkeit benennen                207 
- Wirklichkeit und Wahrheit                212 
- Geist und Körper                 216 
- Bedeutung                  229 
- Konditioniert auf Sprache                233 
- Bild, Text und Symbol                238 
- Kommunikation und Ausdruck               245 
- Kollektives (Unter)-Bewusstsein und Interface zur Wirklichkeit         251 
- Kunst in der Global Culture               261 
 
 

Schluss                    271 
 
Bibliographie                  280 
 
Abbildungen                     299 
 
 



 



 1  

Einleitung 
 
Obwohl dieses Buch von der Kunst handelt, ist es weder eine Kunstgeschich-
te noch ist es eine Ästhetik. Es streift diese Gebiete zwar, jedoch auch so 
manch´ andere. In den meisten von ihnen bin ich Amateur – allerdings nicht 
im Sinne von Dilettant, sondern eher in dem von Liebhaber. Wenn ich mich 
irgendwo Experte nennen darf, dann im praktischen Umgang mit Künstlern 
unterschiedlichster Nationalitäten, Richtungen und Altersgruppen – eine Ex-
pertise, aufgetan bei meiner Tätigkeit als Ausstellungsmacher.  
 
Der Gebrauch des Wortes ‚Experte’ in diesem Zusammenhang bedarf der Er-
läuterung: So mancher Ausstellungsmacher sieht sich gerne in einer Art Fusi-
onsverhältnis zum Künstlertum, ja manchmal sieht er sich gar selbst als 
Künstler. Ich sehe mich dagegen eher als zwar mit dem Künstler sympathisie-
rendes, jedoch von ihm grundsätzlich verschiedenes Gegenüber. Diese Posi-
tion erlaubt mir einen anderen Blick aufs Werk, als ihn der Künstler selber ha-
ben kann, während ich dem durchschnittlichen Betrachter wiederum die Nähe 
zum Künstler voraushabe. Moderne Kunst gilt als schwierig, und von seiner 
privilegierten Betrachterposition aus kann ein Ausstellungsmacher sie ande-
ren zugänglicher machen. Er sollte demnach von der Besonderheit seiner 
Vermittlerposition Gebrauch machen: Durch die Konfrontation verschiedenar-
tiger Kunstwerke in einer Ausstellung und mit begleitenden Texten können 
zum Beispiel Zusammenhänge hergestellt, Gegensätze und Analogien aufge-
zeigt und künstlerische Problemstellungen offen gelegt werden. Das Schrei-
ben begleitender Texte zwingt den Ausstellungsmacher dazu, sich auch 
selbst Rechenschaft darüber abzulegen, warum er etwas zeigt, und warum er 
es so zeigt, wie er es zeigt. Regelmäßige Übung in der schriftlichen Begrün-
dung von Entscheidungen kann ihn über das Niveau unreflektierter Intuition 
hinausheben, das im Ausstellungswesen leider oft vorherrscht. Doch sollte 
man hiervon nicht zu viel erwarten: Die gängige Form des Katalogtextes lässt 
kaum Raum für theoretische Unterbauung, denn ein Katalogtext bezieht sich 
auf eine konkrete Ausstellung und muss meist unter Zeitdruck fertig gestellt 
werden. Ich hatte derer schon viele geschrieben, als ich mich dieses Buch zu 
schreiben entschloss, und das entscheidende Motiv zu diesem Entschluss 
war mein Bedürfnis nach theoretischer Unterbauung.  
 Da meine Texte schon theoretische Passagen enthielten und da mir 
die Ideen, die ich in diesem Buch ausarbeiten wollte, im geradezu buchstäbli-
chen Sinne ‚klar vor Augen standen’ – d.h. weniger als Argumentation denn 
als kohärentes ‚Bild’ im Kopf – glaubte ich, es schnell schreiben zu können. 
Wie sehr habe ich mich da getäuscht! Ich begann mit der vermeintlichen Ar-
gumentationsstruktur, dem Inhaltsverzeichnis. Das heutige sieht völlig anders 
aus.  
 Dennoch hat sich das ‚Bild’ im Kopf nicht wesentlich geändert. Beim 
Versuch, es in Worte zu fassen, musste ich erkennen, wie unendlich komple-
xer es war, als ich es vermutet hatte, und dass es von Annahmen ausging, zu 
deren Unterbauung ich immer wieder von neuem auf die Suche nach zusätz-
lichen Informationen gehen musste. Was als Sammlung und Systematisie-
rung von Wissen und Ideen aus verstreuten Büchern und Texten begann, 
wurde zu einem praktischen Lernprozess zur Wahrnehmung von Wirklichkeit 
und zum schöpferischen Denken.  



 2  

Was mir bei praktisch jedem Künstler auffiel, war sein Anspruch auf einen, 
wie auch immer gearteten Wirklichkeitsbezug seiner Kunst. Kann des Künst-
lers Wirklichkeitsaneignung jedoch irgendeine Allgemeingültigkeit beanspru-
chen, oder muss sie als irrelevante Nabelschau abgetan werden? Gibt es ü-
berhaupt eine spezifisch künstlerische Auseinandersetzung mit Wirklichkeit – 
im Gegensatz etwa zur wissenschaftlichen, philosophischen oder auch alltäg-
lich-individuellen? Und was meinen Künstler überhaupt mit Wirklichkeit? Dies 
sind Fragen, die in Katalogtexten allenfalls angerissen werden können und 
die man mit den Mitteln der Kunstgeschichte und der Ästhetik sowieso kaum 
wird beantworten können. 
 Der Begriff Wirklichkeit ist derart umfassend, dass man, will man tiefer 
graben, zwangsläufig mit allerlei Fachdisziplinen in Berührung kommt: Phi-
losophie, Geschichte, Soziologie, Anthropologie, Psychologie, Neurophysi-
ologie und die Naturwissenschaften. Wie kann man sich aber in Fachgebiete 
hineinwagen, in denen man Amateur ist? Wird man da nicht zwangsläufig 
zum sprichwörtlichen Elefanten im Porzellanladen?  
 Nun, man informiert sich, und im Grunde ist der Umgang mit unvoll-
ständigem Wissen nicht viel anders als die Auseinandersetzung mit einem 
Kunstwerk: Man bemüht sich um ergänzende Informationen und verlässt sich 
im Übrigen – in guter alter kantischer Tradition – auf seine kritische „Urteils-
kraft“. Uns alle zwingt die alltägliche Konfrontation mit neuen und unbekann-
ten Situationen oder Zusammenhängen ständig zu Entscheidungen, ohne 
dass wir jeweils über alle relevanten Informationen verfügen. Zuweilen führt 
dies zu Irrtümern, und womöglich wird meine Liebhaberei für all diese Fach-
gebiete hier und da zu vorschnellen oder irrtümlichen Urteilen führen – die 
Rezeption des Buches muss das erweisen. Doch kann auch der Experte ir-
ren, und mein Anliegen ist eher die Kohärenz von größeren Zusammenhän-
gen als die definitive Richtigkeit von Details.  
 
So möchte dieses Buch — aufbauend auf Erfahrungen aus dem Umgang mit 
Künstlern und mit der Kunst — zeigen, dass Kunst nicht nur entspannende 
Lebensverschönerung oder unverbindliche Freizeitgestaltung, sondern auch 
eine ernstzunehmende Form der Wirklichkeitsaneignung sein kann. Kritische 
Urteilskraft, das wusste schon Kant, und er wird darin, so hoffe ich zu zeigen, 
von neueren Erkenntnissen in einigen der genannten Fachgebiet bestätig, ist 
nie rein rational, sondern enthält immer auch ein Gefühlsmoment. Ich bitte 
den Leser dieser Zeilen, dies nicht als Plädoyer für den freien Lauf der Gefüh-
le misszuverstehen: Wie der Alltag, so erfordert die Auseinandersetzung mit 
Kunst sowohl Rationalität als auch Gefühl.  
 Wichtig ist die richtige Dosierung, und Kunstbetrachtung kann, das ist 
eine, aus meiner Berufserfahrung heraus destillierte Annahme, die ich hier 
theoretisch zu unterbauen versuche, eine Übung in der richtigen Dosierung 
von Verstand und Gefühl, in kritischer Urteilskraft sein; und insofern das Buch 
der Niederschlag meines praktischen Lernprozesses zur Wahrnehmung von 
Wirklichkeit und zum schöpferischen Denken ist, hoffe ich, dass es diese An-
nahme nicht nur argumentativ, sondern auch exemplarisch deutlich werden 
lässt. 
 
Wenn Wissen unvollständig ist, dann wird der Bezugsrahmen für die Abwä-
gung eines Urteils umso wichtiger. Der Bezugsrahmen dieses Buches ist der-



 3  

jenige, den wir gemeinhin mit dem Begriff „Kunst“ umschreiben. Da der 
Gebrauch dieses Begriffes kaum je eindeutig gewesen ist und heute diffuser 
denn je geworden zu sein scheint, muss ein Teil meiner Argumentation des-
sen Absteckung gewidmet werden. Ist der Bezugsrahmen der Kunst aber ü-
berhaupt abzustecken? So mancher würde mir entgegenhalten, dass keinerlei 
Eingrenzung der Kunst je gerecht werden könne, da dies eine unzulässige 
Beschränkung der künstlerischen Freiheit bedeuten würde, oder dass Kunst 
prinzipiell unfassbar sei. Freiheit kann jedoch schnell zur Beliebigkeit werden, 
und was die Unterstellung prinzipieller Unfassbarkeit betrifft, so entschuldigt 
sie nur allzu oft die Unterlassung jeglichen Versuches einer Begriffsklärung.  

Solcherlei scheinbar rational legitimierte Denkfaulheit ist ein Merkmal 
des postmodernen Diskurses, der auch in der Kunstkritik ein dankbares Ter-
rain gefunden hat. Unter Berufung auf Andy Warholes „anything goes“1 und 
Joseph Beuys „erweiterten Kunstbegriff“, wonach Leben Kunst und jeder-
mann ein Künstler ist, scheint in der Kunst alles möglich geworden zu sein. 
Natürlich soll hier nicht diesen beiden, wohl emblematischsten Künstlern der 
transatlantischen Kunstachse der Prozess gemacht werden. Beiden ging es 
um etwas, um das es meines Erachtens jedem ernsthaften Künstler gehen 
muss: um Wirklichkeit. Joseph Beuys wollte die gesellschaftliche Wirklichkeit 
von der Kunst aus verändern, und Wahrhol war fasziniert von der in den 60er-
Jahren noch neuen, in den U.S.A aber schon verbreiteten Wirklichkeit der 
Massenkultur.  

Meine Kritik zielt vielmehr auf gewisse Auswüchse der Rezeption von 
Wahrhol, Beuys und deren Vorläufer Duchamp, insofern diese vom Kunstbeg-
riff nicht viel mehr als eine leere Worthülse übrig gelassen haben. Denn, wenn 
Kunst Leben und alles Kunst ist, was ist es dann nicht? Ein Begriff dient doch 
dazu, etwas von etwas anderem zu unterscheiden. Wenn es nichts mehr zu 
unterscheiden gibt, dann wird der Begriff obsolet. Tatsächlich scheint in ge-
wissen Bereichen der zeitgenössischen Kunst das Wort Kunst, verdächtig des 
Anachronismus, des Eurozentrismus, des Imperialismus, tabu geworden zu 
sein. Dennoch wird es, inklusive seiner impliziten Abhebung vom Alltäglichen 
dessen, was als Kunst bezeichnet wird, stillschweigend vorausgesetzt, insbe-
sondere wenn es darum geht, einen Marktwert zu beanspruchen, der ein Viel-
faches des Material- oder Fabrikationswertes beträgt. Wohl nicht zufällig gin-
gen der Verlust an Deutlichkeit und die Tabuisierung des Kunstbegriffes ein-
her mit einer Verschiebung des inhaltlichen Interesses weg von kunstimma-
nenten Problemstellungen hin zur Erfolgsstory des Künstlers; und so konnte 
des Künstlers Karriere zum Thema seiner Kunst werden.2 In die dazugehöri-
gen Kunstwerke ist oft eine Art Aha-Effekt eingebaut, der darauf abzuzielen 
scheint, beim Betrachter schnell und unproblematisch, das heißt, ohne dass 
er sich noch mühsam über vielerlei Hintergründe zu informieren braucht, ein 
Aha-Erlebnis auszulösen – jenes ungeheuer befriedigende Gefühl, dass man 
etwas verstanden hat.3 Das Aha-Erlebnis schneidet auch jede weitere Ausei-
nandersetzung mit dem Kunstwerk ab – man hat’s ja verstanden!  
                                            
1 Die Formel wurde u.a. von Paul Feyerabend (1975) geprägt und im postmodernen Diskurs reichlich 
missbraucht. Vergl.: Sokal / Bricmont (1997, 77 ff). 
2 "Kein Phänomen regt die Phantasie des Galeriebesuchers so an wie die Geschichte, wie ein Künstler den 
Durchbruch schafft". Cameron (1989, 26). 
3 Etwa, wenn Strickware oder Kochplatten zu bildnerischen Markenzeichen umfunktioniert werden, um vor 
allem keinen Zweifel mehr darüber zu erlauben, dass es sich um das Kunstwerk einer engagierten Frauen-
Künstlerin handelt. 



 4  

Wo aber beginnen mit dem Abstecken, dem Eingrenzen des Kunstbegriffes? 
– Das Thema Kunst scheint uferlos. Auf die Problematik dieser scheinbaren 
Uferlosigkeit stieß ich zuerst in zweierlei Zusammenhängen, die innerhalb des 
Bezugsrahmens ‚Kunst’ als weit voneinander geschieden gelten: die akade-
mische Kunstgeschichte und die Globalisierung der zeitgenössischen Kunst-
szene.  
 Während erstere Bedeutungen von Objekten verschiedenster Kulturen 
interpretiert, ohne sich dabei viel um deren jeweiligen Entstehungszusam-
menhang zu kümmern, glaubt letztere den Eurozentrismus überwinden zu 
können, indem sie Kunst anders benennt – etwa ‚Emerging Contemporary’ 
oder ‚Magie’.1 Sie sieht den Eurozentrismus als eine Version des Ethno-
zentrismus – jenes anthropologischen Prinzips, wonach jede Kultur die uni-
verselle Gültigkeit ihrer Weltanschauung unterstellt. Ist jedoch die westliche 
Kultur nicht tatsächlich universell (ob dies nun gut oder schlecht ist, sei einmal 
beiseite gelassen)? – Durchaus, wenn wir uns in Max Webers Begriff von ih-
rer „universalgeschichtlichen“2 Besonderheit finden können, der sich herleitet 
vom Universalismus des wissenschaftlichen Weltbildes, auf welchem sich ja 
die westliche Kultur gründet. Insofern Naturgesetze auf ihre Gültigkeit hin ge-
prüft werden können, unterscheidet sich ihr Anspruch auf universelle Gültig-
keit wesentlich von dem irgendeines Ethnozentrismus. Seine kulturgeschicht-
liche Bedeutsamkeit wird bestätigt durch deren Anwendung auf Technologie 
und Wirtschaft, und damit auf die beiden durchgängigsten Charakterzüge un-
serer global (und also im weberschen Sinne auch universellen) culture; und 
wir werden sehen, inwiefern auch Kunst – ganz ähnliche wie die Wissenschaft 
– einen Universalitätsanspruch unterstellt. Obwohl dieser Anspruch durchaus 
nicht mit Naturgesetzen zu rechtfertigen ist, bleibt es naiv, ihn deshalb als 
quasi ethnische Besonderheit zu relativieren: Selbst wenn sie ihr einen ande-
ren Namen verleiht, unterstellt die Apologie einer wahrhaft globalen zeitge-
nössischen Kunst stillschweigend doch immer denselben modernen Kunst-
begriff; und umgekehrt streben nicht-westliche Künstler wie selbstverständlich 
danach, vom immer noch hauptsächlich westlich geprägten Kunstsystem an-
erkannt zu werden. Realistischer scheint mir, sich dieser Spielart des Univer-
salismus bewusst zu sein, als sie zu leugnen.  

Die Tabuisierung des Kunstbegriffes ist gerichtet gegen den unkriti-
schen Universalismus, der in der Kunstkritik bis noch vor kurzem gängig war 
und es in der akademischen Kunstgeschichte noch weitgehend ist. Weder 
Kunstgeschichte noch Ästhetik bekümmern sich viel um die Besonderheit ih-
res eigenen Kunstbegriffes noch um die Problematik von dessen Anspruch 
auf Universalität. Zwar erkennt man an, dass das Wort ‚Kunst’ in anderen E-
pochen andere Bedeutungen hatte, zieht jedoch nicht die sich immerhin auf-
drängende Konsequenz, dass dessen Universalität nicht fraglos und undiffe-
renziert vorausgesetzt werden kann. Selbst die Renaissance, die ja doch als 
die Wiege des modernen Kunstideals gilt, brachte kein geschlossenes Sys-
tem der Künste hervor, für chinesische oder japanische Kunst fehlte es bis ins 
19. Jahrhundert hinein gar an einer zusammenfassenden Kategorie, und afri-

                                            
1 Erstmals auf programmatische Weise tat dies die Ausstellung ‚Magiciens de la terre’ im Jahre 1988 in 
Paris. 
2 In Webers ‘Vorbemerkungen zu den Gesammelten Aufsätzen zur Religionssoziologie’ von 1920 (Jo-
hannes Winckelmann [Hrsg.], 1973, 340 ff). 



 5  

kanische Kunst wird erst seit dem späten 20. Jahrhundert wirklich als Kunst 
angesehen.1  
 
Auf eine seltene Ausnahme vom vorherrschenden Desinteresse an der Be-
sonderheit des westlichen Kunstbegriffes stieß ich erst spät während meiner 
Arbeit an diesem Buch: In einem Aufsatz über das moderne System der 
Künste, den er vor schon mehr als einem halben Jahrhundert veröffentlichte, 
beschrieb Paul Oskar Kristeller die Herausbildung des Begriffes von der 
Kunst mit einem großen ‚K’, worunter erst ab dem 18. Jahrhundert Architek-
tur, Skulptur, Malerei, Musik und Poesie zusammengefasst wurden, sowie 
des dazugehörigen, separaten Bereiches des gesellschaftlichen Lebens.2 Sie 
wurde eingeleitet durch den Aufstieg und die Emanzipation der empirischen 
Naturwissenschaften im 17. Jahrhundert und die dadurch mit ausgelöste 
‚Querelle des Anciens et des Modernes’, einer literarischen Debatte, welche 
die in der Renaissance noch ungebrochene Autorität der klassischen Antike 
erschütterte. Die Überlegenheit des Kenntniserwerbs vermittels wissenschaft-
licher Empirie und mathematischem Kalkül war derart unbestreitbar gewor-
den, dass für die Kontroverse über die Priorität der Klassiker oder der Moder-
nen nur noch jene Gebiete verblieben, in welchen individuelles Talent und kri-
tischer Geschmack maßgeblich waren. So wurde die Grundlage bereitet für 
eine deutliche Unterscheidung der Kunst von der Wissenschaft.3  

Das moderne System der Künste kristallisierte sich in den Konversati-
onen und Diskussionen kultivierter Kreise in Paris und London heraus und 
fand seinen Niederschlag in Zeitungsartikeln, Briefen und Tagebüchern sowie 
in der Enzyklopädie.4 Am Ende des 18. Jahrhunderts schrieb Kant schließlich 
in seiner Kritik der Urteilskraft der Kunst einen von Wissenschaft und Ethik 
deutlich getrennten, unabhängigen Bereich zu;5 und im revolutionären Frank-
reich wurde in aller Öffentlichkeit eine Kontroverse ausgetragen um die neue 
Rolle der Kunst in einer republikanischen Gesellschaft. So ziemlich alle Be-
standteile des modernen Kunstbegriffes finden sich hier. Was Kant im fernen 
Königsberg, dem heute russischen Kaliningrad, theoretisierte, wurde so, etwa 
gleichzeitig und unabhängig davon, in der République des Arts auf eine für 
die Moderne exemplarische Weise praktisch umgesetzt. So wurde quasi aus 
einer europäischen Gemeinschaftsproduktion ohne jedwede Konzertierung 
eine neue gesellschaftliche Funktion geboren mit dem dazugehörigen Bereich 
gesellschaftlichen Austausches über Gegenstände, die wir unter der Katego-
rie des modernen Kunstbegriffes zusammenfassen. Durch die Herausstellung 
des Unterschiedes zwischen dem modernen Kunstbegriff und seinen Vorläu-
fern als einen wesentlichen rüttelte Kristeller an den Grundfesten der akade-
                                            
1 Shiner (2001, xv, 15). 
2 Kristeller (1951/1952). Obwohl die Ursprünge so mancher, die moderne Ästhetik bestimmender Kon-
zepte wie Geschmack, Gefühl, Genie, Originalität und schöpferische Erfindung bis ins Gedankengut des 
Mittelalters und der Antike zurückreichen, erhielten sie doch erst im 18. Jahrhundert ihre moderne Be-
deutung als Umschreibung für den angemessenen Umgang mit Kunstwerken und für einen Bereich, der 
deutlich abgegrenzt ist vom Handwerk, den Wissenschaften und dem Alltag (1951, 495-497). Selbst 
wenn gewisse Merkmale des modernen Kunstbegriffes wie der Geniekult, die Kunstkennerschaft, die 
gewachsene Bedeutung von Malerei und Skulptur, ihre Nähe beziehungsweise Konkurrenz zu Literatur 
und Wissenschaft sowie ihre Abgrenzung gegenüber dem Handwerk in der Renaissance ihren Ursprung 
haben, so fehlte es auch ihr noch an einem separaten Bereich für die Kunst (Ebenda, 509, 512, 513, 
516). 
3 Ebenda, 524 f. 
4 Kristeller (1952, 16, 22). 
5 Ebenda, 42. 



 6  

mischen Kunstwissenschaft. Es kommt denn wohl auch nicht von ungefähr, 
dass Kristellers Standpunkt kaum Nachfolge fand: Hier verrät sich tatsächli-
che eine gewisse Tendenz zu eurozentristischer Borniertheit der Kunstinstitu-
tion.  
 
Durch meine Auseinandersetzung mit Jürgen Habermas, Claude Lévi-Strauss 
und – in dessen Nachfolge – einigen strukturalistischen Anthropologen war 
mir, ohne Kristellers Aufsatz noch zu kennen, die Wesentlichkeit dieses Un-
terschiedes bereits aufgefallen, was mir ein erstes Kriterium zur Eingrenzung 
des modernen Kunstbegriffes an die Hand gegeben hatte.1 Kristellers Darstel-
lung bestätigte dies für mich im Nachhinein und aus einer anderen Perspekti-
ve heraus. Doch gründet Kristellers Essay sich weitgehend auf philosophi-
sche Texte. Künstler oder Kunstwerke werden nicht besprochen, und der ge-
sellschaftliche Umgang mit Kunst kommt nur am Rande vor. So wird nicht 
deutlich, was die Ursache für die Herauskristallisierung des Kunstbegriffes 
war und von wem sie getragen wurde. Die Kunst behält also letztlich auch bei 
ihm jene autonome Eigendynamik und damit jene selbstverständliche Unaus-
weichlichkeit, die das Universelle auszeichnet, und welche der kunsthistori-
sche, aber auch der alltägliche Gebrauch des Wortes ‚Kunst’ immer unter-
stellt. Ob damit nun gerade ein gesellschaftliches beziehungsweise kulturge-
schichtliches Phänomen, eine individuelle Erfahrung – sei es die des Künst-
lers oder die des Betrachters – oder aber Kunstwerke gemeint sind, bleibt 
denn auch meist ungewiss.  

Wenn wir aber anerkennen, dass der Kunstbegriff eine Ausgeburt der 
Moderne ist und wir ihn dennoch als Kategorie auf Kulturgegenstände ver-
schiedenster Epochen und Kulturen anwenden, dann sollten wir uns darüber 
im Klaren sein, welchen Aspekt des Kunstbegriffes wir meinen. Deshalb ist 
die Trennung des gesellschaftlichen Gesichtspunktes beziehungsweise der 
gesellschaftlichen Funktion der Kunst vom individuellen Gesichtspunkt, näm-
lich dem ästhetischen Verhalten des Künstlers oder des Betrachters, ein me-
thodisches Prinzip dieses Buches: Das ästhetische Verhalten als individuelle 
Form der Wirklichkeitsaneignung ist – zunächst unter wahrnehmungstheoreti-
schem Aspekt, implizit dem individuellen Gesichtspunkt, dann in Abgrenzung 
von der kollektiven Wirklichkeitsaneignung der Wissenschaften – der themati-
sche Hintergrund der ersten beiden Kapitel. Die geistes- und sozialgeschicht-
liche Herausbildung der gesellschaftlichen Funktion ‚Kunst’ als „universalge-
schichtliche“2 Besonderheit ist das Thema des dritten Kapitels; und im letzten 
werden beide miteinander verwoben, ohne sie aber zu verschmelzen. Das 
gesellschaftliche Phänomen oder die gesellschaftliche Funktion Kunst sind 
zeit- beziehungsweise kulturgebunden, im individuellen, ästhetischen Verhal-
ten lassen sich, so hoffe ich zu zeigen, Merkmale des universell Menschlichen 
erkennen. 

 
Fragt man den sprichwörtlichen Mann auf der Straße nach dem Wirklichkeits-
bezug der Kunst, dann erhält man wahrscheinlich zur Antwort, dass Kunst die 
Wirklichkeit widerspiegle, untersuche, darstelle oder kommentiere. Sind für 
solcherlei Bezüge zur Wirklichkeit aber nicht die Philosophie, die verschiede-
                                            
1 Anfang der 90er Jahre organisierte ich in Den Haag eine Ausstellung zu diesem Thema (Kaiser 
[Hrsg.], 1991). 
2 Im Weberschen Sinne, a.a.O. 



 7  

nen Wissenschaften oder die diversen Medien zuständig? Was hätte ein 
Künstler dem noch hinzuzufügen? Und fragt man einen Künstler danach, was 
sein Kunstwerk darstellt oder bedeutet, dann weiß er darauf meist nicht zu 
antworten, oder aber er antwortet, dass dies irrelevant sei. 
 
Der Wirklichkeitsbezug der Kunst ist zunächst der des Künstlers, dann der 
des Betrachters. Beide sind subjektiv. Im alltäglichen Sprachgebrauch ver-
wenden wir zur Unterscheidung einer subjektiven Welt, zu der jeweils höchs-
tens ein Individuum Zugang hat, von einer objektiven, die kollektiv geteilt wird, 
die symmetrischen Begriffe von Innen- und Außenwelt.1 Die subjektive Wirk-
lichkeit besteht aus Erlebnissen, Gefühlen, dem Unbewussten, die objektive 
aus Tatsachen, über deren Wahrheit hinlängliches Einvernehmen besteht. 
Gewissermaßen dazwischen liegt die dritte Wirklichkeit interpersonaler Be-
ziehungen: die gesellschaftliche Wirklichkeit. Kunst wird von einem Indivi-
duum hervorgebracht in seiner Auseinandersetzung mit der Außenwelt bezie-
hungsweise deren Auswirkungen auf seine Innenwelt. Die Außenwelt ist für 
den Künstler wie für jedes Individuum das, was er oder es von der Welt der 
Tatsachen und von der Welt der interpersonalen Beziehungen bewusst oder 
unbewusst wahrnimmt. Das Kunstwerk gehört als physisches Objekt der Ers-
teren und als Bedeutungsträger der Letzteren an. Es wird zur Kunst, wenn es 
vom Künstler in die gesellschaftliche Wirklichkeit entlassen und von dieser als 
Kunst akzeptiert wird. Als Kunst mit einem großen ‚K’ erwächst ihm ein ge-
wisser Objektivitätsstatus, und zwar in dem Maße, wie die Anzahl der Indivi-
duen wächst, die sich mit ihm auseinandersetzen beziehungsweise ausei-
nandergesetzt haben oder die es schlichtweg kennen.  

Mit Objektivität assoziieren wir zeitlose Allgemeingültigkeit, doch ist die 
Kunstgeschichte voll von Beispielen für die Vergänglichkeit des Objektivitäts-
status von Kunstwerken. Zeitlos allgemeingültig sind – zumindest so lange 
der moderne Kunstbegriff noch gültig ist – nur Meisterwerke aus vergangenen 
Epochen, die allgemein als Meisterwerke anerkannt und deshalb in Museen 
und historischen Stätten aufbewahrt werden. Ob ein zeitgenössisches Kunst-
werk in der Zukunft diesem Kanon zuzurechnen sein wird, darüber kann es 
kein wirkliches Einvernehmen geben – allenfalls vergängliche, nichtsdesto-
weniger felsenfeste Überzeugungen individueller Betrachter oder von Grup-
pen, die einem Kunstwerk eine Zeitlosigkeit unterstellen, welche sich prinzi-
piell nicht überprüfen lässt. Zweifel an den Präferenzen einer zeitgenössi-
schen Kunstwelt sind also immer angebracht – auch wenn sie meint, derart 
aufgeschlossen und gut informiert zu sein, dass sie einen Van Gogh oder Cé-
zanne heute nicht mehr übersehen würde.  
 
Zwar lösen auch in den Wissenschaften zuweilen neue Paradigmen die älte-
ren ab, seit jedoch wissenschaftliche Erkenntnisse mit den Methoden moder-
ner Empirie überprüft werden, heben neuere die überkommenen nicht auf, 
sondern bauen auf ihnen fort.2 Die Qualität eines Naturgesetzes liegt begrün-
det in seinem Wahrheitsgehalt und in der Eleganz (womit hier ganz allgemein 
maximale Treffsicherheit bei einem Minimum an Aufwand gemeint ist), mit der 
es Tatsachen der Natur erklärt. Nun ist Eleganz ein Begriff, den wir spontan 
                                            
1 Habermas (1987/88 [1981], Bd. 1, 83ff). 
2 So widerlegte etwa Einsteins Relativitätstheorie nicht Newtons Gravitationstheorie, sondern verfeinerte 
sie vielmehr. 



 8  

eher dem Bereich der Ästhetik zuordnen. Wenn er jedoch auch ein Qualitäts-
kriterium der Wissenschaften ist, könnte dann der Wahrheitsgehalt – ein Krite-
rium, das wir eher mit den Wissenschaften assoziieren – nicht auch in der Äs-
thetik eine Rolle spielen? Nur müsste er in der Ästhetik, da hier Objektivität 
oder universelle Gültigkeit eher problematisch sind, anders formuliert werden. 
Zu denken wäre etwa an Kategorien wie Ursprünglichkeit und Authentizität, 
wie sie sich etwa im Hang zum Primitivismus so mancher Kunstströmungen 
des 20. Jahrhunderts äußern. Wir werden sehen, dass die Geschichte dieser 
Kategorien über die Geburtsstunde des modernen Kunstbegriffes hinaus zu-
rückreicht. Und auf der Seite der Rezeption von Kunst, der gesellschaftlichen 
Sanktionierung eines Gegenstandes als Kunstwerk, ist Originalität, im Sinne 
von ursprünglich wahr und nicht konventionell aber auch in dem Sinne, dass 
es wahrhaft von der Hand des Autoren ist, bis heute ein Schlüsselkriterium 
geblieben, was umso erstaunlicher ist, da es oft in flagrantem Widerspruch 
steht zum Streben nach Angleichung der Kunst an die alltägliche Massenkul-
tur. Wäre der Wahrheitsgehalt eines Kunstwerkes letztlich ein, wenn auch im-
plizites und schwer zu fassendes, weil nur intuitiv erfahrbares Kriterium für 
dessen zeitlose Qualität?  
 Der Leser dieses Buches darf darin keine schlüssigen Antworten er-
warten – eben weil eine solche Wahrhaftigkeit eines Kunstwerkes nur intuitiv, 
d.h. subjektiv und am konkreten Gegenstand erfahrbar ist. Allenfalls können 
Erklärungen dafür angeboten werden, was Wahrheit und Wirklichkeit in der 
Kunst bedeuten mögen, und zwar Erklärungen, die über das hinausgehen, 
was der Mann auf der Straße erwarten würde, und sich dem annähern, was 
der Künstler sucht. Insofern die ästhetische Wirklichkeitsaneignung eine indi-
viduelle ist, müssen Erklärungen ihres Wahrheitsgehaltes zunächst auf der 
Ebene des individuellen Bewusstseins gesucht werden, und hier kommen uns 
mancherlei Erkenntnisse aus den Forschungsgebieten der Wahrnehmungs-
theorie, den ‚Cognitive Sciences’ (Bewusstseinswissenschaften) und der Neu-
rophysiologie zupass, die in der jüngsten Vergangenheit eine rasante Ent-
wicklung genommen haben.  
 
Die Auseinandersetzung mit den, im System des 18. Jahrhunderts zusam-
mengefassten Künsten beansprucht die beiden am höchsten entwickelten der 
fünf Sinne, nämlich den Gesichtssinn (für Malerei, Skulptur und Architektur) 
und das Gehör (für Musik und Poesie). In ihrer Zusammenfassung unter der 
Kategorie „Ästhetik“ spiegelt sich die Ganzheitlichkeit der ästhetischen Erfah-
rung. Ganz gleich, ob ich nun ein Gedicht lese, ein Stück Musik höre, ein Bild 
anschaue: Solcherlei Erfahrungen können bei mir einen Geisteszustand her-
vorbringen, den man als ästhetisch bezeichnen kann. Und tatsächlich schei-
nen heute Erkenntnisse der Neurophysiologie die Analogie zwischen den ver-
schiedenen Kunstformen und somit die Zusammenfassung deren ästhetischer 
Erfahrung als ein und dieselbe zu bestätigen.1 Dieses Buch ist aus der Per-

                                            
1 Lange hatte man geglaubt, dass es für jeden der fünf Sinne eine spezialisierte Gehirnregion gäbe. 
Mittlerweile hat sich herausgestellt, dass scheinbar auf ein Sinnesorgan spezialisierte Gehirnregionen 
durchaus auch von anderen Sinnesorganen angesprochen werden können, wenn dies notwendig ist. So 
hat Alvaro Pascual-Leone (Harvard University) im Jahre 1996 gezeigt, dass blind geborene den visuel-
len Kortex beim Lesen von Blindenschrift gebrauchen (Motluk, 2001, 25). 
    Taubstumme gebrauchen für ihre Zeichensprache die linke Hemisphäre des Kortex, die oft als die 
verbale bezeichnet wird, anstatt der rechten, die eher mit der visuell-räumlichen Wahrnehmung assozi-
iert wird (Hickok / Bellugi / Klima, 2001, 42 ff). 



 9  

spektive der Bildenden Kunst geschrieben, die wir über den Gesichtssinn er-
fahren, und bei der Erforschung des Gesichtssinnes wurden in der Neurophy-
siologie die größten Fortschritte gemacht.  

Wenn ein Bild Wirklichkeit abbildet, dann zeigt es, was sein Schöpfer 
gesehen hat. Ist dies aber objektive Wirklichkeit? Gestützt auf Erkenntnisse 
der Physiologie Wahrnehmungstheorie des Gesichtssinnes wird dies in Zwei-
fel gezogen und zunächst ein erster Versuch für einen alternativen Ansatz 
des Bezuges der Kunst zur Wirklichkeit angeboten. Dann werden wir sehen, 
dass der Zweifel an der trivialen Vorstellung von der Kunst als Abbild der 
Wirklichkeit durchaus nicht neu ist: Zwar profilierten sich in der Renaissance 
zunächst noch Malerei, Skulptur und insbesondere das Zeichnen als avan-
cierteste Methoden der Darstellung von Wirklichkeit. Bald mussten sie jedoch 
diese führende Position an die Wissenschaften abtreten. Dennoch vertraten 
Künstler bis ins 19. Jahrhundert hinein einen Anspruch auf quasi wissen-
schaftliche Darstellung der Wirklichkeit. Wenn ein Künstler meint, die Wirk-
lichkeit so darzustellen, wie sie wirklich ist, dann objektiviert er seine individu-
elle Wahrnehmung – und dasselbe tut heute noch unser Mann auf der Straße. 
Wir vergessen für gewöhnlich, dass wir mit Wirklichkeit meist ja eigentlich nur 
unsere höchstpersönliche Auffassung von der Wirklichkeit meinen – oder die 
einer Gruppe, die wir als autoritativ anerkennen. Dass wir die Wirklichkeit des 
„Dinges an sich“ letztlich nicht kennen können, interessiert allenfalls die Philo-
sophen.1 Im Alltag hingegen spielt das keine Rolle. Nichtsdestoweniger haben 
Wirklichkeitserklärungen  immer einen mehr oder weniger persönlichen, öf-
fentlichen beziehungsweise ontologischen (im Sinne von, wie Dinge an sich 
sind) Charakter, und deshalb tut man gut daran, bevor man sich an Aussagen 
über Wirklichkeit wagt, sich wie bei der Kunst zu fragen, unter welchem Ge-
sichtspunkt man sie gerade betrachtet.  
 
Auch diesbezüglich fällt auf, dass in der Kunst derlei Fragen kaum je gestellt 
werden: Die subjektive Wirklichkeit des Künstlers und eine unterstellte, onto-
logische Wirklichkeit werden durcheinander gebraucht, und von der gesell-
schaftlichen Wirklichkeit ist meist nur im Sinne von Kommentar oder Kritik – 
alles Versionen vom Abbild – der Wirklichkeit die Rede. Als Vademekum wird 
im letzten Kapitel ein differenzierter Umgang mit der Wirklichkeit vorexerziert 
und dabei ein Panorama errichtet, in dem der Kunst ein spezifischer Platz zu-
fällt, als institutionalisierter (d.h. gesellschaftlich sanktionierter), symbolischer 
Raum und als Interface für die individuelle Auseinandersetzung mit der Wirk-
lichkeit. Positionen der Philosophie und der Semiologie werden dabei ver-
schränkt mit humanwissenschaftlichen Disziplinen, die sich auf das Indivi-
duum konzentrieren: Psychologie, Bewusstseinswissenschaften, Neurophy-
siologie. Auf diesem Wege hoffe ich, einer konzeptuell fassbaren Eingrenzung 
des spezifischen Bezuges der Kunst zur Wirklichkeit auf die Spur zu kommen. 

                                                                                                                             
     Zwar hat die ‚Synästhesie’ so manchen, künstlerischen Ausbruchversuch über die Grenzen einer 
Disziplin hinweg motiviert – man denke etwa an das Gesamtkunstwerk des 19., die Avantgarden und 
den ‚Erweiterten Kunstbegriff’ des 20. Jahrhunderts – die Resultate konnten jedoch nur in Ausnahmefäl-
len auf Dauer überzeugen. 
1  „Wie Dinge an sich selbst (ohne Rücksicht auf Vorstellungen, dadurch sie uns affizieren) sein mögen, 
ist gänzlich außer unserer Erkenntnissphäre.“ Kant (1927 [1781], 285). Doch kann die Richtigkeit gewis-
ser, isolierter Aspekte der Wahrnehmung durchaus bewiesen werden. Ernst Mach (1838 – 1916) kriti-
sierte Kants Doktrin insofern, als die Dinge ja doch zumindest teilweise die Ursache der menschlichen 
Wahrnehmung sein müssten. 



 10  

Die Diskussion von Positionen der Semiologie, der Sprach- beziehungsweise 
Symboltheorie richtet sich auf eine weitere gängige Vorstellung über die 
Funktion der Kunst, die in diesem Zusammenhang nicht übersehen werden 
darf, nämlich die, dass Kunst eine Form von Kommunikation sei. Sicher, 
Kunstwerke sind für andere bestimmte Bedeutungsträger – Symbole dem-
nach. Wenn der Künstler nun mittels seines Kunstschaffens Wirklichkeit zu 
fassen versucht, was vermittelt das Ergebnis, das Kunstwerk, davon dem Ad-
ressaten, dem Betrachter? Kommunikation ist Verständigung über oder Mittei-
lung von Inhalten. Wenn der Künstler aber nicht weiß, was sein Kunstwerk 
letztlich ausdrückt oder bedeutet, oder wenn er dies für irrelevant hält, dann 
kann es ihm wohl kaum um die Kommunikation fest umrissener Inhalte ge-
hen. Darüber hinaus können Symbole nur dann als Kommunikationsmittel 
funktionieren, wenn über deren Bedeutung Einvernehmen herrscht. Dagegen 
zeichnen sich große Kunstwerke ja gerade durch ihre Zeitlosigkeit aus, die sie 
erlangen, indem sie zeitgebundene Konventionen durchbrechen: Sie sind we-
niger Kommunikationsmittel als vielmehr Bedeutungskatalysatoren, die der 
Interpretation bedürfen, um Bedeutungen überhaupt katalysieren zu können. 
Die Loskoppelung des Kunstwerkes und — allgemeiner — des Symbols von 
einer eng gefassten Kommunikationsfunktion eröffnet den Blick auf eine an-
dere, umfassendere Funktion, nämlich die als Werkzeug zur Auseinanderset-
zung mit Wirklichkeit, und vor diesem Hintergrund gilt es, den spezifischen 
Symbolmodus des Kunstwerkes zu erklären. 
 
An dieser Stelle könnte das Buch eigentlich beginnen, doch weiß der Leser, 
nach all den Denkanstössen, Konzepten und Verweisen auf Bezugsrahmen 
und Wissenschaftsdisziplinen, vielleicht nicht mehr so genau, worum es in 
diesem Buch letztlich gehen soll, und was an dem hier vertretenen Ansatz 
neu ist.  

Es geht letztlich um die Frage, ob die Auseinandersetzung mit Kunst 
noch als eine ernstzunehmende Tätigkeit gelten kann. Die Frage ist sicherlich 
nicht neu. Sie wird jedoch hier nicht von einem Banausen gestellt, sondern 
von einem Akteur der internationalen Kunstszene, welcher deren Verände-
rung im Zuge der Globalisierung des ursprüngliche westlichen Kunstbegriffes 
zunächst aus nächster Nähe mitgemacht und dann, zunehmend aus kritischer 
Distanz, beobachtet hat. Zweifellos sind die Preise, die für Kunstwerke ge-
zahlt werden, ernst zu nehmen und haben die, in Kunstkritik und Kulturpolitik 
gängigen Beteuerungen über die zukunftsorientierte, gesichtsfelderweiternde 
Funktion der Kunst einen, hinsichtlich dieser Frage affirmativen Effekt. Einer 
kritischen Betrachtung halten dergleichen Beteuerungen jedoch kaum stand – 
ich hoffe dies anhand der Geschichte einiger der gängigen Klischees zeigen 
zu können – und die, den Kunstmarkt bestimmenden Mechanismen haben 
meiner Ansicht nach mehr mit Fetischismus als mit irgendeiner Form von äs-
thetischer Auseinandersetzung gemein.  

Die Wiedergeburt des Begriffes der Ästhetik für die Moderne in Ale-
xander Gottlieb Baumgartens (1714-1762) ‚Aesthetica’ ergab sich aus der 
Suche nach einer, zur Wissenschaft komplementären Form der Auseinander-
setzung mit Wirklichkeit. Da Kunst auch heute noch für viele Künstler und 
Kunstliebhaber so etwas ist, ergibt sich aus der obigen die folgende Frage: Ist 
sie als solche ernst zu nehmen? Ob sie ernst zu nehmen ist, kann sich nur im 
Vergleich mit anderen Formen der Auseinandersetzung mit Wirklichkeit er-



 11  

weisen. Der philosophische Fachbereich, welcher sich mit Fragen zum Ur-
sprung des Wissens sowie dazu, was wir von der Wirklichkeit überhaupt wis-
sen können, auseinandersetzt, heißt Epistemologie. Sein Name leitet sich her 
aus dem Griechischen: episteme für Wissen und logos für Theorie. Epistemo-
logie ist also eine Theorie vom Wissen und dessen Wahrheitsgehalt, und will 
man nicht das Rad von neuem erfinden, dann ist es ratsam, sich darüber zu 
informieren, was andere zum Thema gedacht haben. Nur ist in der Kunsttheo-
rie der Hang dazu, das Rad immer wieder von neuem zu erfinden, noch gang 
und gäbe, während aus streng epistemologischem Gesichtspunkt eine Ausei-
nandersetzung mit Kunst tatsächlich nicht ernst zu nehmen ist. Doch gründen 
sich selbst epistemologische Konstrukte auf Grundannahmen, die zuweilen 
wie geistige Barrieren funktionieren – so zum Beispiel das empirische Dogma, 
dass all unser Wissen über die Wirklichkeit von einer Ebene der Wahrneh-
mung her aufgebaut werden kann, die frei von jeder Begrifflichkeit ist. Als sol-
che widersetzt diese sich jedoch zwangsläufig jeder Systematisierung und 
bleibt ein dunkler, undeutlicher, nichtsdestoweniger aber unerlässlicher So-
ckel ihrer systematischen Gebäude.1 Wir werden sehen, dass die wissen-
schaftlich unterbauten Entdeckungen der ‚Cognitive Sciences’’Ausblicke ge-
ben können auf Lösungen für klassische Widersprüchlichkeiten gewisser e-
pistemologischer Positionen – etwa für den Widerspruch zwischen der Bedeu-
tung von a priori Wissen gegenüber Erfahrung, zwischen Erlerntem und An-
geborenem oder für das klassische „other-mind-problem“: Wie kann ich wis-
sen was ein anderer weiß, erfährt, fühlt? Vielleicht eröffnen sie auch Möglich-
keiten, die Frage, ob, und wenn ja inwiefern eine Auseinandersetzung mit 
Kunst sowie eine Untersuchung dieser Auseinandersetzung aus der Position 
des unabhängigen Beobachters heraus irgendeinen epistemischen Wert ha-
ben kann, auf einer solideren Grundlage neu zu formulieren. Eine wichtige 
methodische Voraussetzung, um dies in sinnvoller Weise tun zu können, ist 
allerdings, den Bezug zur Welt nicht nur als einen semantischen, dem Modell 
der Sprache entlehnten zu begreifen. Der Leser sollte sich diese methodische 
Voraussetzung im Laufe der hier geführten Argumentation immer vor Augen 
halten, denn die Sprachlichkeit des menschlichen Bezuges zur Wirklichkeit 
wird nur allzu selbstverständlich unterstellt – gerade auch in der Ästhetik und 
in der Epistemologie, wo sie leicht, wie wir sehen werden, zu geistigen Blo-
ckaden führen kann. Sicher, Sprache ist das am besten geeignete Symbol-
system, um objektivierbare Präpositionen über die Wirklichkeit zu formulieren. 
Sie ist jedoch nur eines von vielen Symbolsystemen, und wenn man den Be-
zug der Kunst zur Wirklichkeit als einen sprachlichen begreift, dann entgehen 
einem, so meine ich, wesentliche Aspekte des Ästhetischen.  

                                            
1 Hellman (1977, xxiii und xxii) 



  



 13  

(I) Ein Abbild der Wirklichkeit? 
 
 
Beginnen wir mit dem Naheliegendsten, nämlich der weit verbreiteten Vorstel-
lung, dass Kunst Wirklichkeit darstelle. Seit der Renaissance, seit Maler im-
mer bessere Techniken und Methoden entwickelt haben, Landschaften, Ge-
genstände oder Personen täuschend echt auf einer Bildfläche wieder-
zugeben, hat die Faszination an dem durch Menschenhand geschaffenen, 
realistischen Abbild der Wirklichkeit – obwohl es heute zur Trivialität gewor-
den ist – kaum nachgelassen. Sind jedoch Abbildung, Imitation, Darstellung 
der sichtbaren Welt die vornehmlichen Funktionen der Kunst?  
 
Pflegt man Umgang mit Künstlern, dann lernt man schnell, dass die Nachah-
mung von Wirklichkeit nur selten deren Hauptanliegen ist. Auch wenn es 
Künstlern in ihrem Kunstschaffen um eine Auseinandersetzung mit Wirklich-
keit geht, so bemisst sich die ‚Wahrheit’ ihrer Kunst doch kaum je an einem 
Grad von Übereinstimmung ihrer Bildern mit dem, was darauf abgebildet ist. 
Die Faszination am ‚realistischen’ Bild geht einher mit der immer noch prob-
lematische Rechtfertigung so genannter ‚abstrakter Kunst’. Hier scheint mehr 
im Spiel zu sein als die notorische Verspätung des breiteren Publikums ge-
genüber künstlerischen Avantgarden, denn abstrakte Kunst gibt es immerhin 
schon seit einem Jahrhundert. Was bewegt Künstler, die scheinbar doch so 
auf der Hand liegende Abbildungsfunktion der Kunst fallen zu lassen? Ist das 
nicht reine Willkür? Wird Kunst dann nicht zur Dekoration?  
 
Dass die Pioniere der Abstraktion durchaus ihre Gründe hatten, kann man in 
den Schriften etwa Kandinskys oder Mondrians nachlesen:1 Sie zweifelten an 
der Wahrhaftigkeit visueller Wahrnehmung und suchten nach einer wahreren 
Wirklichkeit jenseits des äußerlichen Scheines der Bildgegenstände — nach 
einem ‚Absoluten’. Ist dies aber nicht spiritualistisches Geschwafel? – Teils 
schon: Künstler sind weder Philosophen noch Wissenschaftler, und sie drü-
cken sich eher mit Gegenständen aus als mittels der Sprache, weshalb ihre 
Texte eher als Quellen denn als philosophische Studien gelesen werden soll-
ten. Doch fußte ihr Zweifel am Wahrheitsgehalt von Erscheinungen teils auf 
Erkenntnissen der Wissenschaft, die durch deren Popularisierungen auch für 
Künstler zugänglich geworden waren.2 Darüber hinaus hatte die Erfindung der 
Fotografie die Kunst ihres Monopols beraubt, dass sie seit der Renaissance 
innehatte: Die Fotografie hat das Abbilden von Wirklichkeit automatisiert und 
somit für jedermann in den Bereich des Möglichen gebracht. Fotografieren ist 
ein rein technischer Vorgang, und wir gehen wie selbstverständlich davon 
aus, dass ein Foto (oder ein Fernsehbild) ein objektives, wahres Bild vom Ab-
gebildeten gibt. Ist dies aber so selbstverständlich? 
 
Wahrheit bedeutet Übereinstimmung mit Tatsachen. Wenn sich die ‚Wahrheit’ 
einer bildnerischen Darstellung also, im Gegensatz zu dem, was die größten 
Künstler des 20. Jahrhunderts meinten, doch daran bemisst, inwiefern Dar-
stellung und dargestellter Gegenstand miteinander übereinstimmen, dann wä-
                                            
1 Kandinsky (1952 und 1955), Holtzman / James (1987) 
2 Lynn Gamwells These (2002) ist sogar, dass die Kunst der Moderne sich vor allem an der Wissen-
schaft inspiriert habe. 



 14  

re abstrakte Kunst, ja jede Entfernung vom Gegenstand, wie wir ihn sehen, 
ein Verlust an Wirklichkeit. Entweder hätte Kunst dann nichts mit Wirklichkeit 
zu tun, wäre willkürliches Spiel, Caprice, oder die Kunst des 20. Jahrhunderts 
würde größtenteils auf weltfremden Irrtümern beruhen und besäße allenfalls 
dekorativen Wert.   
 
 
Tatsache und Schein (I) 
 
Nehmen wir einen höchst einfachen Gegenstand: einen Würfel. Trotz seiner 
Simplizität sind die Übereinkünfte eines tatsächlichen Würfels mit seiner Dar-
stellung schon erstaunlich beschränkt: Nur die direkte Draufsicht gibt eine der 
sechs Seiten in den richtigen Proportionen wieder; jedoch ist dann keine der 
fünf anderen Seiten und folglich auch nicht die Körperlichkeit des Würfels zu 
sehen. 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
Es könnte ebenso gut nur ein Quadrat, die präzise Kopfansicht eines Balkens 
mit quadratischem Querschnitt oder die Basis einer Pyramide sein, denn was 
sich hinter der sichtbaren Seite verbirgt, ist ja nicht zu sehen. Sobald der 
Blickpunkt sich von der orthogonalen Draufsicht weg verlagert, erscheinen 
perspektivisch verkürzt – das heißt in bezug auf den tatsächlichen Würfel ver-
zerrt – zwei weitere Seiten.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Die dem Blickpunkt zugewandte Seite ist nun jedoch auch nicht mehr ohne 
Verzerrungen wiedergegeben, und die drei dem Blickpunkt abgewandten Sei-
ten bleiben immer unsichtbar. All dies hat natürlich mit den Gesetzmäßigkei-
ten der Projektion zu tun, und die Projektion ist nun einmal, seit in der Re-
naissance die Zentral- oder Fluchtpunktperspektive erfunden worden ist, die 
klassische Methode zur Übertragung eines Körpers auf eine Fläche. Die Re-

1. Würfel in direkter 
    Draufsicht 

2. Würfel in perspektivischer 
    Ansicht 



 15  

duktion um eine Dimension braucht jedoch nicht unbedingt eine Verfälschung 
von Maßen, Winkeln und Proportionen mit sich zu bringen: Aufgeklappt in die 
Fläche können alle sechs Seiten des Würfels in den richtigen Proportionen 
wiedergegeben werden.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ein aufgeklappter Würfel hat aber nicht mehr viel mit seiner visuellen Erschei-
nung zu tun. Während die zentralperspektivische Darstellung unvollständig 
und verzerrt ist, erfordert es doch einiges Abstraktionsvermögen, um in der 
richtigeren, aufgeklappten Darstellung noch einen Würfel zu erkennen, denn 
sie zeigt nicht das Verhältnis der Seiten im Raum zueinander, wie dies die 
perspektivische Darstellung tut. Inwiefern eine perspektivische Darstellung 
‚richtig’ ist, ergibt sich also weniger aus der faktischen Übereinstimmung mit 
dem dargestellten Gegenstand als aus der Übereinstimmung mit dessen An-
sicht, und zwar von einem bestimmten Blickpunkt aus. Geht es um eine mög-
lichst große Übereinstimmung mit dem dargestellten Gegenstand, dann ist die 
Zentralperspektive demnach nicht die geeignetste Darstellungsmethode. 
 
Da eine perspektivische Darstellung nicht mit ihrem Gegenstand überein-
stimmt, fehlt es ihr an Eindeutigkeit: Rein geometrisch definieren zwar ein 
dreidimensionales Objekt und ein Blickpunkt eindeutig eine Projektion, von 
einer Projektion lassen sich jedoch, wie wir soeben gesehen haben, verschie-
dene Gegenstände ableiten, denn die Rückseite bleibt ja unsichtbar. Darum 
auch ist die perspektivische Darstellung, entgegen einem verbreiteten Miss-
verständnis, keine zuverlässige Methode zum Vermessen eines abgebildeten 
Raumes oder Gegenstandes.1 Obwohl naturalistische Abbildungen reich an 
Information sind – man denke nur an den Umfang digitaler Fotobestände –, ist 
davon erstaunlich wenig objektrelevant. Wegen ihrer begrenzten Überein-
stimmung mit dem Gegenstand und wegen ihrer Mehrdeutigkeit ist sie weder 
für wissenschaftliche Darstellungen noch zur Kommunikation geeignet. Tech-
nische Zeichnungen, die auf eine hohe Übereinstimmung mit dem dargestell-
ten Objekt angewiesen sind, verwenden die Draufsicht, die orthogonale Pro-
jektion, welche Gegenstände als ‚wahre‘ Formen von den verschiedenen Sei-

                                            
1 vergl.: Gombrich (1982 [1975], 191) 

3. Aufgeklappter  
    Würfel 



 16  

ten her wiedergibt, was nichts anders bedeutet, als dass die jeweilige Ansicht 
und die tatsächlichen Formen des dargestellten Gegenstandes in ihren Ma-
ßen identisch, oder zumindest proportional richtig sind.1 
 
 
 
 

 

 

 
 
 
 
Und wenn es anstatt um Übereinstimmung mit den Tatsachen um Kommuni-
kation geht, dann kommunizieren Piktogramme viel eindeutiger als zentral-
perspektivische Darstellungen. 
 
 
 
 

 
 
 
5. Piktogramme für Toiletten und Restaurants  

 
 
 
 
 
 
                                            
1 Willats (1997, 38) 

4. Technische Zeichnung eines Autos 
     in vier Ansichten von vier Seiten 



 17  

Sehen und Wissen (I) 
 
Nehmen wir nun die parallelperspektivische Darstellung eines Würfels.  
 
  

 
 
 
 
 
 
 

 

Die dem Blickpunkt zugewandte Seite ist unverzerrt und in ihren korrekten 
Proportionen wiedergegeben, während die in die Tiefe verlaufenden Kanten, 
die ja eigentlich nicht sichtbar sein dürften, da die uns zugewandte Seite un-
verzerrt ist, doch zu sehen sind. Zudem verlaufen die Kanten – wie beim 
‚wirklichen’ Würfel – parallel, anstatt dass sie konvergieren, und sie sind kaum 
perspektivisch verkürzt. Die faktische Übereinstimmung der Parallelperspekti-
ve mit dem Würfel ist also größer als die der zentralperspektivischen Darstel-
lung. Sie ist gewissermaßen ein Kompromiss zwischen seinen wirklichen 
Proportionen und seiner Erscheinung. Da jedoch die Parallelität der in die Tie-
fe verlaufenden Kanten in der Projektion eine Verbreiterung des dargestellten 
Körpers angibt, würde die Parallelperspektive strikt genommen eigentlich kei-
nen Würfel darstellen, sondern einen auf seiner Seite liegenden Pyramiden-
stumpf.  
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
7. Umgekippter  
     parallelpers- 
     pektivischer 
     ‚Würfel’ 

 
Sie kommt aber der fluchtpunktperspektivischen Darstellung eines Würfels 
sehr nahe, weshalb uns unser Wissen um die visuelle Erscheinung eines 
Würfels dazu verleitet, auch die Parallelperspektive als Würfel zu sehen.  
 
Was wir über die Welt wissen, muss einst über die Sinne zu uns gekommen 
sein. Auf dieser Annahme gründet sich die wissenschaftliche Lehre des Empi-
rismus, auf die ich im folgenden Kapitel noch ausführlicher eingehen werde. 
Was wir über die Welt schon wissen, beeinflusst aber auch, wie dieses Bei-
spiel gezeigt hat, unsere Wahrnehmung: Unser Wissen um die Formen und 
Proportionen eines Würfels kann uns über die tatsächlichen des gekippten 
Pyramidenstumpfes täuschen. Die Frage ist die nach der Henne und dem Ei: 
Womit beginnt der Erwerb von Kenntnis über die Welt, mit Wissen oder mit 

Rückseite 

Vorderseite 

6. Würfel  in parallel- 
    perspektivischer 
    Darstellung 



 18  

Wahrnehmung? Da ein Vorwissen normalerweise vorausgesetzt werden 
muss, strebten die frühen Empiristen danach, diesen Faktor bei der Wahr-
nehmung soweit wie möglich auszuschalten1, und ganz in dieser Tradition hat 
Mitte des 19. Jahrhunderts noch der englische Publizist, Künstler und Kritiker 
John Ruskin (1819-1900) für das unvoreingenommene Sehen den Begriff „in-
nocent eye“ (des unschuldigen Auges) geprägt. Er hoffte damit, den wissen-
schaftlichen Status, den die Kunst seit der Renaissance beanspruchte, in die 
Moderne hinüber retten zu können:2 Befreite der Maler sich nur von allem 
Vorwissen und erforschte er die Welt mit kritischen Augen, dann musste er 
als geübter Beobachter und Aufzeichner visueller Wahrnehmungen der am 
besten qualifizierte Empirist sein. Doch schon Immanuel Kant (1724-1804) 
hatte bestritten, dass Wahrnehmung wirklich rein sein konnte. Wahrnehmung 
ist mehr ein Suchen als das „Füllen eines leeren Eimers“.3 Erkenntnisse der 
Wahrnehmungspsychologie und der Neurophysiologie haben uns dieses Ver-
ständnis der Wahrnehmung mittlerweile bestätigt: Sie ist vor allem eine Kon-
struktion des Organismus, und der Anteil der von außen hinzukommenden 
Information ist verhältnismäßig gering. Unsere Augen sind keine optischen 
Apparate, sondern vielmehr Auswüchse des Gehirns: Ein Teil der auf die 
Netzhaut fallenden Lichtinformation wird schon im Auge verarbeitet.4 Jede 
Wahrnehmung beginnt mit einer Wahl innerhalb der unbegrenzten Aspekte 
der Wirklichkeit – der Wahl eines buchstäblichen Blickpunktes oder eines o-
der mehrerer figürlicher Gesichtspunkte. Mein Gegenüber kann zum Beispiel 
ein Mann sein, ein Teilchenschwarm, ein Zellenkomplex, ein Politiker, ein 
Freund, ein Fideler und vieles mehr, ohne dass sich dies widerspräche.5 
Wenn ich mich beim Sehen nicht frage, was ich sehe, dann sehe ich gar 
nichts – ein „unvoreingenommenes Auge“ gibt es nicht, oder besser: Es wäre 
blind.6  
 
Was wir sehen, ist von Disposition unseres Organismus, von Bedürfnissen 
und Vorurteilen, von unserem subjektiven Wissen geprägt. Zu allererst sehen 
wir, was direkt daran anknüpft: an persönliche Erfahrungen und Kenntnisse, 
an kulturelle Konventionen, an gängige Klischees etc. Sobald wir wissen, be-
ziehungsweise meinen zu wissen, was wir sehen, verbindet sich dieses Wis-
sen mit einer Vorstellung der charakteristischen Merkmale des vermeintlich 
Gesehenen. Wir neigen dann dazu, das,  was wir sehen, an diese Vorstellun-
gen anzupassen, und deshalb sehen wir die Darstellung eines Pyramiden-
stumpfes als Würfel. Ganz automatisch ergänzen wir Aspekte, die wir tatsäch-
lich nicht sehen – wie etwa die drei Seiten des Würfels, die immer abgewandt 
sind. Ohne visuelles Vorwissen könnten wir auch nicht die Frontal- und die 
Profilansicht eines Gesichtes der gleichen Person zuordnen. Vorwissen, das 
Netzhautbild und die Wahrnehmung sind demnach nicht auseinander zu di-
vidieren.7 Die Assoziation mit Bekanntem und eine dementsprechende Er-

                                            
1 Popper (1979, 342). 
2 Gombrich (1960/77 [1956], 12, 250) 
3 Kant (1927 [1781], 285 f); Popper (1979, 341 ff) 
4 Damasio (1994, 96-100); Penrose (1990, 500); Zeki (1999, 12); Hoffman (1998, xiii): “...each of your 
eyes contains within it more computing power than the fastest supercomputers made today.“ 
5 Ich paraphrasiere hier ein Passages aus Nelson Goodmans Languages of Art  (1976 [1968], 6) 
6 Gombrich (1960/77 [1956], 246-47, 250-54, 258, 260, 261, 264, 274, 276, 331) 
7 Gibson (1971, 31); zit.n. Gombrich (1982 [1975], 171) 



 19  

gänzung geschieht automatisch und unbewusst. Nur die Identifikation eines 
undeutlichen Gegenstandes erfordert bewusste Anstrengung.  
 
Das Vorwissen gibt der Wahrnehmung eine Richtung, und Richtung ist bitter 
nötig, denn schon bei ihrem ersten Schritt, der Projektion des durch die Linse 
fokussierten Lichteinfalles auf die Netzhaut, muss aus einer Vielzahl von Mög-
lichkeiten gewählt werden: Im Unterschied zur Zentralperspektive, die von ei-
nem fixen Blickpunkt aus eine Sehpyramide konstruiert, bewegen wir uns und 
sehen die Welt unter ständig wechselnden Blickpunkten.  

Darüber hinaus bewegen sich unsere Augen ständig – sogar wenn wir 
still stehen und ein Bild betrachten; schon im 17. Jahrhundert hatte dies der 
französische Kunsttheoretiker Roger de Piles (1635-1709) beobachtet. Seit 
der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts hat unser Wissen darum, wie Augen 
und Gehirn visuelle Stimuli verarbeiten, ungeheure Fortschritte gemacht, ins-
besondere seit es technisch möglich ist, die Bewegungen der Augen in bezug 
auf das, was sie ‚sehen’, genauer festzuhalten: Tatsächlich kann das Auge 
nicht normal ‚sehen’, wenn es still steht.1 Schon die Konzentration auf einen 
fixen Punkt geschieht unter kleinen Zitterbewegungen, den im Jahre 1878 
durch den französischen Wissenschaftler Emile Javal so benannten „Sacca-
des“ (Sprünge). Der Bereich scharfen Sehens ist beschränkt auf ein enges 
Feld, die Fovea. Wir betrachten also Objekte, indem wir unsere Augen stän-
dig auf verschiedene Gebiete scharf einstellen – wir ‚scannen’ eher als dass 
wir in einem Augenaufschlag sehen. Die gerichteten Bewegungen der Augen, 
um zur Identifikation einer Bildszene wichtige Gebiete näher zu untersuchen, 
verschieben ständig die Position des Bildes auf der Netzhaut.  

Diese Verschiebung ist aber eine andere als diejenige, die durch die 
Bewegung der Objekte in unserem Blickfeld verursacht wird – und erstaunli-
cherweise können wir beide mühelos auseinanderhalten.2 Das Netzhautbild 
konstituiert sich bei jedem visuellen Abtasten des Gegenstandes von neuem, 
und es kann sich jeweils mit neuen Bedeutungen und Interpretationen aufla-
den, die anfänglich nicht ‚gesehen’ wurden.3 Unbewusst werden vielerlei As-
pekte miteinander verglichen, um die unveränderlichen Merkmale dessen, 
was wir sehen, herauszuschälen. Wenn wir zum Beispiel ein Jugendfoto und  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                            
1 Riggs / Ratliff / Cornsweet / Cornsweet (1953, 495-501) 
2 Solso (1994, 23 f, 133 ff); Zeki (1999, 141). 
3 Pritchard / Heron / Hebb (1960, 67-77)  

  
 
8. Kindheitsfoto Fiedel Castro 
    © AFP  

 
9. Altersfoto Fiedel Castro 
    © AFP 



 20  

ein Altersfoto einer uns unbekannten Person nebeneinander legen, dann 
können wir nur schwerlich erkennen, dass es sich um ein und dieselbe Per-
son handelt (Abb. 8 und 9). Bei einem persönlichen Bekannten ist dies an-
ders.1 Was wir von seinem Gesicht wahrnehmen sind dessen unveränderliche 
Merkmale. Unveränderliche beziehungsweise charakteristische Merkmale von 
Personen oder Gegenständen sind unsere wichtigsten Anhaltspunkte bei der 
Orientierung in der sichtbaren Welt.2 
 
Das Gegenstück in der unorganischen Welt zu diesem Vorwissen über cha-
rakteristische, weil fixe Merkmale sind die physikalischen Gesetzmäßigkeiten 
des Lichtes, denn auch sie sind fix und bestimmen unsere Wahrnehmung. Da 
Licht sich entlang gerader Linien fortbewegt, ist Perspektive durch geometri-
sche Regeln bestimmt, und da wir nur die Lichtstrahlen sehen, die durch die 
Pupillen in die Augen fallen, sehen wir Gegenstände umso kleiner, je weiter 
sie entfernt sind und modelliert Licht mittels Schatten deren Plastizität. Schon 
seit Jahrtausenden werden Perspektive und Schattenschlag intuitiv auf Bild-
flächen übertragen, um den Eindruck von Dreidimensionalität zu erwecken. 
Vollends verstanden sind diese Regeln realistischer Naturwiedergabe in zwei 
Dimensionen allerdings erst seit der Renaissance.3 Sie vereinfachen den tat-
sächlichen Wahrnehmungsvorgang, der ja viel komplizierter ist, denn sie set-
zen einen fixen Blickpunkt voraus. Dennoch funktionieren sie: So wie wir die 
parallelperspektivische Darstellung eines Würfels trotzt der Abweichung als 
Würfel sehen, weil sie mit unserem Wissen von der Erscheinung eines Wür-
fels hinlänglich übereinstimmt, so sehen wir realistische Darstellungen als 
Wirklichkeit, weil sie sich der Weise, wie wir die Wirklichkeit sehen, unserem 
unbewusstem Vorwissen von dargestellten Gegenständen hinlänglich annä-
hern, um das Dargestellte in der Darstellung zu identifizieren.  
 

 
10. Silvio Berlusconi und der ehem. italienisch 
       Kabinettschef  Roberto Calderoli, © AP 

  
11. David Levine, Silvio  
      Berlusconi, 2001 

 

                                            
1 Gombrich hat dies anhand eines Fotos von Bertrand Russel demonstriert (1982 [1972], 108 ff) 
2 Gibson (1966, 1979) hat die Bedeutung dieser „Invariants“ erstmals unterstrichen; vergl. Gombrich 
(1982, 196) 
3 Livingstone (2002, 103) 



 21  

Das Vorwissen ist wegen der Konstanz physikalischer Gesetze und physiolo-
gischer Dispositionen des menschlichen Sehens bei allen Menschen bis zu 
einem gewissen Grade dasselbe: In einer hinlänglich realistischen Darstellung 
eines Hundes können wir alle einen Hund erkennen. Bilder können aber auch 
so konstruiert sein, dass sie dem suchenden Auge und einem mehr spezifi-
schen Vorwissen, etwa über persönliche Charakterzüge oder kulturelle Kon-
ventionen entgegenkommen. Mithilfe von Übertreibungen und Reduktionen 
kann ein Bild einer bestimmten Lesart Vorschub leisten. Die Karikatur ist hier-
für ein typisches Beispiel: Mittels Übertreibung und Reduktion schärft sie ihre 
Pointe (Abb. 10 und 11). Das Mehr an Deutlichkeit muss aber erkauft werden 
mit einem Verlust an Naturalismus: Obwohl wir ihn durchaus erkennen, sieht 
der Dargestellte weniger ‚natürlich’ aus. Aus einem ähnlichen Grunde sind 
weitgehend abstrahierte Piktogramme, die sich aufs Essentielle von meist auf 
Funktionen gerichteten Botschaften beschränken, als Kommunikationsmittel 
weitaus effizienter als naturalistische Darstellungen.  
 
 
Das „Rätsel des Stils“ 
 
Um einer Sache sicher sein zu können, verlassen wir uns gerne auf vorherr-
schende Meinungen. So ist Wissen oft, und auch ohne dass wir uns dessen 
immer bewusst sind, in hohem Maße kulturell bestimmt. Wenn Wissen aber 
derart das Sehen bestimmt, dann wäre realistische Malerei im Gegensatz zu 
ihrem Anspruch und dem spontanen Eindruck, den sie erweckt, nicht objektiv, 
sondern eher eine kulturspezifische Besonderheit, die man wie eine Sprache 
erlernen muss. Dass der Realismus von Bildern oder gar von Fotos auf kultu-
rellen Konventionen beruhe, mag abwegig klingen. Doch haben wir an dem 
Würfel-Beispiel gesehen, dass die unterstellte Übereinstimmung eines Bildes 
mit der abgebildeten Wirklichkeit weniger selbstverständlich ist, als es den 
Anschein hat, und dass Wissen durchaus das Sehen beeinflusst.  
 
Wenn Wissen kulturell (mit)bestimmt ist, drängt sich tatsächlich die Frage auf, 
ob die ‚Tricks’ naturalistischer Darstellungen, so wie etwa Zentralperspektive, 
Farbperspektive oder Schattenmodellierung Erfindungen oder Entdeckungen 
gewesen sind. Im ersteren Fall würden sie auf Konventionen beruhen und wä-
ren an gewisse Epochen beziehungsweise Kulturen gebunden. Erwin Pa-
nofsky vertrat diese These in seinem klassischen Essay ‚Die Perspektive als 
‚Symbolische Form’.1 Am weitesten in diese Richtung ging Nelson Goodmans 
‚Languages of Art’.2 Goodmans „extremer Konventionalismus“3 hat im angel-
sächsischen Bereich eine Flut von Kontroversen ausgelöst, die sich auf die 
Frage zuspitzen lassen, ob das ‚Lesen‘ naturalistischer Abbildungen kulturab-
hängig ist oder nicht. Verfechter der Konventions- oder Erfindungsthese füh-
ren zuweilen Berichte von Stammesgemeinschaften an, die noch nicht mit 
perspektivischen Bildern in Berührung gekommen waren und für deren Mit-
glieder die Anordnungen von Graustufen auf einem Stück Fotopapier schein-

                                            
1 Panofsky (1974 [1924/25], 104); vergl.: Zwijnenberg (1999, 113) 
2 Nelson Goodman, a.a.O. 
3 Gombrich (1982 [1981], 280) 



 22  

bar bedeutungslos blieben.1 Stammeskunst ist durchweg nicht naturalistisch 
und zeichnet sich durch einen hohen Grad von Standardisierung aus, wes-
halb Ethnologen sie eher als Sprache denn als bildende Kunst behandeln. 
Wäre der Naturalismus dann die ‚Stammeskunst’ der Moderne? 

Ernst H. Gombrich, der sich seit seinem epochalen Buch ‚Art & Illusion’  
als Hauptvertreter der konträren Entdeckungsthese profiliert hat, qualifizierte 
solcherlei ethnologische ‚Beweise’ gegen die Universalität des fotografischen 
Naturalismus und für die wesentliche Sprachlichkeit aller Bildformen als „a-
nekdotisch“ ab.2 Ob anekdotisch oder nicht, das Argument der Eingeborenen, 
die erst noch lernen müssen, Bilder zu lesen, lässt sich leicht entkräften: 
Manche Lernprozesse sind kurz, andere sind langwierig, und letzteres gilt si-
cherlich für das Erlernen einer Sprache.  

 
 

 
 

 
12. Holbein, Jean de Dinteville und 
     Georges de Selve ('Die Botschafter'), 1533 

 
13. Detail von Abbildung 12 

 
 
Die Schwierigkeiten des Eingeborenen mit dem ‚Lesen’ einer Fotografie sind 
wohl eher zu vergleichen mit unseren Schwierigkeiten, in einer Anamorphose 
das dargestellte Objekt zu erkennen (Abb. 12 und 13) oder in einem fotografi-
schen Negativ die Blickrichtung einer porträtierten Person (Abb. 14 und 15): 
Das Auge muss sich erst bewusst darauf einstellen.3 Sie stehen aber in kei-
nem Verhältnis zum Aufwand, den das Erlernen einer Sprache erfordert. Im 
übrigen kann an der universellen Lesbarkeit von Fotografie, Film und Fernse-
hen in den Massenmedien unserer Global Culture kein Zweifel mehr beste-

                                            
1 Zu den Schwierigkeiten bei Nicht-Europäern beim ‚Lesen‘ europäischer Bilder siehe: Deregowski 
(1980), insbesondere Kapitel 4. 
2 Gombrich (1960/77 [1956]). Für seine Kritik von derlei Berichten von Ethnographen vergl.: Gombrich 
(1982 [1975], 184, [1981], 282 f) 
3 Gombrich (1982 [1981], 186) führt an, dass, beruhte ein Foto nur auf Konventionen, man nicht den 
Positivabdruck zu erfinden hätte brauchen. Als Erzkonventionalist betont Goodman ((1976 [1968], 14f ) 
zwar, dass das Lesen auch von perspektivischen Bildern angelernt werden müsse, relativiert dies je-
doch gleich wieder, wenn er sagt, dass das Auge sich auf verzerrte Perspektiven wie etwa die Ana-
morphose einstellen könne. 



 23  

hen, während Sprachgrenzen sich in unserem Zeitalter der globalen Kommu-
nikation doch als erstaunlich persistent erweisen. Das Goodmans Argumenta-
tion zugrunde liegende Motiv war, ein möglichst universales Prinzip zur Erklä-
rung von Symbolsystemen zu erarbeiten, was immerhin einiges für sich hat – 
ich werde darauf im letzten Kapitel noch zurückkommen. 
 

 

 

 
 
14. Marino positiv  

  
15. Marino negativ 

 
 
Auch naturalistische Darstellungen funktionieren als Symbole, und Symbole 
sind kulturelle Schöpfungen; demzufolge müssen auch naturalistische Dar-
stellungen kulturell bestimmt sein. Andererseits ist der Lernaufwand, der er-
forderlich ist, um sie ‚lesen’ zu können, minimal: Naturalistische Darstellun-
gen, Fotos, Film und Fernsehen sind im Prinzip für jedermann lesbar.  
 
Sind Zentralperspektive, Farbperspektive, Schattenmodellierung nun also 
Entdeckungen oder doch Erfindungen? Ich würde sagen, sie sind beides, 
ganz ähnlich wie auch Foto, Film und Fernsehen sich sowohl auf Entdeckun-
gen wie auch auf Erfindungen gründen. Entdeckt worden sind Naturgesetze, 
ihre technische Umsetzung erforderte jedoch einige Erfindungen: die der Ca-
mera Obscura, welche das optische Prinzip des Auges nachahmt, die der 
Verwendung lichtempfindlicher Emulsion, um ein Bild festzuhalten, die der 
Negativ/Positiv-Umsetzung usw. Im Gegensatz zu rein technischen Umset-
zungen naturwissenschaftlicher Entdeckungen lässt sich bei der Entwicklung 
der Methoden naturalistischer Malerei der Entdeckungs- nur schwer von dem 
Erfindungsanteil trennen, da sie im jeweils individuellen und intuitiven Aus-
probieren stattfand. Möglicherweise ist die Zentralperspektive die einzige, bei 
der sich Entdeckung und Erfindung deutlich differenzieren lassen: Der Archi-
tekt Brunelleschi (1377-1446) hat die geometrische Gesetzmäßigkeit der Per-
spektive für die Renaissance entdeckt, der Maler Masaccio (1401-1428) hat 
sie auf die Malerei angewendet.  

So manche technische Erfindung ist eine direkte Adaptierung von Lö-
sungen, welche die Natur gefunden hat. Dies gilt auch für die Methoden natu-
ralistischer Malerei: Da die Netzhaut flächig ist, muss das Gehirn flächige Bil-
der räumlich interpretieren, wobei es sich an Anhaltspunkten wie Perspektive, 
Schattenwurf, Abdeckung entfernter Gegenstände durch nähere orientiert – 
Anhaltspunkte, die Maler als ‚Tricks’ gebrauchen, um eine Illusion von Raum 



 24  

auf der Bildfläche zu erzeugen. Realistische Malerei ist also eine Umkehrung 
der Verarbeitung visueller Reize durchs Gehirn. Nur konnten ihre Prinzipien 
nicht, wie etwa bei der Aerodynamik von Flugzeugen, direkt von der Natur 
abgeschaut werden, denn wir haben keinen bewussten Zugang zum Netz-
hautbild. Wir sehen, was das Gehirn daraus macht. Wie die Aerodynamik von 
Flugzeugen involviert auch die Adaptierung der Prinzipien realistischer Male-
rei eine Vereinfachung des natürlichen Vorbildes: Mit zwei ständig sich bewe-
genden Augen verfügt das Gehirn über zwei Anhaltspunkte mehr als ein rea-
listisches Bild uns bereiten kann – Stereoskopie und relative Bewegung.1 
 
‚Art & Illusion’ wurde in den 50er-Jahren geschrieben, einer Zeit, in der sich 
die abstrakte Kunst, mit der Gombrich sich nie hat anfreunden können, inter-
national durchsetzte. Die Rettung realistischer Malerei mag denn wohl auch 
ein Motiv gewesen sein, das ihn zu dem Buch anregte. Die Entdeckungsthese 
spricht für deren Natürlichkeit und also Objektivität, und Gombrich insistierte 
darauf, obwohl er wusste, dass die Vorstellung von einer objektiven Ähnlich-
keit zwischen Bild und Abgebildetem kaum noch haltbar war. Auf der Suche 
nach einer vertretbaren Alternative problematisierte er die Natürlichkeit realis-
tischer Malerei:2 Wenn sie so natürlich ist, wie kommt es dann, dass sie im 
Rahmen der gesamten Menschheitsgeschichte eher die Ausnahme ist als die 
Regel? – Nicht nur die Stammesgesellschaften, selbst die meisten Hochkultu-
ren abstrahieren von der Anschauung. Die Beobachtung, dass verschiedene 
Kulturen und verschiedene Zeitalter die sichtbare Welt auf höchst verschiede-
ne Weise dargestellt haben, nannte Gombrich das „Rätsel des Stils“ und leite-
te damit ‚Art & Illusion’ ein.3 Hätten denn aber die Künstler jener Kulturen die 
Welt tatsächlich auch anders gesehen? – Wohl kaum auf der Ebene der indi-
viduellen, visuellen Wahrnehmung, sicherlich jedoch auf derjenigen von deren 
Umsetzung in symbolische Repräsentationen.  
 
Symbolische Repräsentationen sind eher kulturell als individuell bestimmt, 
und insofern werden sie weder ge- noch erfunden – sie entstehen. Gombrichs 
Antwort auf sein Stilrätsel ist, dass Form durch Funktion bestimmt werde.4 Für 
Künstler der Renaissance war Kunst eine Form der Wissenschaftsausübung. 
In der vorwissenschaftlichen Epoche, in der sie lebten, konnten sie noch zu-
recht davon ausgehen, dass sie ‚Dinge an sich’ sahen, und es ging demnach 
darum, diese so getreu wie möglich wiederzugeben.5 Gehört jedoch Kommu-
nikation zu den Funktionen der Repräsentation von Wirklichkeit, dann ist Ein-
deutigkeit ein wichtiges Kriterium, und dann liegt das Piktogramm mehr auf 
der Hand als eine naturalistische Darstellung. Die für den rituellen Gebrauch 
unerlässliche, gemeinschaftsstiftende Kommunikationsfunktion gehört, so ist 
anzunehmen, zu den Gründen, warum die meisten Kulturen ihre Repräsenta-
tionen auf typische, beziehungsweise kulturell relevante Ansichten reduzieren 

                                            
1 Livingstone (2002,100 ff). 
2 Die Erforschung der visuellen Wahrnehmung stand damals noch in ihren Kinderschuhen, und so war 
die soeben skizzierte Alternative für Gombrich noch nicht zugänglich. 
3  Vergl. den Abschnitt: ‚Psychology and the Riddle of Style‘ in Gombrich (1960/77 [1956], 3ff) 
4 Gombrich (1960/77 [1956], 79 ff.); ‘Visual Discovery Through Art’ in: Gombrich (1982 [1969], 25). Für 
eine ausführliche Darstellung des Einflusses der Funktion auf die Darstellungsform siehe: Willats 
(1997), insbesondere Kapitel 4. 
5 Erst Immanuel Kant (1927 [1781], 285) hat prinzipiell bestritten, dass man ein ‚Ding an sich’ sehen 
könne. 



 25  

(zum Beispiel die ägyptische Kunst), gewisse Aspekte übertreiben (zum Bei-
spiel afrikanische Masken) oder abstrakte Symbole verwenden (zum Beispiel 
die islamitische Kunst), anstatt einer naturalistischen Darstellung nachzustre-
ben. Auch die Kunst des Mittelalters war noch weitgehend durch ihre Funkti-
on, nämlich die Kommunikation der Heilsbotschaft im rituellen Gebrauch, be-
stimmt. So ist Stil Ausdruck einer konventionellen Darstellung: Was unverän-
derliche beziehungsweise essentielle Merkmale sind, ist festgelegt durch kul-
turelle Konventionen und Funktionen. Für den Autochthonen sind es charak-
teristische Merkmale, für den Allochthonen haben sie nichts mit der Wirklich-
keit zu tun.  
 
Da das Lesen von Bildern, ob naturalistisch oder nicht, durch Vorwissen und 
Annahmen beeinflusst wird, scheint die Entfernung von der visuellen Wirklich-
keit kulturell wünschenswert zu sein, um die Homogenität des Weltbildes ei-
ner Kulturgemeinschaft zu gewährleisten. Naturalistische Bilder sind, wie wir 
an dem Würfel-Beispiel gesehen haben, mehrdeutig und bedürfen, sollen sie 
eindeutig sein, oft ergänzender Erklärungen. Im Gegensatz dazu gibt es über 
die Lesart der Bildelemente kodierter Bilder und deren Beziehungen unterein-
ander Übereinkünfte, die bei allen Mitgliedern einer Kulturgemeinschaft be-
kannt sind. Ihnen ist ihre Bedeutung gewissermaßen inhärent. Deshalb sind 
sie nicht auf Naturalismus angewiesen, um gesellschaftlich funktionieren zu 
können. So können auch abstrakte Muster gesellschaftlich signifikant, ja eben 
wegen der Übereinkünfte selbst eindeutiger als naturalistische sein. Sie sind 
jedoch angewiesen auf eine Gemeinschaft, bei deren Mitgliedern die Kenntnis 
über die Bedeutung der verwendeten Symbole und deren Verknüpfungen vor-
ausgesetzt werden kann. 
 
Da die naturalistische Darstellung für uns die natürlichste ist, tendieren wir 
dazu, sie als Normalfall anzusehen; und haben wir einmal erkannt, wie sehr 
sie eine Ausnahme ist, dann tendieren wir dazu, sie überzubewerten, als ob 
die Geschichte der kontinuierlichen Perfektionierung des optischen Realismus 
ein Merkmal des kulturellen Aufstieges wäre. Auch andere Kulturen haben 
naturalistische Darstellungen hervorgebracht – man denke etwa an die chine-
sische – und insbesondere der erstaunliche Naturalismus paläolithischer Höh-
lenmalereien widerlegt die gängige Annahme, wonach Naturalismus eine 
Frage des Fortschrittes entwickelter gegenüber primitiven Kulturen sei.1 Ohne 
etwas über die Sprache, die Mythologien oder Kulte ihrer Schöpfer zu wissen, 
können wir spontan erkennen, was sie darstellen (jedoch nicht, was sie be-
deuten), was einmal mehr für die Universalität naturalistischer Darstellungs-
weisen spricht. Trotzdem sind diese in den vielen Kulturen, welche die 
Menschheitsgeschichte hervorgebracht hat, und dies mag eine Auflösung des 
Stilrätsels sein, nur eine von unzähligen Möglichkeiten – und nicht einmal eine 
bevorzugte. Nicht wegen einer Identität zwischen Bild und Abgebildeten sind 
sie universal, sondern wegen der Analogie ihrer Methoden mit den physi-
schen und physikalischen Grundlagen des menschlichen Sehens. 
 
 
 

                                            
1 Gardner (1980, 178) 



 26  

Tatsache und Schein (II) 
 
Ein zur Unterstützung der Annahme einer Identität zwischen Bild und Abge-
bildetem häufig angeführtes Argument muss hier noch angesprochen werden: 
Die Darstellung der Wirklichkeit mittels Fotografie, Film oder Fernsehen be-
ruhten ja immerhin, so heißt es, auf einem automatischen beziehungsweise 
chemischen Vorgang, und müsse also doch wohl objektiv richtig sein.  
 
Die Tatsache, dass ein Farbfoto oder das Fernsehbild rein technische gene-
riert werden, scheint den, durch deren große Annäherung an die Art und Wei-
se, wie wir die Welt sehen erweckten Eindruck noch zu untermauern, dass sie 
faktisch objektive Wirklichkeit wiedergeben. So übersehen wir aus dem glei-
chen Grunde, aus dem wir das Parallelogramm als Würfel sehen, auch leicht 
den Unterschied zwischen Fotografie und Wirklichkeit. Objektiv sind diese 
Bilder nur hinsichtlich der rein technischen Vorgänge, die ein Abbild generie-
ren, und nicht hinsichtlich des Abgebildeten. Fotografie, Film und Fernsehen 
vereinfachen das Sehen, da sie einäugig sind und der Blickpunkt im Falle der 
Fotografie wie bei der Zentralperspektive fix ist oder, wie im Falle von Film 
und Fernsehen, nur sehr beschränkt und gerichtet seine Position verändert. 
Normalerweise sehen wir ja stereoskopisch und von wechselnden Blickpunk-
ten aus, weshalb der Bildausschnitt weniger fest begrenzt und die Plastizität 
viel ausgeprägter ist. Mit dem Sehen haben automatische Darstellungsformen 
nur gemein, dass sie mitbestimmt sind durch Licht und optische Gesetze: Sie 
reagieren auf die Wellenlängen des Lichtspektrums, die auch das menschli-
che Auge sieht – Infrarot- oder Ultraviolettkameras ‚sehen’ andere Aspekte 
der Wirklichkeit und deren Bilder sind für den Ungeübten (wie das Negativ) 
nur schwer zu lesen – und ihre Tiefenillusion wird nach wie vor erzeugt durch 
perspektivische Projektion.1 Gerade weil sie auf technischen Prozessen be-
ruht, sind sie umso perfekter manipulierbar – und das nicht erst seit Computer 
virtuelle Welten erzeugen können. Zwar muss – zumindest bei der klassi-
schen Fotografie – ein Gegenstand tatsächlich vor der Linse gewesen sein, 
wenn er auf dem Foto zu sehen ist; ob es etwa wirkliche Häuser gewesen 
sind oder nur ein Theaterdekor, lässt sich auf einem Foto jedoch nicht mit Si-
cherheit erkennen.  
 
Der Zusammenhang verschiedener Elemente auf demselben Bild konnte 
schon immer durch Montage konstruiert werden, Bildszenen können gestellt 
sein. Dergleichen Methoden, die ‚Wirklichkeit' zu verfälschen, wurden schon 
zu Zeiten der Pariser Kommune – einem der ersten historischen Ereignisse, 
die fotografisch dokumentiert wurden – angewendet (Abb. 16 und 17).2 Die 
demiurgische Macht der naturalistischen Darstellung, den Platz der Wirklich-
keit einzunehmen, ja eine Wirklichkeit zu erzeugen, hat den Menschen immer 
schon fasziniert, und in der Moderne wurde sie mithilfe der Technik perfektio-
niert und automatisiert. Dennoch beruht sie seit jeher auf einer Täuschung: 
Was eine Illusion mittels Nachahmung der menschlichen Wahrnehmung ist, 
                                            
1 Solso, a.a.O. 45 f.  
2 Die Photos von Ernest Eugène Appert (183101890), « le plus versaillais des photographes », waren 
zur Zeit der Commune überall zu sehen. Möglicherweise erarbeitete Appert seine Inszenierungen mit 
Schauspielern. Es scheint, angesichts dieser beiden Photomontagen, dass Appert sich im Verlaufe der 
Kommune wegentwickelte von objektiver Berichterstattung und hin zur Dramatisierung; Bajac (Hrsg., 
2000, 42f). 



 27  

gibt sich als objektive Wirklichkeit. Die Selbstverständlichkeit, mit der wir ge-
neigt sind, Abbilder für bare Münze zu nehmen, wurde und wird immer wieder 
von Propaganda und Werbung ausgebeutet (Abb. 18-21).  
 
 

 
16. Ernest Eugène Appert, 
      Ermordung der Generäle Thomas & Lecomte,  
      18. März 1871 

 
17. Ernest Eugène Appert, 
      Ermordung von Gustave Chaudey,  
      23. Mai 1871 

 
 
Seit jeher beruhen die Publikumserfolge der Populär- oder Massenkultur auf 
dem Versprechen, noch dichter bei der Wirklichkeit, ja die Wirklichkeit selber 
zu sein – man denke nur ans Boulevardtheater oder ans Wachsfigurenkabi-
nett. Die bewegten Bilder von Film und Fernsehen haben den Illusionismus 
noch überwältigender werden lassen. Der suggestiven Wirklichkeit einer Live-
Sendung kann man sich kaum mehr entziehen, und das Versprechen, tat-
sächliche Wirklichkeit zu sein, ist zur Ideologie des Fernsehens geworden. 
Auch das Fernsehen erzeugt seine Illusionen von Wirklichkeit mittels Imitation 
 
 

  

 

 

 
18.  Stalin mit Antipov, 
       Kirov und Schwernik, 
       1926 

  
19.  Stalin mit Kirov und 
       Schwernik,1940 

  
20.  Stalin mit Kirov, 
       1949 

  
21.  Stalin 
 

 
 
der Wahrnehmung, nun jedoch nicht mehr allein optisch, sondern auch inhalt-
lich, nämlich durch Affirmation gängiger Klischees. So hat die virtuelle Wirk-
lichkeit der Massenmedien womöglich die gemeinschaftsstiftende Rolle myt-
hischer Weltinterpretationen übernommen, während der fassungslos bestaun-
te technische Fortschritt, der sie ermöglicht hat, paradoxerweise kultureller 



 28  

Regression Vorschub zu leisten scheint, denn ihr perfekter Illusionismus lässt 
kaum Raum für kritische Distanz und ihre ungeheure Distribution verleiht ihr 
die Macht kultureller Dominanz.1 Die Mehrheit wird es immer vorziehen, sich 
unkritisch Konventionen und Klischees zu unterwerfen, zumal wenn sie mit 
der Attitüde eines kritischen Realismus vorgebracht werden; und so konnte 
die virtuelle Wirklichkeit der Medien zur tatsächlichen, objektiven werden. 
 

Der optische Naturalismus als Besonderheit – und wie es dazu kam 
 
Die Allgegenwärtigkeit der Bilder der globalen Massenkultur lässt uns leicht 
vergessen, wie jung das technisch erzeugte Bild noch ist und wie außerge-
wöhnlich Kulturen sind, die naturalistische Bilder hervorbringen. Haben wir 
jedoch einmal die Seltenheit des Naturalismus im Rahmen der Menschheits-
geschichte eingesehen, dann drängt sich sogleich die Frage auf, wie es über-
haupt zur Entdeckung der Prinzipien und zur Entwicklung der Methoden natu-
ralistischer Darstellungen kommen konnte. Ein aufschlussreicher Grenzfall ist 
die Kunst des Mittelalters, denn sie liegt historisch gesehen zwischen jenen 
beiden Epochen, in denen der Naturalismus seine höchste Vollendung er-
reichte.2 Dass sie die Errungenschaften der Antike – der seit der Renaissance 
mythischen Referenz des Westens – nicht weiterentwickelte, sondern aufgab, 
war für die durch den Fortschrittsgedanken getriebene Kultur der Neuzeit un-
begreiflich.  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
22. Krönung der Junfrau, 1287/88 
      Rosettenfenster in der  
      Kathedrale von Siena 

                                            
1 Die Idee von einer Koppelung des technischen Fortschrittes, der die Massenmedien hervorgebracht 
hat, an kulturelle Regression habe ich von Roger D. Masters übernommen (1996, 146 ff) 
2 Goldwater (1973, 2). 



 29  

Schon in der Spätantike, mit dem Aufkommen der Kaiserkulte und der Ent-
wicklung der frühchristlichen Kunst, wurde aus dem freieren Naturalismus der 
Klassik ein piktographisches Idiom destilliert. Dieses bestimmte dann die 
Kunst des ‚dunklen’ Mittelalters, die gemäß der gängigen Lesart in die Barba-
rei zurückfiel.  
 Dennoch sind die Darstellungen biblischer Szenen auf gotischen Kir-
chenfenstern weitaus naturalistischer als etwa eine Bidyogo-Figur (Abb. 23-
25). Skulpturen derselben Stammesgemeinschaft ähneln sich: Sie sind in ei-
ner weitgehend vorgegebenen Weise aus Formelementen aufgebaut und 
strukturiert, sodass sie innerhalb der ethnischen Gruppe allgemein bekannte, 
symbolische Bedeutungen besitzen, für den uninformierten Fremden aber al-
lenfalls einen ästhetischen Wert haben können. Gerade wegen ihrer Abstrak-
tion vom Gegenständlichen waren afrikanische Skulpturen ja so interessant 
für Picasso, als er an den ‚Demoiselles d'Avignon' (Abb. 26) arbeitete.1 
 
 

 

 

 

 

 
 
23. Sitzende Iran-Figur, 
      Bidyogo 

  
24. Sitzende Iran-Figur, 
       Bidyogo 

  
25. Sitzende Iran-Figur,  
       Bidyogo 

 
 
Demgegenüber sind die in der mittelalterlichen Kunst verwendeten Symbole 
mehr oder weniger realistische Wiedergaben von allgemeinverständlichen 
Gesten, Haltungen oder Farben, welche auch in der Symbolik des kirchlichen 
Rituals eine Rolle spielten und die – wo es die Deutlichkeit erforderte – um 
Heraldik und Text ergänzt wurden (Abb. 22).2 Alle Kulturen haben Gesten-
sprachen hervorgebracht, und rituelle Gesten des Gebetes, der Trauer oder 
des Triumphes gehören zu den frühesten Gegenständen bildnerischer Reprä-
sentation.3 Im Mittelalter aber konnten Darstellungen von Gestensprache sich 
die Errungenschaften des antiken Naturalismus zunutze machen. Im Gegen-
satz zu einer Stammeskunst wurde die kirchliche Kunst nicht von einer Kul-
turgemeinschaft hervorgebracht, sondern durch die Kirche bestimmt, die den 
                                            
1 Rubin (1984, 241 ff) 
2 Girault (1993, 5 ff) 
3 Gombrich (1982 [1972], 82) 



 30  

Kultus verschiedener, missionierter Kulturen zentralisierte. Ihre in Latein ü-
bermittelte Botschaft musste verständlich sein bei all den Völkern, die von 
Rom aus zum Glauben bekehrt worden waren und weder lesen konnten noch 
Latein verstanden. Man kann sich durchaus vorstellen, dass die Kirche auf ein 
vereinfachtes, kaum kodiertes Zeichensystem zurückgriff, dessen Manko an 
konventioneller Symbolik durch eine ungefähre, piktographische Darstellung 
kompensiert werden konnte – zumal es auch darum ging, die eindeutige In-
terpretation der Heilsbotschaft zu gewährleisten: Es wäre wohl zu riskant ge-
wesen, den hochentwickelten, evokativen Naturalismus der Antike als Infor-
mationsträger zu gebrauchen.1 So reduzierte der piktographische Stil des Mit-
telalters die sichtbare Welt auf ihre, gemäß der kirchlichen Doktrin wesentli-
chen Merkmale. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

26. Picasso, 
Les Demoiselles d’Avignon, 1907 

 
 
Der rudimentäre Naturalismus der mittelalterlichen Kunst wurde dann in der 
Renaissance perfektioniert und die Symbolik der Gestensprache wurde größ-
tenteils durch die Wirklichkeitswiedergabe im illusionistischen Raum ver-
drängt. Diesen Übergang zur naturalistischen Kunst, den wir als Fortschritt 
normalerweise positiv bewerten, hat der französische Anthropologe Claude 
Lévi-Strauss negativ als Abschwächung der sprachlichen Funktion der Kunst 
interpretiert:2 Seit der Renaissance sei nämlich an die Stelle des Kodes, der 
kulturellen Konvention, die eine Darstellung dem Dargestellten zuordnet, im-
mer mehr die Analogie (zur Wirklichkeit) getreten, was einen Verlust an 
Sprachlichkeit und damit an Gemeinschaft bedeute. Korrelativ dazu seien Bil-
der subjektiver geworden – und zwar nicht nur auf der Seite des Künstlers, 
sondern vor allem auf der des Publikums. Wenn die Botschaft des Bildes 
nicht mehr ein konventioneller Teil der Alltagskultur ist, dann muss sie erklärt 

                                            
1 "The pictographic style takes no chance with naturalism." Gombrich (1982 [1972], 88) 
2 Charbonnier (1961, 63 f) 



 31  

oder vom betrachtenden Subjekt hineininterpretiert werden. So ist Verlust an 
konventioneller Kodierung beziehungsweise Sprachlichkeit ein Aspekt der 
„Entzauberung“ einer kultischen Gemeinschaftsbindung – ich werde hierauf 
im dritten Kapitel noch ausführlicher eingehen. Auf einer naturalistischen Dar-
stellung oder einer Fotografie kann jeder Mensch spontan etwas erkennen – 
den Bedeutungsinhalt einmal beiseite gelassen. Er braucht keiner Gemein-
schaft anzugehören oder einen Kode erlernt zu haben. Die subjektive Rezep-
tion naturalistischer Darstellungen spielt mit der Mehrdeutigkeit oder interpre-
tiert mithilfe von erlerntem Bildungswissen. Ihre Subjektivität ist schon in der 
Darstellungsmethode der Zentralperspektive angelegt: Die Sehpyramide wird 
ja von einem Blickpunkt aus konstruiert. Der sich in der subjektivierten Rezep-
tion naturalistischer Malerei schon manifestierende Verlust an gemeinschaftli-
cher Bedeutung führe dann, so Lévi-Strauss weiter, zu subjektiver Willkür, 
wenn mit der abstrakten Kunst des 20. Jahrhunderts auf jegliche Vermittlung 
von Bedeutungen verzichtet wird.1 Aus seiner Sicht, der eines Anthropologen, 
werden die heroischen Errungenschaften der modernen Kunst als Regression 
gewertet, denn sie bedeuten einen Verlust an gemeinschaftlicher Funktion.  

Lévi-Stauss Wertung ist einseitig und übergeht – meiner Meinung nach 
nicht aus Unkenntnis, sondern absichtlich2 – wesentliche Motive abstrakter 
Kunst. Gerade wegen ihrer Einseitigkeit aber regt diese Umkehrung der kon-
ventionellen Sichtweise der Kunstgeschichte doch zum Nachdenken an: 
Wenn Kunst im Wesentlichen Kommunikation ist, was heutzutage so mancher 
stillschweigend voraussetzt, dann sind so genannte primitive Kunstformen 
dazu einfach besser geeignet und dann ist naturalistische Kunst tatsächlich 
Regression. 

 
Obwohl es jahrtausendealte Beispiele gibt für die intuitive Verwendung von 
Perspektive und Schattenschlag mit dem Ziel, einen Eindruck von Dreidimen-
sionalität auf der Bildfläche zu erwecken, ist das erschöpfende Verständnis 
der Prinzipien und Techniken naturalistischer Darstellungen doch eine Be-
sonderheit der Neuzeit. Entgegen einem verbreiteten Missverständnis war 
selbst der so perfekte Naturalismus der Antike, auf den sich die Renaissance 
ja in ihrer Abgrenzung vom Mittelalter berief, ein intuitiver. Vorbild der antiken 
Kunst war der Hellenismus, welcher der Neuzeit zur mythischen Referenz für 
alles wurde, was mit Humanismus und hoher Kultur zu tun hat. Lange vor der 
Neuzeit und in einem bis dahin nie gekannten Maße wurde hier der Betrach-
ter eines Bildes zum Augenzeugen eines Ereignisses, das er etwa von den 
Dichtungen Homers her kannte. Zahlreiche antike Anekdoten zeugen von der 
hohen Wertschätzung naturalistischer Malerei, und die Fortschritte in der per-
spektivischen Darstellung lassen sich ab etwa dem 4. Jahrhundert vor Chris-
tus in den Vasenbildern nachvollziehen. Doch erreichte der antike Naturalis-
mus nie das Stadium einer gezielten Anwendung der Zentralperspektive. Der 
                                            
1 Für Lévi-Strauss ist abstrakte Malerei nicht mehr als Dekoration. Die Fondation Beyeler hat die Analo-
gie zwischen Ornament und abstrakter Kunst zum Thema einer Ausstellung gemacht, dabei jedoch den 
sich selbst als universell begreifenden, westlichen Kunstbegriff als Basisreferenz einmal mehr still-
schweigend vorausgesetzt. Die kulturspezifische Bestimmtheit von Ornamentik wird, als sei sie zu ver-
nachlässigen, nur am Rande erörtert; vergl.: Brüderlin (Hrsg., 2001). 
2 Lévi-Strauss ist weniger spiessbürgerlich als seine Meinung zur abstrakten Kunst ihn erscheinen las-
sen mögen: Er wurde geboren in eine Künstlerfamilie, sein Vater war Maler, der Kahnweiler kannte, und 
in seinem New Yorker Exil während der 40er-Jahre war er als Mitglied der Surréalisten-Gruppe eng 
befreundet mit André Breton, Max Ernst und André Masson. Vergl. Lévi-Strauss / Eribon (1988, 9 ff und 
48 ff). 



 32  

griechischen Kunst fehlte genau dasjenige künstlerische Mittel, das der Wie-
derentdeckung der Antike in der Renaissance den maßgeblichen Impuls ge-
ben sollte. Dies ist umso erstaunlicher, als dass die hellenistischen Künstler 
ihm schon früh sehr nahe kamen. Doch scheinen sie den Bildraum nie von 
einem Blickpunkt aus konstruiert und ihn also nie als eine Einheit aufgefasst 
zu haben. Auch die Lichtführung in den überlieferten Bildern weist darauf hin.1  

Trotz aller Leistungen in der Philosophie und in der Geometrie blieb 
das Interesse der Griechen für räumliche Anordnungen, Bewegung und struk-
turelle Eigenschaften begrenzt. Der Grund hierfür mag in einer kulturellen 
Barriere liegen, die zu überwinden die Griechen trotz allem nicht in der Lage 
waren (oder auch kein Interesse hatten) und die der Zentralperspektive ge-
wissermaßen entgegenstand: Nicht visuell war ihr Weltbild ausgerichtet, son-
dern taktil. Wenn sie Gegenstände darstellten, wie sie ‚wirklich‘ waren, dann 
war das Kriterium dieser ‚Wirklichkeit‘ weniger ihre Erscheinung als ihre taktile 
Erfahrung.2 Selbst Euklids Geometrie, mit deren Hilfe in der Renaissance die 
Zentralperspektive konstruiert wurde, war ursprünglich von taktilen Eindrü-
cken hergeleitet worden. Sein berühmtes Theorem, dass zwei Dreiecke mit 
zwei gleichen Seiten und einem von ihnen umschlossenen gleichen Winkel 
kongruent sind, bewies er, indem er ein Dreieck auf ein anderes legte.3 Nie 
machte er Gebrauch vom Konzept der Unendlichkeit. Referenzrahmen aller 
Überlegungen war der Bewegungsraum. Dem ganz entsprechend lieferte die 
griechische Philosophie die ethische Begründung für die Minderwertigkeit op-
tisch naturalistischer Kunst. Sokrates und Plato fanden sie verwerflich, weil 
sie sich weit von der Wirklichkeit entferne.4 Die kritische Haltung gegenüber 
Überlieferungen und den durch sie gefärbten, traditionellen Wahrnehmungen, 
für welche die griechische Philosophie in der Neuzeit gerühmt wurde, machte 
Halt vor dieser einseitig taktilen Ausrichtung. Die Griechen kritisierten alles 
außer ihre eigenen Prämissen.  

Die philosophische Geringschätzung naturalistischer Kunst war durch-
aus konsistent mit der großen Faszination, der auch die Griechen sich nicht 
entziehen konnten, wovon etwa die Künstlerlegenden des Plinius zeugen. Be-
rühmt ist die Legende vom griechischen Maler Zeuxis, der Weintrauben ma-
len konnte, welche Sperlinge anlockten, die an den gemalten Trauben pick-
ten. Sein Konkurrent, Parrhasios, bat ihn in sein Atelier, um ihm zu beweisen, 
dass auch er dergleichen vermöge. Dort angekommen bat Zeuxis Parrhasios, 
den Vorhang vor seinem Bild wegzuziehen. Der Vorhang war jedoch gemalt, 
und Zeuxis musste Parrhasios Überlegenheit anerkennen, da er selbst ja nur 
Sperlinge, jener aber einen Malermeister getäuscht hatte.5   

Das Kriterium, an dem sich diese Überlegenheit bemisst, ist weniger 
die Übereinstimmung mit einer ‚wahren‘ Wirklichkeit als die Fähigkeit zur Vor-
täuschung einer scheinbaren Wirklichkeit – eine Fähigkeit, die eher einen 
Magier als einen Künstler ziert. Der Unterschied ist der zwischen Naturalis-
mus und Realismus. Dass Menschen dazu neigen, Bilder für Wirklichkeit zu 
nehmen, galt gleichermaßen für den Griechen der Antike wie es für den mo-
dernen Fernsehzuschauer oder auch für den Teilnehmer an einer afrikani-
                                            
1 Richter (1965 [1959], 314 ff); Willats (1997, 323 ff); zur missverständlichen modernen Auffassung, 
dass die Griechen die Perspektive kannten: Ivins  (1946, 30ff). 
2 zum Folgenden: Ivins, a.a.0, 6ff, S.40f, 46f, 55, 62, 107, 112. 
3 Ebenda, 40. 
4 Ebenda, 7. 
5 zum Folgenden: Kris / Kurz (1980 [1934], 87 ff). 



 33  

schen Masken-Zeremonie gilt. Je stärker der Glaube des Betrachters, Zu-
schauers oder Teilnehmers an die magische Funktion des Bildes, bezie-
hungsweise an dessen Wirklichkeitsgehalt, desto unerheblicher ist es, ob das 
Bild seinen Wirklichkeitsgehalt durch optischen Naturalismus oder durch 
symbolisch bedeutungsträchtige Abstraktion heraufbeschwört, und desto we-
niger ist es folglich darauf angewiesen, der optischen Naturwahrnehmung zu 
ähneln. Wo aber, wie im antiken Griechenland und in der Neuzeit, der Glaube 
an die Überlieferung im Schwinden begriffen ist, da wächst der suggestiven 
Kraft einer visuellen Illusion von Natürlichkeit größere Bedeutung zu.1 

Skeptiker wie Sokrates und Plato haben schematische Götterbilder und 
den Illusionismus gleichermaßen als Täuschungen kritisiert und stehen somit 
am Beginn des Kampfes gegen den Zauber von Bildern –  ein Motiv, dass 
sich in vielen Kulturen bis hin zur unsrigen wiederfindet.2 Die Griechen nah-
men nur für wahr, was sie anfassen konnten. Dieses ihr taktiles Weltbild blo-
ckierte ihnen für immer den Weg zum illusionistischen, perspektivisch kon-
struierten Tiefenraum, obwohl sie doch über alle Voraussetzungen zu dessen 
Konstruktion verfügten. Erst die Darstellung von Beziehungen zwischen Han-
delnden und Gegenständen, die durch die narrative Kunst des Mittelalters 
introduziert wurde und eine neue Funktion der bildnerischen Darstellung er-
schloss, eröffnete die Möglichkeit, Euklids optische Geometrie zur Konstrukti-
on perspektivischer Darstellungen und damit zur Darstellung eines dreidimen-
sionalen Raumes zu verwenden. So wurden die symbolischen Beziehungen 
innerhalb der auf mittelalterlichen Bildern dargestellten Narrationen ab der 
Renaissance zu Proportionen und Abständen im perspektivischen Raum, und 
so hat die Kunst des dunklen Mittelalters den Weg zur Fluchtpunktperspektive 
als einer universalen, räumlichen ‚Syntax’ erleuchtet.  

 
Wären die Griechen aber wegen dieser kulturellen Hemmschwelle und im 
Gegensatz zu dem, wofür sie stehen, noch Primitivlinge gewesen?3 Wir ha-
ben schon gesehen, dass die Assoziation von kultureller Fortschrittlichkeit mit 
dem Entwicklungsgrad des Naturalismus in der Kunst auf einem Irrtum be-
ruht, der sich durch den hohen Stellenwert, den Realismus und Fortschritts-
glaube in unserer Kultur einnehmen, erklären lässt. Die Entmystifizierung des 
antiken Vorbildes soll hier vor allem unterstreichen, wie sehr der mittels der 
Zentralperspektive konstruierte optische Naturalismus als Besonderheit, ja 
Spezialisierung unserer Kultur angesehen werden muss. Im Gegensatz zur 
Zentralperspektive entwickelte die ja doch auch aus der Antike hervorge-
kommene, orthodoxe Kunst eine umgekehrte Perspektive, in der die orthogo-
nalen Linien in die Bildtiefe hinein auseinanderlaufen. Sie behielt diese Per-
spektive über Jahrhunderte hinweg bei, gerade um jede Verwechslung des 
Bildes mit der Wirklichkeit und jedes Missverständnis über die Außerweltlich-
keit des Göttlichen auszuschließen.4  
 
 
 
                                            
1 Ebenda, 106.  
2 Mitchell (1986, 3) hat die moderne Version „Rhetorik des Ikonoklasmus“ genannt. 
3 Aus Gründen der Polemik wertet Ivins, der ja in einer Zeit geschrieben hat, da die Griechen durchs 
Dritte Reich vergöttert wurden, deren taktilen Ausrichtung als einen primitiven Zug ihrer Kultur, ja er 
qualifiziert sie gar als „Primitive“, a.a.O. S. 6. 
4 Willats (1997, 321 und 339ff). 



 34  

Sehen und Wissen (II) 
 
Wenn wir uns von unserer kulturell konditionierten Koppelung des Naturalis-
mus an den Fortschrittsgedanken freimachen, dann kann die haptische Aus-
richtung der Griechen anders gewertet werden – nicht mehr als kulturelle 
Hemmschwelle, sondern als Zeugnis eines anderen Wirklichkeitsbezuges: Sie 
vertrauten mehr ihrem Tastsinn als dem Schein eines Objektes, den man ü-
ber den Gesichtssinn wahrnimmt. Ein optischer Realismus erfordert ja den 
Preis einer Entfernung, einer Abstraktion vom dargestellten Gegenstand und 
bedeutet einen Verlust an Wahrheit, so wie die Griechen sie verstanden. 
Wenn wir bedenken, dass dem Wort Schein immer noch Konnotationen wie 
Illusion und Täuschung anhaften, dann verliert die Bevorzugung des Tastsin-
nes gegenüber dem Gesichtssinn sofort ihren, für uns doch ein wenig exoti-
schen Charakter.  
 

 
27. Picasso, Figur,  
      1907 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
               28. Picasso, Figur, 
                     1907 
 

 
Auch Picasso scheint sich bei der Entwicklung der modernen Bildsprache, der 
dann das Etikett ‚Kubismus’ aufgeklebt wurde, an seinem Tastsinn orientiert 
zu haben. Im Jahre 1907, demjenigen, in welchem er an dem ersten kubisti-
schen Bild, den ‚Demoiselles d’Avignon’, arbeitete, schuf er auch eine Reihe 
von Holzskulpturen, deren Formenvokabular einerseits dem des Bildes ähnelt 
und andererseits dem afrikanischer Skulpturen (Abb. 27 und 28). Hätte Picas-
so, der Maler, sich über Plastik, das heißt mittels seines Tastsinnes von dem 
kulturellen Zwang des optischen Realismus freigemacht?1 Wäre jener die 
unsrige Hemmschwelle – im Gegensatz zur haptischen der Griechen? Dass 
ein Sinn über den anderen zu bevorzugen sei, ist eine Wertung, die wohl das 
                                            
1 Vergl. hierzu auch die Erörterung im folgenden Kapitel (S. 111) von Picassos künstlerischer Problem-
stellung, so wie sie von Henri Kahnweiler übermittelt worden ist.  



 35  

Produkt kultureller Konditionierung sein muss, denn in Wirklichkeit ergänzen 
beide einander: Jeder Sinn hat seine spezifischen Vorteile, jeder hat seine 
spezifischen Beschränkungen. Der Tastsinn ist zuverlässiger, wenn es um die 
Eigenschaften eines Objektes (insbesondere Form und Oberflächentextur), 
der Gesichtssinn ist es, wenn es um die räumliche Anordnung innerhalb eines 
Blickfeldes geht. Beide sind gleichermaßen wichtig für die Wahrnehmung. 
Malerei ist vor allem eine visuelle Angelegenheit. Da Formen sowohl visuell 
als auch taktil erfahrbar sind, erlaubten sie Picassos Umweg über den Tast-
sinn, um die visuelle Hemmschwelle zu durchbrechen; und dementsprechend 
ist der Kubismus primär eine Malerei von Formen, in der Farben eine unter-
geordnete Rolle Spielen. Über den Tastsinn ist die Wahrnehmung von For-
men ‚objektiver’, im Sinne von dem Objekt eigen, während Farben nur gese-
hen werden können. Mit der Marginalisierung der Farbe unter Konzentration 
auf die Form setzte Picasso sich auch von seinem Erzrivalen Matisse ab, des-
sen primäres Interesse ja gerade der Farbe galt. Beide ließen sich durch die 
afrikanische Skulptur inspirieren, und in der Formensprache des frühen Ku-
bismus ist dies noch am deutlichsten sichtbar.1  
 
Die Gegenüberstellung des Tastsinnes und des Gesichtssinns bringt uns auf 
zwei Begriffe, deren Unterscheidung voneinander bei der Erforschung der vi-
suellen Wahrnehmung eine wichtige Rolle gespielt hat. Die Unterscheidung 
der „objektzentrierten“ von den „betrachterzentrierten Beschreibungen“ wurde 
von einem ihrer Pioniere, dem Engländer David Marr, eingeführt. Marr be-
schrieb die visuelle Wahrnehmung erstmals in Analogie zur Informationsver-
arbeitung in Computern.2   

Mit objektzentrierten Beschreibungen meinte er die tatsächliche Gestalt 
des Objektes – unabhängig vom jeweiligen Blickpunkt – und mit den betrach-
terzentrierten das sich mit jedem neuen Blickpunkt verändernde Netzhautbild. 
Gerade wegen der scheinbaren Analogie muss jedoch davor gewarnt werden, 
die Gegenüberstellung dieser beiden Beschreibungen mit der von objektiv 
versus subjektiv zu verwechseln: Sowohl objektzentrierte als auch betrachter-
zentrierte Beschreibungen sind in hohem Maße betrachterbestimmt, und je 
weniger eindeutige Informationen ein Seheindruck übermittelt, desto größer 
ist der Anteil des Betrachters:3 Visuelle Wahrnehmungsprozesse sind darauf-
hin ausgerichtet, die momentanen, betrachterzentrierten Eindrücke auf der 
Netzhaut in permanentere, objektzentrierte Beschreibungen umzusetzen – 
und hierbei sind die unveränderlichen Merkmale des dreidimensionalen Wür-
fels oder etwa die eines Gesichtes von Bedeutung. Die objektzentrierten Be-
schreibungen werden dann im Langzeitgedächtnis aufbewahrt und helfen, 
Gegenstände wiederzuerkennen, wenn wir sie zu einem anderen Zeitpunkt, 
von einem anderen Blickpunkt aus oder unter anderen Lichtbedingungen se-
hen. Das Wechselspiel zwischen dem ständig sich verändernden Netzhaut-
bild und der dreidimensionalen Beschreibung des Objektes im Gehirn findet 

                                            
1 Zwar hat Picasso immer abgestritten, dass er vor der Fertigstellung der ‚Demoiselles...’ am Beginn des 
Sommers 1907 irgendwelche primitiven Kunstobjekte gesehen habe. Das neue, künstlerische Interesse 
an solcherlei exotischen Objekten hing jedoch in dem überschaubaren Pariser Kunstmilieu der Jahre 
1906/07 in der Luft, und in der Tat behauptete Gertrude Stein, dass Matisse ihn schon im Herbst 1906, 
als er Picasso kennen lernte, damit bekannt gemacht habe – eine Behauptung, die übrigens durch Ma-
tisse bestätigt wurde. Vergl.: Spies (2000, 46). 
2 Marr (1978, 61-80) und (1982). 
3 Gombrich (1982 [1974], 171). 



 36  

größtenteils automatisch statt. Zur Gestalterkennung gehört beim Menschen 
selbstverständlich noch ein weiteres, bewusstes Stadium: die Wiedererken-
nung von Objekten wie Tische, Stühle, deren Funktionen und andere, mit ih-
nen assoziierten Eigenschaften. Es ist das Stadium der sprachlichen Nen-
nung1 – das symbolische Stadium, das im letzten Kapitel unter mehreren As-
pekten beleuchtet wird. Die Unterscheidung objektzentrierter von betrachter-
zentrierten Beschreibungen hat sich als besonders hilfreich erwiesen bei der 
Erforschung des individuellen, menschlichen Reifeprozesses und der darin 
sich entwickelnden Fähigkeit zur optisch naturalistischen Darstellung.  
 
Schon am Anfang des 20. Jahrhunderts wurde die Entwicklung der zeichneri-
schen Fertigkeiten bei Kindern von Georges-Henri Luquet untersucht und be-
schrieben. Luquets Interpretation dieser Entwicklung war sehr einflussreich 
und lässt sich folgendermaßen zusammenfassen: Das junge Kind zeichnet, 
was es weiß, das ältere Kind zeichnet, was es sieht.2 Später wurde vorge-
schlagen, Luquets Unterscheidung eines „intellektuellen Realismus“ im früh-
kindlichen Alter von einem „visuellen Realismus“ ab etwa 7 bis 9 Jahren neu 
zu interpretieren, ganz im Sinne von Marrs Unterscheidung von „objektzent-
rierten“ und „betrachterzentrierten“ Repräsentationen.3 Doch verläuft der Pro-
zess, wie Marr insistierte, größtenteils automatisch und hat kaum mit Be-
wusstsein und noch viel weniger mit Intellekt zu tun. Die Assoziation von Kin-
derzeichnungen mit „intellektuellem Realismus“ klingt überhaupt eigenartig, 
und geradezu irreführend ist es, Luquets Gegensatzpaar auf Gombrichs Stil-
rätsel loszulassen. Dennoch war es lange üblich, primitive Kunstformen auf 
geistige Abstraktionen (Mythen) zurückzuführen und demgegenüber die Kunst 
der klassischen Antike und die der Neuzeit auf das, was die Künstler mit ihren 
Augen sahen, womit man generell meint, einen wesentlichen Unterschied 
ausmachen zu können zwischen konzeptuellen und perzeptuellen Stilen.4  

In diesem Zusammenhang ist auch Lévi-Strauss Lamento eines Ver-
lustes an Sprachlichkeit zu sehen. Sowohl Kinderzeichnungen als auch Kult-
objekte bilden allgemeine Eigenschaften ab: etwa die Rundheit eines Kopfes 
oder die Anordnung von Augen, Nase und Mund in einem Menschengesicht. 
Wenn dies als Darstellung einer bestimmten Person oder Gottheit gemeint ist, 
dann muss es bekannt sein, dabei gesagt werden, oder es muss durch eine 
markante symbolische Ergänzung darauf hingewiesen werden. Was sie ab-
bilden, sind Allgemeinheiten, Konzepte – jedoch keine verbalen, sondern vi-
suelle – und sie bilden sie ab als Gestalten, die nicht perspektivisch verzerrt 
sind, in der Draufsicht also, just weil sie das Objekt darstellen, was sie sehen 
(und nicht ihren optischen Eindruck). Zweifellos sehen Kinder oder Mitglieder 
einer Kultgemeinschaft mehr, als ihre Zeichnungen beziehungsweise ihre 
Kultobjekte darstellen.  

Rudolf Arnheim hat Luquets Interpretation und dessen allzu schemati-
sche Anwendung relativiert und dem eine differenziertere Interpretation der 
Entwicklung bildnerischer Fertigkeiten im Kindesalter gegenübergestellt, und 
zwar im doppelten Sinne, denn ob Repräsentationen optisch realistisch oder 

                                            
1 Willats (1997, 19f, 151ff). 
2 Luquet  (1913 und 1927). Piaget hat Luquets Theorie später noch verfeinert; vergl. Willats (1997, 288 
f). 
3 Willats (1997, 151). 
4 Read (1943, 134). 



 37  

eher schematisch sind, ist eine Frage der Differenzierung der Darstellung.1 
Kinder beginnen mit dem, was Arnheim den „Urkreis“ nennt. Es ist die Spur, 
die eine kreisende Bewegung des Stiftes auf einem Blatt Papier hinterlässt 
und die ein Objekt bezeichnen kann, einfach indem sie das eingekreiste Feld 
vom unbeschriebenen Bildgrund unterscheidet. Der Urkreis ist das zeichneri-
sche Analogon zur Benennung eines Gegenstandes. Zunächst kann er für 
jedes denkbare Objekt stehen – für einen Kopf, die Gliedmaßen, ja selbst für 
die Zähne einer Säge (Abb. 29).  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
29. Kinderzeichnung eines 
       Schreiners mit einer  
       Säge 

 
 

Er steht also noch nicht spezifisch für einen Kreis, sondern für Dinghaftigkeit 
an sich. Ein gezeichneter Kreis kann erst spezifisch für einen Kreis oder ein 
rundes Objekt stehen, wenn andere Formen – etwa Dreiecke – als Alternati-
ven zum Repertoire hinzugekommen sind. Zum Zeichnen eines Dreieckes 
sind jedoch gerade Linien erforderlich. Die grade Linie mag geometrisch die 
einfachste sein, sie ist es nicht für die Motorik der zeichnenden Hand. Jeder 
kann für sich selbst ausprobieren, wie schwierig es ist, aus freier Hand eine 
einigermaßen gerade Linie zu ziehen, und kann sich vorstellen, um wieviel 
schwieriger es für ein Kleinkind sein muss. Da gerade Linien in der Natur 
kaum vorkommen, liegt die Vermutung nahe, dass sie eine zeichnerische 
(Er)Findung sind. Sie erweitern das zeichnerische Repertoire des Urkreises 
insbesondere dadurch, dass sie Richtungen angeben. Wegen der Schwer-
kraft und der Notwendigkeit, sich im Gleichgewicht zu halten, sind die horizon-
tale und die vertikale Richtung die wichtigsten. In einem durch eine horizonta-
le und eine vertikale Linie bestimmten Feld ist es schon möglich, gezeichnete 

                                            
1 Zur Kritik Luquets und dessen schematischer Anwendung: Arnheim (1974 [1954],164-168); zum Fol-
genden ebenda, 175-203. Arnheims Beschreibung der Entwicklung zeichnerischer Fertigkeiten bei Kin-
dern baut weniger auf Luquet als auf  einem anderen Pionier dieses Forschungsgebietes auf, dem Kun-
sterzieher Gustaf Britsch. Dessen Analyse lässt wenig Raum für den Einfluss des wahrgenommenen 
Gegenstandes auf die zeichnerische Form. Vergl.: a.a.O., S. 171, 471.  



 38  

Objekte miteinander in Beziehung zu setzen. Die ersten Versuche, verschie-
dene Objekte räumlich miteinander zu integrieren, nehmen den flächigen Bild-
raum als Bezugsrahmen, wobei die Horizontale und die Vertikale des Zei-
chenpapiers als Koordinaten fungieren (Abb. 30). Eine Möglichkeit weiterge-
hender Differenzierung eröffnet die gerade Linie bei der Darstellung der 
menschlichen Figur: Der Kreis, der zunächst nicht nur für den Kopf, sondern 
für den gesamten Körper steht, wird nun ergänzt durch Striche für Arme und 
Beine, und so entstehen die bekannten ‚Kopffüßler’(Abb. 31). In der Bezeich-
nung verrät sich noch die ursprüngliche Annahme, dass das Kind den Rumpf 
übersehen habe. Der Kreis steht hier jedoch sowohl für den Kopf als auch für 
den Rumpf.1 Die Markierung des Rumpfes erfordert einen weiteren Schritt der 
Differenzierung. 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
30. Kinderzeichnung mit Integration im Bildraum 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

31. Zeichnung eines Mannes (Kopffüßler) 
 

     

 
 
Dieser schematischen Darstellung der Entwicklung zeichnerischer Fertigkei-
ten im frühsten Kindesalter – vom noch rein motorischen „Urkreis“ über die 
Entdeckung, dass mit diesem Kreis Objekte vom Umfeld (beziehungsweise 
vom Bildgrund) unterschieden werden können sowie über die gerade Linie hin 
zur noch flächigen Integration von Gegenständen und zu den Kopffüßlern – 
                                            
1 Spätere Untersuchungen, ob der Kreis beim Kopffüßler den Körper oder den Kopf repräsentiert, haben 
keinen Aufschluss gegeben und deshalb Arnheims Annahme, dass er beides darstellt, nicht widerlegt. 
Vergl. Gardner (1980, 61ff). 



 39  

kann wie jeder Skizze der Vorwurf gemacht werden, dass sie übermäßig ver-
einfache. Es wäre denn auch gefährlich, sie als Maßstab für konkrete Fälle zu 
verwenden oder die Entwicklungsstufen an Lebensalter festzumachen. Doch 
enthüllt die Schematisierung eine Logik, die problemlos bis hin zur Entwick-
lung des optischen Naturalismus fortgeschrieben werden kann: Die Markie-
rung eines Objektes als verschieden von seinem Umfeld und die Erfindung 
der einfachsten Linie, nämlich der Geraden, als Mittel, um Richtungen an-
zugeben und um verschiedene Objekte miteinander im Bildraum zu integrie-
ren, schaffen Ordnung in der visuellen Flut, die uns über die Netzhaut er-
reicht. Es sind „visuelle Konzepte“,1 die das Sehen strukturieren und das Ge-
sehene vereinfachen.  

Wie wenig hilfreich zum Verständnis dieser Logik Begriffe wie ‚Erfin-
dung’ oder ‚Entdeckung’ sind, lässt schon die Skizze dieser Beginnphase er-
kennen: Ist die Markierung eines Objektes durch einen Kreis oder die gerade 
Linie eine Erfindung oder eine Entdeckung? – Wohl beides. Besser lässt sich 
der Prozess beschreiben als ein dialektischer, in dem sich Vereinfachungen 
abwechseln mit deren Synthese zu komplexeren Bildformen wie den Kopffüß-
lern. Ein weiterer wichtiger Schritt ist der zur Diagonalen. Ihre Voraussetzung 
ist die völlige Beherrschung des durch die Horizontale und die Vertikale be-
stimmten Bildraumes. Erst dann kann die Diagonale die für sie charakteristi-
sche Dynamik einbringen; und natürlich ist sie ein unerlässliches Mittel zur 
Konstruktion einer perspektivischen Projektion. Ihre Verwendung als Linie in 
die Tiefe eines illusionistischen Bildraumes lässt in der Entwicklung des Kin-
des jedoch noch auf sich warten – nicht von ungefähr, denn dazu gehört 
mehr: das Wissen um die Methode. Solange die Draufsicht nicht differenziert 
ist von der Projektion, repräsentiert die zweidimensionale Bildfläche noch bei-
de.  
 
Der englische Psychologe John Willats hat den Lernprozess, der das Kind zur 
Fluchtpunktperspektive führt, eingehend untersucht und beschrieben.2 Seine 
Erkenntnisse gründen sich auf Experimente, die er mit Schulklassen ver-
schiedener Altersstufen durchgeführt hatte. Er konfrontierte sie jeweils mit ei-
nem Tisch, auf dem einige Objekte standen, und bat die Kinder, denselben zu 
zeichnen. Dann kategorisierte er die Zeichnungen dem Grad gemäß, in dem 
sich darin ein Projektionssystem manifestierte – von der Draufsicht bis hin zur 
Fluchtpunktperspektive. Die Jüngsten verfügen noch über kein solches Sys-
tem. Ihre Objekte und der Tisch sind scheinbar willkürlich über das Zeichen-
blatt verteilt. Allenfalls lässt sich eine gewisse topologische Korrektheit erken-
nen, insofern als der Tisch die untere Bildhälfte und die darauf stehenden 
Gegenstände die obere einnehmen.3 Im Alter von durchschnittlich 10 Jahren 
werden Tisch und Objekte in der frontalen Draufsicht gegeben, ohne dass sie 
sich noch überschneiden; mit 12 Jahren setzt sich dann eine vertikale Paral-
lelperspektive durch, jedoch immer noch ohne Überschneidungen, mit 13 Jah-

                                            
1 Arnheim setzt diesen Begriff den von Luquets Theorie unterstellten ‚verbalen Konzepten’  entgegen; 
a.a.O., 165. 
2 Willats (1977, 367-382); für seine aktualisierte Interpretation siehe: ders. (1997, 10f und 291ff). 
3 Piaget und Inhelder haben Luquets Schema verfeinert und die Raumkonzeption des Kindes im Vor-
schulalter auf der Grundlage topologischer (anstelle von projektiver) Geometrie erklärt: „In short, due to 
the lack of any conscious awareness or mental discrimination between different viewpoints, these 
children are unable to represent perspective and cling to the object in itself.“ Piaget/ Inhelder (1956, 
178). 



 40  

ren eine schräge Parallelperspektive mit Überschneidung und mit etwa 14 
Jahren eine mehr oder weniger naive Fluchtpunktperspektive (Abb. 32). In-
wieweit sie gelungen ist hängt vermutlich vom Wissen des Kindes über die 
Methode ab. In der persönlichen Reifezeit, der Pubertät, scheint also auch die 
Reife zur Projektion und Fluchtpunktperspektive erreicht zu werden – ganz 
ähnlich wie dies kulturhistorisch in der Renaissance der Fall war.1  
 
 

32. Kinderzeichnungen eines Tisches 
       – charakteristische Typen 
       eingeteilt nach Klasse:  
 
 
 

a. Ansicht des Tisches für je-
des Kind 

 
 
 
 
 
 
 
 

b. Klasse 1: noch kein Projekti-
onssystem, noch keine Ü-
berlappungen; mittleres Al-
ter: 7,4 

c. Klasse 2:  orthogonale Pro-
jektion, noch keine Überlap-
pungen; mittleres Alter: 9,7 

 
 

d. Klasse 3: schief-vertikale 
Projektion, noch keine Über-
lappungen; mittleres Alter: 
11,9 

e. Klasse 4: Parallelperspekti-
ve, erste Überlappungen; 
mittleres Alter: 13,6 

 
 
 

f. Klasse 5: Naive Flucht-
punktperspektive, mehr Ü-
berlappungen; mittleres Al-
ter: 14,3 

g. Klasse 6: Fluchtpunktper-
spektive, mehr Überlappun-
gen; mittleres Alter: 14,7 

 
 

Die Etappe hin zur fluchtpunktperspektivischen Darstellung unterscheidet sich 
von der früheren durch einen höheren Grad an Bewusstsein und durch einen 
Willen zur kulturellen Identifikation. Zu Anfang dieses Prozesses – ab etwa 8 
oder 9 Jahren – lassen die Zeichnungen ein viel höheres Maß an Präzision 
und Kontrolle der geometrischen Konstruktion erkennen, als dies bei Zeich-
nungen von Kindern im Alter zwischen 5 und 7 der Fall ist. Dennoch sind sie 

                                            
1 Arnheim suggeriert diese Analogie zwischen Onto- und Phylogenese (a.a.O., 205), und sie fand eine 
ausführliche, polemische Behandlung in: Gablik (1977); zu ihrer Kritik vergl. Gardner (a.a.O., 252 ff).   



 41  

nicht unbedingt besser.1 Kinder im Vor- und Grundschulalter haben sich ei-
nerseits eine hinreichende Meisterschaft der Medien zu eigen gemacht, um 
sie gezielt einsetzen zu können, und sind andererseits noch nicht von gewis-
sen Manien befangen. Ihre Zeichnungen sprühen meist von Ausdruckskraft 
und Originalität, wogegen die von älteren Kindern – kurz nach den ersten 
Schuljahren – viel spröder sind. Während sie einerseits von einer entwickelte-
ren, technischen Kompetenz zeugen, verlieren sie andererseits an Aus-
druckskraft. Ein geradezu pedantisches Streben nach fotografischen Effekten 
beraubt sie aller Lebendigkeit. Dieses Verlangen, den optischen Naturalismus 
zu meistern, bringt mehr oder weniger vorhersehbare Resultate zuwege – und 
das gilt nicht nur für die künstlerische Kreativität. Beinahe in allen Bereichen 
des Lebens will das Kind Dinge ‚richtig’ hinkriegen, so wie sie ‚wirklich’ sind. 
Auch die Sprache und der Wissenserwerb werden nun sehr wichtig. Während 
die jüngeren Kinder noch vor allem in den Zeichenprozess selbst involviert 
sind und verhältnismäßig wenig Interesse am Endprodukt erkennen lassen, 
macht sich bei den älteren ein deutliches Verlangen bemerkbar, es den Vor-
bildern aus der sie umgebenden Erwachsenenwelt gleichzutun, sich deren 
Konventionen zu eigen zu machen – und dies scheint auch in andere Kulturen 
zu gelten.2 Da Sprache immer kulturspezifisch ist,  ist es logisch, dass das Al-
ter des Erwerbes von benennbarem Wissen zusammenfällt mit dem der be-
wussten kulturellen Eingliederung – und in der westlichen Kultur mit dem Er-
werb der Fähigkeit zur auf Wissen gegründeten Fluchtpunktperspektive. 

 
 

Eine Grammatik des Sehens 
 
Wissen wird meist mit Bewusstsein assoziiert und das Sehen als vor allem 
passive Registrierung der sichtbaren Welt interpretiert, weshalb die ansonsten 
höchst fruchtbare Rezeption von Luquets Theorie auch zu so manchem Miss-
verständnis geführt hat. Dass Sehen aktive Konstruktion und nicht passive 
Informationsaufnahme ist, kann heute kaum noch bestritten werden: Der Ge-
sichtssinn ist der neurologisch am besten bekannte unserer Sinne.3 Unsere 
visuelle Intelligenz belegt beinahe die Hälfte unseres Kortex und geht meist 
rationaler und emotionaler Intelligenz voraus. Dennoch unterschätzen wir im 
Allgemeinen ihre Bedeutung, denn sie funktioniert unbewusst und ohne be-
sondere Anstrengung. Sie zu verstehen bedeutet zu begreifen, wer wir sind. 
Um ihre Konstruktionsmethoden näher zu bestimmen, hat der Philosoph und 
Computerwissenschaftler Donald D. Hoffman die visuelle Intelligenz in Anleh-
nung an Noam Chomskys generative Grammatik der Sprache analysiert.4 
Chomskys Konzept einer generativen Grammatik gründet auf dem Paradox, 
dass Sprachen einerseits reich und komplex sind und andererseits das Vor-
bild, von dem man sie jeweils lernt, nämlich das Sprechen der Erwachsenen 
im direkten Umfeld, hoffnungslos unbestimmt und fragmentarisch. Trotzdem 
entwickeln die Mitglieder einer Sprachgemeinschaft im Großen und Ganzen 
dieselbe Sprache, was mit der Annahme zu erklären ist, dass sie zur Kon-
struktion der Grammatik sehr restriktive Prinzipien als Richtlinien gebrauchen. 

                                            
1 Zum Folgenden: Gardner (a.a.O.,  94ff, 141, 148ff, 157ff, 216ff). 
2 Gardner (a.a.O., S. 159 f). 
3 Marr (1982, 31); Hoffman (1998, 11f). 
4 Zum Folgenden: Hoffman (a.a.O.,  xif). 



 42  

Die Prinzipien seien, so Chomsky, ein genetisch bestimmter Teil der kogniti-
ven Struktur des Kindes.1 Die Regeln der universalen Grammatik erlauben 
dem Kind, sich die jeweils spezifischen Regeln der Grammatik einer oder 
mehrerer Sprachen zu eigen zu machen. Dem ganz entsprechend, so Hoff-
man, sind auch die universellen Prinzipien des Sehens Teil der Biologie des 
Kindes und erlauben ihm, sich spezifische Regeln anzueignen, mithilfe derer 
es visuelle Szenen konstruieren kann.  
 
Die Aneignung der unbewussten Seh-Regeln, etwa zur Übertragung des 
zweidimensionalen Netzhautbildes in die dreidimensionale Szene, die wir 
normalerweise ‚sehen’, erfolgt über die visuelle Erfahrung – der Aufbau visu-
ellen Vorwissens – und gewisse Grundregeln müssen offenbar im Kindesalter 
erlernt werden, sonst ist das Lerndefizit für den Rest des Lebens nicht mehr 
einzuholen. Diese erstaunliche Tatsache wurde schon im wissenschaftsbe-
geisterten Zeitalter der Aufklärung durch den englischen Chirurgen William 
Cheselden (1688-1752) beobachtet: Er hatte den Katarakt eines blind gebo-
renen Jungens entfernt und veröffentlichte seine Erkenntnisse über die Ent-
wicklung dessen Gesichtssinnes im Jahre 1728 in den ‚Philosophical Tran-
sactions of the Royal Society’. Sie erregten viel Aufsehen, nicht nur weil sol-
cherlei Eingriffe damals noch selten erfolgreich verliefen, sondern auch, da 
sie ein Gedankenexperiment bestätigten, das John Locke (1632-1704) in sei-
nem ‚An Essay Concerning Human Understanding’ schon einige Jahrzehnte 
vor der Operation publiziert hatte: Wenn jemand blind geboren ist und den 
Unterschied zwischen einer Kugel und einem Kubus nur über seinen Tastsinn 
erlernt hat, und wenn er später dann seinen Gesichtssinn erlangt und mit ei-
ner Kugel und einem Kubus auf einem Tisch konfrontiert wird, wäre er dann in 
der Lage, beide ohne sie zu berühren voneinander zu unterscheiden? – Die 
für den Empiristen Locke charakteristische Antwort war negativ: Zwar habe 
der Mann erfahren, wie Kugel und Kubus sich anfühlen, ihm fehle jedoch die 
Erfahrung, was das Äquivalent einer Wahrnehmung des Tastsinnes für den 
Gesichtssinn sei. Cheseldens Patient war nach der Operation nicht in der La-
ge, die Größe von Objekten und Gestalten zu beurteilen sowie diese von ih-
ren illusionistischen Darstellungen zu unterscheiden. Sein Zimmer erschien 
ihm ebenso groß wie sein Haus, und wenn er Portraits an der Wand hängen 
sah, dann erstaunte es ihn, zu entdecken, dass die Gesichter flach waren.2 
Dass Hoffmans Analogie zu Chomskys generativer Grammatik der Sprache 
mehr als ein Gedankenexperiment ist, darauf deutet ein anderer klassischer 
Fall vom Beginn des 19. Jahrhunderts, der eines Wolfsjungen, welcher von 
Bauern nackt und allein im Wald des Tarn in Frankreich aufgefunden wurde. 
Man schätzte sein Alter zwischen 11 und 12 Jahren, und erstaunlicherweise 
hatte er die Jahre seiner Kindheit ohne Kontakt mit Menschen überlebt. Der in 
die Behandlung von Taubstummen spezialisierte Arzt Jean Marie Gaspard 
Itard (1775-1838) nahm sich seiner an. Mittels Erziehung hoffte er ihn soziali-
sieren zu können, und sein erster Bericht vor der Société des Observateurs 
de l’homme (1801) über den Fortgang seines Experiments war noch voll von 
Optimismus. Fünf Jahre später musste er jedoch eingestehen, dass der Jun-
ge nicht mehr in der Lage war, eine Sprache zu erlernen, und das dies wohl 

                                            
1 Chomsky (1975, 11) 
2 Hoffman (a.a.O.,15f, 17ff). 



 43  

mit seiner sozialen Isolation seit seinen frühesten Kindesjahren zu tun haben 
musste.1  
 Wie jene universelle, generative Grammatik, die in den ersten Lebens-
jahren aktiviert werden muss, aussieht, was die der Sprache zugrunde lie-
genden Regeln oder (wie Chomsky sie heute bevorzugt zu benennen) Prinzi-
pien sind, ist trotz aller Forschungsanstrengungen von Seiten der durch 
Chomsky initiierten linguistischen Schule strittig geblieben.2 Im Gegensatz 
dazu zeichnen sich bei den neurologischen Prinzipien, welche die Konstrukti-
on des Bildes von der Wirklichkeit bestimmen, mittlerweile einige Überein-
künfte ab:3 Die Verbindungen zwischen der Netzhaut und dem primären visu-
ellen Kortex (dessen Gehirnregion in der äußersten Extremität des Hinterkop-
fes wird von Neurologen V1 genannt) sind genetisch bestimmt und bei der 
Geburt schon in hohem Maße organisiert. Sie reproduzieren gewissermaßen 
eine ‚Karte’ der Retina in dieser Gehirnregion. Ein sehr großer Teil der zum 
Sehen erforderlichen ‚Maschinerie’ ist also schon vor der Geburt angelegt und 
genetisch spezifiziert. Konsensus besteht aber auch darüber, dass die ersten 
Tage und Monate nach der Geburt entscheidend sind für die Anregung und 
Entwicklung insbesondere dieser Verbindungen und damit des visuellen Ver-
stehens der Wirklichkeit. Der bei der Geburt intakte Apparat kann nicht normal 
funktionieren, wenn er nicht unmittelbar der sichtbaren Welt ausgesetzt wird. 
Und, was ganz besonders wichtig ist: Der Konsensus kann sich auf empiri-
sche Beobachtungen stützen. Die bisher am besten untersuchte Anomalie 
von blind Geborenen ist die Beeinträchtigung ihrer Orientierungsfähigkeit. 
Wenn man bei ihnen zum Beispiel Gehirnregionen untersucht, in denen man 
normalerweise viele Zellen antrifft, die auf Richtungen reagieren, dann kann 
man beobachten, dass die meisten Zellen inaktiv bleiben oder in einer un-
deutlichen und unvorhersehbaren Weise reagieren. Das ist nicht der Fall, 
wenn der Entzug visueller Stimulierung erst später im Leben eintritt. Einmal 
entwickelt während der kritischen Phase scheinen sich die Verbindungen zwi-
schen dem Auge und dem Gehirn lebenslang zu stabilisieren.  
 So wie das Erlernen einer Sprache nicht über das Speichern zahlloser 
Sätze funktioniert, so kann man auch nicht das Sehen lernen, indem man un-
zählige Bilder speichert. Wir sind endliche Geschöpfe mit begrenzter Spei-
cherkapazität und werden immer wieder mit neuen Situationen konfrontiert. 
Sowohl Sprechen als auch Sehen erlernt man als begrenzten Regelsatz, der 
unbegrenzte Möglichkeiten in sich trägt, Sätze beziehungsweise Ansichten zu 
verstehen, denen man noch nie begegnet ist.4 Wir beginnen erst zu verste-
hen, was dies für Regeln sind und wie sie ineinander greifen.  

 
Hoffmans Projekt zielt darauf ab, einige der grundlegendsten Regeln des Se-
hens zu identifizieren und anhand von einfachen Beispielen zu demonstrie-
ren, wie sie funktionieren. Die Meta-Regel für alle anderen ist die einer ins-
tinktiven Suche nach typischen, stabilen Ansichten, um sie von zufälligen und 
veränderlichen zu unterscheiden. Die zufälligen sind unwahrscheinliche An-
sichten, und es ist – wie bei Anamorphosen – schwierig, das Auge so darauf 

                                            
1 Itard (1804); vergl.:  Malson (1964) und der Film von François Truffaut: "L'enfant sauvage" (1969). 
2 Vergleiche hierzu Searles Rezension (2002) von Chomsky (2000), sowie die Leserbriefe von Brom-
berger  und Searle / Chomsky (2002) in folgenden Nummern der Zeitschrift. 
3 Zum Folgenden: Zeki f(1999, 93ff). 
4 Hoffman (1998, 24); zum Folgenden: 24 - 34. 



 44  

einzustellen, dass man etwas Sinnvolles erkennen kann. Die andere Grund-
regel ist die der Projektion. Sie steht bei visuellen Konstruktionsprozessen 
zentral, da die Projektion die Verbindung legt zwischen dem zweidimensiona-
len Bild auf unserer Netzhaut und der dreidimensionalen Welt, die wir daraus 
konstruieren.  

Eine von beiden Grundregeln abgeleitete Regel Nummer drei lautet: 
„Interpretiere immer Geraden die auf einer Linie liegen als auf einer Linie lie-
gend.“ Der Grund ist einfach zu erklären: Wenn zwei Geraden im Raum nicht 
auf einer Linie liegen, dann können sie nur von einem bestimmten Blickpunkt 
aus – höchstens zufällig also – als auf einer Linie liegend erscheinen. Auch 
Hoffmans vierte Regel scheint zunächst für sich selbst zu sprechen: „Interpre-
tiere Bildelemente, die nahe beieinander liegen auch in der dreidimensionalen 
Wirklichkeit als nahe beieinander liegend.“ Eine offensichtliche Ausnahme ist 
die Distanz von Objekten in der Tiefe des Raumes, die auf der Netzhaut nahe 
beieinander liegen. Sobald unsere Tiefenwahrnehmung aber durch ‚falsche’ 
Fluchtlinien getäuscht wird, wie es in Abb. 33 geschieht, zwingt uns Regel vier 
dazu, einem höchst unwahrscheinlichem Größenverhältnis den Vorrang zu 
geben gegenüber der Annahme einer optischen Täuschung – insbesondere, 
wenn es sich um ein ‚objektives’ Foto handelt.  

 
 

 
 
33. Die Größenverhältnisse zwischen Mutter und Tochter sind  
     durch perspektivische Täuschung umgekehrt 

 
 
Regel Nummer fünf verlangt – ganz analog zu Regel drei – sanfte Kurven 
auch in der dritten Dimension als sanfte Kurven zu sehen (denn wiederum 
wäre ein spezieller Ausnahmeblickpunkt erforderlich, um eine scharfe Kurve 
als sanfte erscheinen zu lassen), und Regel Nummer sechs, wo es möglich 
ist, eine Kurve in einem Bild als Randlinie eines dreidimensionalen Körpers 
wahrzunehmen. Weitere Regeln geben an, wenige Lichtquellen (Regel 23) 
und das Licht als von oben auf die Szene fallend vorauszusetzen (Regel 24). 
Gemäß Regel 22 interpretieren wir abrupte Wechsel in Farbe, Sättigung und 
Helligkeit als Änderung in Orientierung (wie bei der Würfelperspektive) oder in 
der Textur einer Oberfläche, während wir deren allmähliche Wechsel als Än-



 45  

derungen der Lichtquelle (Regel 21) interpretieren. So wie wir aus der Flut der 
Netzhautbilder die charakteristischen Formen von den zufälligen trennen, so 
sind wir es auch, die aus den Netzhautbildern eines Objektes die für dieses 
charakteristische Farbe destillieren und sie ihm dann gewissermaßen auf-
pfropfen.Es würde zu weit führen, hier alle von Hoffman aufgeführte Regeln 
zu zitieren. Für uns geht es eher um das ihnen zugrunde liegende Prinzip des 
„fair pick“ in der Kombination von Form, Farbe und Lichtquelle – das der Wahl 
der typischsten, stabilsten Ansicht, der meist annehmlichen Interpretation.1 
Dass das Kriterium für diese Auswahl nicht der Tastsinn ist, demonstriert 
Hoffman anhand einer Wellenzeichnung (Abb. 34). Diese ‚Welle’ ist natürlich 
eine Zeichnung auf einer zweidimensionalen Fläche. 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
34. Wellenzeichnung aus 
      Hoffmans Buch 

 
 
Man kann dies kontrollieren, indem man die Fläche berührt, und trotzdem 
kann man nicht umhin, sie als dreidimensionale Welle zu sehen – selbst wenn 
man die Seite auf den Kopf stellt.2 Was die meist annehmliche Ansicht bezie-
hungsweise Interpretation einer Szene ist, kristallisiert sich anhand visueller 
Regeln heraus, die alle darauf abzielen, das Wesentliche vom Nebensächli-
chen zu unterscheiden. 
 
 
Versuch zu einer biologischen Begründung der Kunstgeschichte 
 
Warum sehen wir? – Nun, der Gesichtssinn ist eines unserer Sinnesorgane; 
Sinnesorgane sind unsere Fenster zur Welt, und der Gesichtssinn ist das 
weitaus effizienteste. Wir sehen, um Wissen über die Welt zu erlangen.3 Wie 
kann mir aber mein Sehen Wissen über die Welt vermitteln, wenn ich das, 
was ich sehe, selbst konstruiere? – Auch die Antwort auf diese Frage liegt auf 
der Hand: Die Konstruktion kann nicht willkürlich sein, denn die ihr zugrunde 
liegenden Prinzipien müssen sich im Evolutionsprozess unseres Gesichtssin-
nes bewährt haben. Konstruierten wir Wirklichkeiten, die der äußeren, objekti-
ven Wirklichkeit entgegenstünden, dann hätten wir kaum Überlebenschancen. 

                                            
1 Ebenda, 127. 
2 Ebenda, 2. 
3 Zeki (1993). 



 46  

Zwar können auch Zufälle tödlich sein, die alltägliche Wirklichkeit besteht je-
doch eher aus Regelmässigkeiten denn aus Zufällen; darum ist nur Wissen 
über ihre dauerhaften und charakteristischen Eigenschaften von Belang und 
ist die Scheidung des Wesentlichen vom Zufälligen, Nebensächlichen die Me-
ta-Regel, auf die alle anderen Regeln, nach denen unsere visuelle Intelligenz 
funktioniert, zurückgeführt werden können.  
 
Insofern Kunstwerke Konstruktion der visuellen Intelligenz sind, können die 
Wechselwirkung zwischen dem Künstler, seinem Kunstwerk und seiner 
Wahrnehmung der Wirklichkeit als Experimente mit den physiologischen und 
psychischen Gegebenheiten des visuellen Gehirns in seiner Konfrontation mit 
der Welt gesehen werden. Der Neurophysiologe Semir Zeki, ein Pionier der 
Erforschung des visuellen Gehirns, sieht die Kunst gar als dessen Erweite-
rung: Beider Funktion sei es, die konstanten, dauerhaften und wesentlichen 
Merkmale von Objekten, Oberflächen, Gesichtern, Situationen usw. zu reprä-
sentieren, um unser Wissen zu erweitern. Wie das Gehirn, so sei die Kunst 
immer wieder auf der Suche nach Konstanten, nach dem wahren, wesentli-
chen Charakter der Dinge beziehungsweise ihrer Wahrnehmung.1 Wenn ein 
Künstler die Illusion von Tiefe und Plastizität auf der Leinwand erzeugen will, 
dann muss er die dreidimensionale Interpretation, die das Gehirn aus flächi-
gen Netzhautbildern generiert, wieder umkehren. Da er jedoch keinen be-
wussten Zugang zum Netzhautbild hat und die Welt gemäss der automati-
schen Interpretation des visuellen Gehirns nur dreidimensional sieht, muss er 
lernen, Anhaltspunkte des Gehirnes zur Wahrnehmung von Tiefe – Perspekti-
ve, Überschneidungen, Schattenwurf etc. – an sich zu sehen.2 Dies erfordert 
nebst intuitivem Ausprobieren auch bewusste Wahr-Nehmung. Die für alles 
Sehen zentrale Konstante ist das sehende Subjekt, dessen Selbstbewusst-
Werdung sich in der zentralperspektivischen Konstruktion des illusionistischen 
Bildraumes manifestiert: Da ein fixes Bild von einem Blickpunkt aus eine Abs-
traktion von der tatsächlichen Wahrnehmung ist, muss der Künstler versu-
chen, die für eine solche Abstraktion wesentlichen Anhaltspunkte herauszu-
destillieren. So lassen sich manche von Donald Hoffmans Regeln als stilisti-
sche Schritte in der Kunstgeschichte identifizieren. Zum Beispiel reflektiert die 
zweite Meta-Regel der Projektion natürlich die Erfindung der Fluchtpunktper-
spektive; und angesichts der, durch ihren sehr gerichteten Lichteinfall ge-
kennzeichneten Bilder Caravaggios und seiner Nachfolger (zum Beispiel Ab-
bildungen 6 und 7 im folgenden Kapitel) denkt man unwillkürlich an Regel 23, 
wonach Wahrnehmung immer nur wenige Lichtquellen voraussetzt. In aller 
naturalistischen Malerei geht es darum, den ‚fair pick’ auf die Leinwand zu 
bringen. 
 
Herausragende Kunstwerke zeichnen sich dadurch aus, dass sie nicht nur 
einen oberflächlichen Schein des Dargestellten, sondern vielerlei Facetten 
zugleich wiedergeben. Die Kubisten haben dies auf sehr buchstäbliche Weise 
versucht, indem sie verschiedene Ansichten in einem Bild nebeneinander 
setzten. Im Ansatz ähnelt das dem, was das Gehirn auch tut: das Konstruie-
ren eines Bildes aus mehreren Netzhautbildern. Da kubistische Bilder ver-
schiedene, betrachterzentrierte Ansichten nebeneinander stehen lassen, oh-
                                            
1 Zeki (1999, 9-12). 
2 Livingstone (2002, 101). 



 47  

ne eine objektzentrierte Ansicht herauszudestillieren, ist auf ihnen der Bildge-
genstand nicht mehr ohne weiteres zu erkennen (vergl. Picassos ‚Portrait von 
Henry Kahnweiler’, Abb. 31 im folgenden Kapitel). Ältere Kunstwerke zeich-
nen sich dagegen durch die Vielfalt objektzentrierter Aspekte aus, und zwar 
nicht nur hinsichtlich der objektiven, physischen Gegebenheiten eines Bildge-
genstandes, sondern auch hinsichtlich aller möglichen Bedeutungen, die ihm 
zugeschrieben werden können. Johannes Vermeers Bilder sind dafür be-
kannt, dass sie trotz aller Erkennbarkeit der dargestellten Figuren und Ge-
genstände immer ein tiefes Geheimnis zu bewahren scheinen.1 Das Bild ‚Eine 
Dame und ein Herr am Spinett (Die Musikstunde)’ (Abb. 35) ist bewunderns-
wert wegen der ungeheuren Virtuosität in der perspektivischen Konstruktion 
des Raumes, in der Wiedergabe von Details, dem Spiel von Licht und Schat-
ten, der brillanten Chromatik der Farbtöne. Seine Besonderheit liegt jedoch 
weniger in der technischen Virtuosität Vermeers, von der das Bild zeugt, als 
vielmehr darin, dass diese angewendet wird, um Mehrdeutigkeit zu erzeugen.  
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
35. Vermeer,  
       Musikstunde,  
       ca. 1662-1664 

 
Ist der neben dem Spinett stehende Mann nur der Klavierlehrer oder der E-
hemann, der Liebhaber, der Verehrer oder nur ein Freund der Dame? Fand er 
ihr Spiel tatsächlich gut, oder meint er eigentlich, dass sie es besser könnte? 
Geht es überhaupt um die Musik – immerhin steht sie ja – oder spielt sie nur 
einige Noten, während sie sich eigentlich mit etwas ganz anderem beschäftigt 
– etwas, was er ihr gerade erzählt hat: die Ankündigung einer Scheidung, der 
Ansatz zu einer Liebeserklärung oder etwasanderes, Tiefgreifendes, an das 
wir nicht unmittelbar denken würden? All diese Szenarios sind gleichermaßen 
gültig und erlauben dem Betrachter, im Gedächtnis gespeicherte, ähnliche 
Situationen aufleben zu lassen.2 So kann die von Vermeer gemalte Szene als 

                                            
1 Zum Folgenden: Zeki (1999, 22ff). 
2 Das Bild enthält auch andere ikonographische Anzeichen dafür, das Vermeers Interesse mehr auf 
einen amourösen Aspekt als auf den Musikunterricht gerichtet war, vergl.: Duparc / Wheelock (Hrsg., 
1996, 128).    



 48  

universelle Repräsentation – als Darstellung eines Typus – vieler konkreter 
Situationen gesehen werden. Die Szene ist demnach keineswegs undeutlich, 
sondern hat gleichzeitig mehrere, gleichermaßen denkbare Bedeutungen. 
Diese Mehrdeutigkeit ist eine andere als die des optischen Realismus. Letzte-
re aber hat erstere möglich gemacht.  
 
Wie wir im dritten Kapitel noch sehen werden, ist diese Mehrdeutigkeit seit 
der Renaissance ein charakteristisches Merkmal der Kunst. Wäre die Mehr-
deutigkeit nichts als eine Ansammlung von Zufälligkeiten, dann wäre sie banal 
und für einen Betrachter kaum von Interesse. Das visuelle Gehirn findet Ge-
fallen an wesentlichen Merkmalen, die für vielerlei besondere Situationen ste-
hen können. Es sind gewissermaßen ‚visuelle Konstanten', Werkzeuge, die 
nicht nur zur Erkennung von Gegenständen dienen, sondern auch bei der In-
terpretation ihrer Bedeutungen helfen. Zeki unterscheidet „situationsbezogene 
Konstanten“ von „impliziten“. Vermeer ist sein Beispiel für die ersteren, und 
für die letzteren führt er das ‚non finito’ von Michelangelos Boboli-Sklaven an 
(Abb. 36 und 37). Indem er einige von ihnen teilweise unvollendet belassen 
hat, eröffnet er dem Betrachter Möglichkeiten, seine Vorstellungskraft spielen 
zu lassen. Zeki interpretiert dies als „neurologischen Trick“:1 Der Betrachter 
kann vielerlei, in seinem Gedächtnis gespeicherte Vorstellungen mit dem 
Fragment in Verbindung bringen. So kann das Fragment als ein universelles 
Ganzes gesehen werden.  
 

 
36. Michelangelo,  
      Der Erwachende, 
      1530-1534 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
37. Michelangelo, 

Der Atlant, 
1530-1534  

 

                                            
1 Zeki (1999, 31f). 



 49  

Im Gegensatz zu den Bildern Vermeers ist die Mehrdeutigkeit von kubisti-
schen Bildern im doppelten Sinne flach: zunächst im neurobiologischen, da 
die betrachterzentrierten Ansichten auf der Bildfläche nebeneinander stehen 
bleiben und nicht, wie auf der zweiten Stufe der neurobiologischen Verarbei-
tung der Wahrnehmung, zu einer dreidimensionalen, objektzentrierten Ansicht 
zusammengebaut werden. Im inhaltlichen Sinne ist sie es, da es in kubisti-
schen Bildern nicht mehr primär um inhaltliche Bedeutungen einer Darstellung 
geht. Dass Picassos Händler Kahnweiler der Dargestellte ist, ist sekundär. 
Die ästhetische Bedeutung kubistischer Bilder muss vielmehr mittels formal-
ästhetischer und kunsthistorischer Konzepte konstruiert werden. So ist der 
Kubismus bedeutungsvoll als Lösung des Widerspruches zwischen Illusion 
eines Tiefenraumes und tatsächlicher Flächigkeit des Bildes. Im neurobiologi-
schen Sinne ist das kubistische Projekt ein Fehlschlag, da der neurobiologi-
sche Prozess der Bedeutungsschöpfung schon auf der ersten Stufe abgebro-
chen wird.1 Die Bedeutung der bildnerischen Flächigkeit des Kubismus für die 
Kunstgeschichte des 20. Jahrhunderts kann dagegen nicht überschätzt wer-
den: Sie befreite die Malerei vom Zwang zum Illusionismus. 
  
Kein neurobiologischer Fehlschlag, jedoch physiologisch unwahrscheinlich, 
war das Projekt der Fauvisten, die Farbe von ihrer Bindung an Gegenstände 
zu befreien.2 Farbenblinde sehen Farben anders und unter extremer Beleuch-
tungen können Farben sich ebenfalls ändern; dies sind jedoch Ausnahmen, 
und dass Wirklichkeit uns je erscheint wie auf einem fauvistischen Bild ist 
höchst unwahrscheinlich. Rein physikalisch allerdings – und im alltäglichen 
Sprachgebrauch assoziieren wir Gegenstände der Außenwelt mit ‚Physik’ – 
ist nichts gegen eine Befreiung der Farbe von ihrer Bindung an Gegenstände 
einzuwenden; ganz im Gegenteil: Farbe ist keine Eigenschaft von Gegens-
tänden, ja nicht einmal des Lichtes. Farben sind Schöpfungen der menschli-
chen Wahrnehmung. Licht ist für uns nur deshalb etwas  Besonderes, weil 
unsere Augen über Nervenzellen verfügen, die selektiv empfänglich sind für 
elektromagnetische Wellenlängen zwischen 370 und 730 Nanometer (etwas 
unter 10-6 Meter). Außer durch seine Wellenlänge beziehungsweise seine 
Frequenz unterscheidet sich Licht nicht von anderer elektromagnetischer 
Strahlung.3 Elektromagnetische Wellenlängen können länger sein als der 
Durchmesser der Erde (Energieübertragung, in der Größenordnung von 106 
bis 108 Meter) oder kürzer als der Durchmesser eines Atoms (Röntgenstrah-
len 10-10 Meter; Gammastrahlen <10-12 Meter; kosmische Strahlen <10-14 Me-
ter), was eine ungefähre Vorstellung davon vermittelt, wie winzig das Licht-
spektrum im Verhältnis zum Gesamtspektrum elektromagnetischer Strahlung 
ist.4 Es gibt in der Physik des Lichtes auch keinen Grund für den Sondersta-
tus der Primärfarben Rot Gelb und Blau.5 Es hat schlichtweg damit zu tun, 
dass wir nicht für jede Wellenlänge des Lichtes Rezeptoren auf unserer Netz-
haut haben. Unsere Netzhaut hat nur drei verschiedene Rezeptortypen für die  
Farbwahrnehmung, die „Zäpfchen“ genannt werden – neben den nur hellig-
keitsempfindlichen „Stäbchen“. Aus dem Verhältnis der Erregung dieser vier 

                                            
1 Ebenda, 54. 
2 Ebenda, 197.  
3 Livingstone (2002, 16). 
4 Ebenda, Graphik S. 13. 
5 Ebenda, 28. 



 50  

Rezeptortypen mischt unser visuelles Gehirn die jeweilige Farbe und Hellig-
keit eines Gegenstandes.1 Der Farbkreis widerspricht gar der Physik des Lich-
tes, denn er gibt einen kontinuierlichen Übergang von Rot über Violett zu Blau 
an. Tatsächlich sind aber Rot und Violett die Grenzen des sichtbaren Lichtes 
und liegen auf dem linearen Lichtspektrum als Grenzen des Sichtbaren ein-
ander gegenüber.2 Farben werden demnach von unserer Wahrnehmung ‚ge-
macht’, und eine Befreiung von ihrer Bindung an Gegenstände ist also physi-
kalisch durchaus zu rechtfertigen.  
 
Es ging den Fauvisten jedoch nicht um die Demonstration einer physikali-
schen Tatsache; ihr ästhetisches Ziel war die Befreiung der expressiven Kraft 
der Farben. Deswegen vor allem kommt dem Fauvismus die zweite Schlüs-
selrolle zu für die Aufbruchsituation am Beginn des 20. Jahrhunderts und für 
die Entwicklung der abstrakten Malerei. Ironischerweise konnte gerade diese, 
aufgrund der Physiologie der menschlichen Wahrnehmung ‚unwirklich’ er-
scheinende Kunst aufbauen auf einer anderen, die sich explizit hatte inspirie-
ren lassen von der Physiologie der menschlichen Wahrnehmung: der des 
Pointillismus oder Divisionismus.  

Michel-Eugène Chevreuil (1786-1889), eigentlich ein Chemiker des Pa-
riser Muséum National d’Histoire Naturelle, der auch die dortige Gobelinma-
nufaktur leitete, hatte im Jahre 1839 sein Buch ‚De la loi du contraste simulta-
né des couleurs’  (Vom Gesetz des Simultankontrastes der Farben) publiziert. 
Die darin beschriebene Beobachtung, dass gegeneinandergesetzte Komple-
mentärfarben einander verstärken – ein roter Punkt zum Beispiel wird knalli-
ger, wenn er von einem grünen Kreis umgeben ist – hatte einen großen Ein-
fluss auf Georges Seurat, der Chevreuil noch als Hundertjährigen kennen 
lernte, Paul Signac und viele andere. In seiner Rezension der achten Ausstel-
lung der Impressionisten ging der Kunstkritiker Félix Fénéon ausführlich auf 
die Methoden der von ihm so getauften ‚Neo-Impressionisten’ ein, die sich auf 
neueste naturwissenschaftliche Erkenntnisse stützten und darum modern wa-
ren: die Division der Farben (daher der Name ‚Divisionisme’) dadurch, dass 
sie in Punkten auf die Leinwand gebrachte wurden (daher der andere Name 
‚Pointillisme’) und deren Mischung, eben nicht auf der Palette, sondern auf 
der Netzhaut (‚mélange optique’).3 Seurat ging es nicht so sehr um die Divisi-
on der Farben, als vielmehr um eine Erweiterung der Möglichkeiten von 
Schwarz und Weiß sowie um die Auflösung der Konturen. Es war vor allem 
Signac, der Fénéons Theorie der Farbmischung auf der Netzhaut weiter ent-
wickelte und um den wichtigen Aspekt der Reduktion auf reine Farben er-
gänzte. Vor allem in dieser Hinsicht war sein Einfluss auf die Künstler der fol-
genden Generation – Matisse, die Expressionisten, Mondrian etc. – kunsthis-
torisch bedeutsam. Später unterstrich er, dass zur Analyse der Farben auf der 
Leinwand der pointillistische Auftrag nicht unbedingt notwendig war: „Der 
Néo-Impressionist pointilliert nicht, er dividiert.“ Es ginge vor allem darum, 
sich die Möglichkeiten des Divisionismus hinsichtlich der harmonischen Kom-
bination von Farben zunutze zu machen (Abb. 38).4 
                                            
1 Ebenda, 26-32. 
2 Ebenda, 85. 
3 Félix Fénéon, VIIIième Exposition Impressionniste’, in : La Vogue 9, 15.6.1886 ; Neudruck in: Cachin 
(Hrsg., 1966). 
4 Signac (1978 [1898/99], 35): „Le néo-impressionniste ne pointille pas, il divise. “Vergl.: Franz (1997, 
21, 35f). 



 51  

Signacs Bedeutung für die Kunstgeschichte des frühen 20. Jahrhunderts wird 
häufig unterschätzt. Nur allzu oft wird er als der jüngere Epigone Seurats ein-
gestuft. Die Frage der künstlerischen Qualität einmal beiseite gelassen, sollte 
er zur Schlüsselfigur werden für das, was folgte, und zwar nicht nur wegen 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
38. Signac, Saint-Tropez, 
      Sonnenuntergang im 
      Pinienwald, 1896 

 
jenes entscheidenden Schrittes hin zur Autonomie der Farben. Entscheiden-
der noch als seine Antworten auf Problemstellungen, die viele Künstler um die 
Jahrhundertwende beschäftigten, war die schnelle Verbreitung seiner Ideen in 
seinem Pamphlet zum Neo-Impressionismus ‚D’Eugène Delacroix au néo-
impressionnisme’, das sofort ins Deutsche übersetzt wurde, sowie über seine 
internationalen Kontakte – etwa  bei der Brüsseler Künstlergruppe XX (Les 
Vingt), die in Belgien, den Niederlanden und in Paris Ausstellungen organi-
sierte.  

 
 
39. Mondrian, 
      Mühle im  
      Mondlicht,  
      1906/07 

 
 
 

  

40. Mondrian, 
Windmühle im  

Sonnenlicht, 1908 

 

Kein Maler hat sich die neuen Möglichkeiten, die diese beiden Befreiungs-
schläge eröffneten – den vom Zwang zur Illusion eines dreidimensionalen 
Raumes in der Fläche sowie den vom Gegenstandsbezug der Farbe –, auf 
systematischere Weise zunutze gemacht als Mondrian. Deshalb eignet sich 



 52  

sein Beispiel in ganz besonderem Maße für diesen Versuch zu einer (neu-
ro)biologischen Begründung der Kunstgeschichte.  
 Ab 1908 hielt er sich regelmäßig in einer durch Jan Toorop initiierten 
Künstlerkolonie im niederländischen Domburg auf. Toorop, ein Generations-
genosse Signacs und Mitglied der Künstlergruppe XX , hatte schon früh mit 
dem Pointillismus/Divisionismus experimentiert und ihn sich alternierend mit 
anderen Stilformen zu eigen gemacht. Domburg wurde denn auch schnell zu 
einer Art Brutstätte dessen nordeuropäischer Variante – des Luminismus. 
Mondrian setzte zu einem Überholmanöver an und befreite in kürzester Zeit 
die Farbigkeit seiner Bilder von beinahe jeglichem Gegenstandsbezug (Abb. 
39, 40). Jedoch distanzierte er sich sehr schnell auch wieder von einer zu 
einseitigen Auffassung des Luminismus. Vermutlich störte ihn der Eindruck 
von Formlosigkeit, der durch das Gewimmel von kleinen Farbflecken leicht 
entstand. Darauf deutet unter anderem die strengere Ordnung der Bildfläche 
seiner Bilder der Jahre 1910/11.1 
 Nachdem er während des ersten Jahrzehnts des Jahrhunderts sich si-
multan mit vielerlei, teils sich widersprechenden künstlerischen Problemlö-
sungen auseinandergesetzt hatte, stieß er nun auf eine, die ihn einen ent-
scheidenden Schritt weiter brachte. Gegen Ende 1911 war er beteiligt an ei-
ner Gruppenausstellung progressiver Kunst im Stedelijkmuseum zu Amster-
dam, in der auch Werke von Cézanne, Braque und Picasso hingen. Sein ab-
rupter Stilwechsel danach und die Tatsache, dass er im Frühjahr 1912 nach 
Paris umzog, weisen darauf hin, dass er in deren Werk eine Lösung für sein 
Formproblem gefunden hatte (Abb. 41).  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
41. Mondrian,  
      Grauer Baum, 1911 

 
 
Über den Kubismus und die zeitweise Aufgabe der prononcierten Farbigkeit 
entfernte er sich in den folgenden Jahren vom Gegenständlichen – ein Pro-
zess in logischen Schritten, der im Jahre 1919 in die beiden scheinbar völlig 
abstrakten, so genannten ‚Schachbretter’ mündete (Abb. 42, 43). Zwar merkte 
Mondrian zur Frage, ob man die Natur als Ausgangspunkt für eine Malerei 
nehmen sollte oder nicht, zur ‚Komposition mit Gitter 8 (Schachbrett mit dunk-
len Farben)’ noch an, dass er dabei an einen Sternenhimmel gedacht habe. 

                                            
1 Blotkamp (1996, 73, 99). Interessant in diesem Zusammenhang ist, dass Livingstone das menschliche 
Sehen als evolutionären Kompromiss zwischen den Vorteilen von Farberkennung und Sehschärfe be-
schreibt; a.a.O., S. 32. 



 53  

Jedoch war die Frage für ihn nebensächlich geworden, denn er fügte an glei-
cher Stelle hinzu, dass die Natur keine spezifische Form der Darstellung er-
fordere, und dass derjenige, der behaupte, dass man von einer natürlichen 
Gegebenheit ausgehen müsse, ebenso gut recht haben könne wie derjenige, 
der dem widerspreche.1 Während der folgenden zwanzig Jahre seiner künst-
lerischen Laufbahn beschränkte er sich auf das abstrakte Vokabular, mit dem 
sein Name unwiderruflich verbunden ist: Waagerechte, Senkrechte, Schwarz, 
Grau, Weiß sowie die drei Grundfarben (Abb. 44).  

 

 

  

 

42. Mondrian, Komposition mit Gitter 9; Schach-
brett mit hellen Farben, 1919 

43. Mondrian, Komposition mit Gitter 8; Schach-
brett mit dunklen Farben, 1919 

 

 

44. Mondrian, Komposition mit Rot, Blau, 
Schwarz, Gelb und Grau, 1921 

  

 
 
 
Mondrian gehört zu den wenigen Künstlern, die über ihre künstlerische Arbeit 
auch schriftlich reflektierten. Deshalb sind wir gut informiert über die Motive, 
die ihn auf dem Weg zur Abstraktion bewegten. Er meinte, in der Kunst An-
zeichen dafür zu finden, dass es bezüglich abstrakter Formen – ganz analog 
zu den Wissenschaften – fundamentale, allgemein feststehende Wahrheiten 
gäbe. Sein Ziel war es, die komplexe Vielfalt der Formen dieser Welt auf we-
nige, universelle Formen zurückzuführen – konstante Elemente, jenseits der 
äußerlichen Erscheinung der Wirklichkeit: „Um auf plastische Weise die reine 
Wirklichkeit zu schaffen, muss man natürliche Formen auf ihre konstanten E-
lemente reduzieren.“ Mondrian wollte „bewusst oder unbewusst die in der 
Wirklichkeit versteckten, fundamentalen Gesetze entdecken.“2 Gibt es jedoch 

                                            
1 In einem Brief an Theo van Doesburg des gleichen Jahres; vergl.: Bois / Joosten/ Zander Rudenstein/ 
Janssen (1994, 190). 
2 „To create pure reality plastically it is necessary to reduce natural forms to the constant elements.”  
Und: „…discover consciously or unconsciously the fundamental laws hidden in reality” (ursprüngliche 



 54  

solche universellen Formen? Mondrian betonte oft, dass ein Rechteck nicht 
willkürlich bestimmt werden könne; nur eine Konfiguration von Senkrechten 
und Waagerechten konnte die richtige Ruhe ausstrahlen, war frei von Span-
nungen. Er fand diese Konfiguration jeweils durch intuitives Ausprobieren. 
Woran konnte er jedoch deren Richtigkeit beurteilen? Wie unsere visuelle In-
telligenz, im Gegensatz zu ihr jedoch bewusst, suchte er nach Konstanten. So 
kam er zur Abstraktion mittels extremer Reduktion der Formen- und Farben-
vielfalt, welche die neoplastischen Bilder Mondrians in besonderem Maße 
qualifizieren für eine neurophysiologische Konkretisierung seiner Suche nach 
„konstanten Elementen“.  
 
Zeki tut dies anhand des Konzeptes des ‚receptive field’ (Empfangsfeld) – ei-
ner der wichtigsten Begriffe im Bereich der Sinnesphysiologie.1 Das Emp-
fangsfeld ist im Grunde ein Teil der Körperoberfläche, dessen Berührung – 
vorausgesetzt, dass dies in der erforderlichen Weise geschieht – zur Reaktion 
einer Zelle im Gehirn führt. Prinzipiell gilt dies ebenso für das visuelle System, 
nur dass hier das Empfangsfeld ein Teil der Netzhaut beziehungsweise des 
visuellen Raumes (nicht des tatsächlichen Raumes) ist. Das visuelle Emp-
fangsfeld ist meist annähernd quadratisch und kann in seiner Größe variieren. 
Diffuses Licht reicht jedoch nicht aus, um die Gehirnzelle zu stimulieren – es 
muss schon ein Erreger sein, der ihren spezifischen Anforderungen ent-
spricht. Wenn eine Nervenzelle zum Beispiel auf ein rotes Quadrat reagiert, 
dann würde sie nicht reagieren, wenn ein grünes oder blaues Quadrat in das 
Feld träte (Abb.45). 
 Andere Zellen reagieren nicht auf Farbfelder, sondern auf bestimmte 
Richtungen, wiederum andere reagieren nur auf bewegliche Reize. Rich-
tungsempfindliche Zellen scheinen die physiologischen Bausteine der neura-
len Gestalterkennung zu sein.2 Diese hier nur angedeuteten Funktionszu-
sammenhänge zwischen Empfangsfeldern und deren Einzelzellen in ver-
schiedenen Bereichen des visuellen Gehirns lassen in ihrer Kategorisierung 
bemerkenswerte Ähnlichkeiten erkennen mit den Vereinfachungen der geo-
metrischen Abstraktion: geometrische Formen mit geraden Linien, mono-
chrome Farbflächen,  Mondrians perfekt ausgewogenes, ideales Rechteck. 
Amüsant in diesem Zusammenhang ist Mondrians Streit mit Van Doesburg, 
weil dieser Diagonalen verwendete, denn Experimente haben gezeigt, dass 
die Senkrechten und die Waagerechten, auf die Mondrian sich beschränkte, 
in der Tat am leichtesten wahrzunehmen sind.3 So sind in den Zelleigenschaf-
ten und in den Verknüpfungen der Zellen im Empfangsfeld gewisse Aspekte 
des Formideals, dem Mondrian und viele andere Künstler nachstrebten, 
schon angelegt.4  
 
Wie all diese Empfangsfelder, diese Linien, Richtungen, Punkte, Farben etc. 
in unserem visuellen Gehirn zu einem stabilen Bild geformt werden, kann hier 
im Einzelnen nicht besprochen werden. Immerhin geben Hoffmans ‚Regeln’ 
einen Ansatz zum Verständnis des mehr oder weniger automatischen Teils 
                                                                                                                             
Emphase); zit. aus Piet Mondrians Aufsatz ‚Toward the true vision of reality’ [1941] in: Holtzman / James 
(Hrsg., 1987, 338-341). 
1 Zum Folgenden: Zeki (1999,100ff). 
2 Sie wurde schon im Jahr 1959 von Hubel / Wiesel publiziert (1959, 574-91). 
3 Campbell / Kulikowski (1966, 437-45). 
4 Zeki (1999, 101-103,  124). 



 55  

der unbewussten Wahrnehmung; und hinsichtlich des bedeutungsträchtigen 
Teils, der Erinnerung, Bewusstsein und Sprache involviert, ist durchaus denk-
bar, dass Marrs – unbewusste – Wechselwirkungen zwischen objektzentrier-
ten und betrachterzentrierten Betrachtungsweisen eine Kontinuität hinein in 
den bewussten Bereich der Wahrnehmung haben. Da Zekis Untersuchung 
der Funktionen zweier Regionen des visuellen Gehirns bei der Objektwahr-
nehmung sowie bei der Wahrnehmung von abstrakten Bildern und solchen 
der Fauves eine Perspektive auf das eröffnet, was eine biologischen Begrün-
dung der Kunstgeschichte sein könnte, möchte ich sie hier zum Abschluss 
dieses Kapitels gerne zusammenfassen.  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
45. Reaktion einer Zelle im  
      visuellen Kortex auf  
      verschiedene Lichtfarben. 
      Diese Zelle  reagiert nur  
      auf Rot. 

 
 
Weiter oben wurde schon einmal die V1-Region des Hinterkopfes, die primä-
ren Region des visuellen Gehirns angesprochen, in der eine exakte ‚Karte’ 
der auf die Netzhaut fallenden Lichtreflexe wiedergegeben wird. In der V1-
Region befinden sich farb-, richtungs-, bewegungsempfindliche und andere 
Zellen, die jeden Lichtreflex anhand der verschiedenen Aspekte ausdifferen-
zieren. Die direkte Koppelung der Netzhaut an V1 sowie die Spezialisierun-
gen der Zellen sind, wie gesagt, angeboren. Um V1 herum gelegen ist – na-
türlich auch angeboren – der V4 Komplex, ein äußerst interessantes und 
wichtiges Zentrum der visuellen Wahrnehmung, das allem Anschein nach in 
spezialisierte Abteilungen untergliedert ist – daher der Name ‚Komplex’ (Abb. 
46, 47). Wenn der V4 Komplex völlig zerstört ist – etwa durch einen Tumor 
oder durch einen Gehirnschlag –, dann führt dies zu zerebraler Farbenblind-



 56  

heit, obwohl ja doch auch V1 auf Farbe reagiert; und wenn er teilweise zer-
stört ist, dann kann das visuelle Gehirn keine Farbkonstanz mehr erstellen, 
d.h., es ist abhängig von wechselndem Licht und kann einem Gegenstand 
nicht mehr ‚seine’ Farbe zuordnen. Patienten mit zerstörtem V4 Komplex sind 
nicht mehr in der Lage, das Verhältnis zwischen verschiedenen Wellenlängen 
von Licht einzuschätzen, das von einer bestimmten Region und ihrer direkten 
 
 
               

             
46. Die Gebiete der visuellen Wahrnehmung im 
      menschlichen Kortex  

                 47. De Lage des V4 Komplexes 
                       von unten gesehen 

 
Umgebung reflektiert wird, und die Proportionierung verschiedener Lichtwel-
lenlängen ist ein entscheidender Schritt in der Konstruktion von Farbkonstanz. 
Da die Farbe des reflektierten Lichtes vom Einfallswinkel und vom Blickwinkel 
beeinflusst wird und ein monochrom roter Würfel also von den drei sichtbaren 
Seiten drei verschiedene Töne Rot reflektiert (obwohl es ‚objektspezifisch’ 
immer dasselbe Rot ist), ist Farbkonstanz wiederum wichtig zur Gestalterken-
nung. Deshalb und da V4 sowohl farb- als auch richtungsspezifische Zellen 
enthält, vermutet Zeki, dass der Komplex auf Farbe sowie auf deren Assozia-
tion mit Form spezialisiert ist.1 So sind bei der Farbwahrnehmung drei zereb-
rale Stufen involviert (mit möglichen Unterabteilungen, die uns hier nicht wei-
ter zu interessieren brauchen): Auf der ersten geht es um die Messung der 
Komposition von Wellenlängen für jeden Punkt des Empfangsfeldes – eine 
Funktion von V1. Auf der zweiten geht es um Proportionierung dieser Wellen-
längen zur Konstruktion der Farbe und darum, das Gehirn unabhängig zu 
machen vom ständigen Wechsel des einfallenden Lichtes. Dieser Vorgang 
findet statt in V4, ohne dass Farben jedoch noch bestimmten Objekten zuge-
ordnet werden. Die Zuordnung zu Objekten findet auf der dritten Stufe statt: 
Anhand von gespeicherten objektbezogenen Beschreibungen wird dort über-
prüft, ob die Farbe die richtige ist. Hieran sind verschiedenste Gebiete des 
Kortex beteiligt.2 

Bemerkenswert ist nun, dass beim Betrachten eines abstrakten farbi-
gen Mondrian-Bildes die Hirnaktivität größtenteils beschränkt ist auf V1 und 
V4. Dies entspricht der Entledigung des Bildes von jeglicher inhaltlicher und 
visueller Zufälligkeit, der Mondrian ja nachstrebte, um zu konstanten Elemen-

                                            
1 Ebenda, 194f. 
2 Ebenda, 203. 



 57  

tarformen und -farben zu gelangen.1 Tatsächlich gibt es einen neurobiologi-
schen Unterschied zwischen dem Sehen einer farbigen Abstraktion und einer 
naturalistischen Darstellung. Abstrakte Bilder scheinen ausschließlich primäre 
Gebiete des visuellen Kortex zu betreffen und keinerlei Aktivitäten von denje-
nigen zu stimulieren, die beim Sehen natürlicher Szenen beteiligt sind. Wie 
beim Sehen abstrakter und naturalistischer Bilder sind auch beim Betrachten 
 

 

 

 
 
48. Escher, Waterval, 1961 

  
49. Magritte, Carte Blanche, 1965 

 
fauvistischer Bilder V1 und V4 aktiv. An dieser Stelle endet jedoch die Ähn-
lichkeit. Das Betrachten von Bildern der Fauves aktiviert keine weiteren Ge-
biete des ausgesprochen visuellen Gehirns, und die Aktivitäten im frontalen 
Kortex, um inhaltliche Bedeutungen zu identifizieren, finden in anderen Gebie-
ten statt, als wenn man naturalistische Szenen betrachtet. Besonders wichtig 
scheint eine mittlere Windung des frontalen Gehirns zu sein. Es ist möglich, 
dass dieses Gebiet, das oft als eine Art Überwachungsstation bezeichnet 
wird, wegen der anormalen, ‚falschen’ Farbigkeit angesprochen wird. Die Ge-
hirnregion reagiert meist, wenn eine Abweichung von der Normalität wahrge-
nommen wird – möglicherweise würde sie auch angesprochen etwa ange-
sichts einer unmöglichen Perspektive M.C. Eschers oder René Magrittes 
(Abb. 48, 49).  
 
Fortschritte bei der neurologischen Erforschung der Wahrnehmung und des 
Bewusstseins mögen uns irgendwann einmal erlauben, gewisse Experimente, 
die Künstler einst mit der durch sie wahrgenommenen ‚Außenwelt’ unter-
nommen haben, gewissen Gehirnregionen zuzuordnen. Auch wenn die Prob-
lemstellungen der Künstler nie auf die Erforschung des Gehirns gerichtet wa-
ren, scheint schon der heutige Stand der kognitiven Wissenschaften auf die 
Möglichkeit hinzudeuten, ihren ‚Lösungen’ im nachhinein einen objektivierba-
ren Wahrheitsgehalt zu attestieren: In ihrer Suche nach einer tieferen, univer-
sellen Wahrheit in der Außenwelt haben große Künstler eine Wahrheit in sich 
selbst gefunden. Auf den Anspruch der Kunst auf Universalität wird im Fol-
genden noch häufiger zurückzukommen sein. In diesem Kapitel wurde er zu-

                                            
1 Ebenda, 198. 



 58  

nächst besprochen als Universalität des optischen Realismus im Gegensatz 
zur Sprache. In Analogie zur Universalität der Naturwissenschaften ist er zwar 
unhaltbar; als Totalität im Fragment oder als Ganzheit der individuellen Wahr-
nehmung bleibt dennoch einiges für diesen Anspruch zu sagen. Das, was auf 
einem elementaren Niveau im Gehirn von Künstlern oder Betrachtern von 
Kunstwerken geschieht, ist wegen der gleichen physikalischen und physiolo-
gischen Rahmenbedingungen weitgehend dasselbe. Natürlich kann Kunst 
nicht auf eine Formel reduziert werden – schon allein wegen der ihr inhären-
ten Mehrdeutigkeit. Wir wissen auch noch viel zu wenig vom Gehirn, um die 
ästhetische Erfahrung neurologisch erklären zu können. Vermutlich wird die 
Totalität der individuellen Erfahrung (physiologisch, unbewusst, bewusst, e-
motional, kognitiv etc.) eines Kunstwerkes immer unveräußerlich subjektiv 
bleiben. Trotzdem deutet sich hier eine Universalität der Kunst an, die man 
als eine allgemein menschliche bezeichnen könnte, wobei allerdings unter-
strichen werden muss, dass darunter keine statistisch messbare Gesetzmä-
ßigkeit – das quantitative Kriterium der Massenmedien – zu verstehen ist, 
sondern vielmehr ein qualitatives Potenzial, im Sinne von einer durch Kritik 
geschulten, visuellen Bildung des Individuums. Auf die kognitiven Grundlagen 
der Wahr-Nehmung werde ich im letzten Kapitel noch zurückkommen. Zu-
nächst müssen wir uns aber jener anderen Form der Wirklichkeitsdarstellung 
zuwenden, mit der Kunst zuweilen verglichen wird: der wissenschaftlichen. 



 59  

(II) Kunst und Wissenschaft – ein historischer Vergleich 
 
Meine Ausführungen, warum Kunst nicht so selbstverständlich Abbildung der 
Wirklichkeit ist, mögen einigen Lesern als theoretische Haarspaltereien er-
scheinen. Immerhin, so oder ähnlich wird der Einwand lauten, immerhin kann 
man doch deutlich sehen, was man vor Augen hat und wer auf den Fotos des 
Familienalbums abgebildet ist. Der Realismus des naturalistischen Abbildes 
ist derart überzeugend, dass wir uns dem Eindruck, Wirklichkeit zu sehen, so 
wie sie ist, kaum entziehen können. So konnte naturalistisches Abbilden nicht 
nur faszinieren, sondern wurde gar als wissenschaftliche Forschungsmethode 
angesehen. Dies kommt nicht von ungefähr, denn wir leben in einer an dem 
wissenschaftlichen Weltbild ausgerichteten Kultur, und so muss Kunst, inso-
fern sie Ansprüche auf Wahrheit und Wirklichkeit hegt, diese im Vergleich mit 
der Wissenschaft glaubhaft machen.  
 
Schon in der Renaissance wurde der erste, entscheidende Durchbruch zum 
naturalistischen Bild, die Fluchtpunktperspektive, als ‚wissenschaftliche’  
Methode angesehen, und als solche konnte sie – zumindest außerhalb der 
engen Kreise der knospenden Wissenschaft – bis ins 19. Jahrhundert hinein 
gelten. Diejenigen, die darauf aus sind, Kunst als Wissenschaft zu betreiben, 
übersehen dabei durchweg, dass Wissenschaft die Wirklichkeit nicht abbildet, 
sondern beschreibt.1 Will man Kunst mit Wissenschaft vergleichen, dann 
muss man erst diesen wesentlichen Unterschied zwischen beiden begriffen 
haben; und so will ich im Folgenden versuchen, diesen näher zu erläutern 
und seine Herausbildung historisch nachzuzeichnen. Dabei werden wir ent-
decken, dass die geistesgeschichtliche Wegscheidung zwischen Kunst und 
Wissenschaft weit vor der kulturellen Dominanz unseres wissenschaftlichen 
Weltbildes anzusiedeln ist. Die kulturelle Durchsetzung des wissen-
schaftlichen Weltbildes kam erst im 19. Jahrhundert, und es waren Erk-
enntnisse der Wissenschaft sowie deren technische Anwendungen, wie zum 
Beispiel die Fotografie, die erste Zweifel säten an der Wissenschaftlichkeit 
des künstlerischen Abbildes von der Wirklichkeit. Nach dem Verlust des Mo-
nopols auf Abbildung verstärkte die Autorität der Wissenschaft das Bedürfnis, 
eine neu zu findende Legitimität der Kunst wissenschaftlich zu unterbauen.2 
Ein frühes Beispiel war der Pointillismus oder Divisionismus. Kandinsky ver-
suchte, abstrakte Malerei mit der Spaltung des Atoms zu rechtfertigen, denn 
dass Atome gespalten werden können, bedeute letztlich, so meinte er, dass 
es keine „massive“ Materie gebe. Der Kubismus wurde mit Einsteins Rela-
tivitätstheorie in Verbindung gebracht, und der Surrealismus spielte mit dem 
Freudschen Unterbewussten.3 Andererseits gefallen jedoch auch Wissen-
schaftler sich zuweilen darin, den bei ihrer Arbeit involvierten Denkprozess als 

                                            
1 Wenn nicht ausdrücklich anders vermeldet, wird „Wissenschaft“ hier im angelsächsischen Sinne als 
„Science“ (Naturwissenschaft) verstanden. 
2 Ganz in diesem Sinne hat Gamwell (2002, 10) untersucht, inwiefern Künstler mit ihren Symbolen dem 
modernen wissenschaftlichen Weltverständnis Ausdruck verleihen, um damit zu zeigen, dass die abs-
trakte Kunst ihren Ursprung nicht im Paris des späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts, sondern in den 
damals führenden Wissenschaftsnationen (Deutschland, Österreich, Russland) gehabt habe.  
3 Einstein selbst unterstrich, wenn auch ohne Erfolg, dass der Kubismus nichts mit der Relativitätstheo-
rie zu tun habe, und dass die von dem Kunsthistoriker Paul M. Laporte vorgeschlagene Analogie auf 
einem Missverständnis beruhe, vergl.: Gamwell (2002, 138 ff), Gombrich (1982 [1974], 239). 



 60  

einen quasi-ästhetischen zu qualifizieren.1 Charakteristisch für unsere Wis-
senschaftskultur ist, dass solche Analogien mit unterschiedlichen Wertigkeiten 
besetzt werden, je nachdem, ob sie aus der Perspektive der Wissenschaft 
oder aus derjenigen der Kunst in Anspruch genommen werden. Die Idee, 
dass auch wissenschaftlichen Denkprozessen Merkmale des Ästhetischen 
eigen sind, bereichert unsere Vorstellung von der Wissenschaft um eine über-
raschende Kuriosität. Wenn demgegenüber Künstler und Kunstliebhaber sich 
auf die Wissenschaft berufen, dann drückt sich darin eher ein Minderwertig-
keitskomplex aus. Gründet sich der Wirklichkeitsanspruch von Künstlern auf 
das hermetische Wissen einer gottähnlichen Künstlergenialität, zeigt sich dar-
in neurotische Selbstüberschätzung oder verbirgt sich dahinter eine ernst zu 
nehmende Alternative zur wissenschaftlichen Beschreibung und Erklärung 
der Welt? 
 
Der Drang zur Weltaneignung ist ein urmenschlicher, und da der Mensch ein 
Hordentier ist, teilt er Formen der Auseinandersetzung mit Wirklichkeit bezie-
hungsweise Vorstellungen von der Welt mit anderen Mitgliedern seiner Le-
bensgemeinschaft. Gemeinschaftlich geteilte Weltbilder und Wertvorstellun-
gen finden in rituellen Praktiken, Religionen und Mythen ihren Ausdruck – 
auch diese sind letztlich Formen der Aneignung und Darstellung von Wirklich-
keit. Gerade weil wir heute allenthalben ein Wiederaufleben von Religiosität 
konstatieren können, darf nicht vergessen werden, was die Moderne so be-
sonders macht, nämlich dass religiöse Weltbilder seit der Renaissance, 
zunächst in Europa und dann im Rest der Welt, nach und nach an Autorität 
eingebüßt haben. Zweifellos war es das wissenschaftliche Weltbild, das letz-
tlich das weltanschauliche Monopol der Religionen relativierte. Um so be-
merkenswerter für unseren Vergleich der Kunst mit den Wissenschaften ist 
es, dass sich letzterer direktere Sichtweise der Welt – im Gegensatz zu einer 
über Gott vermittelten – zunächst in den Künsten angekündigt hatte. 
 
 
Paragone 
 
Für den Menschen des Mittelalters war das Universum noch hierarchisch, or-
ganisch und gottgegeben. Seit dem 15. Jahrhundert begann sich dagegen 
langsam ein pluralistisches und mathematisch strukturiertes Weltbild 
durchzusetzen. An die Stelle der göttlichen Vorsehung traten mehr und mehr 
mechanistische Prinzipien, die von Beobachtungen abgeleitet werden kon-
nten. Wohl weil sie sich auf Beobachtungen stützten, waren die Vorreiter 
dieses Wandels Künstler; und von einem Künstler stammt das erste Projekt 
eines Vergleiches der Künste mit der Wissenschaft: von Leonardo da Vinci 
(1452-1519).  
 
In über Tausende von Blättern verstreuten Notizen und Skizzen entwickelte 
Leonardo eine Art vorwissenschaftliche Wissenschaftsphilosophie, machte in 
Studien zur Optik, Mechanik, Anatomie und Geologie erstaunliche Ent-

                                            
1 Sie schreiben wissenschaftlichen Theorien ästhetische Eigenschaften zu, sehen eine Beziehung zwi-
schen Schönheit und Wahrheit oder meinen, dass wissenschaftliche Revolutionen durch irrationale, 
ästhetische Urteile induziert würden. Vergl.: Kuhn (1970 [1962]), McAllister (1996); für mehr Literatur zu 
ästhetischen Aspekten der Wissenschaft: McAllister (1996, 8, Anm.2). 



 61  

deckungen, die ihrer Zeit weit voraus waren, entwarf die camera obscura, 
schrieb über eine Art Kunststoff, über Kontaktlinsen, Flugapparate... tech-
nische Erfindungen, die oft erst Jahrhunderte später realisiert wurden. Er 
wurde so zum Archetyp moderner Klischees wie die vom Avantgardisten oder 
vom Genie, die ihrer Zeit immer weit voraus beziehungsweise unabhängig 
von ihr sind. Ja, eigentlich war der technisch-wissenschaftliche Vorsprung 
seines Werkes spektakulärer als der künstlerische: Die drei Grundpfeiler, auf 
denen bald nach Leonardo die Wissenschaft gebaut werden sollte –  das 
mechanistische Weltbild, die Mathematik und die Empirie – sind in seinen 
Schriften schon rudimentär angelegt, während die Fluchtpunktperspektive 
schon vor ihm erfunden und erprobt worden war.  

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
1. Masaccio, Heilige Dreifaltigkeit, ca. 1427 

 
Schon im Jahre 1400 war in Florenz ein Manuskript von Ptolemäus 1300 Jah-
re alter ‚Geographia’ aufgetaucht, worin dieser, aufbauend auf Euklids Lehren 
über das Verhalten von Licht und über das Sehen, geometrische Regelen an-
gibt, um mithilfe eines Gitternetzes eine runde Oberfläche (die der Erdkugel) 
auf die Fläche einer Karte zu projizieren.1 Diese eigentlich für Kartographen 
bestimmten Regeln hatten großen Einfluss auf einige Florentiner Künstler des 

                                            
1 Edgerton, Jr.(1975, 93-97). 



 62  

frühen 15. Jahrhunderts, und einer der ersten, der die ptolemäische Methode 
zur flächigen Darstellung eines von einem fixen Augenpunkt aus gesehen Tie-
fenraumes nutzte, war der Architekt Filippo Brunelleschi (1377-1446).1 Zwar 
sind von Brunelleschi selbst keine Zeugnisse davon überliefert, wie er die 
perspektivische Darstellung meisterte, doch lassen Masaccios (Tommaso di 
Ser Giovanni Cassai, gen., 1401-1428) Fresken den 20er-Jahren des 14. 
Jahrhunderts – immerhin zwei Generationen vor Leonardo – diese deutlich 
erkennen (Abb. 1).  
 
Auch wenn Leonardo der größte Künstler der Renaissance war, so war er in 
der Kunst also durchaus kein Avantgardist. Viel eher war er mit seinen For-
schungen, Entdeckungen und Erfindungen seiner Zeit voraus, und so ver-
suchte die frühe Leonardo-Forschung, die in den 80er-Jahren des 
19.Jahrhunderts einsetzte, ihm einen Platz in der Geschichte der Wissen-
schaft zu geben, ja stellte ihn gar als ersten modernen Wissenschaftler und 
Vorläufer Galileos dar.2  

Die Behauptung, dass Leonardo ein erster moderner Wissenschaftler 
gewesen sei, ist allein schon deshalb kaum haltbar, da es zu Leonardos Zei-
ten noch keine unserem heutigen Verständnis entsprechende Wissenschaft 
gab. Wissenschaftliche Erkenntnisse werden nicht nur durch individuelle For-
schung und Experimente gewonnen; sie bedürfen der kritischen Auseinan-
dersetzung innerhalb einer wissenschaftlichen Gemeinschaft, um als Er-
kenntnis anerkannt zu werden. Für Forschungen und Erfindungen der Art, 
womit Leonardo sich beschäftigte, gab es noch kein Forum. Wäre er denn 
aber ein einsamer, jedoch für die Nachwelt einflussreicher Vorläufer der frü-
hen Wissenschaftsgeschichte gewesen, etwa so, wie Giotto (1266-1337) ein 
früher und einsamer Vorläufer der Malerei des Quattrocento war? 
 Wohl kaum, denn seine Schriften konnten für die bald nach ihm anset-
zende Herausbildung wissenschaftlicher Methoden keinerlei Rolle spielen, da 
sie nicht zugänglich waren. Zwar richtete Leonardo sich darin immer wieder 
an einen imaginären „Leser“ und kündigte eine baldige Herausgabe an;3 ja 
sein Freund, der Mathematiker und Franziskanermönch Luca Pacioli 
(ca.1445-1517) schrieb in der Einführung zu seiner ‚Divina Proportione'  
(1498) gar, dass Leonardo, der dazu die Zeichnungen beitrug, ein Buch über 
Malerei und Bewegung vollendet habe. Wenn es dieses Buch jedoch tatsäch-
lich gegeben hat, dann ist es verlorengegangen – von einer Publikation der 
Manuskripte Leonardos zu seinen Lebzeiten ist jedenfalls nichts bekannt. Wir 
wissen nicht einmal, ob er je eines in einen publikationsreifen Zustand ge-
bracht hat. Die überlieferten Manuskripte lassen keinerlei Systematik erken-
nen.4 Wahrscheinlicher ist, dass Leonardo immer wieder Ergänzungen 
hinzufügte und das bis an sein Lebensende tat.5 Sein letzter Lebensgefährte, 
der Milaneser Edelmann Francesco Melzi (1493-1570), erbte alle Manuskripte 
und bewahrte sie bis zu seinem Tode – ein halbes Jahrhundert nachdem 
Leonardo gestorben war. Danach wurden sie in alle Winde zerstreut, und der 
wohl größere Teil ging verloren. Zu einer Publikation kam es erst im Jahre 
                                            
1 Kemp (1990, 9, 12-14). 
2 Insbes. Duhem (1906-13) und Cassirer (1906 und 1927); vergl.: Zwijnenberg (1999, 4f). 
3 Chastel (1987, 22); White (2000, 308). 
4 Zwijnenberg (1999, 1, 84). 
5 Leonardo da Vinci, '“Paragone” or first Part of the Book on Painting’; in: Holt (1947,170, Anmerkung 3). 
Vergl.: Blunt (1978 [1962], 23); White (2000, 153, 309). 



 63  

1651 – mehr als ein Jahrhundert nach Leonardos Tod: Melzi hatte versucht, 
einen Teil des Materials in einen publikationsfähigen Zustand zu bringen und 
hatte zu diesem Zweck zwei Schreiber angestellt, um einige ausgewählte 
Fragmente zu transkribieren und zu ordnen, denn Leonardo hatte alles in 
Spiegelschrift geschrieben. Diese Melzi-Transkription wird bis heute in der 
Vatikanischen Bibliothek als ‚Codex Urbino 1270' aufbewahrt. Gekürzte,  
handschriftliche Kopien des ‚Codex Urbino’, die schon im Italien des späten 
16. und frühen 17. Jahrhunderts zirkulierten, bildeten die Grundlage für jene 
erste gedruckte Version, die sowohl auf Italienisch als auch auf Französisch 
in Paris erschien.1 Unter dem Titel ‚Trattato della Pittura' sollte diese unvoll-
ständige und in ihrer Konzeption schwache Kompilation die einzige gedruckte 
Version von Schriften Leonardos bleiben, bis es zu den systematischen Aus-
gaben des 19. Jahrhunderts kam.2 Da der ‚Trattato' sich vor allem mit Rezep-
ten zur Malerei und mit Vergleichungen zwischen den Künsten und den Wis-
senschaften befasst, blieben Leonardos wissenschaftliche Leistungen bis 
zum Ende des 19. Jahrhunderts praktisch unbekannt – außer bei einigen 
wenigen Aristokraten und Sammlern, die nichts von Wissenschaft und Tech-
nik verstanden.  
 
So ist Leonardo, obwohl seiner Zeit vor allem hinsichtlich naturwissen-
schaftlicher Erkenntnisse und technischem Erfindungsreichtums weit voraus, 
dennoch als Künstler in die Geschichte eingegangen. Leonardos Biographie 
in Giorgio Vasaris (1511-1574) Künstlerviten ist die eines Malers, der ganz im 
Sinne des uomo universale der Renaissance über vielerlei andere Talente 
verfügte.3 Dessen Universalismus ist der eines Individuums, wogegen die 
Universalität moderner Wissenschaft auf einem fachlichen Konsensus und 
ihrer  technischen Anwendungen beruht.  
 
Wenn moderne Wissenschaftler der Ästhetik eine Rolle im Forschungspro-
zess zuschreiben, dann meinen sie damit meist persönliche Urteile und Erfah-
rungen, die in einer konkreten Situation dem wissenschaftlichen Prozess eine 
unerwartete Wendung geben können, die jedoch kaum als Methode zu verall-
gemeinern sind.4 Sie kennzeichnen eher das Denken des Künstlers als die 
Wissenschaften (obwohl sie bei Wissenschaftlern natürlich vorkommen), denn 
künstlerisches Schaffen ist auch heute noch höchst individuell. Das Analogon 
des 19. Jahrhunderts zum uomo universale war das Künstlergenie, dem ein 
geradezu göttlicher Status, erhaben über jeden Zweifel, zukam. Heutzutage 
sucht man eher nach den Garantien der Wissenschaften, weshalb wohl die 
Vorstellung von Leonardo als dem ersten Wissenschaftler wieder populär ge-
worden ist.5 Dieses, wiedererwachte Interesse an Leonardo, dem Wissen-
schaftler, gründet sich wohl weniger auf neueren Erkenntnissen der Wissen-
schaftsgeschichte, als dass es von einer gewachsenen Konfusion hinsichtlich 
unseres Begriffes vom Künstler zeugt. Dessen Universalismus scheint, will 
man der heute gängigsten Auffassung folgen, darin zu bestehen, dass er sich 

                                            
1 Kemp (1989, 2). 
2 Richter (1970 [1880-3]); Ravaisson-Mollien (1881-91); vergl.: Chastel, S. 24. 
3 Vasari (1996 [1568], Bd.1, 625ff). 
4 Vergl. McAllister (1996, 4). 
5 White (2000) 



 64  

um allerlei Aspekte der Global Culture (außer der Kunst) bemüht und dazu 
seine unmaßgebliche Meinung zum Besten gibt.  
 
Vergleichungen der Malerei mit der Wissenschaft findet man im ‚Paragone', 
dem ersten Abschnitt des ‚Trattato della Pittura',1 wobei zu beachten ist, dass 
„scienza“, aber auch „arte“ für Leonardo noch nicht die Bedeutungen hatten, 
die wir ihnen heute zumessen. Wissenschaft war zu Leonardos Zeiten noch 
die Interpretation von antiken Schriften, so wie sie von den Scholastikern an 
den Universitäten gelehrt wurde. Einer Wissenschaft der Worte traute er 
weniger zu, da für ihn Worte eher täuschen konnten als die Augen. Da Augen 
keiner Übersetzung bedürften, sei die Malerei zudem noch universaler als die 
Sprache.2 Deshalb bezeichnete er die Malerei als „scienza“ und hob sie von 
der Wissenschaft der Worte ab. Dies als Zeugnis zu nehmen für die heute 
gerne unterstellte Analogie zwischen Kunst und Wissenschaft wäre ein 
Anachronismus. Vielmehr muss Leonardos Vorstellung von Malerei als 
„scienza“ gesehen werden vor dem Hintergrund des Disputes um die Anerk-
ennung eines intellektuellen Anspruches der Künste, der das gesamte 15. 
Jahrhundert schon beherrscht hatte, und bei dem es letztlich um den sozialen 
Status des Künstlers ging. Mittelalterliche Künstler hatten den Zünften der ‚ar-
tes mechanichae' angehört. Mit der Heraushebung intellektueller Aspekte 
ihrer Werke strebten sie im 15. Jahrhundert nach Akzeptanz als ‚artes liber-
ales', was nichts weniger bedeutete als den Aufstieg von der Leibeigenschaft 
in die freien Stände.3  

Doch dürfen die ‚artes liberales’ nicht mit den modernen ‚freien Kün-
sten’ verwechselt werden. Sie umfassten Grammatik, Rhetorik, Dialektik, 
Arithmetik, Geometrie, Astronomie und Musik. Bis zur Renaissance waren 
Malerei und Skulptur noch als minderwertig angesehen worden, und auch 
klassische Autoren hatten sich nicht für deren ästhetische Eigenschaften als 
losgelöst von moralischen, religiösen oder praktischen Funktionen bezie-
hungsweise Inhalten interessiert.4 Im Disput um die Anerkennung eines in-
tellektuellen Anspruches der Künste wurden die Gesetze der Perspektive und 
der Proportionslehre, wie sie von Leon Battista Alberti (1404-1472) analysiert 
worden waren – als ein „benennbarer Satz von praktischen Verfahren, der 
von Künstlern angewendet werden kann“5 – zu Schlüsselargumenten für den 
‚wissenschaftlichen’ Gehalt der Malerei. In Albertis ‚De Pictura’ wird imitatio 
direkt verbunden mit inventio, das gleichbedeutend war mit wissenschaftlicher 
Entdeckung.6 Der Maler musste all dies beherrschen beziehungsweise „wis-
sen“ um Anspruch auf einen höheren Status anmelden zu können. In Albertis 
Buch über Architektur mit dem Titel ‚De re aedificatoria', das in den 80er-

                                            
1 ‚Paragone' ist ein moderner Titel, der erstmals in der Herausgabe des ‚Trattato delle Pittura' durch 
Guglielmo Manzi (1817), verwendet wurde. Vergl.: Holt, a.a.O. 
2 Vergl. die folgenden Abschnitte des Paragone in Kemp (Hrsg., 1989, 18f).: „How the eye is less easily 
deluded in its workings than any other sense” und „Which Science is most useful, and in what does its 
utility consist?”  
3 Blunt (1978 [1962], 48f). 
4 Kristeller (1951,I. Teil, Bd. 12, 502, 504, 505): Das Mittelalter übernahm das klassische System und 
unterteilte es in Trivium (Grammatik, Rhetorik, Dialektik) und Quadrivium (Arithmetik, Geometrie, Astro-
nomie und Musik). Erst ab dem 12. und 13. Jahrhundert tauchten alternative Schemata auf. Was wir 
heute unter Kunst verstehen, blieb jedoch noch verstreut über verschiedene Wissensgebiete, Handwer-
ke und andere Bereiche. (Ebenda, S. 506, 507). 
5 Kubovy (1983, 32-38). 
6 Zwijnenberg (1999, 26). 



 65  

Jahren des 14. Jahrhunderts im Druck erschien – kurz bevor Leonardo sich 
an sein Traktat machte – , wird der Künstler geschildert als Intellektueller, der 
seinen Verstand zu gebrauchen weiß, während der Handwerker dem Künstler 
als Werkzeug dient. Gegen Ende des Jahrhunderts genoss dieser schon 
deutlich höheres Ansehen als jener.1  
 
Leonardos Umgang mit dem humanistischen Milieu in Florenz und insbeson-
dere mit den Pollaiuolo-Brüdern (Antonio, 1432-1496; Piero, 1443-1498) 
sowie mit seinem Lehrer, Andrea del Verocchio (1435-1488), brachte ihn 
schon früh mit dieser Vorstellung von einem wissenschaftlichen Gehalt der 
Künste in Berührung. Da das Fundament schon gelegt war, konnte er darauf 
aufbauen und – noch ungehindert von der heutigen Autorität der Wissen-
schaft – zur Formulierung einer neuen Kategorie ansetzen: der Malerei als 
Wissenschaft – einer Wissenschaft also, die direkte Erfahrung involvierte, 
denn ohne direkte Erfahrung gäbe es, so Leonardo, keine Gewissheit.2 Über-
zeugt davon, dass der Gesichtssinn das unmittelbarste, zuverlässigste und 
akkurateste Sinnesorgan war, meinte er, dass der Maler durch seine 
geschulte Wahrnehmung und die Fähigkeit, das Wahrgenommene visuell zu 
vermitteln, am besten qualifiziert war zur Erkundung der Welt. Zu seinen ‚wis-
senschaftlichen’ Methoden gehörten genaues Beobachten, Zeichnen, Mes-
sen, Prüfen und Korrigieren. Auch bediente er sich der Mathematik, worunter 
er vor allem die Hilfsmittel bei der realistischen Wiedergabe der sichtbaren 
Wirklichkeit, nämlich Geometrie und Proportionslehre verstand: In seinen 
Schriften erhob er sie zur Voraussetzung jeder wahren Wissenschaft und 
auch der Malerei.3  
 
Leonardos Wissenschaft der Malerei unterscheidet sich sowohl von der spe-
kulativen Philosophie als auch von der modernen Wissenschaft dadurch, dass 
sie die materielle Produktion eines Kunstwerkes involviert. Einen deutlichen 
Schritt hin zum modernen, wissenschaftlichen Weltbild setzte Leonardo im-
merhin, indem er der aktiven und kritischen Beobachtung der Natur eher ver-
traute als der Interpretation überlieferter Schriften, denn seine  Überzeugung, 
dass Wissen sich auf Sinneserfahrungen stützen müsse, liegt ja auch dem 
Empirismus zugrunde. Dessen Wegbereiter, Francis Bacon (1561-1626), ver-
trat nicht ganz ein Jahrhundert nach Leonardo ein Programm, das durchaus 
Ähnlichkeiten mit Leonardos Vorstellungen von der Malerei als Wissenschaft 
aufweist, nur dass seine Methode natürlich nicht die materielle Produktion 
eines Kunstwerkes betraf. Bacons Methode war die der Induktion: Schlussfol-
gerungen ziehen aus einer möglichst großen Anzahl systematischer Beo-
bachtungen, um zu objektiver Erkenntnis zu gelangen. Objektiv im Sinne von 
allgemeingültig war zu Leonardos Zeiten nur das aristotelische Weltbild der 
Kirche, und Leonardo gehörte zu den ersten, die wagten, es aufgrund eigener 
Beobachtungen zu relativieren. Seine Empirie war die mimetische Aneignung 
konkreter Gegenstände: An die Stelle sprachlicher Fiktionen setzte sie die di-
rekte Imitation der durch Gott geschaffenen Natur mittels der ‚natürlichen’ 
(weil über sinnliche Erfahrung informierte), „wissenschaftlichen“ Darstellung, 
die für ‚Wahrheit’ Garant stand. Insofern war sie doppelt ‚natürlich’ und also 
                                            
1 Blunt (1978 [1962], 10, 48). 
2 Kemp (Hrsg., 1989, 14). 
3 Blunt (1978 [1962], 49f); Chastel (1987, 21); Kemp (Hrsg., 1989, 16). 



 66  

doppelt „wahr“.1 Da es noch keine wissenschaftliche Empirie gab, konnte die 
materielle Ausführung (operazione), die mit seiner künstlerischen Empirie ein-
herging, für Leonardo nobler sein als das spekulative Denken – eine bemerk-
enswerte Umkehrung der vorherrschenden Idee von den ‚artes liberales', der 
er ansonsten durchaus noch anzuhängen schien. 2 Wenn Leonardo ein Vor-
läufer der Wissenschaft war, dann war er dies vor allem wegen seiner Rela-
tivierung des aristotelischen Weltbildes der Kirche. Er war damit jedoch auch 
ein Vorläufer der Kunst, denn Relativierung, ja Kritik des allzu Vordergründi-
gen, Selbstverständlichen ist bis heute ein gemeinsames Merkmal von Kunst 
und Wissenschaft geblieben. Andererseits ist der Unterschied zwischen einer 
mimetischen und einer induktiven Empirie ein wesentlicher. Er ist eines der 
frühesten Merkmale der Wegscheidung zwischen Kunst und Wissenschaft, 
die bald nach Leonardo einsetzen sollte, und Leonardo stand diesbezüglich 
schon deutlich auf der Seite der Kunst.  
 
Wie steht es aber mit der Mathematik, dem wissenschaftlichen Analyse-
Instrument par excellence, dem Leonardo ja einen zentralen Platz in seiner 
„Malerei als Wissenschaft“ einräumte? Brunelleschi und Alberti hatten mithilfe 
der Mathematik die Gesetze der Fluchtpunktperspektive und der Proportion-
slehre entwickelt, und vor Leonardo hatten schon Maler wie Masaccio, Piero 
della Francesca (ca.1420-1492) oder Andrea del Castagno (1421/23-1457) 
diese Gesetze verwendet, um damit „quantifizierbare“ Bildkompositionen zu 
konstruieren.3  

Insbesondere Piero, der in beiden Gebieten gleichermaßen exzellierte 
– er war der Lehrer von Leonardos Mathematiker-Freund Luca Pacioli –, hatte 
sich als Hauptprotagonist der Intellektualisierung der Kunst profiliert. Es 
scheint auch, als habe er seine Malerei gewissermaßen als Experimentierfeld 
für seine Mathematik gebraucht, denn höchstwahrscheinlich hat er seine drei 
Abhandlungen über Perspektive, Mathematik und Geometrie erst kurz vor 
seiner Blindheit diktiert, demnach eher als Resultat denn als theoretische 
Grundlage seiner malerischen Praxis. Wie kein anderer verkörpert Piero die 
Unteilbarkeit aller revolutionären Erneuerungen der Renaissance.4  

Nach dem Quattrocento spaltete sich der Fluss von Kreativität, der mit 
Giotto, Brunelleschi, Masaccio und Alberti begonnen war, in zwei Richtungen 
– eine hin zu den immer komplizierteren Perspektiven des Manierismus und 
des Barock und eine andere über die projektive Geometrie Girard Desargues 
(1593-1662) und Blaise Pascals (1623-1662) hin zu einem der Hauptzweige 
moderner Mathematik.5 So war die Malerei der Renaissance wohl die einzige 
Kunst, die je zu einer Form von Mathematik geführt hat.6 Leonardo schätzte 
Geometrie und Proportionslehre als „wissenschaftliche“ Hilfsmittel bei der re-
alistischen Wiedergabe der Wirklichkeit, war jedoch selbst kein begabter 
Mathematiker – Pacioli wird ihm so manches eingegeben haben.7 Auch hin-
                                            
1 "Ma le vere scientie son quelle che la sperienzia ha fatto penetrare per li sensi e posto silentio alla 
lingua de litiganti" (Aber die wahren Wissenschaften sind diejenigen, die über die Sinne erfahren sind 
und die die Zungen ihrer Gegner zum Schweigen bringen). Leonardo da Vinci, Trattato della pittura, 
zit.n. Zwijnenberg (1999,  49). Vergl. auch: Mitchell (1987, 78).  
2 Blunt (1978 [1962], 28). 
3 Crosby (1997, 181) spricht von einer „Quantifizierung der Malkunst“. 
4 Crosby (1997, 192); Lightbown (1992, 280f). 
5 Crosby (1997, 191 f). 
6 Klein (1985, 232-241). 
7 White (2000, 152f). 



 67  

sichtlich der Mathematik hatte er also schon deutlich den Weg in Richtung auf 
die Kunst eingeschlagen. Dass er sich dennoch – und durchaus noch zurecht 
in seiner Zeit – als Maler und Wissenschaftler begriff, mag einer der Gründe 
dafür gewesen sein, warum so vieles in seinem Werk unvollendet geblieben 
ist. Es scheint beinahe, als habe er sich zwischen seiner künstlerischen Prob-
lematik, den vorwissenschaftlichen Untersuchungen und deren technisch am-
bitiösen Anwendungen zum Nutzen seiner Mäzene verzettelt, während sein 
Zeitgenosse, der deutsch-polnische Astronom und Mathematiker Nikolaus 
Kopernikus (1473-1543), Zeit seines Lebens an einem Projekt arbeitete, näm-
lich die Widersprüchlichkeiten des aus der Antike überlieferten, ptolemäischen 
Planetensystems aufzulösen, in welchem die Erde zentral stand. 

Kopernikus studierte ab 1497 in Bologna und später in Padua, bevor er 
etwa 1504 wieder nach Polen zurückkehrte, und in dieser seiner italienischen 
Zeit erhielt er wichtige Anregungen für sein Denken auf dem Wege zu einem 
revolutionären Modell der Planetenbahnen. Es ist nicht anzunehmen, dass 
Leonardo und Kopernikus einander getroffen haben, doch ist die Vorstellung 
faszinierend, dass sich diese beiden großen Männer – der eine noch Student, 
der andere schon eine gefragte Persönlichkeit – gleichzeitig in den vom Ge-
fühl einer Zeitenwende erfassten italienischen Städten bewegten. Im Gegen-
satz zu Leonardo konnte Kopernikus viel später – auf seinem Sterbebett – 
den ersten Druck seines Lebenswerkes, ‚De revolutionibus orbium coelestium' 
(Von den Umlaufbahnen der Himmelskörper, 1543) in seinen Händen halten, 
welches das heliozentrische Planetensystem an die Stelle des ptolemäischen 
setzte und damit den ersten Ansatz zu einer modernen Astronomie gab.1  
 
 
Empirie und abstraktes Denken 
 
War Leonardo aber nicht zumindest der Begründer der Anatomie? Seine be-
rühmten, anatomischen Zeichnungen, die heute in der Royal Collection von 
Schloss Windsor aufbewahrt werden, demonstrieren doch auf eindrucksvolle 
Weise seine „wissenschaftliche“ Methode: So präzise und realistisch hatte 
noch niemand vor ihm den zerlegten menschlichen Körper wiedergegeben 
(Abb. 3), und ihm ging es doch wohl deutlich um den Erwerb von Kenntnis-
sen, anstatt um die künstlerische Darstellung eines edlen Motivs.  
 Leonardo hat mindestens 30 vollständige Sektionen menschlicher Lei-
chen durchgeführt, was damals noch verboten war. Die Entstehung der bei-
den hier abgebildeten Zeichnungen trennt eine Zeitspanne von etwa zehn 
Jahren, und während dieser Periode um die Wende zum 16. Jahrhundert ü-
berbrückte er die Kluft zwischen der mittelalterlichen und der modernen Ana-
tomie. Die noch eher unbeholfene Darstellung des Mannes (Abb. 2) entnahm 
er einer medizinischen Abhandlung des Mittelalters, während die viel größere 
Genauigkeit der Positionen und Formen von Leber, Nieren und Milz in der 
Anatomie der Frau (Abb. 3) einen Eindruck geben von dem enormen Wis-
senszuwachs, den er sich mit seinen eigenen Forschungen erworben hatte.2  
Bis hin zu Leonardo war die mittelalterliche Anatomie geprägt durch den grie-
chischen Arzt und Philosophen Galen (Galenos von Pergamon, ca. 131 - ca. 
201), demzufolge die natürlichen Geister durch Venen aus der Leber und die 
                                            
1 Goodman / Russel (1991, 33-61). 
2 Roberts (1979 [1977], 21). 



 68  

Lebensgeister durch Arterien aus dem Herzen getragen wurden.1 Galen hatte 
aber nur Tierkadaver seziert und, was er dabei beobachtet hatte, auf den-
menschlichen Körper extrapoliert. Zwar war Leonardo nicht der erste, der 
menschliche Kadaver sezierte,2 er hat dabei jedoch Darstellungsmethoden 
entwickelt, die es ihm erlaubten, mit nie da gewesenem Realismus Ergeb-
nisse mehrerer Sektionen zusammenzufassen und hat damit ein wichtiges 
Instrument für die weitere Entwicklung der Anatomie erfunden.  
 
 

2. Leonardo da Vinci, 
    Anatomische Figur 
    mit Herz, Lunge 
    und Hauptorganen 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
3. Leonardo da Vinci, 
Sektion der Hauptor-

gane und des Arte-
riensystems der Frau 
  

 
Dass Leonardo trotzdem nicht als Begründer der Anatomie gilt, mag wohl 
wiederum mit der Unzugänglichkeit seiner Manuskripte zur erklären sein. Als 
Begründer der Anatomie gilt stattdessen der in Brüssel geborene, flämische 
Apothekersohn Andreas Vesalius (Andries van Wesel, 1514-1564). Im Jahre 
1543, demselben, in dem Kopernikus ‚De revolutionibus' erschien und 24 
Jahre nach dem Tode Leonardos, veröffentlichte Vesalius sein ‚De humanis 
corporis fabrica' (Vom Aufbau des menschlichen Körpers), eine systematische 
Darstellung des menschlichen Körpers, illustriert mit 323 Zeichnungen des 
Holländers Jan-Stephan van Calcar – eines Schülers von Tizian. Insbeson-
dere auf der stringenten Systematik, mit der darin etwa das Muskelsystem 
Schicht für Schicht zerlegt wird (Abb. 4), beruht die Reputation von Vesalius 
Buch als Beginn der wissenschaftlichen Empirie – auch wenn deren Prin-
zipien noch lange nicht formuliert waren.  
 Darüber hinaus sollten die Illustrationen fast drei Jahrhunderte lang 
Künstlern als Vorlage dienen. Wie Leonardo, so schätzte auch Vesalius die 
direkte Beobachtung höher ein als das, was in den Schriften der Antike über-
liefert war. Seinen durchschlagenden Erfolg verdankte er der Tatsache, dass 
er mit vielen Irrtümern der Antike und des Mittelalters aufräumte. Er war je-
doch zwei Generationen später geboren als Leonardo und zwar als Apothe-
kersohn direkt hinein in die Umgebung der Medizin seiner Zeit. So besuchte 

                                            
1 Ebenda und Lemire (1993, 73). 
2 White (2000, 49). 



 69  

er schon sehr früh die Universität und spezialisierte sich auf die Anatomie (bei 
der Veröffentlichung seines Buches war er erst 29 Jahre alt). Er kannte den 
Stand des anatomischen Wissens genau und konnte explizit darauf reagieren. 
Darüber hinaus konnte er profitieren von der Wiederentdeckung des mensch-
lichen Körpers durch die Künstler der Renaissance.1 Vielleicht sind van Cal-
car während seiner Lehre bei Tizian ja selbst anatomische Zeichnungen von 
Leonardo unter die Augen gekommen?  
 
 

 

 

 

 

     

 

 

 

 

 
 
 
 
 
Im Gegensatz zu Vesalius hatte Leonardo als Malerlehrling ohne klassische 
Bildung begonnen (oder: von traditionellem Wissen unbelastet, was teils seine 
genialen Leistungen erklären mag).2 Das üblicherweise zur Malereiausbildung 
gehörende Studium des menschlichen Körpers hatte sich bei ihm zu einer Art 
Vorwissenschaft entwickelt, die er als Autodidakt betrieb. Von daher rührte 
einerseits sein unverbrüchlicher Glaube an die Überlegenheit der visuellen 
Darstellung gegenüber der verbalen Beschreibung. Von daher erklärt sich 

                                            
1 Lemire (1993, 72). 
2 Zwijnenberg (1999, 27); Keele (1979 [1977],13). 

4. Vesalius, Muskeltafeln (Nr. 9 bis 14); aus :  Vesalius, De humanis  
    corporis fabrica, 1543 



 70  

aber auch, dass er sich kaum mit dem Stand der Anatomie auseinander 
setzte, noch versuchte, seine Forschungsergebnisse systematisch zu struktu-
rieren und zu publizieren. Zwar war auch Leonardos Schritt über Galen hinaus 
enorm, jedoch enthalten seine anatomischen Zeichnungen noch Unrichtigkei-
ten, und seine Methode des Schließens von Beobachtungen auf mögliche Ur-
sachen war noch weitgehend bestimmt durch Galens Teleologie.1 Dennoch – 
angesichts der wunderschönen, bis ins Detail ausgearbeiteten, anatomischen 
Zeichnungen in Schloss Windsor drängt sich die Frage auf, warum er denn 
nie etwas davon publiziert hat. Die Sorgfalt der Ausführung dieser Blätter 
unterscheiden sie deutlich vom Rest seiner Schriften, was Forscher immer 
wieder dazu bewegt hat, sie als eine durch Leonardo selbst publikationsreif 
abgerundete Abhandlung zu sehen.2 
 
Vieles von dem, was Leonardo in Angriff nahm, zog sich oft deshalb in die 
Länge oder wurde nicht zum Abschluss gebracht, weil er sich mit bekannten 
Techniken und Methoden nicht begnügen und erst neue entwickeln wollte. 
Die bekanntesten Fälle sind das ‚Abendmahl' im Refektorium des Milaneser 
Klosters Sta. Maria delle Grazie und das nie realisierte Bronzepferd für Ludo-
vico Sforza. Für das ‚Abendmahl' erfand er eine (wenig erfolgreiche) Wand-
malereitechnik, um länger mit der nassen Farbe arbeiten zu können, als es 
die herkömmliche Fresco-Technik erlaubte. Des ‚Abendmahls' Konservie-
rungsprobleme sind unter anderem wegen dieser neuen Methode notorisch. 
Und dass Leonardo für das Bronzepferd eine neue Gusstechnik entwickeln 
wollte, bezeugen Zeichnungen und Notizen im zweiten Teil des Codex Madrid 
II. Sie erlaubte ihm, noch während des handwerklichen Prozesses vom Mod-
ello zur Gussform Änderungen anzubringen, was bei der üblichen Methode 
des verlorenen Waches nicht möglich war.3 Beide Erneuerungen zielten of-
fensichtlich darauf ab, die Möglichkeit des manuellen Eingriffes seitens des 
Künstlers bis in die eher technische Phase der Ausführung hinein 
auszudehnen. So wollte er wohl die Grenzen zwischen künstlerischer, 
manueller und technischer Fertigkeit durchbrechen, das Intellektuelle und das 
Manuelle des Schaffensprozesses miteinander verschmelzen. Wenn dem so 
gewesen ist, dann zeichnen sich damit deutlichere Konturen ab für seine Auf-
fassung von einer Malereiwissenschaft, von einer „scienza“ als einer konti-
nuierlichen Interaktion zwischen Theorie und Praxis, die, und das ist eines der 
zentralen Argumente dieses Buches, ein spezifisch künstlerisches Denken 
charakterisiert, das auch noch an der Kunst der Moderne zu beobachten ist. 
Zwar wird im ‚Paragone’ die traditionelle Unterscheidung zwischen ‚artes lib-
erales’ und ‚artes mechanichae’ aufrecht erhalten, doch dürfen wir annehmen, 
dass Leonardo diese für seine Praxis des Erfindens und Schaffens nicht mehr 
als nützlich erachtete. Der theoretische Niederschlag seiner künstlerischen 
Praxis in den Manuskripten zeugt von einem ästhetisch-intellektuellen Prob-
lemlösungsprozess, als wäre sie eine Art „konkrete Wissenschaft“.4 Wenn 

                                            
1 Sein langsam angesammeltes Wissen über Galen hatte, wie Martin Kemp demonstriert hat, vor allem 
Einfluss auf sein anatomisches Spätwerk, und scheinbar hat er in Zeichnungen des menschlichen Her-
zes gar Fehler von Galen übernommen; vergl. Zwijnenberg (1999, 155) und Gombrich (1960/77 [1956], 
72). 
2 Zwijnenberg (1999, 7). 
3 Zwijnenberg (1999, 54-59). 
4 Vergl. für eine detailliertere Demonstration: ‚Painting as a Science’, in: Zwijnenberg (1999, 46-59). 
Claude Lévi-Strauss entwickelt in seinem ‚La science du concret' betitelten, ersten Kapitel seines Bu-



 71  

Leonardo zum Archetyp moderner Klischees wie das vom Avantgardisten 
oder das vom Genie geworden ist, dann unter anderem deshalb, weil sein 
Umgehen mit der Wirklichkeit tatsächlich charakteristische Merkmale des 
Denkens und des Handelns eines modernen Künstlers erkennen lässt.  
 Leonardos Drang, für ein Projekt erst neue Techniken und Methoden 
zu entwickeln, könnte ein Grund dafür gewesen sein, dass die Publikation 
seiner sorgfältiger ausgearbeiteten Manuskripte letztlich nicht zustande kam: 
Im Codex Madrid, in dem Leonardos Überlegungen zu jener neuen 
Gusstechnik bewahrt geblieben sind, finden sich auch Notizen zu einer alter-
nativen Drucktechnik, die eine getreue Reproduktion des oft komplexen Be-
ziehungsgeflechtes zwischen Bild und Text erlaubt hätte. 1 Die damals noch 
junge, jedoch schon verbreitete Buchdrucktechnik mit beweglichen Buchsta-
ben hätte eine typographische Umsetzung seiner Manuskripte erfordert, 
wobei vieles von den komplexen Verschränkungen zwischen Form und Inhalt 
verloren gegangen wäre. Wenn er vor der Veröffentlichung seiner 
Manuskripte zur Bewahrung dieser Verschränkungen erst eine neue Druck-
technik entwickeln wollte, dann könnte dies hinsichtlich dessen, was man sich 
unter Leonardos Malereiwissenschaft vorstellen muss, besonders aufschluss-
reich sein: Sie sollte die Komplexität der subjektiven Wahrnehmung und die 
Einheit von Form und Inhalt in der Darstellung so weit wie möglich bewahren 
– ein vom Blickpunkt der modernen Naturwissenschaften her hoffnungsloses 
Unterfangen, das jedoch für den künstlerischen Denkprozess, wie wir noch 
sehen werden, charakteristisch ist. In diesem Zusammenhang ist bemerken-
swert, dass Leonardos Personalunion von Theorie und Visualisierung bei Ve-
salius schon auseinanderdividiert war, denn Vesalius arbeitete ja zusammen 
mit van Calcar. Nebenbei wirft die Hypothese, dass Leonardo an einer neuen 
Drucktechnik arbeitete, ein neues Licht auf seine erstaunlich konsequente 
Verwendung der Spiegelschrift in allen Manuskripten: Sicher, für den Link-
shänder war dies die praktischste Art zu schreiben, und in den weniger aus-
gearbeiteten Notizen mag sie ein Hinweis dafür sein, dass es sich um 
persönliche Überlegungen handelte, die nicht für andere Augen bestimmt 
waren. Waren die sorgfältiger ausgearbeiteten Blätter aber tatsächlich zur 
Veröffentlichung bestimmt, dann hätte die Spiegelschrift ein erster Schritt zur 
möglichst unmittelbaren Drucklegung gemäß der von Leonardo dafür 
entwickelten, jedoch wiederum nicht realisierten Technik sein können.  
 
In den folgenden Jahrhunderten sollten dem Traktat von Vesalius viele an-
dere folgen, und deren Autoren waren alle auf die Zusammenarbeit mit Kün-
stlern angewiesen. Doch haftete dem Medium der Zeichnung für die Anato-
men ein Makel an: Ihr fehlte das Volumen. Als dreidimensionale Alternativen 
gab es bald getrocknete, naturalisierte Leichen und Wachsmodelle.2 Der 
berühmteste Schöpfer der ersteren war Honoré Fragonard, Direktor der Ecole 
Vétérinaire von Alfort und Vetter des viel berühmteren Malers; und auf Letz-
tere spezialisierten sich Künstler wie Gaetano Zumbo, Jean-Baptiste Laumo-
nier und André-Pierre Pinson. So entspann sich auf dem Gebiet der Anatomie 
                                                                                                                             
ches La pensée sauvage (1962) mit seinem Denkmodell des „bricoleur” eine Analogie zwischen dem 
trivialen Alltagsdenken des Bastlers, dem Denken eines Künstlers und dem „wilden Denken“ so genann-
ter primitiver Gesellschaften, und setzt sie ab vom planmäßig-abstrakten Denken des Ingenieurs oder 
Wissenschaftlers. 
1 Zwijnenberg (1999, 8f. und 84f). 
2 Zum Folgenden: Lemire (1993, 77-84). 



 72  

im 17. und 18. Jahrhundert ein fruchtbarer Dialog zwischen Kunst und Wis-
senschaft, der gleichermaßen exakte wie ausdrucksvolle Darstellungen des 
sezierten menschlichen Körpers hervorbrachte – eigenartig hybride Gebilde, 
die bezeichnenderweise nicht in die Kunstgeschichte aufgenommen wurden. 
Charakteristisch ist etwa Pinsons ‚Femme à la larme' (1784) aus dem ehema-
ligen anatomischen Kabinett des Grafen von Orléans, des späteren Philippe-
Egalité, die sich heute im Muséum national d'histoire naturelle in Paris befin-
det: In stiller Anbetung hat sie ihr Gesicht gen Himmel gerichtet und ihr rollt 
eine Träne über die Wange aus Trauer über... den Verlust der Hälfte ihres 
Kopfes (Abb. 5).  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
5. Pinson, Frau mit Träne – Halbkopf 
aus dem anatomischen Kabinett des 
Herzog von Orleans, 1784  

 
Mit der Perfektionierung des Mikroskops drang die Wissenschaft im 19. Jahr-
hundert dann in Bereiche vor, die mit dem bloßen Auge nicht mehr zu sehen 
waren, und wurde die Empirie direkter Wahrnehmung immer mehr durch eine 
wissenschaftliche ersetzt. Die wissenschaftliche Darstellung bedurfte größerer 
Präzision und Eindeutigkeit, wobei die Ausdruckskraft einer Träne auf der 
Wange eher störte. Das Wachsmodell verlor seine Funktion als Studienobjekt 
und die Zeichnung wurde ersetzt durch die Fotografie oder durch das wissen-
schaftliche Schema, das keinen Raum mehr ließ für künstlerischen Ausdruck. 
Die Wachsfiguren kamen als Zeugnisse der Wissenschaftsgeschichte ins 
Wissenschaftsmuseum; neuere Schöpfungen zielen eher auf die Sensa-
tionslust der Jahrmarktsphäre. Die wechselhafte Geschichte des 
anatomischen Modells ist deshalb so aufschlussreich für den prinzipiellen 
Unterschied zwischen wissenschaftlicher und künstlerischer Empirie, weil 
beide in ihm so lange miteinander verwoben waren und einander gegenseitig 
befruchteten. Durch die Verwendung von Forschungsinstrumenten, die mit 
bloßem Auge nicht erfassbare Naturphänomene sichtbar machten, durch sys-
tematische Organisation vieler Beobachtungen, durch Kodierung und Sche-
matisierung entfernte sich die wissenschaftliche Darstellung von der direkten 
Anschauung: Sie wurde abstrakt. Wegen der Systematik von ‚De humanis 
corporis fabrica' sowie wegen der personellen Trennung von analytischer 
(sprachlicher) und synthetischer (visueller) Darstellung hatte Vesalius – und 
nicht Leonardo – am Anfang dieser Geschichte der Anatomie gestanden – 
und auch der wissenschaftlichen Empirie.  
 



 73  

Der Empirismus lässt sich knapp zusammenfassen als ein Gebäude von 
Theorien, Erklärungen und Definitionen, die davon ausgehen, dass unsere 
Vorstellungen und unsere Erkenntnis sich von sinnlichen Erfahrungen herle-
iten lassen beziehungsweise durch solche erklärt oder gerechtfertig werden 
können. Ursprünglich richtete sich der Empirismus gegen die platonische 
Doktrin von „angeborenen Ideen“ und „natürlichen Eingebungen“ und wird 
meist in Verbindung gebracht mit einer Reihe britischer Philosophen, die von 
Francis Bacon über Thomas Hobbes (1588-1679), John Locke (1632-1704), 
Bischof Berkeley (1685-1753), David Hume (1711-1776), John Stuart Mill 
(1803-1873) bis hin zu Bertrand Russel (1872-1970) reicht, aber auch mit 
dem Positivismus, der mit dem Wiener Kreis des frühen 20. Jahrhunderts sei-
nen Höhepunkt erlebte.1  
 In seinem ‚Advancement of Learning’ (1605), der ersten wichtigen phi-
losophischen Abhandlung in englischer Sprache, entwarf Bacon eine völlig 
neue Denkmethode, welche die Naturwissenschaften auf ein festes Funda-
ment stellen sollte.2 Auch seine Denkmethode gründete sich auf sinnliche Er-
fahrung. Der Wesensunterschied zum Vorgehen des Malers wird jedoch in 
seiner Erläuterung der Induktion im Buch II des ,Novum Organum’ (1620) 
deutlich: Demnach lag die Fehlerhaftigkeit aller früheren Glaubenssysteme 
und Welterklärungen an einem unangemessenen Rang von Grundannahmen, 
woraus Schlussfolgerungen gezogen wurden. Entweder waren dies übereilte 
Verallgemeinerungen von ein oder zwei beobachteten Fällen, oder sie wurden 
aufgrund ihrer Bekanntheit und allgemeinen Anerkennung unkritisch voraus-
gesetzt. Beobachtung dient dann nur der Bestätigung von unterstellten An-
nahmen. Bacons Methode dagegen war die eines „allmählichen Aufstiegs“ zu 
immer höheren Stufen der Allgemeingültigkeit, die jeweils untermauert wur-
den mit soliden Gründen. Um dies zu gewährleisten verwendete er Tabellen, 
in denen er eine große Anzahl von Beobachtungen systematisch notierte: Ba-
cons „Präsenz-Tabelle“ enthält eine Anzahl von beobachteten Fällen, die alle 
eine Eigenschaft gemeinsam haben. Die Fälle werden dann miteinander ver-
glichen, um zu sehen, welche anderen Eigenschaften sie darüber hinaus 
noch aufweisen. Wenn irgendeine dieser anderen Eigenschaften in nur einem 
der Fälle nicht anwesend ist, dann kann sie keine notwendige Bedingung der 
untersuchten Eigenschaft sein. In einer zweiten, der „Abwesenheitstabelle“ 
werden Fälle aufgelistet, die den Fällen der „Präsenz-Tabelle“ so ähnlich wie 
möglich sind – außer der untersuchten Eigenschaft. Für jede der in dieser 
„Abwesenheitstabelle“ gefundenen Eigenschaften gilt, dass sie keine ausrei-
chende Bedingung ist für das Vorkommen der untersuchten Eigenschaft. Die 
entscheidende Erneuerung der Induktion bestand darin, dass sie über die 
Eliminierung von Fällen funktionierte und nicht, wie im Alltag und in der 
fehlerhaften Tradition der mittelalterlichen Wissenschaft, durch einfache 
Aufzählung. Die Bestätigung von „alle A sind B“ durch einen Fall „dieses A ist 
B“ ist eine sehr schwache Untermauerung, denn sie kann sich durch einen 
einzigen Fall „dieses A ist nicht B“ als definitiv falsch erweisen und muss dann 
eliminiert werden. Tabellen erleichtern die schnelle Entdeckung falscher Ver-
allgemeinerungen, und die Fälle beziehungsweise Eigenschaften, die ein sol-
ches eliminierendes Durchleuchten überstehen, dürfen gemäss Bacon als 
                                            
1 Bynum / Browne / Porter (Hrsg., 1981, 121). 
2 Zum Folgenden: Die Artikel ‚The Empiricism of Francis Bacon’ und ‚Francis Bacon’ in der digitalen 
Version der Encyclopædia Britannica, 1996-1999.  



 74  

wahr angenommen werden. Auf dieser „fresh examination of particulars” 
(neuen Untersuchung von Einzelheiten) gründete sich Bacons Anspruch auf 
die Neuheit seiner Methode, wobei „fresh“ im Hinblick auf den kritischen Cha-
rakter aller Wissenschaft auch als „unvoreingenommen“ interpretiert werden 
kann. Die latinisierte und erweiterte Neuausgabe seines ‚Advancement of 
Learning’, ‚De Augmentis Scientiarum’ (1623), enthält eine bis dahin einzigar-
tig detaillierte Aufteilung und Systematisierung der Wissenschaften, und in 
seiner Utopie ‚The New Atlantis’ (1626) beschreibt er die Wissenschaft als 
unpersönliche, methodische Zusammenarbeit innerhalb einer wissen-
schaftlichen Gemeinschaft. All dies weist schon am historischen Beginn des 
Empirismus darauf hin, dass selbst diese, sich ja doch auf Wahrnehmung 
gründende, wissenschaftliche Doktrin erst durch Entfernung beziehungsweise 
Abstraktion von der direkten Wahrnehmung zur Wissenschaft wird, denn die 
direkte Wahrnehmung ist immer subjektiv, willkürlich, orts- und zeitgebunden 
und kann also nicht die Grundlage objektiver Erkenntnisse sein. 
 
Radikaler in diesem Sinne ist noch die von Bacons Zeitgenossen Galileo Gali-
lei (1564-1642) eingeführte abstrakte Denkmethode. Albert Einstein, der ab-
strakte Denker par excellence, hat – wohl nicht zufällig – Galileos Gedanken-
experiment, das dessen Gesetz der Mechanik zugrunde liegt, als Beispiel ge-
nommen, um das Wesen wissenschaftlichen Denkens zu veranschaulichen:1  

Unsere normale Vorstellung von Bewegung ist, dass sie durch Schie-
ben, Heben oder Ziehen verursachte wird; ja wir können selbst annehmen, 
dass sich ein Körper umso schneller bewegt, je fester wir ihn anschieben oder 
ziehen. So steht es auch in der Mechanik von Aristoteles beschrieben, die 
das Mittelalter bestimmt hatte und der auch Leonardo noch überwiegend an-
hing: „Ein sich bewegender Körper kommt zum Stillstand, wenn die ihn 
treibende Kraft aufhört, auf ihn einzuwirken.“ Was ist an dieser Beobachtung 
falsch? Versuchen wir einmal, uns jemanden vorzustellen, der einen Leiter-
wagen über eine ebene Straße zieht und dann plötzlich aufhört zu ziehen. Der 
Wagen wird dann noch ein bisschen weiterrollen, bis er zum völligen Still-
stand kommt. Wie können wir das Stück, das er weiterrollt, verlängern? Es 
gibt da verschiedene Möglichkeiten – zum Beispiel: Ölen der Räder oder Glät-
ten des Weges. Je leichter die Räder drehen und je glatter der Weg ist, desto 
weiter wird der Wagen rollen. Was aber haben wir durch das Ölen und das 
Glätten erreicht? Eigentlich nur, dass entgegenwirkende Kräfte vermindert 
werden: Die Auswirkungen der Reibung in den Rädern und zwischen den 
Rädern und dem Weg werden reduziert. Dies ist schon eine theoretische und 
also abstrakte Interpretation der Beobachtung. Wenn wir uns jetzt vorstellen, 
dass der Weg spiegelglatt ist und überhaupt keine Reibung auf die Räder ein-
wirkt, dann gäbe es nichts mehr, was den Wagen anhalten könnte und er 
würde für immer weiter rollen. Zu dieser Schlussfolgerung kann man nur über 
ein idealisiertes, von der beobachtbaren Wirklichkeit abstrahierendes Ge-
dankenexperiment kommen, das nicht wirklich ausgeführt werden kann, da es 
unmöglich ist, alle Einflüsse der Reibung und Schwerkraft auszuschalten. 
Dennoch liefert es uns den Schlüssel zur modernen Mechanik, deren Gesetze 
auch im schwerelosen Raum gelten, unserer direkten Wahrnehmung aber zu 
widersprechen scheinen. In unserer Alltagserfahrung, wonach Körper sich 
                                            
1 Das Beispiel ist paraphrasiert den ‚Notes' von Royden Rabinowitch (1992 [1958/62], 332f) entnom-
men. 



 75  

umso schneller bewegen, je größer die Kräfte sind, die auf sie einwirken, 
hinge die Geschwindigkeit eines Körpers nämlich ab von der Kraft, die auf ihn 
einwirkt. Galileo fand dagegen, dass ein Körper – wenn er nicht geschoben, 
gezogen oder anderweitig durch Krafteinwirkung beeinflusst wird – sich 
gleichmäßig, das heißt immer mit derselben Geschwindigkeit entlang einer 
geraden Linie bewegt, dass Geschwindigkeit also keinen direkten Aufschluss 
über die äußeren Kräfte gibt, die auf ihn einwirken. Die epochale Bedeutung 
von Galileos Entdeckung liegt in der Zerstörung des Vertrauens in die direkte 
Wahrnehmung.  

Was bleibt mir jedoch an Sicherheit, wenn ich gar meinen Sinnen 
misstrauen muss? René Descartes (1596-1650) Antwort war: dass ich denke. 
Wenn ich meiner sinnlichen Wahrnehmung nicht traue, wenn alles nur Schein 
ist, dann bleibt als einziger Beweis dafür, dass ich überhaupt existiere, die 
unleugbare Tatsache, dass ich denke. Die historische Bedeutung für unser 
wissenschaftliches Weltbild von Descartes Isolierung des (bewussten) Den-
kens als einzig akzeptable Unterbauung von Tatsachen wird im Verlaufe 
dieses Buches noch öfter zur Sprache kommen.  
 
Bacon und Galileo stehen am Beginn zweier wissenschaftlicher Doktrinen, 
des Empirismus und des Rationalismus, die sich auch im heutigen wissen-
schaftlichen Diskurs noch ausmachen lassen. Während erstere davon aus-
geht, dass all unser Wissen irgendwann einmal durch unsere Sinne zu uns 
gekommen ist, kommt gemäß der letzteren der Geist mit angeborenen a prio-
ri-Konzepten auf die Welt, weshalb von Erfahrungen unabhängiges Wissen 
möglich ist – zwei sich in letzter logischer Konsequenz gegenseitig aus-
schließende Ausgangspunkte, und hier begegnen wir wieder der wahrneh-
mungstheoretischen Frage nach der Henne und dem Ei aus dem vorange-
gangenen Kapitel. Dort haben wir aber schon gesehen, dass sich Wissen und 
Wahrnehmen nicht auseinander dividieren lassen. Dem ganz entsprechend 
ist der Unterschied zwischen Rationalismus und Empirismus letztlich eher ein 
gradueller als ein wesentlicher. Auch der Empirismus ist letztlich abstrakt – 
sonst könnte er nicht zu allgemeingültigen Schlussfolgerungen kommen. An-
dererseits betrieb auch Galileo empirische Forschungen und erfand die dazu 
nötigen Forschungsinstrumente.1 Wesentlich ist dagegen der Unterschied zur 
Kunst: Während der wissenschaftliche Umgang mit der Wirklichkeit analytisch 
und eher abstrakt ist und sich somit vom alltäglichen Denken unterscheidet,2 
setzt der Künstler sich direkt und ganzheitlich mit jeweils konkreten Situatio-
nen auseinander, weshalb sein Umgang mit der Wirklichkeit viel eher dem all-
täglichen als dem wissenschaftlichen ähnelt. Vom alltäglichen Denken unter-
scheidet sich das künstlerische durch seinen Drang zum Verstehen und durch 
seine radikale Kritik – auch Selbstkritik – gegenüber schnellen Verallgemein-
erungen, Konventionen und allem, was allzu selbstverständlich erscheint. So 
kann man einerseits und im Sinne Leonardos die „Malerei als Wissenschaft“, 
ja Kunst überhaupt als „konkrete Wissenschaft“ bezeichnen, und so befinden 
wir uns andererseits hier an der eigentlichen Wegscheidung zwischen Wis-

                                            
1 Zwar war das Fernglas von einem Handwerker, dem Brillenmacher Hans Lippershey, erfunden wor-
den, es bedurfte jedoch des Erfinders des abstrakten Gedankenexperimentes, um es als Instrument zur 
Erforschung der Planetenlaufbahnen zu gebrauchen – ein weiteres Beispiel für die Trennung in der 
Wissenschaft zwischen dem Manuellem und der Theorie. Vergl.: White (2000, 299); Vermij (1999, 75). 
2 Wopert (1992); Cromer (1993).   



 76  

senschaft und Kunst: Gemeinsam haben sie als neue Formen der Weltaneig-
nung den Weg in die Neuzeit geebnet; seit dem 17. Jahrhundert aber sind sie 
auseinander gedriftet und haben sich schließlich herauskristallisiert als jeweils 
bevorzugte Sphären verschiedener, jedoch komplementärer Formen der 
Weltaneignung: einer eher rationell-abstrakten Beschreibung bezie-
hungsweise der eher ästhetisch-konkreten Anverwandlung von Wirklichkeit. 
Sie korrespondieren mit zwei verschiedenen, jedoch komplementären Formen 
des Wissens. Beider Vorläufer sind Religion und Mythos. Den historischen 
Prozess ihrer Herauskristallisierung mag das folgende Schema illustrieren: 
 

Erkenntnis und Wissen  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Den hier gegenüberstehenden Qualitativen für Wissen und Erkenntnis werden 
wir im weiteren Verlaufe dieses Buches noch häufiger begegnen. Die beiden 
Arme korrespondieren mit Kunst und Wissenschaft, die sich als unter-
schiedliche, institutionelle Geltungssphären in der Moderne herauskristallis-
ieren – ein gesellschaftsgeschichtlicher Prozess, der im folgenden Kapitel 
noch eingehender nachgezeichnet werden soll. Nebenbei illustriert das 
Schema die mit diesem Buch vertretene These, dass intuitive und subjektive 
Weltaneignung, unter der Voraussetzung, dass sie (selbst)kritisch ist, dur-
chaus zu Erkenntnissen von intersubjektiver, ja kultureller Bedeutung führen 
kann. Die Schematisierung unterschiedlicher Formen des Wissens und der 
Erkenntnis soll aber nicht den Eindruck erwecken, dass Wissenschaftler nie 
intuitiv oder subjektiv zu Werke gingen und genauso wenig, dass Künstler nie 
rationell vorgehen oder abstrakt denken würden. Immerhin hatte Brunelleschi 
das Problem der Perspektive mithilfe der euklidischen Geometrie gelöst, und 
Alberti hatte sie als Schnitt durch die Sehpyramide beschrieben.1 Beides sind 
Abstraktionen von der direkten Wahrnehmung, die durchaus mit der Galileos 
vergleichbar sind, denn die Sehpyramide können wir de facto ja nicht sehen. 
Wie wir in den eingangs zitierten Künstlertexten von Mondrian und Kandinsky 
nachlesen können, rationalisieren auch Künstler der moderne über ihre Kunst 
und über Wirklichkeit. Nur selten jedoch erreichen ihre schriftlichen Abstrak-
tionen (im Gegensatz zu den gemalten) jenes Niveau der Allgemeingültigkeit 
wie bei Alberti und Brunelleschi – einer naturwissenschaftlichen Allge-
meingültigkeit, da letztlich gegründet auf Gesetze der Optik. 
 
 
                                            
1 "Sara adunque pictura non altro che intersegatione della piramide visiva, secondo data distantia, posto 
il centro et constituti i lumi in una certa superfitie con linee et colori artificioso rappresentata"; Alberti, 
Della pittura’ [1435], in: Janitschek (Hrsg., 1970/71 [1877], 69f); zit.n.: Busse (1981, 23). 

religiös / mythisch 

intuitiv / subjektiv / konkret / ästhetisch / existenziell 

rationell / objektiv / abstrakt / deskriptiv / nominativ

Kritik 

Renaissance Aufklärung 



 77  

‚Wissenschaftliche’ Schönheit und Realismus 
 
Die Universalität oder Objektivität von Naturgesetzen gründet auf der Abstrak-
tion von der subjektiven, direkten, konkreten Wahrnehmung. Leonardos 
wichtigste Argumente für die Universalität der Malerei dagegen waren ihre 
unmittelbare, von der Sprache unabhängige Verständlichkeit und ihre dop-
pelte Natürlichkeit. So verglich er die Malerei mit dem Spiegelbild1 – einem 
rein optischen, also doch wohl objektiven (d.h. ohne die Intervention des Mal-
ers) Bild. War für Leonardo die beste Malerei noch diejenige, die am besten 
mit dem gemalten Gegenstand übereinstimmte, so forderte der Kunstschrift-
steller und Humanist Lodovico Dolce (1510-1568), dass der Maler ihn nicht 
nur nachahmen, sondern seine Schönheit gar übertreffen müsse.2 Zwar hatte 
schon Alberti vom Maler gefordert, dass er sich um Schönheit bemühen solle, 
doch war dies für ihn nur einer der Aspekte eines guten Gemäldes und ei-
gentlich noch ein Rest mittelalterlicher Konventionen gewesen. Diese traten 
dann bei Leonardo ganz in den Hintergrund, um der Forderung nach Wirklich-
keitstreue den Vorrang zu geben. Wo Alberti sich auf die Antike berief, da 
meinte er dies noch im Sinne eines Anknüpfens, während ein Jahrhundert 
später Vasari mit „rinascità“ eher die Nachahmung der Antike meinte. So 
wurde die Forderung nach Objektivität in der Wirklichkeitswiedergabe un-
merklich ersetzt durch die nach einer objektiven, universalen Schönheit, 
deren Vorbilder in der Antike zu finden waren. Der manieristische Maler und 
Kunstschriftsteller Paolo Lomazzo (1538-1600) sprach gar von Fehlern der 
Natur, die es auszumerzen galt.3 Mit Proportionslehre und ästhetischen Re-
geln wollte man objektive Schönheit bestimmen, womit die Malerei auf eine 
ganz andere Weise „intellektualisiert“ wurde.4 Die Erhebung des antiken 
Bildes zu einem über der Natur stehenden Schönheitsideal steht der, auf an-
tike Schriften referierenden, mittelalterlichen „scienza“ viel näher als Leonar-
dos „Malereiwissenschaft“. Als „Intellektualisierung“ verstärkte sie dennoch, ja 
oder gerade deshalb den wissenschaftlichen Anspruch der Kunst. Zur Unter-
richtung solcher gehobener Ideale waren Künstlerateliers – im Quattrocento 
eher noch Handwerksbetriebe – nicht mehr angemessen. Traditionell waren 
hierfür die Universitäten zuständig. Als mittelalterliche Institutionen waren 
diese jedoch Festungen des auf die aristotelische Philosophie gegründeten, 
scholastischen Weltbildes. Stattdessen wurden Akademien die eigentlichen 
Foren der Entwicklung und Verbreitung des neuzeitlichen Weltbildes, und es 
ist bezeichnend, dass dies gleichermaßen für die Wissenschaften wie für die 
Künste galt.  
 
Wie bei so vielem Neuen der Neuzeit liegen auch die Anfänge der Akademie 
in der frühen Renaissance, und charakteristischer Weise in Anknüpfung an 
ein antikes Vorbild. Die Mitte des 15. Jahrhunderts in Florenz gegründete 
‚Platonische Akademie' war noch eher eine spekulative Gesellschaft, jedoch 
schon im Jahre 1494, also etwa gleichzeitig mit seinem Projekt eines Malerei-
                                            
1 "Lo specchio di piana superfittie contiene in se la vera pittura in essa superfittie; et la perfetta pittura, 
fatta nella superfittie di qualonche materia piana è simile alla supberfittie de lo specchio"; Leonardo 
‚Trattato della pittura’ Nr. 410, in: Ludwig (Hrsg., 1970/71 [1882]); zit.n.: Busse (1981, 23). 
2 "Deve adunque il Pittore procacciar non solo d'imitar, ma di superar la Natura"; Dolce, ‚Aretino’ [1557] 
(1970/71 [1871], 51) Dolce, Dialogo [1557] (1968/2000, 130). 
3 "...leuando quanto si può con l'arte gli errori della natura" Lomazzo (1968 [1584], 434]. 
4 Schlosser (1924, 390). 



 78  

traktates, wagte Leonardo in Mailand das allerdings nicht dauerhafte Experi-
ment einer Kunstakademie, der Accademia Vinciana. Die ersten wissen-
schaftlichen Akademien entstanden im 16. Jahrhundert, und im 17. Jahrhun-
dert entwickelten sie sich zur typischsten Form der Organisation, Ausübung 
und Kommunikation von Wissenschaft.1 Die wichtigsten waren die Londoner 
Royal Society (gegründet im Jahre 1662) und die Pariser Académie royale 
des sciences (gegründet im Jahre 1666). Das 18. Jahrhundert erlebte dann 
eine wahre Flut von Akademiegründungen. Jedes mittelgroße Fürstentum 
wollte sich der nutzbringenden Segnungen versichern, die man sich von den 
Wissenschaften erhoffte. Zwar ebbte die Flut später wieder ab, doch existie-
ren einige dieser für die Epoche der Aufklärung wohl charakteristischsten In-
stitutionen noch heute.2 

Meist gab es neben den wissenschaftlichen auch Kunstakademien, ja 
deren Gründung ging diesen in manchen Fällen voraus. Insofern sie herr-
schaftliche Einrichtungen waren, fungierten Akademien auch als Kontrollor-
gane, und dies sollte sich in viel stärkerem Maße als bei den Wissenschaften 
auf die Künste auswirken. Streng wissenschaftliche Beschreibungen der Wirk-
lichkeit müssen den Realitätstest und die Kritik der wissenschaftlichen Fach-
kollegen überstehen. Demgegenüber strebte ein Schönheitsideal wie das von 
Lomazzo beinahe zwangsläufig dazu, sich selbst zu verabsolutieren und 
damit zu Dogmatismus sowie zur Verfälschung der Wirklichkeit – ein bei allen 
modernen Avantgarden notorischer Vorwurf gegenüber dem Akademismus. 
Die Tendenz zum Dogmatismus entfaltete sich insbesondere seit der 
Gründung der Pariser Académie royale de peinture et de sculpture im Jahre 
1648, denn aufgrund von Regeln wie denen von Lomazzo konnte objektive 
Schönheit nunmehr rationalisiert und mit wissenschaftlichem Anspruch sys-
tematisiert werden.3 Die Gründung war Teil eines umfassenderen Programms 
des absolutistischen Nationalstaates, die Wissenschaften und die Künste zen-
tral zu koordinieren, zu kontrollieren und dem Staate nutzbar zu machen. Auf 
die Funktion der französischen Kunstakademie als Propagandawerkzeug 
Ludwigs XIV. werde ich im folgenden Kapitel noch näher eingehen.4 
 
Im Laufe  des 19. Jahrhunderts wurde der Begriff ‚Akademismus’ zum 
Schimpfwort, und im 20. Jahrhundert ist es selbst verwerflich geworden, den 
Begriff ‚Schönheit’ überhaupt noch im Zusammenhang mit Kunst zu ge-
brauchen. Die Erhebung eines Schönheitsideals zum akademischen 
Analogon wissenschaftlicher Objektivität hat sich als Sackgasse erwiesen. 
Wenn Künstler den Akademismus angriffen, dann hatten sie es weniger auf 
irgendwelchen wissenschaftlichen Anspruch der Kunst als vielmehr auf Kon-
ventionalismus und Dogmatismus gemünzt. Der Umschwung zum Anti-
Akademismus vollzog sich unter dem Banner des Wirklichkeitsbezuges – in 
zunehmendem Maße jedoch ‚aufgeklärt’ über die Andersartigkeit des Ästhe-
tischen. Im Diskurs der klassischen, als Abfolge von heroischen Künstlerindi-
viduen konzipierten Kunstgeschichte, haben alle großen Künstler mehr oder 
weniger dasselbe geleistet: An die Stelle traditioneller Bildkonventionen ha-
                                            
1 Goodman/Russel (1991, 227). 
2 Kaiser (1983, 25-36) 
3 Busse (1981, 25ff). Die Royal Academy of Arts wurde erst im Jahre 1768 durch König George III. ge-
gründet - also mehr als ein Jahrhundert später. Dem ganz entsprechend setzte in England eine auto-
chthone Geschichte der Malerei erst viel später an. 
4 Burke (1992, 51, 72, 77, 102). 



 79  

ben sie eine ‚wahrere’ Darstellung der sichtbaren Wirklichkeit gesetzt. Die 
Akademie figuriert hier höchstens als Randerscheinung. Im gleichen Atemzug 
hat dieselbe klassische Kunstgeschichte ihre Heroen idealisiert und sie mit 
einer metaphysischen Aura der Unnahbarkeit umgeben. Sich mit der Wieder-
gabe von Zufälligkeiten der Natur zu verzetteln, passt nicht in ein solches Bild, 
und so strebten sie danach, konzeptuell fassbare Universalien in deren Kunst 
aufzuspüren.1 Der universell menschliche Realismus, weswegen Künstler wie 
Leonardo, Caravaggio, Velazquez oder Rembrandt aus ihrer Zeit herausge-
hoben und idealisiert wurden, kann dagegen nur im Anschauen erfahren wer-
den und ist nicht zu konzeptualisieren. Von ihren Zeitgenossen war er ihnen 
nicht immer in Dank abgenommen worden.  
 

 
 

 
6. Caravaggio, 
    Der heilige Matthäus 
    mit dem Engel, 
    ca. 1602 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

7. Caravaggio, Der heili-
ge Matthäus mit dem 

Engel, 1602-3 
 

 

 
Berühmt geworden ist ja der Fall des im 2. Weltkrieg leider verloren gegan-
genen Bildes ‚Der heilige Matthäus mit dem Engel' von Caravaggio (Abb. 6), 
das den Evangelisten, dessen Finger von einem Engel geleitet wurde, als 
ungebildeten Primitivling wiedergab, der deutlich nichts von dem, was er 
schrieb, verstand. Caravaggios klerikalen Auftraggebern ging dieser Realis-
mus entschieden zu weit, und er musste eine idealisiertere Version des 
Evangelisten für den Seitenaltar in der römischen Kirche S. Luigi dei Francesi 
nachliefern (Abb. 7). Auch Velazquez Realismus ging manchmal zu weit: Er 
musste die Gesichtszüge seines königlichen Auftraggebers idealisieren, wie 
Röntgenaufnahmen von übermalten, früheren Versionen gezeigt haben; und 
Rembrandts Suche nach einer tieferen Wahrheit der Menschenseele führte 
ihn in seinem Spätwerk tief in die Materie der Malerei und weg von den Mo-
den seiner Zeit – einer der Gründe warum dieser „niederländische Appeles“ in 
Armut starb.2  
Solche Fälle eines unerhörten Realismus blieben eher die Ausnahme in einer 
Epoche, in der die Kunst noch überwiegend durch traditionelle Regeln be-
stimmt war. Der vom skandalträchtigen Konventionsbruch begleitete Vorstoß 
zu einer tieferen Wahrheit ist ein Phänomen der Moderne, und der Beginn der 
modernen Suche nach einer neuen Wahrhaftigkeit wird von einem weniger 

                                            
1 Gombrich (1960/77 [1956], 148/149). 
2 Schama (1999,  694). 



 80  

spektakulären Maler als Caravaggio oder Velazquez markiert: Jean-Baptiste 
Siméon Chardins (1699-1779) Bilder von banalen Gegenständen und Beo-
bachtungen seines Alltages geben auf den ersten Blick kaum Anlass, darin 
einen Umbruch und damit einen Ansatzpunkt für einen neuen, spezifisch kün-
stlerischen Wirklichkeitsbezug zu sehen (Abb. 8).1 Zwar ist der Realismus 
seiner Stillleben den niederländischen des 17. Jahrhunderts gegenüber noch 
schatzpflichtig, die Bilder Chardins enthalten jedoch keine Lebensweisheiten 
mehr, keinen Hinweis auf das Vergebliche und Vergängliche allen 
menschlichen Tuns – anders gesagt: Mit Chardin werden Stillleben autonom.  
 
 

 
 
Als einziger Maler seines Jahrhunderts malte er ausschließlich, was er vor 
Augen hatte, und widersetzte sich so dem akademischen Wertekanon, 
demzufolge die Historienmalerei das allerhöchste Genre und das Stilleben 
das nichtswürdigste war.2 Unermüdlich malte er seine alltäglichen Ge-
brauchsgegenstände in ihrem Zusammenwirken unter kontrollierten Lichtein-
flüssen und zuweilen in mehreren Versionen, ja man könnte geradezu sagen, 
dass er sie ‚experimentell’ untersuchte. Es wäre ein Anachronismus, Chardin 
deshalb schon die subversive Haltung eines modernen Avantgardekünstlers 
zu unterstellen. Tatsächlich hatte Chardin ursprünglich Historienmaler werden 
wollen und hatte eine entsprechende Lehre angefangen. Dem Lehrling miss-
lang jedoch ein Auftrag seines Meisters, des Historienmalers Pierre-Jacques 
Cazes (1676-1754), und er hatte überhaupt große Schwierigkeiten, alle Inspi-
ration für seine Bilder, wie es jener Wertekanon wollte, aus seinem Kopf zu 
holen. Gerade durch ihre intellektuellen Inhalte aber musste sich die Histo-
rienmalerei auszeichnen. Anstatt sich darauf zu versteifen, war Chardin ehr-
lich genug, sich seine Schwäche einzugestehen und verlegte sein Interesse 
auf das Studium der sichtbaren Welt. Dass er dies nicht aus Resignation, 
sondern aufgrund einer positiven Entscheidung tat, ist belegt durch seine von 
Diderot übermittelte Äußerung, wonach er sich vornahm, alles (von anderen) 
Gemalte zu vergessen, was er gesehen hatte.3 Denis Diderot (1713-1784), 

                                            
1 Bartsch (1979/80, 516). 
2 Rosenberg (1999, 32). 
3 "Il faut que j'oublie tout ce que j'ai vu, et même jusqu'à la manière dont ces objets ont été traités par 
d'autres," ebenda, 29. 

8. Chardin, 
    Wasserglas und 
    Kaffekanne, 1760 



 81  

derjenige unter den Aufklärungsphilosophen, der am klarsten den Geist der 
aufdämmernden Moderne vorausahnte, war wohl nicht zufällig von Chardins 
Werk angetan. Doch musste selbst er sich seine Bewunderung von vorge-
fassten, traditionellen Bewertungsmustern abringen: Obwohl er von Anfang 
an die Wirklichkeitsnähe von Chardins Bildern zu schätzen gewusst hatte,1 
qualifizierte er noch im Salon von 1761 dessen Themen als „niedriger, 
gewöhnlicher und unwürdiger Art" ab. Vier Jahre später gestand er zu, dass 
Chardins Genre zwar das allereinfachste, dass jedoch kein lebender Maler 
darin vollkommener sei.2 Auch im Jahre 1769 hatte sein Beifall noch einen 
apologetischen Ton: „Chardin ist kein Historienmaler, aber er ist ein großer 
Mann".3 So stellte Diderot zwar nie explizit die Hierarchie der Genres in 
Frage, implizierte aber am Beispiel Chardins eine andere.4 Es scheint be-
inahe, als habe er anhand von Chardins Werk die Hinfälligkeit der 
akademischen Intellektualisierung der Malerei begriffen.  
 
Trotz ihres Vorsprunges auf ihre Zeitgenossen darf man sich Diderot und 
Chardin nicht als Exzentriker vorstellen: Beide sind charakteristische Vertreter 
des wissenschaftsbegeisterten Jahrhunderts der Aufklärung. Der englische 
Kunsthistoriker Michael Baxandall hat denn auch den versessenen Realismus 
Chardins als malerische Reaktion auf die empiristische Ausrichtung der Phi-
losophie des späten 17. Jahrhunderts interpretiert.5 In der Tat waren die 
Ideen Isaac Newtons (1642-1727) und John Lockes (1632-1704) damals 
schon weit verbreitet und ließen den Rationalismus Descartes als überholt 
erscheinen. Beide hatten sich ausführlich mit der Problematik der Wahrneh-
mung beschäftigt und dazu beigetragen, dass sich das allgemeine Interesse 
weg vom Objekt und hin zum wahrnehmenden Subjekt verschob: Bilder stell-
ten nicht mehr die „Substanz“ oder die „Natur“ selber dar, sondern unsere 
visuellen Wahrnehmungen der Substanz.6 Vor diesem Hintergrund ist die fol-
gende Passage in Diderots Salon von 1765 über Chardins Bilder recht auf-
schlussreich: „Wenn es stimmt, wie die Philosophen sagen, dass es keine 
andere Wirklichkeit gibt als unsere sinnlichen Wahrnehmungen, dass weder 
die Leere des Raumes noch die Massivität der Körper irgendetwas anderes 
an sich selbst hätten, als was wir von ihnen erfahren, dann sollen mir diese 
Philosophen einmal erklären, worin für sie der Unterschied besteht zwischen 
dem Schöpfergott und Dir, wenn sie vier Fuß vor Deinen Bildern stehen".7 
 
Der entscheidende Bruch mit der idealistischen Tradition in der Malerei liegt 
aber im 19. Jahrhundert und wird durch niemanden besser verkörpert als 
durch John Constable (1776-1837), von dem ebenfalls überliefert ist, dass er 
während des Skizzierens der Natur vor allem versuchte zu vergessen, dass er 

                                            
1 Sahut (1984, 149). 
2 Zit.n.: Becker (1979/80, 473). 
3 "Chardin n'est pas un peintre d'histoire, mais c'est un grand homme." Diderot, Salon 1769, in: Seznec / 
Adhémar, Bd.IV (1966, 82). 
4 Sahut (1984, 147). 
5 Baxandall (1992 [1985], 77). 
6 Ebenda, 95. 
7 "S'il est vrai, comme le disent les philosophes, qu'il n'y a de réel que nos sensations, que ni le vide de 
l'espace, ni la solidité même des corps n'ait peut-être rien en elle-même de ce que nous éprouvons, 
qu'ils m'apprennent ces philosophes quelle différence il y a pour eux, à quatre pieds de tes tableaux, 
entre le Créateur et toi?" zit. n.: Diderot  (1984 [1765], 153) ; vergl.: Sahut (1984, 156). 



 82  

je ein Bild gesehen hatte.1 Wie Leonardo sah Constable die Kunst als Wis-
senschaft: „Ich habe mich bemüht, zwischen echter Kunst und Manierismus 
eine Trennungslinie zu ziehen, aber auch die größten Maler waren nie ganz 
frei von Manier. Die Malerei ist eine Wissenschaft, eine Erforschung von 
Naturgesetzen und sollte als eine solche betrieben werden... Warum also 
kann man nicht die Landschaftsmalerei als einen Zweig der Naturphilosophie 
ansehen und die einzelnen Bilder als wissenschaftliche Experimente."2 Das 
wissenschaftliche Experiment war ihm Beispiel dafür, wie ein Künstler sich 
aus den Befangenheiten traditionell überlieferter Konventionen befreien kon-
nte. Wie für Leonardo, so war auch für Constable das Zeichnen eine Methode 
zur Erlangung von Erkenntnis. Inzwischen hatten jedoch viele Künstlergen-
erationen Schemata entwickelt, mithilfe derer man die Illusion einer dreidi-
mensionalen Wirklichkeit auf der zweidimensionalen Leinwand erzeugen kon-
nte. Sie waren vielfach erprobt und dabei der visuellen Erscheinung immer 
besser angeglichen worden. Dass Künstler nicht die Wirklichkeit kopieren, 
sondern vielmehr mittels stets effizienterer Schemata die Illusion von Wirk-
lichkeit auf der Leinwand erzeugen, ist eines der zentralen Themen von Ernst 
Gombrichs Buch ‚Art & Illusion’. Gombrich ging darin gar so weit, solcherlei 
Schemata als eine Art von Sprache zu bezeichnen, eine Analogie, auf die er 
sich später genötigt sah, zumindest teilweise zurückzukommen.3  
 Im Falle Constables äußert sich die Analogie zur Sprache darin, dass 
es ihm weniger darum ging zu ergründen, wie Wolken ‚wirklich’ aussahen, als 
um die Erstellung von Typologien, mithilfe derer Beobachtungen visuell kate-
gorisiert werden konnten. Die Klassifizierung von konkret wahrgenommenen 
Gegenständen in Kategorien ist ein Charakteristikum der Sprache – ich werde 
darauf im letzten Kapitel noch zurückkommen. Constable wollte mittels visuel-
ler Kategorisierung die Wahrnehmung schärfen. Zur Definition seiner Wolken-
kategorien kopierte er Wolkenstudien, die der englische Landschaftsmaler A-
lexander Cozens (ca. 1717-1786) zur Unterrichtung von Kunststudenten ver-
öffentlicht hatte (Abb. 9 und 10). Durch das sich darin manifestierende Stre-
ben nach Systematisierung der Wahrnehmung wird Malerei zu einer quasi-
wissenschaftlichen Methode – eine konsequente Antwort auf die im Felde des 
Empirismus seit Newton und Locke herangereifte Überzeugung, das Bilder 
Wirklichkeit nicht wirklich darstellen können.4 Vor dem Hintergrund dessen, 
was im vorangegangenen Kapitel zur zerebralen Verarbeitung visueller Reize 
gesagt wurde, wächst Constables ästhetischer Wirklichkeitsaneignung, in der 
sich eine Verlagerung des Interessenschwerpunktes weg von der Imitation 
von Wirklichkeit und hin zur Kategorisierung von Schemata erkennen lässt, 
heute eine erstaunliche Aktualität zu, denn Sehen ist ja nicht ein passives 
Aufnehmen von Gegenständen, so wie sie sind, sondern vielmehr das Her-
ausdestillieren von im Gedächtnis aufbewahrten Schemata aus einer an sich 
chaotischen Flut von Licht, die unsere Augenlinsen auf die Retina projizieren. 

 

                                            
1 Gombrich (1960/77 [1956], 149). 
2 "I have endeavoured to draw a line between genuine art and mannerism, but even the greatest paint-
ers have never been wholly untainted by manner. Painting is a science and should be pursued as an 
inquiry into the laws of nature. Why, then, may not landscape painting be considered a branch of natural 
philosophy, of which pictures are but experiments?" zit. n. Gombrich (1960/77 [1956], 150). 
3 Gombrich (1982 [1981], 278 ff). 
4 Gombrich (1960/77 [1956], 150ff). 



 83  

 
 

 
9. Cozens, Serie  
    von ‚Skies’ (Nr. 21-24) 
    aus seinem, im 
    Selbstverlag 
    herausgegebenen, 
    A New Method of 
    Assisting the Invention 
    in Drawing Original  
    Compositions of  
    Landscape, 1785/86 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

10. Constable, 
Wokenstudien nach Ale-

xander Cozens, 1822

 

Constable hatte für seine Wolkenstudien auch eine ‚wissenschaftliche’ Inspi-
rationsquelle: Der britische Pharmazeut und Hobby-Meteorologe Luke Ho-
ward hatte Wolkentypen anhand von Namen klassifiziert: Stratus für nebelar-
tige Bänder; Cumulus für weiße, flaumige Wolken mit plattem Boden, die in 
vielfältigen runden Formen nach oben hin auslaufen; Cirrus für hohe wollige 
Wolken sowie einige Mischformen (Abb. 11 und 12).1 Howards Klassifizierung 
wird noch heute gebraucht, und schon zur Zeit seines Erscheinens fand sein 
Essay große Beachtung. Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832), der 
selbst auf seiner Italienreise Wetterbeobachtungen aufgezeichnet hatte, las 
ihn mit großer Begeisterung und meinte, dass die Wissenschaft nunmehr die 
Ordnung des Himmels entdeckt habe. Howards Wolkenklassifizierung inspi-
rierte ihn zu „Wolkengedichten“, so wie sie auch deutsche Maler der Romantik 
– etwa Johann Christian Dahl oder Goethes Freund, Carl Gustav Carus – in-

                                            
1 Hamblyn (2001). Zum Folgenden: Gamwell (2002, 17f und 25f); Wiech (2002, 139 f).  



 84  

spirierte.1 Goethe und in seiner Nachfolge die Romantiker bemühten sich um 
die Rückgewinnung für die Ästhetik von, bezüglich der Wahrheitsfindung an 
die Wissenschaft verlorenem Terrain. Bestrebungen zum Brückenbau über 
die gewachsene Kluft zwischen Kunst und Wissenschaft wurden aber nicht  
 

 

 
11. Howard, Wolkenstudie – Dunkler Cirrostratus, 
      1803-1811 

 12. Howard, Wolkenstudie – Angehäufte  
      Cumuluswolken in unterschiedlichen. 
      Stadien , 1803-1811 

 
nur von Seiten der Künste unternommen. Alexander von Humboldt plädierte 
in seinen Schriften für die wissenschaftliche und künstlerische Anschauung, 
denn letztere böte die Möglichkeit einer „physiognomischen“ Charakterisie-
rung der Natur sowie eines „Totaleindruckes“;2 und Carus war ursprünglich 
als Naturwissenschaftler ausgebildet worden und betrieb Malerei dement-
sprechend als eine quasi naturwissenschaftliche Bestandsaufnahme.  
 

 

 
 
Ganz ähnlich wie bei Constable zeichnete sich sein Programm durch zwei 
Merkmale aus: sinnlich konkrete Anschauung beziehungsweise exakte Beo-
bachtung und Erfassung einerseits; Rückführung jeder konkreten Erschei-
nung auf einen Typus, eine ihr innewohnende tiefere Idee andererseits (Abb. 
13).3 
 
Nie kamen Kunst und Wissenschaft einander so nahe wie im frühen 19. Jahr-
hundert. Einerseits hatte dies mit einer, ja eben romantischen und zu einem 
gewissen Grade wirklichkeitsfremden Sehnsucht nach einer verlorengegan-
gen Totalität der Erkenntnis zu tun, andererseits äußerte sich darin eine dur-

                                            
1 Zur Auswirkung der Naturwissenschaften auf die deutsche Romantik vergl.: Mitchell (1993) 
2 Diener (2002, 50). 
3 Howoldt (2002, 10). 

13. Carus, Geognostische 
Landschaft, 1820 



 85  

chaus berechtigte Kritik am, im Gefolge der Aufklärung grassierenden Wis-
senschaftsoptimismus, der die Grenzen wissenschaftlicher Erkenntnis gerne 
aus den Augen verlor. Als Beispiel für die Wirklichkeitsfremdheit von 
Bemühungen, der direkten, subjektiven Beobachtung einen wissenschaftlich 
objektiven Erkenntniswert zuzuschreiben, ist Goethes ‚Farbenlehre’ (1810) 
berüchtigt. Goethe versuchte darin, Newtons Theorie von Licht und Farben zu 
widerlegen, denn er meinte, dass sich weißes Licht nicht in ein Spektrum zer-
legen ließe und dass Farbigkeit eine Eigenschaft von Gegenständen sei. Je-
doch hatte Goethe, wie der deutsche Physiologe und Physiker Hermann 
Helmholtz (1821-1894) zeigen konnte, Fehler bei der Durchführung seines 
Experimentes gemacht und deshalb kein Spektrum zustande gebracht. Helm-
holtz bezeichnete denn auch Goethes Farbenlehre als ein hoffnungsloses 
Unterfangen, den Glauben an die unmittelbare Wahrheit unserer Sinne noch 
einmal von den Angriffen der Wissenschaft zu retten.1  
 
Jenseits des Channels war der eloquenteste Zeuge jenes Glaubens an die 
Wissenschaftlichkeit und den Wahrheitsgehalt künstlerischer Wirklichkeits-
wiedergabe der englische Publizist, Künstler und Kritiker John Ruskin (1819-
1900). Im Jahre 1842 veröffentlichte er sein Werk ‚Modern Painters', worin er 
mit Abschnitten wie 'Von der Wahrheit der Himmel', 'Von der Wahrheit der 
Wolken' einen allgemeinen Überblick über Naturphänomene geben wollte.2 
Naturwahrheiten, so heißt es darin, könnten nicht vom ungeschulten Auge 
wahrgenommen werden. Übung im Sehen und Kenntnis der Naturgesetze 
waren die Voraussetzungen, um unvoreingenommen die tieferen Wahrheiten 
in dem, was uns umgibt, die Wahrheit des Ganzen im Detail sehen zu kön-
nen. Ruskins im vorangegangenen Kapitel schon angesprochener Begriff des 
„innocent eye“ (unschuldiges Auge) kündigte sich hier an.3 Er meinte damit 
das rein optische Netzhautbild, das eher ein Mischmasch von Farbflecken sei, 
und das William Turner (1775-1851), den Ruskin als in diesem Sinne exem-
plarisch anpries, direkt auf die Leinwand übertrage. 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
14. Turner, Schneesturm –  
      Dampfschiff vor der 
      Hafeneinfahrt, in  
      untiefem Wasser  
      Signale aussendend. 
      Der Autor war in dem 
      Sturm, 1842 
 

                                            
1 Gamwell (2002, 25 f). 
2 Gombrich (1982 [1974], 150). 
3 Gombrich (1960/77 [1956], 12 und 250). 



 86  

Ein Bild wie Turners ‚Schneesturm’ war für Ruskin nicht nur ein Bild sondern 
auch ein „natural fact“ (Abb. 14).1 Dieser Vorstellung von der ‚Objektivität’ des 
geschulten Sehens, musste die schnelle Entwicklung der Fotographie ab etwa 
der Mitte des Jahrhunderts fatal werden, denn die machte automatische, also 
doch wohl objektive Bilder. Ruskins ‚Modern Painters' ist denn auch das letzte 
Buch in einer Reihe seit den Künstlerviten Vasaris, in der die Geschichte der 
Kunst immer wieder als eine des Fortschritts hin zur objektiven Naturwieder-
gabe dargestellt wurde. Die Fotographie gehörte zu den ersten technischen 
Anwendungen von Erkenntnissen aus der Wissenschaft. Die Einlösung der 
Hoffnungen der Aufklärung auf nutzbringende Anwendungen verlieh der Wis-
senschaft endgültig jene unanfechtbare Autorität, welche für die Moderne so 
charakteristisch ist.2 Als Ruskin im Jahre 1871 das Verhältnis von Kunst und 
Wissenschaft thematisierte, befand er sich deutlich in der Defensive und fühl-
te sich genötigt zu erklären, warum die Aufzeichnung der Natur keine rein 
mechanische Angelegenheit war.3  
 
Das Verständnis darüber, was Beobachtung beziehungsweise Wirklichkeit 
tatsächlich sind, änderte sich im Laufe des Jahrhunderts radikal, und ein Mei-
lenstein dieser Veränderung war die Veröffentlichung des ‚Handbuches der 
Physiologischen Optik’ (in drei Bänden 1856-67) von Hermann von Helmholtz. 
Insbesondere wegen der darin vertretenen Auffassung, dass Farben und 
Formen nicht Eigenheiten der Welt, sondern des Gehirns seien, gilt es als die 
Grundlage aller Wahrnehmungsphysiologie. Helmholtz war ein der Tradition 
des Empirismus verpflichteter Wissenschaftler. Seine Empirie war jedoch tief 
beeinflusst von der ästhetischen Sensibilität, die ihm seine Eltern in seiner 
Erziehung mitgegeben hatten, und ästhetisch geprägt war auch seine Vorstel-
lung von der Wahrnehmung. Im Laufe seiner Intellektuellen Entwicklung kam 
er stets mehr zu der Auffassung, dass alle Physiologie sich letztlich auf physi-
kalische Phänomene zurückführen lassen müsse, und so verschob sich sein 
Interesse gegen Ende seiner Karriere von der Physiologie zur Physik. Die Er-
scheinung einer französischen Übersetzung seines Handbuches im Jahre 
1867 schlug in der Pariser Kunstwelt wie eine Bombe ein. Zwar war die Kunst 
des 19. Jahrhunderts noch eine der Beobachtung der Natur, Helmholtz For-
schungen inspirierten wissenschaftlich interessierte Künstler jedoch zu neuen 
Ideen über die physiologischen Grundlagen des Sehens. Für praktische 
Ratschläge zu deren Anwendung in der Malereipraxis konsultierten Künstler 
die ältere Farbtheorie des französischen Chemikers Michel-Eugène Chevreul 
(1786-1889), die kurz vorher eine Wiederauflage erlebt hatte.4 Aus der Per-
spektive der Wissenschaft ist Georges Seurats (1859-1891) und Paul Signacs 
(1863-1935) theoretische Unterbauung ihres künstlerischen Projektes der 
Zerlegung der Naturfarben in Elementarfarben (Divisionismus oder Pointillis-
mus, vergleiche Abbildung 38 im ersten Kapitel) ziemlich uninteressant:5 Sie 

                                            
1 Hewison / Warrel / Wildman (2000, 27) 
2 Zwar waren schon die Gründungen der wissenschaftlichen Akademien motiviert gewesen durch die 
Hoffnung auf eine Verbesserung der Lebensbedingungen mittels einer nutzbringende Anwendung wis-
senschaftlicher Erkenntnisse, doch begann die Wissenschaft erst ab dem 19. Jahrhundert, einen signifi-
kanten Einfluss auf die Technik auszuüben; vergl.: Wolpert (1992, 28). 
3 Gombrich (1982 [1974], 234).  
4 Gamwell (2002, 57, 67, 72). 
5 Signac (1978 [1898/99]) hat seinen wissenschaftlichen Anspruch in Form eines Manifestes veröffent-
licht. Vergleiche auch die Einführung von Françoise Cachin in der Neuausgabe.  



 87  

fügt Chevreuls oder Helmholtz Farbtheorie nichts hinzu, ja Seurats und 
Signacs Bilder sind nicht einmal zur Illustrierung irgendeiner Farbtheorie zu 
gebrauchen. Aus kunsthistorischer Perspektive dagegen kann, wie wir im 
vorangegangenen Kapitel gesehen haben, ihr Divisionismus wohl kaum über-
schätzt werden. Das der wissenschaftlichen Forschung entlehnte Thema lie-
ferte zunächst Seurat und Signac und dann vielen anderen Künstlern – ange-
fangen bei den Luministen, über die Fauvisten, die Expressionisten und Futu-
risten bis hin zur Abstraktion eines Mondrian oder Kandinsky – eine rationale 
Begründung für einen in der Malereigeschichte bis dahin undenkbaren Schritt: 
die Befreiung der Farbe vom Zwang, die Farben, so wie wir sie in der Natur 
sehen, zu imitieren.1 
 
 
Von der Empirie zur Ästhetik  
 
Wenn ich behaupte, „Das ist doch wohl objektiv!“, dann meine ich damit eine 
unumstößliche Tatsache – zum Beispiel, dass die Sonne jeden Abend im 
Westen untergeht. ‚Objektiv’ bedeutet zunächst ‚dem Objekt angehörig’, be-
ziehungsweise dass eine Tatsache ohne mein Zutun, Wissen und ohne dass 
ich sie wahrnehme existiert. Ich kann damit auch meinen, dass jeder mir wohl 
zustimmen muss. Dann stütze ich meine Sicherheit eher auf eine unterstellte 
Allgemeingültigkeit dessen, was ich behaupte. Wie dem auch sei, mit „objek-
tiv“ beanspruche ich Wahrheit – und befinde mich mitten in einem Minenfeld 
der Philosophie. Epistemologie heißt die philosophische Disziplin, die sich mit 
dem Verhältnis zwischen Wahrheit, Objektivität, Wirklichkeit auseinandersetzt 
– sie handelt von Erkenntnis, ihren Möglichkeiten, ihren Grenzen. Im letzten 
Kapitel dieses Buches werden wir uns ein wenig in dieses Minenfeld hinein 
wagen müssen. 
 
Derweil können wir vorlieb nehmen mit der Unterscheidung dieser beiden 
dem Adjektiv ‚objektiv’ unterliegenden Bedeutungen, denn sie werden oft 
missverständlich als ein und dieselbe gebraucht. Für Leonardo galten sie 
beide gleichermaßen als Kriterium für die Wahrheit der „Malereiwissenschaft“ 
– von daher die doppelte Natürlichkeit.2 Wenn demgegenüber die Wahrheit 
der Kunst sich in ihrer ‚objektiven’ Schönheit manifestieren soll, wäre Schön-
heit dann eine universelle Eigenschaft eines Gegenstandes – unabhängig 
vom jeweiligen Betrachter? Bezieht sich eine Aussage wie „Das ist schön“ 
hauptsächlich auf objektive (im Sinne von: dem Objekt angehörige) Eigen-
schaften oder auf subjektive Eindrücke eines Betrachters? – Nun, wir wissen 
mittlerweile, wie groß bei jeder Wahrnehmung der Anteil des Betrachters ist. 
Dennoch blieb bis in die neuere Ästhetik hinein deren philosophischer Diskurs 
befangen in Spannungen zwischen verschiedenen Interpretationen von sub-
jektiv und objektiv.3 Dabei war schon die Herausbildung des ästhetischen 
Diskurses im 18. Jahrhundert durch ein gewachsenes Interesse für den Be-
                                            
1 Dies war das Thema der Ausstellung: ‚Signac et la libération de la couleur’ im Westfälischen Landes-
museum für Kunst und Kulturgeschichte, dem Musée de Grenoble und in den Kunstsammlungen zu 
Weimar; Ausstellungskatalog unter dem gleichen Titel (Paris: Réunion des Musées Nationaux, 1996) 
2 “Therefore the eye has no need for translators from various languages, as have words, and it gives 
immediate satisfaction to human beings in no other way than the things produced by nature herself  - 
and not only to human beings but also to other animals….” Zit. n. Kemp (1989, 19). 
3 McCormick (1990, 155). 



 88  

trachter gekennzeichnet. An die Stelle eines objektiven, abstrakten Ideals der 
Schönheit, die dem Gegenstand der Betrachtung ‚an sich’ eigen und die von 
jedermann gleichermaßen an ihm zu erkennen sein musste, trat immer mehr 
das Urteil des individuellen Betrachters – Descartes denkendes ‚Ich’, das 
mehr und mehr auch fühlte. Auf eine frühe Spur, die das erwachende Be-
trachter-Subjekt hinterlassen hat, bin ich in einem englischen Landschaftspark 
gestoßen: Bretton Estate in Yorkshire, ca. 50 km südlich von Leeds, wo eine 
im Park freistehende Terrasse die Position bestimmt, von wo aus der Be-
trachter die Landschaft – ganz wie ein Bild – betrachten soll (Abb.15-17). Der  
 
 

 

  

 
15. Bretton Estate,  
Ansicht formales Gartendetail 

  
16. Blick von der Terrasse 

  
17. Blick auf die Terrasse 

 
Park war auf diese Aussichtsterrasse hin komponiert worden, und der Direktor 
des heute in Bretton Estate etablierten Yorkshire Sculpture Park hat mich auf 
die Probleme hingewiesen, die das Absterben einzelner Bäume mit sich 
bringt: Man muss darauf vorbereitet sein und an anderer Stelle schon frühzei-
tig entsprechende Bäume pflanzen, sodass sie zum gegebenen Zeitpunkt die 
richtige Größe haben, um den abgestorbenen Baum ersetzen und die Kon-
servierung des ursprünglichen Landschaftsprospektes gewährleisten zu kön-
nen. 
 
Landschaftsgestaltung würde man heute kaum noch den bildenden (freien) 
Künsten zurechnen, doch war der Park – eine gestaltete Wechselwirkung 
zwischen Natur (und demnach Wissenschaft), Architektur und Skulptur – seit 
der Renaissance als der Malerei durchaus ebenbürtig angesehen worden. Die 
dem Park zugrunde liegenden Gestaltungsprinzipien wechselten dann jeweils 
auf kulturgeschichtlich signifikante Weise: Als eine der vielen Wiedergeburten 
antiker Kunstformen hatte die Gestaltung des Renaissancegartens deutlich 
unter dem Zeichen der damals noch neuen Zentralperspektive gestanden. 
Mithilfe von Fluchtlinien wurde das Erscheinungsbild des Renaissancegartens 
vereinheitlicht und so zum Ausdruck des gewachsenen Vertrauens in die 
Fähigkeit des uomo universalis, der äußeren Welt seine Ordnung aufzuer-
legen. Frankreich, das Musterland des Absolutismus, übernahm dann das Id-
iom des italienischen Gartens und baute es unter kompromissloser Akzen-
tuierung der geometrischen Struktur zum Modell barocker Gartenkunst des 
17. Jahrhunderts aus. In der Großräumigkeit des Gartens à la Française, in 
der Erhebung der Geometrie zum alles bestimmenden Gestaltungsprinzip und 
in der hierarchischen Ordnung drückte sich die zentralistische Machtstruktur 
des absolutistischen Staates aus (vergl. Abb. 9 und 10 im folgenden Kapitel). 
Auch in England wurden zunächst geometrische Parks angelegt, und der sich 
seit dem Ende desselben Jahrhunderts allmählich durchsetzende englische 



 89  

Landschaftspark war mit seiner Aufwertung der runden Linien und den land-
schaftlichen Details gezielt gegen den zunehmend als künstlich erfahrenen 
französischen Gartenstil gerichtet. Joseph Addison (1672-1719), Publizist und 
Herausgeber einer erfolgreichen Zeitschrift mit dem bezeichnenden Titel ‚The 
Spectator’  (der Zuschauer oder Betrachter), profilierte sich als einer der frü-
hesten Fackelträger der englischen Gartenkunst. Er verabscheute es, wenn 
geometrisch zugeschnittene Gesträuche die Funktion von Mauerwerk ein-
nahmen und plädierte für freiere Formen.  
 
 

 

 

                      
                                               18. Stowe, Gartenansicht 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

19.Stowe, 
Gartenplan, 1715 

 
 
Der ursprünglich geometrische Garten von Stowe, Buckinghamshire, wurde 
ungefähr ab den 30er-Jahren des 18. Jahrhunderts unter der Leitung des Ma-
lers und Architekten William Kent (1685-1748) dementsprechdend mit mäan-
dernden Wasserläufen und unregelmäßigen Wegen langsam umgeformt in 
einen Landschaftspark (Abb. 18 und 19). Als Lancelot ‚Capability’ Brown 
(1715-1783), ein Gärtnerjunge aus Northumberland, dort im Jahre 1742 eine 
Stellung erhielt, war Stowe schon der meistbesprochene Garten der Zeit. Zu 
Capabilitys Aufgaben gehörte es, Besucher durch den Park zu führen, und so 
formulierte und kommunizierte Brown in den Jahren, die er bei Kent arbeitete, 
die ästhetischen Prinzipien des englischen Landschaftsgartens: dass die wel-
lenförmige Linie natürlich und schöner sei als die geometrische Gerade, dass 
man kaum Skulpturen und Gebäude verwenden und der Landschaftsentwurf 
sich nach den natürlichen Harmonien und Gefällen richten solle. Nach Kents 
Tod etablierte Capability – so genannt, da er Orten ihre Verbesserungsmög-
lichkeiten (capabilities of improvement) ansah – sich selbst als Landschafts-



 90  

architekt und war schon um 1753 der führende ‚improver of grounds’. Gemäss 
seiner Prinzipien, denen man sehr bald auch jenseits des Channels nachei-
fern sollte,  vollendete sich die Vereinigung von Garten, Park und Landschaft. 
Obwohl erst in den 80er-Jahren angelegt, ist Bretton Estate deutlich im Stile 
Capability Browns entworfen und zeugt noch heute von der neuen, auf sub-
jektive Wahrnehmung gerichteten Haltung gegenüber der Natur.1 
 
Der Weg von Descartes denkendem zum fühlenden ‚Ich’ führte, so scheint es, 
über den bewussten Betrachter, und der war zunächst Empiriker: Das wis-
senschaftliche Studium der Natur leistete einer zunehmenden Bewusstheit 
seiner selbst und also auch seiner Gefühle Vorschub, machte sein Verhältnis 
zur Natur als Verhältnis überhaupt erst bewusst, und da der frühe Empirismus 
vor allem britisch war, kommt es wohl nicht von ungefähr, dass sich das neue 
Naturbewusstsein zuerst im englischen Denken manifestierte.2 Darüber 
hinaus bereitete die verhältnismäßig frühe Industrialisierung Englands, die 
dort schon gegen Ende des 17. Jahrhunderts einsetzte, einen ausgezeich-
neten Nährboden für dessen Verbreitung.  
 
Der sich seiner selbst bewusste, fühlende Beobachter fand nicht nur seinen 
Niederschlag in der englischen Gartenbaukunst, sondern äußerte sich auch in 
einer, zunächst vornehmlich britischen Mode des 18. Jahrhunderts: der Grand 
Tour – einer Art Bildungsreise für den Nachwuchs der upper class. Für einige 
Monate verließen Briten ihre Insel und reisten über den europäischen Konti-
nent, um eine andere Welt zu betrachten und kennen zu lernen. Zunächst 
waren die ‚Touristen’ noch hauptsächlich an der von Menschen gemachten 
Welt interessiert – an Gesellschaft und Politik anderer Nationen sowie an 
künstlerischen und historischen Monumenten – und sie berichteten in Briefen 
und Reiseberichten den Daheimgebliebenen über die eigenartigen Dinge, 
denen sie allenthalben begegneten. Florenz, Venedig , Rom und Neapel ge-
hörten zu den obligaten Stationen, und so überquerte man die Alpen nach 
Italien – eine Reiseetappe, welche die meisten als die unangenehmste, ja 
manchmal gar als bedrohlich erfuhren. Sie fürchteten nicht nur die physischen 
Anstrengungen und Bedrohungen, die eine Überquerung der Alpen damals 
noch mit sich brachte, sondern auch Geister und Dämonen. Ihr Schauder 
hatte tiefe Wurzeln in europäischer Folklore und Religiosität: Der Aberglaube, 
dass Berggipfel, und insbesondere die Alpen, durch wilde Drachen bewohnt 
waren, hielt sich in einigen Regionen bis weit ins 17. Jahrhundert hinein. Noch 
im Jahre 1706 veröffentlichte ein schweizerischer ‚Wissenschaftler’ ein Buch, 
das einen illustrierten Katalog der Drachen pro Kanton enthielt.3 Jedoch än-
derte sich die psychologische Ladung des Schauders im Laufe des 18. Jahr-
hunderts in einer für die ästhetische Naturbetrachtung grundlegenden Weise, 
und auch diesbezüglich war Joseph Addison ein früher Vorläufer. Schon um 
die Jahrhundertwende hatte er sich auf seiner Grand Tour durch Europa an 
der wilden Schönheit  der Alpenlandschaft entzückt und von unterwegs 
berichtet, wie die Alpen „seinen Geist mit einem angenehmen Schauder erfüll-
                                            
1 Durch Sir Thomas Wentworth/Blacket und vermutlich nach einem Entwurf von Richard Woods of 
Chertsey. Sir Thomas Vater, Sir William Wentworth, hatte auf seiner Grand Tour den Mäzen William 
Kents und späteren Auftraggeber für den Park bei Chiswick House, den Earl of Burlington, kennen ge-
lernt. Diese Informationen verdanke ich der Internet Site von Bretton Estate. 
2 Milani (1996, 21). 
3 Gribble (1899, 14-16). 



 91  

ten.“1 Initiiert durch sein Schreiben darüber, etwa im Spectator, wuchs im 
Laufe des Jahrhunderts das Interesse an der spektakulären Landschaft stetig, 
und man ging bald gezielt auf die Suche nach „pittoresken“ Szenerien.2 Mit 
seiner Qualifizierung des Schauders als „angenehm“ hatte Addison darüber 
hinaus ein Konzept angekündigt, dem im ästhetischen Diskurs des 18. Jahr-
hunderts eine Schlüsselrolle zuwachsen sollte: das Konzept des Erhabenen. 
In ihm trifft sich die durch die wissenschaftliche Weltsicht motivierte 
Ablehnung allen Aberglaubens mit einer emotionalen Strategie zur Über-
windung der Angst. Das Konzept fand Eingang in den ästhetischen Diskurs 
über Edmund Burkes (1729-1797) ‚An Inquiry into the Origin of Our Ideas of 
the Sublime or Beautiful’, das im Jahre 1756 erschien. Mit dem Adjektiv ‚sub-
lime’ (erhaben) bezeichnete man Ansichten der Natur in ihrem wilden, 
ungezähmten Urzustand. Der Begriff war zwar schon älter, Burke gab ihm je-
doch eine sehr spezifische Definition – verwandt dem Schönen, jedoch auch 
deutlich verschieden vom ihm:3 Wenn wir uns in Harmonie fühlen mit unserer 
Umgebung, wenn wir unter dem Eindruck von ihrer Sinnhaltigkeit stehen, 
dann entspricht dies einer Erfahrung von Schönheit; wenn wir aber über-
wältigt sind von ihrer unermesslichen Größe und jeden Versuch aufgeben, sie 
zu verstehen oder gar sie zu kontrollieren, dann fühlen wir das Erhabene. 
Charakteristische Konnotationen des Erhabenen sind bei Burke das Leid, die 
Gefahr, der Schrecken, die Leidenschaft, die Unendlichkeit oder auch die Er-
fahrung von Rauheit, Dunkelheit, Übermacht, Einsamkeit, Fassungslosigkeit – 
Erfahrungen einer bedrohlichen Wirklichkeit und der wilden Natur also, die 
Reisende in Angst und Schrecken versetzen konnten und deren Bezwingung 
früher die Funktion des Glaubens gewesen war. Ganz im Gegensatz dazu 
stehen die Merkmale von Schönheit: Glätte, Kleinheit, allmähliche Variation 
und Feinheit von Form und Farbe. So unterscheidet sich Burkes Erhabenes 
auch deutlich von den Konnotationen, die im Französischen mit demselben 
Wort verbunden werden. Das französische, klassizistisch-rationalistische 
Konzept ‚sublime' bedeutet eher außergewöhnliche Schönheit, Größe, Perfek-
tion, Transzendenz.4 Beide Konzepte aber haben eines gemein: Die Erha-
benheit über das Alltägliche – Merkmal des Göttlichen. 
 
Burkes ‚Inquiry …‘ ist ein Jugendwerk, das er kurz nach seiner Rückkehr von 
seiner Grand Tour und bevor er seine Rechtsstudien in London ernsthaft auf-
nehmen sollte, schrieb. Es ist also durchaus anzunehmen, dass sein Sublime 
ihm wie Addisons „angenehmes Schaudern“ durch seine Reise eingegeben 
worden war. Die Idee, dass die Freude des Betrachters auf einem Gefühl an-
genehmen Schauderns, ja selbst Schmerzes beruhe, war sehr einflussreich, 
insbesondere, indem sie das Ästhetische ans Psychologische, ans Subjekt 
koppelte. Burke selbst ging weiter durch sein Leben als Staatsmann und poli-
tischer Denker. In die Philosophiegeschichte ist er vor allem als wichtige Ref-
erenz Kants eingegangen. Immanuel Kant (1724-1804) hat das ‚Zweite Buch‘ 
seiner ‚Kritik der Urteilskraft‘ einer sehr ausführlichen „Analytik des Erha-
                                            
1 “(…) fill the mind with an agreeable kind of Horror.” Withey (1997, 6, 19, 20f, 43). 
2 Ebenda, 32ff, 38; Black (1992, 302). 
3 Burkes Begriff war inspiriert von einer antiken Rhetorik-Abhandlung über das Sublime (Peri hypsous), 
geschrieben von einem anonymen, hellenistisch-hebräischen Autoren, Pseudo Longino genannt, die 
zwar schon im 17. Jahrhundert in englischer Übersetzung verfügbar war, jedoch erst etwa ab 1730 als 
Referenz für eine neue Empfindlichkeit eine Rolle zu spielen begann. Vergl. Milani (1996, 23 ff). 
4 Milani (1996, 27). 



 92  

benen“1 gewidmet, die weitgehend von Burkes Sublime inspiriert ist. Das Er-
habene wird darin als „Widerstand des Geistes gegen die Übermacht“ de-
finiert, dessen Erfahrung sei aber nur in der Begegnung mit der Natur 
möglich, wird dem Kunstschönen also vorenthalten.2  
 
Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) hat die Wertehierarchie zwischen 
Natur- und Kunstschönem dann umgekehrt: Die Natur ist bei ihm wiederum 
und darin dem Akademismus verwandt unvollkommen, und das Ideal ist das 
vollkommen Schöne. Hegel entkoppelt so das Erhabene von der Burkschen 
und Kantschen Bindung an das „bloß Subjektive des Gemüts“ und erhebt es 
zur „absoluten Substanz“ – die nichts anderes ist als ein durch die Kunst zu 
vermittelnder, erhabener Inhalt. Die Abscheidung von den Zufälligkeiten des 
äußeren Scheins, die Reinigung von der sinnlichen Gegenwart ist für Hegel in 
der Erhabenheit zu suchen, die das Absolute über jede unmittelbare Existenz 
hinaus – ja, eben erhebt.3 Hegels Verabsolutierung des Erhabenen muss ge-
sehen werden vor dem Hintergrund einer pantheistischen und spezifisch 
deutschen Verehrung der Natur angesichts deren Übermacht. Der Pantheist 
sieht das Göttliche nicht mehr als Person. Er sucht die „Weltseele“ oder das 
„Absolute“ in natürlichen Manifestationen. Das Göttliche ist weder das den-
kende ‚ego’ Descartes, noch das materialistische Uhrwerk-Universum New-
tons, sondern eine unverbrüchliche Einheit von Geist und Materie, die man in 
den Wundern der Natur, ja in unscheinbarsten Naturphänomenen zu ent-
decken glaubte. Dieses quasi-religiöse und dabei durchaus weltliche Konzept 
des Erhabenen bereitete den deutschen Romantikern – zwischen Kant und 
Hegel – eine irrationale Grundlage für ihr Streben nach einer Assimilation von 
Kunst und Wissenschaft und war das Vorbild für Hegels transzendentale Ein-
heit mit dem Absoluten.4  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
20. Caspar Wolf, 
      Der Lauteraargletscher 
      mit Blick auf den 
      Lauteraarsattel, 1776 

 
Einer der ersten, die Erhabenheit der Bergwelt bildnerisch darstellenden 
Künstler war der Schweizer Landschaftsmaler Caspar Wolf (1735-1783, Abb. 
20). Beinahe sein gesamtes Werk widmete er diesem Thema. Wolfs Speziali-
sierung beantwortete eine wachsende Nachfrage an solcherlei spektakulären 
                                            
1 Kant (1974 [1790], 164 ff). 
2 Adorno (1970, 293 ff); Kant, a.a.O., 192 ff. 
3 Hegel (1986 [1832-45], Bd. 13, 190, 466 ff). 
4 Gamwell (2002, 14 ff). 



 93  

Prospekten, denn die zunehmende Erschließung der Hochgebirge hatte die 
zuvor unwegsamen Regionen zugänglicher gemacht, und ab der Mitte des 
Jahrhunderts kamen immer mehr Touristen in die Alpen, um jenen „ange-
nehmen Schauder“ zu suchen. Die neue Möglichkeit, dem Erhabenen auf 
komfortableren Reisen zu begegnen, setzte in ganz Europa eine wahre Ge-
birgsbegeisterung in Gang, die sich der Berner Herausgeber Abraham Wag-
ner zunutze machen wollte. Er beauftragte Wolf mit Skizzen für sein Projekt 
eines Albums mit kommentierten Alpenprospekten. Sie entstanden auf Exkur-
sionen, die Wagner und Wolf gemeinsam mit einem Mineralogen unternah-
men. Auf der Grundlage dieser Skizzen malte Wolf ca. 170 Bilder von bahn-
brechender topographischer und geologischer Genauigkeit. Als Prototypen, 
nach denen die interessierte Kundschaft Kopien bestellen konnte, stellte 
Wagner einige dieser Gemälde zunächst in Bern und dann in Paris aus.1  
 Chamonix, am Fusse des Mont Blanc, wurde ein besonders geliebtes 
Reiseziel, nachdem der Genfer Botaniker und Geologe Horace-Bénédict de 
Saussure (1740-1799) einen hohen Preis auf die Erstbesteigung des Berges 
ausgesetzt hatte. De Saussure hatte in England studiert und führte zuweilen 
englische Touristen durch die eindrucksvolle Alpenlandschaft.2 Den Preis 
hatte de Saussure jedoch nicht wegen der erhabenen Schönheit des Berges 
ausgesetzt. Sein Ziel war ein wissenschaftliches Experiment: Von da oben 
aus, gleichsam von außerhalb der Welt, hoffte er die grundlegenden Mecha-
nismen der Naturgeschichte besser begreifen zu können.3 Am 8. August 1786 
gelang dem Kristallsucher Jacques Balmat und dem Arzt Dr. Paccard die 
Erstbesteigung, und im Jahre 1787 stieg Saussure selbst auf den Gipfel. Es 
ging ihm um eine Theorie der Erde, welche die geologische Entstehungsge-
schichte der Alpen erklären sollte. In seinem Monumentalwerk ‚Voyages dans 
les Alpes' publizierte er schließlich seine Theorie. Wie der Titel vermuten 
lässt, ist dessen Form – zumindest gemäss heutiger Standards – eine eher 
literarische als wissenschaftliche.4 Die Beispiele Wolf und de Saussure illus-
trieren die enge Verstrickung von Ästhetik und Erkenntnis in diesen frühen 
Tagen der Kunst und der Wissenschaft oder auch zwei Aspekte eines geist-
esgeschichtlichen Phänomens – der ‚Aufklärung’ des denkenden und empfin-
denden Subjektes. Keiner hat dieses eindringlicher ins Bild gebracht als Cas-
par David Friedrich (1774-1880) mit seinen vor Landschaftsprospekten ver-
sunkenen Rückenfiguren (Abb. 21). Friedrich ging es in seinen Landschafts-
bildern vor allem um die Darstellung seiner Empfindungen, was jedoch keine-
swegs eine genaue Naturbetrachtung ausschloss. Die Rückenfiguren sind 
keine Porträts bestimmter Personen, noch sind sie, wie in Wolfs Bildern, 
Staffage zur Angabe von Größenverhältnissen. Vielmehr verbildlichen sie 
jenen neuen Typus des Betrachtersubjektes, der sich zu Beginn des 19. 
Jahrhunderts vollends herauskristallisiert hatte, sodass er von Friedrich als 
bildnerisches Konzept gefasst werden konnte.  
 

                                            
1 Die Ausstellungen waren allerdings finanzielle Misserfolge; vergl.: Müller (2002, 59). 
2 Milani  (1996, 92); Black (1992, 35). 
3 Withey (1997, 45). 
4 Carozzi (1988, 4, 14 und 19). 



 94  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
21. Caspar David Friedrich,  
       Wanderer über dem 
        Nebelmeer, ca. 1818 
 

 
 
Zwischen Burkes Begriff des Erhabenen und einem der wichtigsten Themen 
der Kunst der Moderne, wozu ich weiter unten noch mehr zu sagen haben 
werde, der Suche nach natürlicher Ursprünglichkeit, nach primitiver Authenti-
zität, besteht eine unvermutete Analogie. So ist das mit dem Adjektiv ‚erha-
ben’ verbundene, ästhetische Verhalten zur Wirklichkeit, auch wenn man es 
konkreten Kunstwerken gegenüber schon lange nicht mehr ernsthaft in den 
Mund zu nehmen wagt,1 doch zu einem wesentlichen Merkmal der Kunst der 
Moderne geworden. Umso erstaunlicher ist es, dass in der von Hegel gepräg-
ten philosophischen Ästhetik der Moderne kaum etwas von Burkes Sublime 
wiederzufinden ist. Von dessen an den ergötzlichen Schrecken gebundenen 
Konnotationen sind die kontinentalen Begriffsdefinition auffallend unberührt 
geblieben. Die deutsche und französische Wörterbuch-Definition von erhaben 
bzw. Sublime ist noch stets die rationalistisch-klassizistische (schön, göttlich, 
außergewöhnlich, perfekt, nobel, transzendental), wobei im Deutschen – wohl 
unter dem Einfluss des Pantheismus und insbesondere Hegels – der tran-
szendentale Aspekt überhand gewonnen hat. Zwar wird das englische Sub-
lime heute immer noch im Burkschen Sinne definiert, im damaligen ästhe-
tischen Diskurs in England wurde es jedoch bald ersetzt durch ‚picturesque’, 
das den Begriff des Erhabenen gewissermaßen domestizierte, was gegen 
Ende des 18. Jahrhunderts im Picturesque Movement sowohl bildnerischen 
als auch eloquenten Ausdruck fand.2 War unberührte Landschaft früher als 
abstoßend und gefährlich erfahren worden, so fand man in ihr nunmehr 
Schönheit, geistige Anregung und Trost. In seinem ‚An Essay on the Pictur-
esque, as Compared with the Sublime and Beautiful’ (1794) profilierte der 

                                            
1 Was natürlich mit seiner durch Hegel geprägten Rezeptionsgeschichte zu tun hat; vergl.: Adorno 
(1970). 
2 Der Minister William Gilpin hatte mit seinen Büchern über Reisen in Schottland, Wales und dem Lake 
District, die alle die natürliche Schönheit dieser Gebiete als malerische Sujets anpriesen, einen unge-
heuren Einfluss auf den englischen Geschmack in Landschaft und Kunst, vergl.: Withey (1997, 37). Der 
Landschaftsdesigner und Kritiker ‚Capability’ Browns, Sir Uvedale Price, plädierte für mehr malerische 
Details. Im Jahre 1794 lancierten sie zusammen mit Richard Payne Knight und dessen Gedicht „The 
Landscape“ das ‚Picturesque Movement‘, das Landschaftsdesign und Malerei miteinander identifizierte; 
vergl. Milani (1996). 



 95  

führende Publizist der Bewegung, Sir Uvedale Price (1747-1829), das Pittore-
ske als eine Qualität, die sich – wie der Begriff schon sagt – von der Malerei 
herleitet. Prices Polemik richtete sich gegen den sehr populär gewordenen 
Landschafsparkstil von Capability Brown. Während dessen Gärten eher 
nüchtern und ausbalanciert waren (eine Baumreihe, ein Weiher, ein leichter 
Hügelbogen), bevorzugte Price Detailfülle und pries die Zufälle der Natur (ein 
verwitterter Baum, ein ins Wasser hängender, abgestorbener Ast, der die 
spiegelnde Oberfläche eines Teiches bricht). Browns Entwürfe waren ruhig 
und relativ formal, Prices dagegen wild und dramatisch. Price meinte selbst, 
dass Gärten Landschaftsbilder imitieren sollten und dass es die Pflicht des 
Gärtners sei, ganz wie der Maler die Natur zu verbessern; und in der Tat kann 
man ähnliche Prinzipien in den Landschaftsbildern Constables wiedererken-
nen (Abb. 22).1  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

22. Constable, 
Weideland bei Salisbury, 

 1820 ? 
  

 
 
Wenn Landschaften nach Bildern gestaltet werden, dann visualisieren diese 
Bilder ein Ideal. Auch wenn dieses nicht das rationalistisch-klassizistische des 
Akademismus ist, deutet sich hier doch ein Schritt in Richtung Hegel an: Als 
Ideal einer natürlichen Natur wird das Natürliche zur dekorativen Arabeske – 
weit entfernt von unberührter Wildnis. Dass Burkes Sublime in der Modernen 
Gesellschaft nie wirklich Fuß hat fassen können, ist symptomatisch für deren 
Unfähigkeit, die Natur anders anzunehmen, denn als beherrschte. Der Glaube 
an die Machbarkeit alles Natürlichen beruht jedoch auf Selbstbetrug:  Das 
Picturesque Movement  lenkte ab von den desaströsen Folgen der frühen In-
dustrialisierung auf die englische Landschaft;2 und heute lenkt uns die Mas-
sen- und Konsumkultur ab von immanenten Milieu- und Kulturkatastrophen. 
Die Größenordnung des Illusionismus hat sich geändert, die ihm zugrunde 
liegende kulturelle Konditionierung ist die gleiche.  
 
Francis Bacon hatte die Schönheit noch als objektive Eigenschaft der Natur 
gesehen. Mit Descartes Rationalismus gewann der Zweifel an der Ver-
lässlichkeit der Wahrnehmung an Bedeutung, was sie als wissenschaftliche 
Methode in Diskredit brachte und für philosophische Fragen nach der Schön-
heit zunächst keinen Raum ließ. Erst nachdem Newton und Locke sich aus-
führlicher mit den Widersprüchen zwischen Empirismus und Rationalismus 

                                            
1 Milani (1996, 20f). 
2 Ebenda, 39. 



 96  

auseinandergesetzt hatten, konnte der eigene, vor allem subjektive Erk-
enntniswert direkter Wahrnehmung ins Blickfeld der Philosophie gelangen. So 
reifte jene neue philosophische Disziplin, die im Laufe des 18. Jahrhunderts 
den Namen ‚Ästhetik’ erhalten sollte, im Felde des englischen Empirismus 
heran.1 Einerseits hatte die wissenschaftlich methodische Naturbeobachtung 
traditionelle Weltinterpretationen und Aberglauben ihrer Glaubwürdigkeit 
beraubt, andererseits wurde die Begegnung mit der Natur zu einer selbstbe-
wussteren Handlung des erfahrenden Subjektes – beides wesentliche 
Voraussetzungen des ästhetischen Umgangs mit der Wirklichkeit. Obwohl die 
ersten Schritte, dieses neue ‚Gefühl’ von der Wirklichkeit als Entfaltung der 
Sinne in der Begegnung mit ihr zu verstehen, in England gesetzt wurden, 
waren es doch vor allem die deutschen Philosophen Alexander Gottlieb 
Baumgarten (1714-1762) und Immanuel Kant, welche die Ästhetik theoretisch 
gefasst haben. Mit seiner Aufwertung der Wahrnehmung setzte Baumgarten 
sich ab von seinem Lehrer, dem orthodox-rationalistischen Aufklärungsphi-
losophen Christian Wolff (1679-1754), der die Sinne und die Einbildungskraft 
als ungeeignet zum Erwerb von Erkenntnis ansah. In seiner ‚Philosophicae de 
Nonnullis ad Poema Pertinentibus’ (1735) und seiner zweibändigen ‚Aes-
thetica’ (1750-58) bezeichnete Baumgarten mit dem griechischen Wort für 
sinnliche Wahrnehmung, aisthesis, einen Bereich konkreten Wissens, das in 
sinnlicher Form übermittelt wird. Philosophen der rationalistischen Tradition, 
der Baumgarten nichtsdestoweniger noch zuzurechnen ist, führten unser 
Wissen darüber, was schön ist, sowohl auf die Sinne als auch auf die intellek-
tuelle Wertschätzung anhand eines konventionellen Wertekanons zurück. In 
dem, der empirischen Tradition verpflichteten Nachdenken und Schreiben 
über Schönheit und Geschmack sind diese indessen ausschließlich vermittelt 
über das Sinnliche. Der Unterschied, der leichter zu formulieren als aufzuhe-
ben ist, teilt den ästhetischen Diskurs der Moderne in zwei feindliche Lager. 
Ihn zu verstehen ist eine der grundsätzlichsten Voraussetzungen zum Ver-
ständnis der Ästhetik.2  

Die wohl direkteste Filiation des Empirismus zur Ästhetik verläuft über 
Anthony Ashley Cooper, den dritten Earl of Shaftesbury (1671-1713): Für 
Shaftesburys frühe Erziehung war John Locke verantwortlich; und Shaftes-
bury wiederum war ein Lehrer Addisons. Als einer der ersten stellte Shaftes-
bury schon am Beginn des 18. Jahrhunderts Ethik und Ästhetik in den Mit-
telpunkt des philosophischen Denkens. In Lockes direkter Nachfolge war 
Shaftesbury davon überzeugt, dass die grundlegendsten ethischen und 
ästhetischen Prinzipien nur unter Berücksichtigung der menschlichen Natur, 
so wie wir sie wahrnehmen, bestimmt werden konnten. Für Ernst Cassirer 
(1874-1945) war Shaftesbury gar der Entdecker der Ästhetik, denn von ihm 
stammt einer ihrer grundlegendsten Begriffe, auf den ich noch häufiger 
zurückkommen werde, der Begriff des „disinterested pleasure“, der als „inter-
essloses Wohlgefallen“ von Moses Mendelssohn (1729-1786) und Carl 
Philipp Moritz (1757-1793) in die deutsche Ästhetik übernommen und dann in 
Kants ‚Kritik der Urteilskraft’ zum distinktiven Merkmal des ästhetischen – im 
Gegensatz zum ethischen – Geschmacksurteils werden sollte.3 In Shaftes-
burys Schriften dagegen ist die Kontemplation von Kunst noch nicht deutlich 
                                            
1 Ebenda, 21. 
2 McCormick (1990, 44). 
3 Cassirer (1923-1932 [1930/31]) 



 97  

unterschieden von ethischen Angelegenheiten. Ganz im Gegenteil wollte er 
ihr einen Platz zuweisen innerhalb einer Moralität, die für seine Zeitgenossen 
akzeptabel war.1 Für Shaftesbury war Ästhetik noch „taste“ (Geschmack), und 
die Frage danach, was „taste“ sei, stellte ihn vor ein moralisches Dilemma: 
Obwohl er ein überzeugter Vertreter des Rechtes auf öffentliche Kritik war, 
konnte er nicht umhin, den allgemeinen Volksgeschmack abzulehnen. Sein 
Dilemma sollte zentral stehen in Diskussionen um die Möglichkeit eines all-
gemeinen Maßstabs für Geschmack, nicht zuletzt deshalb, weil Shaftesbury 
nicht nur in England zu den meistgelesenen Autoren des 18. Jahrhunderts 
zählte.2  
 
Diskussionen über Geschmack waren für den größeren Teil des 18. Jahrhun-
derts nicht auf die Beurteilung von Kunst beschränkt. Diese Diskussionen, in 
denen es vielmehr ganz allgemein um neue Ausdrucksformen und Verhal-
tensnormen ging, müssen vor dem Hintergrund des Zusammenbruches einer 
überholten Gesellschaftsordnung gesehen werden. Insbesondere in England 
war an der Wende zum 18. Jahrhundert spürbar, dass traditionelle Verhal-
tensnormen ihre Gültigkeit verloren hatten.3 Wenn (entsprechend der em-
piristischen Tradition) jeder sich soviel wie möglich auf sein eigenes Urteil ver-
lassen sollte und nicht auf das anderer oder irgendwelcher Autoritäten, woran 
konnte man dann guten vom schlechten Geschmack unterscheiden? Addison 
definierte den feinen Geschmack als die Fähigkeit der Seele, auf Schönheit 
mit Wohlgefallen und auf Mangelhaftigkeit mit Abneigung zu reagieren. Ge-
bildete Vorstellungskraft sei empfänglich für vielerlei Arten des Wohlgefallens, 
die der ordinäre Betrachter nicht wahrnehmen könne. Addison ging davon 
aus, dass manche Geschmacksurteile allgemeine Gültigkeit hätten, bezie-
hungsweise ‚wahr’ seien, und andere falsch. Für ihn waren Schönheit bezie-
hungsweise Mangelhaftigkeit objektiv, und die Fähigkeit, sie voneinander zu 
unterscheiden, war bis zu einem gewissen Grade angeboren. Im Zweifelsfalle 
musste entweder die Zeit oder der gebildete Teil der Gesellschaft entschei-
den.4  

Der Maler und Schriftsteller Jonathan Richardson (1665-1745) gab in 
‚Two Discourses' und in ‚The Connoisseur: An Essay on the whole Art of Criti-
cism as it relates to Painting’ (beide 1719) praktische Ratschläge, um zu 
lernen, wie man Bilder beurteilen musste. Richardson war wohl der Erste, der 
mit solchen Essays versuchte, für Kunstkennerschaft zu werben und Inter-
esse für Malerei zu wecken. Seine Empfehlungen an den Gentleman, sich mit 
Malerei auseinander zu setzen und ganz allgemein seinen Geschmack zu bil-
den, formulierten neue Verhaltensideale, die das traditionelle Kriterium der 
Geburt in eine bestimmte Gesellschaftsschicht ersetzen sollten.5 
 Im weiter fortgeschrittenen Jahrhundert der Aufklärung bemühte sich 
gar einer der Großen aus der Genealogie des englischen Empirismus mit 
Fragen des Geschmackes: David Humes (1711-1776) Überlegungen in ‚Of 
the Delicacy of Taste and Passion’ (1741) und in ‚Of the Standard of Taste’ 
                                            
1 Mortensen (1997, 107). 
2 Sein ‚Characteristics of Men, Manners, Opinions, Times’  wurde im Jahre 1711 erstmals veröffentlicht, 
erlebte bis zum Ende des Jahrhunderts noch zehn Neuauflagen und wurde ins Französische und ins 
Deutsche übersetzt. Vergl.: Mortensen (1997, 85 und 108). 
3 Ebenda, 83 und 91. 
4 Ebenda, 100. 
5 Ebenda, 94ff. 



 98  

(1757) ähneln denen von Addison, sind jedoch viel systematischer und detail-
lierter – wissenschaftlicher eben. In ‚Of the Standard of Taste’ verfolgt Hume 
zwei Ziele: Anhand von Beobachtungen will er feststellen, ob es tatsächlich 
einen allgemeingültigen Geschmacksmaßstab gibt und, wenn ja, erklären, 
warum diesen und keinen anderen. Wie kann es einerseits einen ziemlich all-
gemein anerkannten Maßstab geben und andererseits doch Individuen, die 
davon abwichen?1 Hume erklärt dieses Paradox mit Grenzen der Urteilskraft. 
Eine Voraussetzung des guten Geschmackes sei ein gewisser Bewusstseins-
zustand, in den hinein wir uns erst versetzen müssen: Das Geschmacksurteil 
erfordere eine „heitere Abgeklärtheit des Geistes, die Präsenz aller relevanten 
Erinnerungen sowie die nötige Aufmerksamkeit für den Gegenstand der Kon-
templation.“2 Auch Vorurteile oder Autoritäten können seiner Ansicht nach die 
Urteilskraft behindern. Zudem können Abweichungen im Geschmacksurteil 
abhängen von der Fähigkeit zu urteilen, die Individuen in verschiedenem Ma-
ße entwickelt haben mögen. Humes Antwort auf die Frage, wie wir wissen 
können, ob jemand Geschmack hat oder nicht, war grundsätzlich dieselbe wie 
die Addisons: Da wir Wissen, was guter Geschmack ist, haben diejenigen, die 
auf Gegenstände konform den Maßstäben für guten Geschmack mit Wohlge-
fallen reagieren, guten Geschmack. Diejenigen, die dies nicht können, haben 
keinen. 3 Auch heute noch scheint der Zirkelschluss unvermeidlich. Freilich ist 
der Geschmacksstandard unserer Global Culture empirisch gesehen viel sim-
pler als der Humes: Anstatt qualitativ wird er eher quantitativ bestimmt – näm-
lich anhand des ökonomischen Erfolges eines Produktes. Zu den erfolgreich-
sten zählen Coca Cola, McDonald`s und Mickey Mouse. Kaum jemand würde 
jedoch dergleichen Präferenzen ernsthaft als Merkmale guten Geschmackes 
bezeichnen. Ist die Frage nach Geschmack heute demnach obsolet ge-
worden? Immerhin spielt sie in der Luxus-Industrie noch eine gewisse (v.a. 
ökonomische) Rolle, wenn ein höherer Preis mit qualitativen und oft kaum zu 
überprüfenden Argumenten gerechtfertigt wird. Wer sich einen Luxus-Artikel 
leisten kann, der verlässt sich meist auf das Logo, das auf im prangt, auf den 
Laden, in dem er ihn kauft, oder auf dessen Reputation. Wahrlich individuelle 
Qualitätsurteile werden wohl eher bestimmt von funktionalen Prioritäten und 
Präferenzen des Gebrauchers – oder von Konventionen: Wenn es mir in er-
ster Linie darum geht, für wenig Geld meinen Magen zu füllen und der ‚Ameri-
can Way of Life’ eine gewisse Anziehungskraft auf mich ausübt, dann bedarf 
der Big Mac mit Coca Cola keiner komplexen, kulinarischen Qualitäten, um 
mir zu schmecken. Geht es mir aber um Distinktion, und kann ich es mir leis-
ten, dann ziehe ich ein Dreisterne-Restaurant vor. Im übrigen lässt sich, das 
ist ja sprichwörtlich geworden, trefflich über Geschmack streiten. 
 
Auch Geschmack war also ein wichtiges Konzepte auf dem Weg vom Empir-
ismus zur Ästhetik. Ein anderes und gewissermaßen die folgende Stufe auf 
dem Wege zum modernen Kunstbegriff war ein neues Konzept des 
Schönen.4 Schon im Laufe des 18. Jahrhunderts hat es sich von seiner 
Bindung an den Geschmack und somit auch von seiner geistesgeschicht-

                                            
1 Ebenda, 101ff. 
2 It requires “a perfect serenity of mind, a recollection of thought, a due attention to the object,” 
Hume[1777] in: Miller (Hrsg., 1985, 232). 
3 Mortensen (1997, 103). 
4 Ebenda, 81 ff. 



 99  

lichen Wurzel im Empirismus gelöst: Wenn Schönheit nicht die Eigenschaft 
eines Objektes an sich ist, dann ist die Erfahrung von Schönheit nicht mehr 
abhängig von der Fähigkeit des betrachtenden Subjektes, sie zu erkennen. 
Kant vollendete was Hume vorbereitet hatte: In seiner ‚Kritik der Urteilskraft’ 
wurde das Schöne abhängig von einem gewissen Bewusstsein, dass sich im 
Prinzip auf jeden beliebigen Gegenstand richten kann. Der Gegenstand des 
Geschmacksurteils bestand bei Kant nicht mehr – wie noch bei den Empiris-
ten – unabhängig vom Betrachter, und insofern war seine Schönheit subjek-
tiver als die Wirklichkeit bei den Empiristen, denen sich Kant ansonsten weit-
gehend anschloss. Kant vollendete damit den Subjektivismus der Theorie 
vom Schönen.1 Wenn aber alles schön ist, was ich subjektiv zum Gegenstand 
meiner ästhetischen Betrachtung erwähle, wäre Schönheit dann nicht 
vollkommen willkürlich? – Wenn jeder Schönheit subjektiv erfahren kann, 
muss ihr etwas Allgemeines eigen sein, und so behandelte Kant die Erfah-
rung des Kunstschönen, obgleich sie zunächst subjektiv sein musste, den-
noch als allgemeine Kategorie: „Schön ist das, was ohne Begriff allgemein 
gefällt,“ wobei mit „Begriff“ ein allgemein verständliches Konzept gemeint ist. 2 
Kant war sich durchaus der Widersprüchlichkeit seiner Analyse der ästhe-
tischen Anschauung bewusst. So schrieb er in einer Fußnote an deren Be-
ginn, dass er die Urteilskraft als logische Funktion zu erklären versucht habe, 
denn im Geschmacksurteil sei immer noch eine Beziehung auf den Verstand 
enthalten.3 Damit unterstrich er noch die in seiner Definition des 
Kunstschönen enthaltene Widersprüchlichkeit. Es ist bewundernswert, dass 
Kant nicht versucht hat, diese Widersprüchlichkeit wegzuerklären, sondern sie 
hat stehen lassen – bewundernswert, weil derart offensichtliche Widersprüch-
lichkeiten philosophisch kaum akzeptabel sind. Hegels Ästhetik zielte denn 
auch darauf ab, sie aufzuheben. Hegels Ästhetik behandelt Anschauung und 
Begriff als zwei deutlich voneinander geschiedene Einheiten: Die Erscheinung 
soll rein anschaulich, der Gehalt rein begrifflich sein. Sein Kunstbegriff duldet 
keine Ambivalenz.  
 
Wie das Erhabene und der Geschmack, so spielt auch der Begriff der Schön-
heit im ästhetischen Diskurs der Moderne kaum noch eine Rolle. Der wider-
sprüchliche, gleichzeitig subjektive und allgemeine Begriff ging auf in den Be-
griff der ‚Kunst’, der erst gegen Ende des 18. Jahrhunderts geläufig wurde – 
ich werde auf die historische Herauskristallisierung des Bedeutungsgeflechts 
‚Kunst’ im folgenden Kapitel ausführlicher eingehen. An dieser Stelle genügt 
es festzuhalten, dass Kunst vor allem angewiesen ist auf Anschaulichkeit, 
denn sonst wäre sie Theorie, „Pseudomorphose an die Wissenschaft“. Will 
man Kunst als Kunst und nicht als etwas anderes beurteilen, dann darf man 
ihren Wesensunterschied gegenüber dem Diskurs und also gegenüber Wis-
senschaft und Theoriebildung nicht übersehen.4  

Beim Betrachten von Kunst muss man sich freilich darüber bewusst 
sein, dass es sich um Kunst handelt, denn nur so kann sich der Gegenstand 
meiner Betrachtung mit Bedeutung aufladen. Er erhält dann, neben allen an-
deren Funktionen, die er sonst noch haben kann, eine symbolische Funktion. 

                                            
1 McCormick (1990, 55). 
2 Kant (1974 [1790], 134). 
3 Ebenda, 115. 
4 Adorno (1970, 146). 



 100  

Voraussetzung für dieses ästhetische Bewusstsein ist die Bewusstheit seiner 
selbst, des Betrachters, beim Betrachten von Kunst sowie jene heitere Abge-
klärtheit, geistige Präsenz relevanter Erinnerungen und Aufmerksamkeit, von 
der Hume schon geschrieben hat. Dieses Bewusstsein und eine gewisse Er-
fahrung im Betrachten von Kunst qualifizieren einen Menschen zum Kunstbe-
trachter. Unqualifiziert dagegen ist ein Betrachter, wenn er unempfindlich, un-
aufmerksam, unerfahren ist und sich unkritisch von Vorurteilen leiten lässt. 
Heute wie zur Zeit Humes und Kants verfügen nur wenige über diese Voraus-
setzungen. Allerdings ist die Erfüllung dieser Voraussetzungen heute viel 
weniger als früher von Geburt oder Klassenangehörigkeit abhängig.1 
 
 
Subjektiver Realismus 
 
Ich bin ausgegangen von einer Gemeinsamkeit zwischen Kunst und Wissen-
schaft: Beide sind entsprungen aus dem urmenschlichen Bedürfnis, sich die 
Wirklichkeit anzueignen. Dann habe ich versucht, anhand von Beispielen we-
sentliche Unterschiede im jeweiligen Bezug von Kunst beziehungsweise Wis-
senschaft zur Wirklichkeit herauszuarbeiten. Der Künstler arbeitet mit seiner 
direkten, konkreten und subjektiven Wahrnehmung, die er unmittelbar inter-
pretiert und materialisiert. Die Wissenschaft dagegen zielt auf objektives, all-
gemein akzeptiertes Wissen und muss deshalb soweit wie möglich von sub-
jektiver Wahrnehmung und Interpretation abstrahieren. Sie tut dies durch die 
systematische Kombination und Kritik von möglichst vielen Beobachtungen, 
zumeist mithilfe von Forschungsinstrumenten. Die Beobachtungen sind par-
tielle Antworten auf gezielte Fragestellungen in Form von Experimenten unter 
kontrollierten, naturfernen Laborbedingungen. Die hieraus resultierenden, in-
direkten Befunde werden in logischen Operationen miteinander verknüpft, um 
zu Schlussfolgerungen zu gelangen, die publiziert und der kritischen Diskus-
sion zugänglich gemacht werden. Der durch Abstraktion erreichte, hohe Ob-
jektivitätsgrad wissenschaftlicher Erkenntnis unterscheidet sie prinzipiell von 
der künstlerischen. Auf ihrer Objektivität, ihrer Anwendbarkeit in der Technik 
und ihrem allgemeinen Problemlösungspotenzial gründet sich ihre kulturelle 
Bedeutung. Im Gegensatz dazu kann die Kunst keine allgemeinen Probleme 
lösen und auch keine technischen Anwendungen hervorbringen – allenfalls 
kann sie von Technologien Gebrauch machen. Auch wenn man sie verehrt, 
ist sie doch in der harten Alltagswirklichkeit nicht wirklich ernst zu nehmen, 
und so darf im Bereich der Kunst der reinste Subjektivismus walten. Hätten 
Kunstwerke aber ausschließlich subjektive Bedeutung, warum sollte man sie 
dann ausstellen? Wären van Goghs Bilder – etwa die verzerrte und in Pinsel-
striche sich auflösende Wiedergabe eines Nachthimmels (Abb. 23) – nichts 
als der Ausdruck höchstpersönlicher, psychologischer Probleme eines ver-
wirrten Pfarrerssohnes aus der niederländischen Provinz Brabant, wie können 
sie dann als Massenattraktionen wirken, für die Millionenbeträge gezahlt wer-
den?  
 

                                            
1 McCormick (1990, 51-53). 



 101  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
23. Van Gogh, 
      Sternennacht, 
      1889 
 

 
Kant war bei seinem umfassenden Versuch, Rationalismus und Empirismus 
in einer neuen Metaphysik miteinander zu versöhnen, auf dieses Paradox 
zwischen reinster Subjektivität und allgemeiner Bedeutung gestoßen und hat-
te es offengelassen, und das ist es bis heute geblieben – es sei denn, man 
sieht massenmediale Sensationen wie das fassungslose Staunen über die 
unerhörten Preise, die für manche Kunstwerke gezahlt werden, als Fortschritt 
an. Ansonsten sind wir kaum über ziemlich vage oder hermetische Hilfskon-
struktionen wie den Genie- beziehungsweise Starkult und die Transzendental-
isierung der Kunst hinausgekommen. Solche Hypostasierungen bleiben un-
bestimmbar und haben den Nachteil, dass sie den Wirklichkeitsbezug der 
Kunst aus dem Auge verlieren. Deshalb haben sich Avantgardekünstler im-
mer wieder gegen die Idealisierung der Kunst gewehrt, wobei Chardin als ihr 
früher Vorbote gelten kann. Wie Leonardo einerseits und die Pioniere der 
Wissenschaft andererseits übernehmen sie nicht mehr kritiklos Traditionen 
und gesellschaftliche Konventionen. 
 
Bisher habe ich mich vor allem um eine deutliche Abgrenzung der Kunst von 
der Wissenschaft bemüht. Doch begann dieses Kapitel mit einer Gemeinsam-
keit, nämlich beider Absetzung von Religion und vom Aberglauben, die sie als 
charakteristische Phänomene der Moderne auszeichnet. In beiden Bereichen 
werden sehr verschiedene, jedoch durchaus komplementäre Formen unkon-
ventionellen Denkens kultiviert oder praktiziert, die sich geradezu 
zwangsläufig dem gesunden Menschenverstand widersetzen müssen, in-
sofern man darunter die komfortablen Ignoranz des „Niemals-Sich-Gefragt-
Habens“ versteht, ob Dinge vielleicht auch anders sein könnten, als man im-
mer schon gedacht hat. Sowohl das wissenschaftliche als auch das kün-
stlerische Denken ist gekennzeichnet durch ein ständiges Abwägen dessen, 
was man wahrnimmt, und durch die konsequente Anpassung zweifelhaft ge-
wordener Vorstellungen.1 Keine – weder die eigene noch irgendeine über-
lieferte – ist noch heilig, jede kann kritisch hinterfragt werden. Religionen und 
Mythen dagegen können nicht bezweifelt werden – allein schon die Idee ist 
Blasphemie – und die komfortable Ignoranz des gesunden Menschenverstan-
des duldet keinen Zweifel, da er alltägliche Sicherheiten destabilisieren 
würde. An dieser Wegscheide, der zwischen Kunst/Wissenschaft und konven-

                                            
1 Lewis Wolpert erklärt so den Unterschied zwischen Wissenschaft und common sense, ohne allerdings 
Kunst in diese Gegenüberstellung mit einzubeziehen, a.a.O., 19. Vergl.: Cromer (1993) 



 102  

tionellem Denken, hat schon Leonardo gestanden: Das Bedürfnis zu beo-
bachten, zu experimentieren und nichts für selbstverständlich zu nehmen war 
schon ihm zur zweiten Natur geworden. Wenn er mit einem Problem konfron-
tiert wurde, dann permutierte er systematisch all dessen Elemente, so als 
wollte er sicher sein, dass er keine einzige Möglichkeit übersehen hatte.1  
 

 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
24. und 25.  Sol LeWitt, 
      Zwei Skizzen zum Projekt 
       ‚Variatons of Incomplete 
       Open Cubes’, 1974 

 
Probleme sind Situationen, die Handlungen herausfordern, für die es keine 
routinemäßigen oder mechanische Lösungen gibt.2 Problemlösungsprozesse 
haben also notgedrungen einen experimentellen Charakter. So gesehen kann 
man auch künstlerisches Schaffen als Problemlösungsprozess verstehen. Der 
Titel ‚Variations of Incomplete Open Cubes’ (Variationen unvollständiger, of-
fener Würfel,1974) eines Werkes des amerikanischen Minimal-Künstlers und 
Wegbereiters der Konzeptkunst, Sol LeWitt, zum Beispiel, impliziert eine 
Problemstellung, nämlich die Frage, wie viele solcher Variationen es gibt:3 Da 
ein vollständiger Würfel 12 Kanten hat, sind höchstens 11 Kanten erlaubt. 
Mindestens aber hat ein unvollständiger Würfel drei Kanten, weil er sonst ein 
unvollständiges Quadrat wäre. In früheren Arbeiten hatte LeWitt den Würfel 
als eine Art analytisches Basismodul für seine Skulpturen verwendet. Mit die-
ser Arbeit analysierte er den Würfel selbst. Das Problem bestand darin, alle 
möglichen Variationen zu finden, die der Titel erlaubte. Wenn der Konzept-
kunst mittlerweile auch der Ruch des Intellektualismus anhaftet, ist LeWitt 
doch sicherlich kein Mathematiker. Im trial & error-Verfahren probierte er auf 
Skizzenblättern alle Möglichkeiten aus (Abb. 24 und 25). Was auffällt ist, dass 
die Anzahl der Variationsmöglichkeiten mit zunehmender Kantenanzahl zu-
nächst explodiert (für drei Kanten gibt es drei Variationen, für vier gibt es fünf, 
für fünf 14, für sechs 24 und für sieben 32), um dann wieder zusammenzu-
klappen (für acht Kanten gibt es 25 Variationen, für neun 13, für zehn fünf und 
für elf nur eine) – und zwar ohne jede erkennbare Regelmäßigkeit. Als LeWitt 
sicher war, dass er keine übersehen hatte, machte er eine schematische 
Zeichnung und ließ die Arbeit als Skulpturenserie ausführen (Abb. 26, 27 und 
28). Erst im Nachhinein ließ er die Arbeit durch einen Mathematiker überprü-

                                            
1 Gombrich (1982 [1974], 217, 226).  
2 Baxandall (1992 [1985], 69). 
3 LeWitt (1974). 



 103  

fen.1 Er hätte natürlich auch gleich zu einem Mathematiker gehen können; es 
ging ihm jedoch nicht um die Lösung einer mathematischen, sondern einer 
künstlerischen Problemstellung, auf die ihn die Verwendung des Würfels als 
analytisches Modul in seiner vorangegangenen Arbeit gebracht hatte. Meist 
sind künstlerische Problemstellungen zu komplex, um mathematisch ausge-
drückt werden zu können. LeWitt, der Minimal-Künstler, reduzierte sie soweit, 
dass sie der mathematischen Analyse zugänglich und doch als exemplari-
scher künstlerischer Denkprozess nachzuvollziehen sind.  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
26. Sol LeWitt, Schema zum 
       Projekt  ‚Variations of 
       Incomplete Open Cubes’, 
       1974 
 

  

     

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
27. und 28.  Sol LeWitt, 
      Ausstellungsansicht und 
      Skulpturphoto ‚Incomplete 
      Open Cubes’ 
 

 
Experimente sind Handlungen, die unternommen werden, um Hypothesen zu 
testen. Der Wissenschaftler verifiziert beziehungsweise falsifiziert seine Hy-
pothese anhand der so genannten ‚negativen Rückkoppelung’. Auch der Kün-
stler erhält seine Rückkoppelung aus dem, was er tut, allerdings ist bei ihm 

                                            
1 Ausstellungskatalog, The Museum of Modern Art, Sol LeWitt, New York 1978, S.81. 



 104  

die einzige kritische Instanz das Urteil seines Auges. Der Künstler ist gewis-
sermaßen sein eigenes Versuchstier, und Disziplin in der Selbstkritik ist eine 
unerlässliche Tugend, will er zu Wahrheit und also künstlerischer Exzellenz 
gelangen. Während die wissenschaftliche Forschung auf die Lösungen allge-
meiner Problemstellungen und auf ‚wahre’ Sätze abzielt, ereignet sich das 
Tun und die Selbstkritik des Künstlers im Rhythmus von mehr oder weniger 
gerichtetem trial & error, nach visuellen Effekten strebend, die allenfalls 
diskutiert, jedoch nur selten demonstriert werden können. Ästhetische Lösun-
gen sind eben nicht messbar.1 Ob ein Portrait den Porträtierten ‚wahrhaft’ 
wiedergibt, ist eine Frage der Einschätzung – eine Karikatur kann dem Porträ-
tierten ähnlicher sein als eine Fotographie (vergleiche die Abbildungen 10 und 
11 des vorangegangenen Kapitels).2 Die Naturnähe einer allegorischen Dar-
stellung ist sekundär, denn im Zentrum des Interesses steht der Wahrheits-
gehalt der Allegorie, der wiederum eine Frage der Einschätzung oder von 
Konventionen ist. In der Moderne ist die Frage der Naturnähe vollends in den 
Hintergrund getreten, was für so manchen gleichbedeutend ist mit dem Ver-
lust aller gesellschaftlichen Relevanz der Kunst. Korrelativ dazu zeichnet sich 
die Kunst der Moderne – sowohl die realistische als auch die abstrakte – aus 
durch den Bruch von gesellschaftlichen Konventionen; und sie bricht Konven-
tionen unter dem Zeichen der Suche nach einer Wahrheit, die sich hinter 
Konventionen wie hinter dem äußerlichen Schein verbergen. 
 
Der Unterschied zwischen dem wissenschaftlichen und dem künstlerischen 
Wahrheitsbegriff lässt sich vereinfachend zuspitzen auf den zwischen objekti-
ver (d.h. öffentlich kritisierter und deshalb nie statischer, propositionaler) ei-
nerseits und subjektiver Wahrheit (der subjektiven Wahrnehmung) anderer-
seits, welche die konventionellen Grenzen von Traditionen oder des gesun-
den Menschenverstandes durchbricht und deshalb zunächst kaum objektiv im 
Sinne von allgemeingültig sein kann. Der künstlerische Bezug zur Wirklichkeit 
trägt so einem wesentlichen Merkmal der Epoche der Moderne Rechnung, 
nämlich dass existenzielle Welterfahrung weniger kollektiv und stattdessen 
subjektiver gewordenen ist. Der Künstler ist insofern realistischer als der Phi-
losoph, als jener von seiner subjektiven Warte aus die Welt in ein ‚objektives’, 
kohärentes System fasst und dabei die unvermeidlichen Subjektivität seines 
Systems übersieht. Kann jedoch im Zusammenhang mit der Gültigkeit oder 
dem Wert eines Kunstwerkes von Wahrheit gesprochen werden? Normaler-
weise spricht man nämlich eher von der Qualität als von der Wahrheit eines 
Kunstwerkes, und wie über Geschmack, so lässt sich auch über Qualität stre-
iten, wenn deren Bestimmung nicht mit messbaren Kriterien unterbaut werden 
kann: Wäre es die Akzeptanz beziehungsweise Zurückweisung durch die 
Mehrheit des Publikums, die über den Wahrheitsgehalt beziehungsweise die 
Qualität eines Kunstwerkes entscheidet, dann müsste die Kunstgeschichte 
der Moderne neu geschrieben werden, nämlich als die einer stagnierenden 
Salonkunst. Zwar war mittelalterliche Kunst für alle bestimmt – im Dienste des 
religiösen Kultes hatte sie noch im Zentrum der Kultgemeinschaft gestanden. 
Wenn aber über Kunst geurteilt wird, dann bleibt das qualifizierte Urteil immer 
nur wenigen vorbehalten. Schon in der griechischen Antike wurde ein Unter-
schied gemacht zwischen dem qualifizierten Urteil und dem Urteil der Masse; 
                                            
1 Gombrich (1982 [1974], 216/ 228/ 239). 
2 Goodman (1976 [1968], 14). 



 105  

und spätestens seit der Renaissance richten Künstler sich in erster Instanz an 
ein interessiertes, gebildetes, ja engagiertes Publikum und – wohl wegen der 
ursprünglich rituellen Funktion der Kunst oder wegen ihres neuen, quasi-
wissenschaftlichen Universalitätsanspruches – erst in zweiter an die gesamte 
Menschheit.1 Den Wissenschaftler dagegen beschäftigt die Unterscheidung 
zwischen einem qualifizierten Publikum und der unqualifizierten Masse kaum, 
da sie für ihn selbstverständlich ist: Fachlich hochspezialisierte Problemstel-
lungen und die Fachsprache, in der sie üblicherweise behandelt werden, sind 
für den Laien schlichtweg unzugänglich. Für die wissenschaftliche Objektivität 
stehen messbare Verifizierbarkeit oder Falsifizierbarkeit und der fachliche 
Konsensus Garant. Künstlerische Wahrheit beziehungsweise Qualität 
dagegen kann sich weder auf den Beifall der Massen, noch auf fachlichen 
Konsensus – es sei denn der eines gewissen Milieus – stützen. Sie gründet 
sich auf einer rücksichtslos selbstkritischen Haltung des Künstlers gegenüber 
seinem Gegenstand, die in der Moderne meist unvereinbar ist mit diesem 
oder jenem gesellschaftlichen Konsensus, weshalb eine unmittelbare, allge-
meine Anerkennung hochwertiger Kunstwerke eher unwahrscheinlich ist. Ge-
sehen unter diesem Aspekt kommt Chardin seine Vorreiterrolle weniger auf-
grund dessen zu, was er tatsächlich malte, als aufgrund der Haltung, mit der 
er dies tat: Anstatt sein geringes Talent in der Historienmalerei als Versagen 
gegenüber dem Wertekanon seiner Zeit zu erleben und doch zu versuchen, 
sich ihm mehr schlecht als recht anzupassen, entdeckte er in der direkten 
Naturbeobachtung eine gegenüber den akademischen Konventionen tiefere 
Wahrheit – die so wahrhaftig mögliche Wiedergabe eines Gegenstandes. 
 
Wegen des scheinbar grenzenlosen Erkenntnis- und Problemlösungspoten-
zials moderner Wissenschaft und wegen ihrer Objektivität wird ihr eine derart 
universelle Autorität zuerkannt, dass so mancher von ihr gar die Beantwor-
tung urmenschlicher Fragen wie die nach dem Sinn des Lebens oder nach 
Gott erwartet. Schon von Newtons Gravitationsgesetz ist übermittelt, dass es 
anfänglich auf Kritik stieß, da es nichts bedeute. Newton erwiderte darauf, 
dass er erklärt habe, wie Gravitation funktioniere nicht warum – und das sei 
doch wohl genug.2 Die Frage nach der Ursache, nach dem „Warum?“ ist die 
nach der letzten Autorität einer Welterklärung. Um die Frage, ob Gott die Ur-
sache aller Dinge sei oder ob alles rein mechanisch erklärt werden könne, 
drehte sich die zentrale philosophische Diskussion des 17. Jahrhunderts – 
des Jahrhunderts der wissenschaftlichen Revolution.3 Auch heute noch wird 
im alltäglichen Umgang mit Kausalität kaum je ein Unterschied gemacht 
zwischen dem „Wie?“ und dem „Warum?“, und so ist ein charakteristisches 
Kennzeichen unseres modernen, wissenschaftlichen Weltbildes die An-
wendung wissenschaftlicher Autorität auf Gebiete, für welche ihre Methoden 
nicht entworfen worden sind. Wir neigen dazu, der Wissenschaft einen 
geradezu religiösen Status einzuräumen und erhoffen uns von ihr Antworten, 
die vor noch gar nicht so langer Zeit von Religionen kamen. Natürlich bietet 
die Wissenschaft auf viele Fragen tatsächlich die besten Antworten – sonst 
hätte sie ja nicht den Platz der Religion einnehmen können –, in so manchen 
Bereichen aber ist sie nicht kompetent und würde sich selbst auch keine 
                                            
1 Gombrich (1982 [1974], 220); Settis (1978, 167, 177). 
2 Feynman (1992 [1965], 37). 
3 Insbes. Descartes und Leibniz; vergl.: Nadler (1993). 



 106  

Kompetenzen zumessen. So hat sich, wie im obigen Schema (S. 76) ange-
deutet, die weltanschauliche Autorität der Mythen und Religionen auseinander 
dividiert in eine beschreibende, benennende und in eine existenzielle. 
Während die Autorität für die beschreibende Welterklärung zweifelsohne den 
Wissenschaften zukommt, ist die existenzielle, bei der es um Fragen über Le-
ben und Tod, die individuelle Existenz und zwischenmenschliche Beziehun-
gen geht, zu einem Waisenkind mit mehreren Pflegeeltern geworden: Diejeni-
gen, die noch oder wieder glauben, suchen sie in ihrem Glauben; diejenigen, 
die auch existenzielle Fragen objektiv und rationalistisch beantworten wollen, 
suchen sie mittels der Philosophie; der Künstler sucht sie in seiner Kunst. 
Dem Gläubigen hat er (meist) voraus, dass er sich keiner Illusion über die 
Gültigkeit religiöser Weltbilder hingibt und dem Philosophen, dass er einer-
seits der unentrinnbar subjektiven Natur aller existenziellen Welterfahrung 
Rechnung trägt und sich andererseits in seinem Schaffensprozess an der ma-
teriellen beziehungsweise faktischen Realität reibt – gewissermaßen der Rea-
litätstest des Kunstwerkes – und deshalb weniger Gefahr läuft, in transzen-
dentalen Spekulationen den Kontakt zur Wirklichkeit zu verlieren. Unter 
diesen Gesichtspunkten, anstatt unter dem des Genie- oder Starkultes, sollte 
des Künstlers Anspruch auf einen privilegierten Zugang zur Wirklichkeit ernst 
genommen werden. Wohl weil dieser privilegierte Zugang zur Wirklichkeit 
keine allgemeingültigen Wahrheiten hervorbringt, wird im Alltag eher von der 
Qualität eines Kunstwerkes als von seiner Wahrheit gesprochen. Wenn aber 
doch vom Wahrheitsgehalt eines Kunstwerkes die Rede sein soll, dann 
scheint der Begriff ‚Authentizität’ angemessener. 
 
 
Authentizität und Primitivismus 
 
Die Authentifizierung historischer Quellen hat eine wichtige Rolle gespielt bei 
der Eroberung eines wissenschaftlichen Status für die Geschichtswissen-
schaften,1 und dem ganz entsprechend ist ein authentisches Kunstwerk 
zunächst einmal eines, das tatsächlich von der Hand desjenigen Künstlers 
stammt, dem es zugeschrieben wird. Authentizität bedeutet Wahrheit im 
Sinne von Echtheit, Zuverlässigkeit, Glaubwürdigkeit und in einem über-
tragenden Sinne auch Ursprünglichkeit oder individuelle Wahrhaftigkeit – im 
Gegensatz zu Konventionen, oberflächlichen Gewohnheiten und Klischees. 
Auch in diesem übertragenden Sinne kann ein Kunstwerk authentisch sein, ja 
die Suche nach Authentizität, dem Ursprünglichen, Primitiven, Primären ist 
ein weiteres, charakteristisch künstlerisches Motiv der Moderne. 
 
Klagen über den Verlust einer ursprünglichen Einfachheit finden sich verstreut 
in der Literatur schon seit der Antike, und das Programm, eine ursprüngliche, 
verlorengegangene Wahrheit wiederzufinden, liegt jeder orthodoxen oder pu-
ritanischen Glaubenshaltung zugrunde. Diese Sehnsucht erhielt neue Impulse 
durch die Entdeckungsreisen der frühen Neuzeit, die Europäer in Kontakt 
brachten mit von ihrer Zivilisation unberührten Kulturen. Die dadurch angereg-
ten utopischen Visionen von einem ursprünglichen Glück kulminierten im 18. 
                                            
1 Im Jahre 1681 veröffentlichte der Benediktinermönch und Altertumsforscher Jean Mabillon 'De Re 
Diplomatica' und begründete darin die Methode der kritische Quellenforschung 
(http://www.hmml.org/exhibits/Maurists/Diplomatica.html) 



 107  

Jahrhundert in Jean-Jacques Rousseaus (1712-1778) ‚Discours sur l'origine 
de l'inégalité' (1755), in dem der Mensch als zwar von Natur aus gut, jedoch 
korrumpiert durch Gesellschaft und Zivilisation beschrieben wird.1 Es war in 
den Frühtagen der Ästhetik, dass sich jene alte kulturkritische Tendenz traf 
mit einer anderen, welche die Kunst immer mehr im Gegensatz zu just der-
jenigen Gesellschaft sah, die sie hervorbrachte. 
 
Im frühen 18. Jahrhundert hatte sich in den fortschrittlichsten Ländern und in 
den wichtigsten Handelszentren eine utilitaristische Ausrichtung der Gesell-
schaft durchgesetzt. Die Herausbildung des Kapitalismus ging einher mit der 
Umwertung gewisser Werte, die an den Umgang mit Geld und Besitz gekop-
pelt waren: Was im Mittelalter noch als das Laster ‚avaritia'  (Geiz, Gier) ge-
sehen wurde, hatte nun als Sparsamkeit und Interesse eine positive Wertig-
keit erhalten. Der deutsche Soziologe Max Weber (1864-1920) hat diese 
Umwertung der Werte mit der Ethik des Protestantismus in Verbindung ge-
bracht.2 Auch wenn diese Koppelung heute als zu simplistisch angesehen 
wird, besteht doch über die Umwertung an sich weitgehende Einigkeit.3 Ein 
von Weber häufig gebrauchter Begriff ist „Zweckrationalismus“. In den am 
weitesten entwickelten Regionen Europas bestimmte dieser gegen Ende des 
17. Jahrhunderts schon derart das alltägliche Handeln, dass von sensiblen 
Zeitgenossen dessen negative Seiten registriert wurden. Bei solchen frühen 
Kulturkritikern liegt die Wurzel des Begriffes der „Interesselosigkeit“, der für 
die Ästhetik grundlegend werden sollte, und mit dem sich erstmals eine kul-
turkritische Wendung der Kunst manifestierte – als „gesellschaftliche Anti-
these zur Gesellschaft“.4 Shaftesbury gebrauchte seinen Begriff des „disinter-
ested pleasure“ noch im Sinne einer ethisch motivierten Kritik der Idee, dass 
Interesse die Welt regiere, und beschränkte ihn noch nicht auf die Kunstbe-
trachtung.5 Seine Vorstellung von der menschlichen Natur als an sich gut, je-
doch von der Zivilisation korrumpiert kommt zuweilen der von Rousseau 
schon sehr nahe. Am Ende desselben Jahrhunderts ist bei Kant das „interes-
selose Wohlgefallen“ dann aller ethischen Gehalte entledigt und zu einem 
charakteristischen Merkmal des ästhetischen Geschmacksurteils geworden.6 
Geboren aus dem Bedürfnis nach einer Alternative zur Gesellschaft ist die In-
teresselosigkeit sowohl des künstlerischen Schaffens als auch des Kunstge-
nusses erster Ausdruck der mittlerweile leider mit viel Klischees und Missver-
ständnissen besetzten Idee von der Autonomie der Kunst, deren kulturhistori-
sche und gesellschaftliche Grundlagen, Merkmale und Funktionen im folgen-
den Kapitel ausführlicher behandelt werden sollen. 
 
Für die künstlerische Suche nach ursprünglicher Einfachheit, nach Authentiz-
ität bei so genannten ‚primitiven Kulturen’ hat sich im 20. Jahrhundert der Be-
griff ‚Primitivismus’ eingebürgert.7 Durch dessen übliche Fixierung auf die 
formalen Anleihen, die der Kubismus bei der afrikanischen Skulptur machte, 

                                            
1 Kirk Varnedoe, ‘Gauguin’, in: Rubin (Hrsg., 1984,180f). 
2 Winckelmann (1991). 
3 Mortensen (1997, 74f, 111). 
4 Adorno, a.a.O., S.19. 
5 Mortensen (1997, 107f). 
6 Kant (1974 [1790], 115ff). 
7 Goldwater (1967). Für weitere Literatur und eine systematische Behandlung des Primitivismus als 
Phänomen des 20. Jahrhunderts siehe: Rubin (Hrsg., 1984,180-209). 



 108  

wird die Aussicht darauf versperrt, dass das Phänomen viel umfassender ist: 
Nicht nur bei Primitiven, sondern auch bei den ästhetischen Produktionen von 
Outsidern und Geisteskranken suchten Künstler ihre Inspiration, und sie such-
ten nicht nur nach neuen Formen, sondern eben auch nach nicht korrump-
ierter Wahrhaftigkeit.1  
 So hat Jean Dubuffet (1901-1985), der aus Unfrieden über die gängi-
gen Auffassungen zur Kunst zeitweise gar aufgehört hatte zu malen, stattdes-
sen Werke von „Irregulären“ – von Nicht-Künstlern – gesammelt, denn diese 
zeichneten sich durch ursprüngliche Spontaneität und einen gänzlich unaka-
demischen Charakter jenseits aller Professionalität aus. Die neuere Bezeich-
nung ‚Outsider Art’ für Kunst von Nicht-Künstlern geht indirekt auf Dubuffet 
zurück, denn sie wurde 1972 von dem englischen Kunsthistoriker Roger Car-
dinal eingeführt, um damit die, durch Werke von Nicht-Künstlern angeregte 
‚Art brut’ Dubuffets einem englischsprachigen Publikum verständlich zu ma-
chen.2  
 

 
Auf der Suche nach dem Primitiven im Menschen und in sich selbst versuchte 
Karel Appel (geb. 1921, Amsterdam), sich die Bildsprache von Kindern zuei-
gen zu machen, was ihn wohl auch für Bilder von Geisteskranken sensibili-
sierte. Nach dem Besuch einer Ausstellung solcher Bilder überarbeitete er die 
Texte der dazu erschienenen Ausstellungsbroschüre, worin deren Schöpfer 
als psychopathologische Fälle beschrieben wurden. Angeregt durch die Bilder 
kritzelte und kollagierte er Figuren in die Broschüre hinein – meist über den 
Text hinweg – als wollte er die wissenschaftlich-rationalistische Behandlung 
der Fälle überflügeln und sich den Geisteskranken mimetisch anverwandeln. 
So nahm seine spontane Ausdrucks kraft auf sehr buchstäbliche, ja geradezu 
programmatische Weise den Platz der Vernunft ein (Abb. 29).3 Ein weiterer 
Künstler, der sich an Outsidern inspirierte, war Arnulf Rainer. In einer ent-

                                            
1 Hans Prinzhorn (1968 [1922], 15) plädierte für die Anerkennung der Kunst von Geisteskranken als 
Kunst, denn das Wesen der Gestaltung, Zweckfreiheit und Autonomie, sei bei den Schöpfungen von 
Geisteskranken am reinsten gegeben.    
2 Bianchi (1991, 98ff). 
3 Hrsg. als Faksimile: Appel (1997 [1948-1950]). Vergl. : Kaiser (2002, 13 ff). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
29. Karel Appel, Broschüre  
      ‚Psychopathological Art’, 1950 



 109  

scheidenden Phase seines Werkes versuchte er sich den Grimassen und 
Kontorsionen von Katatonikern mimetisch anzuverwandeln.1 
 
Die Inspiration durch ethnische Kunst ist also durchaus nicht die einzige 
Form, die das künstlerische Suchen nach authentischer Wahrheit annehmen 
kann, und es ist auch nicht nur ein Phänomen des 20. Jahrhunderts. Genau 
besehen ist es mindestens so alt wie unser moderner Kunstbegriff: Dem „un-
schuldigen Auge“ John Ruskins lag die Thematik unkonventioneller Einfach-
heit gleichermaßen zugrunde wie sie Beweggrund für Künstlergruppen war, 
sich in ländlichen Gefilden wie Barbizon, Pont-Aven oder Worpswede nied-
erzulassen, um dort ein ursprünglicheres Leben zu führen. Ja sie ist schon in 
Winckelmanns auf die Skulptur der Antike gemünztem Schlagwort „edle Ein-
falt, stille Größe“ angelegt.2 Es mag heute bizarr erscheinen, aber im 18. 
Jahrhundert suchte man die ursprüngliche Einfachheit noch in der Antike. Ein 
Kuriosum, das unwissentlich diese frühmoderne Vorstellung vom Primitiven 
mit unserer heutigen kombiniert ist der hier abgebildete Kupferstich von der 
Ankunft Kapitän Cooks auf den Tonga-Inseln: Die ‚Wilden’ tragen hier antike 
Tuniken (Abb. 30).3 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
30. Robert Bénard, 
      Cooks Ankunft auf den 
      Tonga-Inslen  

  

Die wohl ersten Künstler, die den Traum von einer reineren, ursprünglicheren 
Welt in die Praxis umsetzten, waren einige Schüler Jacques-Louis Davids. Sie 
fanden dessen Darstellungen mythologischer Historienbilder nicht ‚primitiv’ 
genug und gründeten eine Gruppe, ‚Les Barbus' genannt, nach den Bärten 
die sie sich stehen ließen, kleideten sich in Tuniken und verließen Davids Ate-
lier im Louvre, um sich am damals noch ländlichen Fuße des Chaillot-Hügels 
in einem verlassenen Kloster niederzulassen.4 Schon seit der französischen 
Revolution also gehört die Suche nach einer primären Wahrheit und der damit 
einhergehende Antagonismus zur Gesellschaft zum Bild des Künstlers der 
Moderne. In ihrer rousseauistischen Ausprägung richtete sie sich gegen den 
zunehmenden Utilitarismus und das Streben nach wissenschaftlichen Fakten, 
die mit der industriellen Revolution dennoch, und zwar endgültig Oberhand 
gewinnen sollten, und sie manifestierten sich als ästhetisch-spirituelle 

                                            
1 Kaiser (2005, 19) 
2 Erstmals formuliert in: Johann Joachim Winckelmann (1717-1768), Gedancken über die Nachahmung 
der Griechischen Wercke in der Mahlerey und Bildhauer-Kunst (Dresden, 1755), seiner ersten Schrift, 
die er zunächst in einer Auflage von nur knapp 50 Expemplaren herausgab. Dieses epochemachende 
Werk wurde schnell sehr erfolgreich, so dass Winckelmann bereits 1756 eine zweite Auflage veröffent-
lichte (http://de.wikipedia.org/wiki/Johann_Joachim_Winckelmann) 
3 Rubin (Hrsg., 1984, 6). 
4 Levitine (1978). 



 110  

Aussteigerbewegungen:1 Die Präraffaeliten und Nazarener suchten in der 
Vorrenaissance eine von der Zivilisation noch unberührte Thematik, die Kün-
stler von Barbizon und Pont-Aven das einfache Leben auf dem Lande. Um-
gekehrt kann die Reduktion aufs Elementare durchaus auch in Analogie zur 
Wissenschaft gesehen werden: Mittels des Themas vom „unschuldigen Auge“ 
oder der analytischen Systematisierung des Farbauftrages strebte man nach 
der Rettung des wissenschaftlichen Anspruchs künstlerischer Praxis. Die 
Kubisten verlagerten dann die Suche nach dem Primären und die Inspiration 
am Primitiven auf das Gebiet formaler Problemstellungen, deren extremste 
Version die analytische Verwendung primärer Farben und Formen ist – etwa 
bei Mondrians Neo-Plastizismus oder bei Sol LeWitts Wahl des Würfels als 
analytisches Modul.2 Die erste Ausstellung der Minimal Art im New Yorker 
Jewish Museum im Jahre 1966 hatte bezeichnenderweise den Titel ‚Primary 
Structures' – eine höchst überraschende Analogie zum Primitivismus.3 
Bezeichnend für die Äquivalenz des ‚Primären’ mit Realitätsnähe bezie-
hungsweise Wahrheitsgehalt im künstlerischen Diskurs ist der Titel der zwei 
Jahre später im dortigen Museum of Modern Art gehaltenen Minimal Art-
Ausstellung: ‚The Art of the Real'. 
 
 
Versuch zur Eigenart des künstlerischen Denkens 
 
Nicht nur in der Kunst, auch in Konzepten, Methoden, Hypothesen und Stel-
lungnahmen der Wissenschaft finden sich Elemente, die von ähnlichen Mo-
tiven – das Primäre, das Erhabene, das Wahre – geprägt sind. Auch für den 
Wissenschaftler können sie Ansporn oder Begrenzung seines Forschung-
sunterfangens sein, werden selbst aber kaum je thematisiert. Aufgrund dieser 
Annahme hat der Wissenschaftshistoriker Gerald Holton in Fallstudien die 
wissenschaftliche Vorstellungskraft analysiert. Methodisch ähneln sie denen 
von Anthropologen, wenn diese Mythen und Legenden miteinander verglei-
chen, um die ihnen zugrunde liegenden Strukturen und wiederkehrende 
Merkmale zu identifizieren.4  

Ein vergleichbares Verfahren hat der Kunsthistoriker Michael Baxandall 
auf ausgewählte Bilder der Kunstgeschichte angewendet – wenn auch unter 
Verwendung einer anderen Terminologie. Eines davon ist Picassos Portrait 
von Kahnweiler aus dem Jahre 1910 (Abb. 31).5 Baxandall bedient sich des 
klassisch-empirischen Erklärungsmodells der Beziehung zwischen Ursache 
und Wirkung und untersucht das Bild als materielles Zeugnis der Intentionen 
des Künstlers. Mit Intentionen meint er allerdings nicht einen zu rekonstruie-
renden geistigen Bewusstseinszustand bei der Entstehung des Kunstwerkes, 
sondern die Beziehungen zwischen dem Kunstwerk und den Zusammenhän-
gen seiner Entstehung in einem viel umfassenderen Sinn. Baxandalls Ver-
ständnis des Begriffes ‚Intention’ erinnert an eines, das im alltäglichen 
Sprachgebrauch aus dessen Bedeutungslagen weitgehend verschwunden ist, 
                                            
1 Levitine (1975,11-26). 
2 "The most interesting characteristic of the cube is that it is relatively uninteresting." LeWitt (1978 
[1966], 172). 
3 Das erste Kunstmuseum für sog. ‚primitive Kunst’ (im Gegensatz zu Völkerkundemuseen) wurde zur 
Vermeidung des politisch inkorrekten Wortes ‚primitiv’, ‚Musée d’art premier’ genannt. 
4 Holton (1978, 7-9); Lévi-Strauss (1958); Lévi-Strauss (1964-1971). 
5 Baxandall (1992 [1985], 41-74). 



 111  

in den heutigen Bewusstseinswissenschaften jedoch, und damit auch für mei-
ne Erklärung des spezifisch künstlerischen Bezuges zur Wirklichkeit, eine 
zentrale Rolle spielt. Im letzten Kapitel werde ich diese Gedanken weiter aus-
führen. Aus der Koppelung dieser Intention ans Kunstwerk, leitet Baxandall 
seinen „the artist’s brief" (die Aufgabe, die der Künstler sich selbst gestellt hat 
– meist, ohne dass er sie benennt) ab.1 Picassos Themen und Motive, die ihn 
seit den ‚Demoiselles d'Avignon’ und auch bei diesem Porträt beschäftigten, 
sind uns durch Kahnweiler selbst überliefert.2  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
31. Picasso, Portrait von  
      Henry Kahnweiler,  
      1910 

 
Erstens ging es Picasso um eine Lösung des alten und inzwischen unüber-
sehbar gewordenen Widerspruches zwischen der tatsächlich zweidimensio-
nalen Bildfläche und dem nur vorgetäuschten, illusionistischen Tiefenraum, 
der darauf traditionellerweise gegeben wurde, und zweitens ging er ein Prob-
lem an, dass sich wegen der fortgeschrittenen Erkenntnisse über die Natur 
der Farben dem Maler aufdrängte: Farben sind nur zufällige Impressionen, 
die sich je nach Perspektive und Lichteinfall von Augenblick zu Augenblick 
ändern können, weshalb die Farbwahrnehmung eher vom Betrachter und von 
dem Augenblick, in dem er die Farbe sieht, abhängig ist, als vom Objekt 
selbst. Form ist demgegenüber nicht nur ‚objektiver’ – im doppelten Sinn die-
ses Wortes –, sie kann auch von mehr als nur einem der Sinne erfahren wer-
den: sowohl visuell als auch taktil.3 Ein drittes Thema reicht zurück auf Les-
sings (1729-1781) im ‚Laokoon' 4 formulierte Unterscheidung der Malerei von 
der Poesie anhand des Zeitelements: Die Poesie entwickelt sich in der Zeit, 
während die Malerei nur einen Augenblick der Erfahrung wiedergibt, der des-
halb besonders gut gewählt werden muss. Dass die Malerei eine Momentauf-
nahme sei, war just von der auf Picasso vorangegangenen Künstlergenera-
tion, den Impressionisten, thematisiert worden, stand aber doch wohl im Wid-
erspruch zu der Tatsache, dass Bilder meistens Ergebnisse einer langen und 

                                            
1 Ebenda, 42, 46. 
2 In seiner Schrift: Der Weg zum Kubismus, München 1920, auf die Baxandall sich bezieht. 
3 Erinnert sei hier an Picassos Umweg übers Taktile, um zum Kubismus zu kommen (oben, S. 34) 
4 Lessing (1964 [1766]) 



 112  

intensiven, sowohl intellektuellen als auch visuellen Auseinandersetzung mit 
einem Bildgegenstand sind. 
 Die Probleme, die Picasso mit Bildern wie den Demoiselles oder dem 
Portrait von Kahnweiler anging, haben alle mit der Suche nach einer anderen, 
eigenen Wirklichkeit des Bildes zu tun. Nachdem das Abbilden der sichtbaren 
Wirklichkeit für den Maler keine ernst zu nehmende Aufgabe mehr war, 
suchte er nach anderen Möglichkeiten, die sowohl dem Medium – der Malerei 
– als auch der äußeren Wirklichkeit, wie sie von der Wissenschaft entschleiert 
wurde, besser gerecht wurden – kurz: nach einer ‚wahreren’ Malerei. Dies 
waren sicherlich nicht die einzigen Themen, die Picasso in dieser Zeit 
beschäftigten. Strategische Überlegungen im Hinblick auf den Kunstmarkt 
etwa werden auch eine Rolle gespielt haben,1 und die Bedeutung der durch 
den Moment des Malens eingegebenen Impulse, die natürlich nicht rekon-
struiert werden können, darf nicht unterschätzt werden. All dies bildet ein Ge-
flecht von praktischen und theoretischen Problemstellungen, das sich 
während des fortschreitenden Arbeitsprozesses ständig wandelt und mit dem 
der Künstler sich auseinander setzt. 
 
Wie nun kann aus der Auseinandersetzung mit solcherlei Problemstellungs-
geflechten Bedeutung entstehen; wie werden dergleichen Themen oder Prob-
leme zu einem Kunstwerk? Spätestens seit es in der Kunst nicht mehr in er-
ster Linie um die möglichst wirklichkeitsgetreue Wiedergabe eines Netzhaut-
bildes oder um die Übermittlung eines konventionellen Wissens geht, ist die 
Beantwortung dieser Fragen äußerst kompliziert geworden. Um zu beginnen, 
überlappt die Bedeutung, die ein Kunstwerk für den Künstler hat, höchstens 
teilweise mit derjenigen, die der Betrachter hineinlegt; und wenn wir nach den 
Problemen fragen, auf die es eine Antwort geben soll, dann darf dabei nicht 
außer Acht gelassen werden, dass schon das Wort ‚Problem’ für den Han-
delnden etwas anderes bedeutet als für den Betrachter. Der Handelnde ver-
steht darunter, dass er eine schwierige Aufgabe lösen muss, während ein 
Beobachter mit dem Wort zielstrebiges Handeln erklärt. ‚Problemlösung' ist für 
ihn ein Konstrukt zur Systematisierung seiner Beobachtung.2  
 
Zur Verdeutlichung der bedeutungsträchtigen Wechselwirkung zwischen dem 
Künstler und dem entstehenden Kunstwerk hat sich ein Denkmodell bewährt, 
dass der Begründer der strukturalistischen Anthropologie, Claude Lévi-
Strauss, vorgeschlagen hat. Lévi-Strauss wollte damit in erster Linie das 
„wilde Denken“ so genannter ‚primitiver’ Gesellschaften anschaulich machen. 
„Konkrete Wissenschaft" nannte er eine Form des handelnden Denkens, um 
sie vom abstrakten, institutionalisierten und planmäßigen Denken so genan-
nter ‚entwickelter’ Gesellschaften abzuheben, und setzte sie dabei in Analogie 
zu der des Künstlers.3 Das Denkmodell ist der Bastler, den Lévi-Strauss uns 
vorschlägt sich bei der Arbeit vorzustellen: Ohne ein bestimmtes Projekt vor 
Augen zu haben, bewahrt er einen gefundenen Gegenstand auf, weil er ihn 
aus irgendeinem Grunde interessant findet oder weil der Gegenstand irgend-
                                            
1 So hatte Picassos großer Gegenspieler, Henri Matisse, just die Farbe ins Zentrum seines Interesses 
verlegt. Baxandall untersucht auch Picassos Position und Strategie hinsichtlich des zeitgenössischen 
Kunstmarktes, a.a.O., 50-58. 
2 Baxandall (1992 [1985], 69). 
3 Lévi-Strauss (1962) in seinem 'La science du concret' betitelten, ersten Kapitel seines Buches La pen-
sée sauvage. 



 113  

wann einmal zu etwas nütze sein könnte. So versammelt er ein Arsenal von 
Kuriosa. Zuweilen regt ein Fund unmittelbar zu einem Projekt an, meist aber 
ergibt sich ein Plan aus einer praktischen Problemstellung. Wie dem auch sei, 
wenn der Bastler sich an die Arbeit macht, dann befragt er all diese dispa-
raten Dinge daraufhin, was sie für ihn hinsichtlich seines Projektes „bedeuten“ 
könnten. Jedoch bleiben die Möglichkeiten, die ihm das Arsenal bietet, immer 
begrenzt – etwa wegen der spezifischen Geschichte eines jeden Gegenstan-
des (das, was ihm von seiner ursprünglichen Funktion noch anhaftet) oder 
weil die gesammelten Gegenstände nicht für die Funktion, die der Bastler ih-
nen ‚andichtet’, entworfen worden sind. Jede Entscheidung zum Gebrauch 
eines der Gegenstände macht eine Umorganisation der Gesamtstruktur not-
wendig, denn kaum je passt einer nahtlos hinein. Eine solche Vorgehen-
sweise ist grundverschieden von der des mit Konzepten arbeitenden Theo-
retikers, dessen Möglichkeiten theoretisch unbegrenzt sind. Der Theoretiker 
kann sich seine Welt nach Wunsch auslegen, während der Bastler einen ge-
wissen Grad an Unvorhersehbarkeit, die in jeder Alltagspraxis enthalten ist, 
akzeptieren muss. Lévi-Strauss stellt dem Bastler den Ingenieur gegenüber, 
der zunächst einen auf empirischem und theoretischem Wissen gegründeten 
Plan entwirft, um ihn dann von anderen ausführen zu lassen. Die Möglichkeit 
einer Rückkoppelung, eines direkten ‚feedback’ aus dem Umgang mit dem 
Konkreten (die Überraschung, wenn man feststellen muss, dass eine Idee 
nicht so funktioniert, wie man sich das vorgestellt hat) ist hier viel kleiner. Der 
Ingenieur darf sich auch keine Überraschungen erlauben, denn sie könnten 
ein Flugzeugabsturz oder das Einstürzen einer Brücke sein. Im Gegensatz zu 
dessen Endprodukt ist das des Bastlers nur selten genau das, was ihm am 
Beginn des Arbeitsprozesses vorgeschwebt hat. Der Prozess ist teils kontrol-
liert, teils Ereignis. All die Änderungen an der Gesamtstruktur, welche die 
während des Arbeitsprozesses angetroffenen Probleme notwendig gemacht 
haben, sind zu einem integralen Bestandteil seines Endproduktes geworden; 
und wenn dieses etwas ausdrückt, dann tut es dies weniger durch Darstellung 
oder Verweisung auf etwas ihm Äußerliches, als durch die Art, wie seine Ele-
mente miteinander verknüpft sind. Der Bastler spricht nicht mit ihm, sondern 
durch es. Das Ereignis ist eine Form „der Kontingenz, dessen als notwendig 
erfahrene Einbeschreibung in eine Struktur das ästhetische Gefühl hervor-
bringt.“1 Auch Leonardo arbeitete mit Kontingenzen, wenn er Fehler beim 
Zeichnen – „pendimenti“ – bewusst stehen ließ,2 oder wenn er Wasserflecke 
auf der Wand eingehend betrachtete um daraus Einfälle – „invenzioni“ – zu 
gewinnen.3 Dass dergleichen Auseinandersetzung mit materieller Wirklichkeit 
auch eine Form der Weltaneignung ist, mag nunmehr einzusehen sein. Was 
hat dies jedoch mit Erkenntnis zu tun? Auf die Frage werden wir am Ende 
dieses Buches noch zurückkommen. Zunächst muss jedoch, im Anschluss 
and diese Geistesgeschichte der Herausbildung des Kunstbegriffes noch 
dessen Herausbildung unter gesellschaftsgeschichtlichem Aspekt nachge-
zeichnet werden. 

                                            
1 "L'évènement n'est qu'un mode de la contingence, dont l'intégration (perçue comme nécessaire) à une 
structure, engendre l'émotion esthétique", in: Lévi-Strauss, a.a.O., 39. 
2 Zwijnenberg (1999, 65 ff). Während des Zeichenprozesses auf dem Papier können Dinge geschehen, 
die der Geist nicht vorausgesehen hat, ebenda, 81. Das Schreiben/Zeichnen und Lesen als dialekti-
scher Prozess, ebenda, 92. 
3 Zwijnenberg (1999, 60 ff). 



 114  

(III) Gesellschaftliche Wirklichkeit der Kunst 
 
Die Vorstellung, dass Kunst die Wirklichkeit darstelle, setzt die Annahme ei-
ner ‚äußeren’, vom Menschen unabhängigen Welt voraus. Die epistemologi-
schen Probleme, die eine solche Annahme aufwirft, können wir uns nicht er-
sparen. Ich hebe sie mir jedoch fürs letzte Kapitel auf. In diesem Kapitel soll 
es um einen Aspekt der Wirklichkeit gehen, der durchaus vom Menschen ab-
hängig ist: den gesellschaftlichen oder kulturellen. Auch hinsichtlich dieser 
Wirklichkeit meint so mancher, dass Kunst – ganz analog zum Abbild sichtba-
rer Wirklichkeit – gesellschaftliche Wirklichkeit darstellt, kritisiert, dokumen-
tiert. Er muss sich jedoch die Frage gefallen lassen, von welcher Warte aus 
der Künstler das wohl tun kann. Steht er etwa außerhalb der Gesellschaft – 
wie Saussure auf dem Montblanc? Die Vorstellung, dass Kunst autonom sei, 
wurde schon kurz angesprochen, jedoch nur als Vorstellung, als philosophi-
sches Konzept. Im Folgenden sollen nun deren gesellschaftliche Grundlagen 
ein wenig beleuchtet werden. Apologeten einer gesellschaftlichen Relevanz 
der Kunst postulieren gewöhnlich die Hinfälligkeit der Idee von einer autono-
men Kunst – logisch, so scheint es, denn wenn sie autonom ist, dann kann 
sie ja doch nicht gesellschaftlich relevant sein, oder? 
 
Ideen fallen nicht vom Himmel, sondern entstehen in Wechselwirkung mit ih-
rem gesellschaftlichen Umfeld (selbst wenn sie im Nachhinein als ihrer Zeit 
voraus erscheinen mögen), und zweifellos gehört dieses Umfeld zur Wirklich-
keit, mit der Kunst sich auseinandersetzt. Dasjenige, innerhalb dessen sich 
Wissenschaft und Kunst herausgebildet haben, war das einer stets mehr nach 
dem wissenschaftlichen Weltbild sich ausrichtenden Kultur.  

Von den Versuchen, den Wandel von einer vorherrschend religiösen 
Kultur zu unserer, durch das wissenschaftliche Weltbild dominierten sozialhis-
torisch zu fassen, war das Werk des deutschen Soziologen Max Weber 
(1864-1920) das wohl einflussreichste. Der Wandel manifestiert sich, so We-
ber in der berühmten Vorbemerkung zu seinen religionsphilosophischen Auf-
sätzen, in einer gewissen Art von Wissenschaft und Kunst, einer gewissen 
Form des Kapitalismus, des Fachmenschentums, der Organisation von Ar-
beit, die sich im Okzident herausgebildet haben, die jedoch universelle An-
wendung fanden. Insbesondere interessierte ihn die Frage, warum nur das 
Abendland diese universelle Kultur hervorgebracht hat, oder – in ihrer Umkeh-
rung – warum außerhalb Europas „weder die wissenschaftliche, noch die 
künstlerische, noch die staatliche, noch die wirtschaftliche Entwicklung in jene 
Bahnen der Rationalisierung einlenkten, welche dem Okzident eigen sind.“1 
Als „rational“ beschrieb er einen Entzauberungsprozess, der in Europa dazu 
geführt hat, dass zerfallende religiöse Weltbilder eine profane Kultur aus sich 
entließen.2 Die Begriffe „Rationalisierung“ und „Entzauberung“ verdichten 
charakteristische Merkmale des Entstehungsprozesses dieser Wissen-
schaftskultur und sind zueinander komplementär. Die Redewendung „Entzau-
berung der Welt“ hat Weber Friedrich Schiller entlehnt, und die Romantiker 
meinten mit Entzauberung die Zerstörung durch den Rationalismus jener 
ganzheitlichen Weltsicht, wie sie sich dem Individuum über die direkte, sinnli-

                                            
1 Weber (1991 [1920], Bd.1, 9, 20). 
2 Habermas (1988 [1985], 9). 



 115  

che Wahrnehmung darbietet, sowie den damit einhergehenden Verlust, ja e-
ben des Zaubers – einer mystischen Erfahrung des Absoluten. Dagegen setz-
ten sie den Pantheismus, und von der Kunst erhofften sie sich eine nunmehr 
„aufgeklärte“ Rekonstruktion jener verlorengegangenen, ganzheitlichen Welt-
sicht. Rationalismus in seiner abstrakten Reinform ist das Kennzeichen wis-
senschaftlichen Denkens. Seine Wortwurzel Ratio bedeutet im Deutschen 
Vernunft beziehungsweise vernünftiges, logisches Denkvermögen; im Engli-
schen hat sich seine ursprüngliche, auf das Rechnen verweisende Bedeutung 
bewahrt, als das Verhältnis zwischen zwei vergleichbaren Größen, das heißt, 
wie viele Male die eine in der anderen enthalten ist (die Ratio von 2 zu 4 ist 
2). Um ein solches Verhältnis bestimmen zu können, muss man zunächst die 
Ganzheit der Wahrnehmung in Stücke zerlegen. Auch in der Sprache ist ein 
derartiges, analytisches Umgehen mit der Wirklichkeit angelegt, denn wenn 
ich einen Gegenstand benenne, dann hebe ich ihn heraus, unterscheide ihn 
vom Rest. Die Unterteilung eines Bereiches der Wirklichkeit in gleiche Stücke 
macht den Bereich messbar. Eine Schafsherde besteht aus einzelnen Scha-
fen, die, wenn nummeriert, eindeutig voneinander unterschieden sind. Maß-
einheiten, in die Raum oder Zeit unterteilt werden können, sind dagegen will-
kürliche Festlegungen.  
 
Für uns heute ist es schwierig geworden, sich die Wirklichkeit anders als in 
quantitativen Größen vorzustellen. Das war im Mittelalter noch anders; und 
auch Plato und Aristoteles, die Vernunft höher schätzten als wir dies heute 
tun, vertraten eine höchst unmetrische Einstellung gegenüber der Wirklichkeit. 
Der Neuzeit markanteste Leistung gegenüber dem Rationalismus der Antike 
bestand in der Zusammenführung abstrakter Mathematik mit praktischer Met-
rik, wodurch abstrakte Vernunft praktisch anwendbar wurde.1 Für die alltägli-
che Anwendung des Rationalismus hat Max Weber den Begriff „Zweckratio-
nalismus“ geprägt. Zweckrationalismus ist auf Resultate gerichtet und kann 
sich dabei auf quantifizierbare Größen verlassen. In der Neuzeit bestimmte er 
mehr und mehr die Gesellschaftsordnung. Nicht messbare Qualitäten hinge-
gen hängen ab von subjektiver Einschätzung, sind nur in begrenztem Maße 
verlässlich und werden in unserer Wissenschafts- und Technologiekultur auf 
die Privatsphäre relegiert – oder auf die Kunst, die sich als Bereich für den 
gesellschaftlichen Austausch über derlei uninteressante (oder auch interesse-
lose), weil nicht messbare Qualitäten herauskristallisierte. Insofern Künstler 
die Gesamtheit der Wirklichkeit zum Gegenstand haben, können sie nicht 
umhin, einen Sonderstatus der Kunst, der sie von der gesellschaftlichen Wirk-
lichkeit abhebt, ihre ‚Autonomie’ abzulehnen – und mittlerweile scheint sich 
die Vorstellung einer Identität von Kunst mit alltäglichem Leben allgemein 
durchgesetzt zu haben. Nichtsdestoweniger verrät die gesellschaftliche Praxis 
im Umgang mit Kunst immer noch einen impliziten Unterschied zwischen bei-
den. 
 
 
 
 
 

                                            
1 Crosby (1997, 12, 16f). 



 116  

Entzauberung und Rationalisierung  
 
Wie der vollständige Titel von Max Webers Standardwerk, „Die protestanti-
sche Ethik und der «Geist» des Kapitalismus“, erkennen lässt, sah er die ent-
scheidende Triebfeder zur Entzauberung und Rationalisierung im Protestan-
tismus. Dies bedarf einer Erläuterung, denn die protestantische Ethik ist kaum 
weltlicher als die katholische. In vielerlei Hinsicht gibt sie sich selbst strenger, 
asketischer, will sagen religiöser. Ein asketischer Lebenswandel indessen er-
laubt es, auch profane Alltagsgeschäfte zu heiligen: Der Mensch wird zum 
Verwalter der durch Gottes Gnaden ihm zugekommenen Güter; über jeden 
ihm anvertrauten Cent muss er sich selbst und Gott Rechenschaft ablegen; 
und es ist zumindest bedenklich, ihn zu eigenem Genuss, anstatt zu Gottes 
Ruhm auszugeben. Weber zitiert den nonkonformistischen englischen Geistli-
chen Richard Baxter (1615-1691): „Wenn Gott Euch einen Weg zeigt, auf 
dem Ihr ohne Schaden für Eure Seele oder für andere in gesetzmäßiger Wei-
se mehr gewinnen könntet als auf einem anderen Wege und Ihr dies zurück-
weist und den minder gewinnbringenden Weg verfolgt, dann kreuzt Ihr einen 
der Zwecke Eurer Berufung. Ihr weigert Euch, Gottes Verwalter zu sein und 
seine Gaben anzunehmen, um sie für ihn gebrauchen zu können, wenn er es 
verlangen sollte.“ Die innerweltliche, protestantische Askese wirkte einerseits 
gegen den unbefangenen Genuss des Besitzes und sprengte andererseits die 
mittelalterlichen Fesseln des Gewinnstrebens, indem sie es als gottgewollt 
ansah. Nicht zu einer Profanierung des Heiligen weist eine solche Ethik aller-
dings den Weg, sondern zur Heiligung des Profanen – die ethische Rechtfer-
tigung dessen, was Weber mit „Zweckrationalismus“ meinte.1 Dies war die 
Umwertung der Werte, von der Shaftesbury sich mit seinem Begriff des „inte-
resselosen Wohlgefallens“ absetzen wollte, wovon Carl Philipp Moritz (1757-
1793) dann die erste konsistente, das heißt, nicht ethisch begründete Formu-
lierung der Autonomie der Kunst ableiten sollte.2 Weber erkannte in der Kom-
bination von Askese und ungehindertem Gewinnstreben Übereinkünfte mit 
dem Wirtschaftsethos des Kapitalismus seiner eigenen Epoche, welches 
dann allerdings keiner religiösen Legitimation mehr bedurfte. Keine andere 
Religion enthielt solcherart, sowohl rational als auch ethisch begründete Moti-
ve, ja göttliche Anweisungen zu einer aktiven Lebensgestaltung. Zwar hat es 
auch in anderen Kulturen Vorformen des Kapitalismus gegeben: Insbesonde-
re in der chinesischen war das theoretische Kenntnisniveau noch bis ins 15. 
Jahrhundert hinein viel weiter entwickelt und dessen Nutzung für praktische 
Zwecke viel erfolgreicher gewesen als im Okzident.3 Nirgendwo aber war pro-
fane Gewinnsucht und zweckrationalistisches Handeln in ein Glaubenssystem 
integriert worden. Dass dies in Europa geschah und dass das kapitalistische 
Wirtschaftsethos andernorts später übernommen und so – mit Webers Wor-
ten – „universalgeschichtlich bedeutsam“ wurde, ist nicht durch ein anderwei-
tiges Fehlen an Können zu erklären, sondern eben durch die religiöse Sankti-

                                            
1 Weber (1973 [1905], 363 und 370). 
2 Ohne allerdings noch den Term ‚Autonomie’ zu gebrauchen: „Von allen diesen Begriffen nun stehen 
der vom Schönen und der vom Unnützen am weitesten voneinander ab und scheinen sich am stärksten 
entgegengesetzt zu sein, da wir doch vorher gesehen haben, daß das Schöne und Edle sich eben da-
durch vom Guten unterscheidet, daß es nicht nützlich sein darf, um schön zu sein, und also der Begriff 
vom Schönen mit dem Begriff vom Unnützen oder nicht Nützlichen sehr wohl müßte zusammen beste-
hen können.“ Jahn (Hrsg., 1973 Bd. 2, 261). Vergl.: Bürger (1992, 77-79). 
3 Spengler (1977, 7ff). 



 117  

onierung dieser Umwertung traditioneller Wertesysteme.1 Max Weber hat vie-
le Faktoren angeführt, die Europa dazu prädestinierten – etwa die Dezentrali-
sierung der politischen Gewalten, den immer wiederkehrenden Konflikt zwi-
schen Staat und Kirche, die besondere Struktur der mittelalterlichen Gewer-
bestädte und so manches mehr. Seine Konzentration auf die protestantische 
Ethik hebt diese jedoch als entscheidende Ursache hervor. So bestechend 
deren Übereinkünfte mit dem kapitalistischen Wirtschaftsethos auch erschei-
nen mögen, einfachen kausalen Erklärungsmodellen ist im Felde der Sozial-
geschichte immer mit Vorsicht zu begegnen, denn sozialgeschichtliche Pro-
zesse sind dafür zu komplex. Gegen Webers Erklärungsmodell ließe sich et-
wa einwenden, dass Weltbildrationalisierungen und Vorformen des Kapitalis-
mus älter sind als der Protestantismus und dass sich auch nach dessen 
Durchbruch deren Vorkommen nicht auf zum Protestantismus bekehrte Regi-
onen beschränkt hat, während protestantische Regionen wiederum nicht im-
mer die Vorreiter frühkapitalistischer Wirtschaftsordnungen waren.2  
 
Viel näher läge es da schon, anzunehmen, dass auch der Protestantismus 
eine Ausgeburt von spezifisch europäischen Bedingungen war, die eine Ent-
stehung des Kapitalismus favorisierten. Sonst wäre schwerlich zu erklären, 
warum er sich überhaupt im Einflussbereich der römisch-katholischen Kirche 
hat durchsetzen können,3 denn Glaubenssysteme und Traditionen sind nor-
malerweise auf ihren Absolutheitsanspruch angewiesen – für Alternativen las-
sen sie keinen Raum. Jede noch so vorsichtige Kritik würde sie als Ganzes in 
Frage stellen, wäre Häresie. In geographisch geschlossenen Glaubensge-
meinschaften braucht ein solcher Absolutheitsanspruch nicht einmal von einer 
übergeordneten Autorität auferlegt zu werden. Die Stärke religiöser, irrationa-
ler Weltordnungen gründet sich auf Gemeinschaft und den über deren Tradi-
tionen vermittelten, nie hinterfragten Sicherheiten sowie auf der existenziellen 
Angst, die jeder Zweifel daran hervorrufen würde.  

Der Gemeinschaft der römisch-katholischen Kirche fehlte es jedoch an 
Geschlossenheit, worin eine Voraussetzung ihrer eigenen Entzauberung 
schon angelegt war. Dies hat Weber zwar erkannt, die Besonderheit des Feh-
lens kultureller Homogenität aber hat er wohl nicht hoch genug eingeschätzt, 
um sie zu erklären. Dabei liegt zumindest eine Erklärung der religionsge-
schichtlichen Besonderheit Europas auf der Hand, wenn man bedenkt, dass 
die europäische Geschichte sich auf den Trümmern einer im Mittelalter ver-
sunkenen Antike gegründet hatte. Als einzige Institution der Antike hatte die 
Kirche den Zerfall des Römischen Reiches im Mittelalter überdauert und war, 
gestützt auf Resten antiker Infrastruktur, zur zentralen Glaubensautorität der 
verschiedenen europäischen Völker geworden. Die weltliche Macht dagegen 
war in Händen lokaler Fürsten, und diese paktierten mit dem päpstlichen 
Stuhl in Rom oder widersetzten sich ihm, je nachdem, wie es ihnen am bes-
ten auskam. So konnte mit der Zeit Raum für alternative Glaubensinterpreta-
tionen entstehen – insbesondere in jenen, vom päpstlichen Stuhl weit entfern-

                                            
1 Weber (1991 [1920], Bd.1, 339ff). 
2 Man denke etwa ans absolutistische Preußen Friedrich des Großen. 
3 Katholisch kommt vom griechischen katholikós, was bezeichnenderweise soviel wie ‚allgemein, uni-
versal’ bedeutet. Obwohl schon seit dem 8. Jh. vereinzelt in Gebrauch ist das Adjektiv zur Unterschei-
dung der (Recht-)Gläubigen von den Anhängern anderer Konfessionen erst in Reaktion auf die Refor-
mation in den Standardwortschatz aufgenommen worden. Kluge (2002, Stichwort: katholisch). 



 118  

ten nördlichen Ländern, in denen der Protestantismus dem Katholizismus sein 
Monopol streitig machte.  
 Nicht nur die Entzauberung, sondern auch die Rationalisierung kann mit 
der Lage des „dunklen“ Mittelalters als Puffer zwischen Antike und Neuzeit 
erklärt werden: So ist bemerkenswert, dass in der europäischen Tradition 
zwei Weltbilder mit dem strukturell wohl größten Rationalisierungspotenzial 
aufeinander trafen – das griechische und das christliche. Darüber hinaus darf 
nicht vergessen werden, dass auch die im Mittelalter aufblühende und noch 
junge Kultur des Islam eine wichtige, nur allzu oft vernachlässigte Rolle bei 
der Formalisierung der Ratio gespielt hat. Jedoch war es vor allem die katho-
lische Kirche, welche die wichtigsten Voraussetzungen für die Wiedergeburt 
des antiken Rationalismus und in der Folge für die Entzauberung ihrer eige-
nen religiösen Mystik bereitete: Als einzige Institution mit ungebrochener Kon-
tinuität seit der Antike hatte sie deren Philosophie und technische Kenntnisse 
über das Mittelalter hinweg gerettet; und die scholastischen Kirchengelehrten 
pflegten die Disziplin des Vernunftdenkens, wenn sie versuchten, den christli-
chen Glauben rational zu durchdringen. Fast alle großen wissenschaftlichen 
Entdeckungen bis hinein ins frühe 17. Jahrhundert waren auf dem Boden des 
Katholizismus gediehen. Kopernikus und Vesalius kamen noch nicht, wie spä-
ter Galileo, in Konflikt mit der Kirche: Erst nachdem sie sich durch die Refor-
mation in die Defensive gedrängt sah, nahm sie auch gegenüber der Wissen-
schaft eine feindliche Haltung an. Daraus abzuleiten, dass Protestantismus 
und Wissenschaft in ihren Frühtagen natürliche Verbündete gegen die katho-
lische Kirche gewesen seien, wäre indes ein Trugschluss.1 Es war vor allem 
eine Gemeinsamkeit von Protestantismus und Wissenschaft, die eine Reakti-
on der Kirche herausfordern musste: Beide schufen, jeweils auf ihre eigene 
Weise, Raum für Zweifel an Dogmen. Dass diese Relativierung traditioneller 
Normen und Konventionen überhaupt möglich war, bereitete die  Vorausset-
zung jener „universalgeschichtlichen“ Besonderheit sowie des Protestantis-
mus.  
 Für die Wissenschaften ist Raum für Zweifel gar unerlässlich, denn die 
Kritik von überliefertem Wissen und von direkter Wahrnehmung ist ja ihr 
Grundprinzip. Die Anwendung logischer Prinzipien zur Begründung des christ-
lichen Glaubens bei den Scholastikern war deshalb nicht wissenschaftlich, 
weil die Logik zu Dogmen führte, die als unanfechtbare Grundlagen aller 
Kenntnis vorausgesetzt wurden. Da religiöse Weltbilder sich auf Gemein-
schaft gründen, sind sie normativ, rituell gesichert und beherrschen das Wis-
sen, Denken sowie die Handlungsorientierungen ihrer Anhänger. Deshalb 
können sie innerhalb ihrer jeweiligen Kulturgemeinschaft nicht als Deutungs-
systeme verstanden werden.2 Erst die Relativierung ethischer Grundsätze 
macht Sinnzusammenhänge der Kritik zugänglich und prinzipiell revidierbar. 
Die Grenze, die das Mittelalter nicht hatte überschreiten können, war eine e-
thisch verwurzelte, nicht interventionistische Haltung gegenüber Natur und 

                                            
1 Die asketischen Sekten des Protestantismus waren an reiner Wissenschaft weniger interessiert als die 
katholische Kirche (deren Feindschaft durchaus noch als eine Form von Interesse angesehen werden 
kann) – es sei denn, sie kam den Bedürfnissen des Alltags entgegen. Vergl.: Weber (1991 [1920], Bd.1, 
373). Im Übrigen war Wissenschaft noch eher eine Angelegenheit von Individuen und ohne unmittelbare 
gesellschaftliche Konsequenzen. Erst ab dem 19. Jahrhundert sollte sie einen signifikanten Einfluss auf 
den Alltag ausüben; vergl.: Wolpert (1992, 28). 
2 Habermas (1987/88 [1981], Bd. 1, 85) 



 119  

Gesellschaft. Sie blockierte den Schritt von einer Kenntnisstufe, wie sie Leo-
nardo erreicht hatte, zu der des Galilei. An ihr scheiterte die weitere Rationali-
sierung sowohl der griechischen Kultur als auch der chinesischen.  
 
Max Webers Werk ist fragmentarisch geblieben – auch in die entgegenge-
setzte Richtung, hin zur Moderne. So ist mit der protestantischen Heiligung 
des Profanen noch nicht die Profanierung des Heiligen erklärt, die das wis-
senschaftliche Weltbild und die profane Kultur der Moderne kennzeichnet. Um 
das zu tun, hätte Weber den dazu entscheidenden Beitrag der Aufklärung be-
handeln müssen.1 Sein mutmaßliches Gesamtprojekt weist denn auch Wider-
sprüchlichkeiten auf: Er analysierte den religionsgeschichtlichen Entzaube-
rungsprozess anhand eines komplexen, jedoch kaum geklärten Rationalisie-
rungsbegriffes, während er sich bei seiner Analyse der gesellschaftlichen Ra-
tionalisierung, wie sie sich in der Moderne durchsetzte, von der eingeschränk-
ten Idee des Zweckrationalismus leiten ließ. Weber hat die kognitiven Struktu-
ren, die sich auf seltsamen Rationalisierungspfaden der religiösen und meta-
physischen Weltbilder herauskristallisierten, nirgendwo ausführlich ausgear-
beitet und konnte so nicht deren europäische Besonderheiten – lange vor der 
Reformation – erkennen. Nur beiläufig hat er die Entstehung der modernen 
Wissenschaften behandelt, deren Rationalitätsformen ja doch wohl als das 
Modell für die Rationalisierung der Gesellschaft anzusehen ist. So konnte er 
nicht sehen, dass der Weg vom protestantischen Zweckrationalismus zur Mo-
derne noch weit war. 
 
Die Entzauberung religiöser oder mythischer Weltbilder vollzieht sich durch 
Rationalisierung mittels der Sprache, wobei die sozialintegrativen und expres-
siven Funktionen, die vordem von der rituellen Praxis erfüllt wurden, verloren 
gehen und die selbstverständliche Autorität des Heiligen durch einen gesell-
schaftlichen Konsens ersetzt wird, der letztlich einer zwischen Subjekten ist.2 
Anders als die Autorität des Heiligen steht der Konsens nie fest, sondern kann 
in der Praxis „kommunikativen Handelns“ – ein von Jürgen Habermas gepräg-
ter Begriff 3 – zwischen Individuen oder Gruppen hinterfragt werden. Die 
kommunikative Praxis ist insofern rational, als sich jedes Einverständnis letzt-
lich auf Gründe stützen muss. Insofern ist sie auch kritisierbar, also verbesse-
rungsfähig.4 So ist Rationalität entgegen einem verbreiteten Missverständnis 
nicht Wissen, sondern dessen radikale Hinterfragung, die auch nicht Halt 
macht vor in Traditionen verwurzelten Wahrheiten sowie vor ethischen Prinzi-
pien, die Bindemittel von Gemeinschaft sind. Ein rational gerechtfertigtes Ein-
verständnis bemisst sich an kritisierbaren Geltungsansprüchen und den mit 
ihnen verknüpften Argumenten. Sie können die Gültigkeit beanspruchen von 
einer propositionalen Wahrheit, einer normativen Richtigkeit oder einer sub-
jektiven Wahrhaftigkeit. Diese drei Kategorien der Wirklichkeit verweisen auf 
drei Weltansichten: die objektive Welt (die Gesamtheit der Tatsachen), die 

                                            
1 Zum Folgenden: Habermas (1987/88 [1981], Bd. 1, 316, 207ff, 228f., 295f).  
2 Habermas (1987/88 [1981], Bd. 1, 83; Bd. 2, 119). 
3 Jürgen Habermas baut seine ‚Theorie des kommunikativen Handelns’, als Paradigmenwechsel von 
der Zwecktätigkeit her, auf George Herbert Meads Entwurf einer idealen Kommunikationsgemeinschaft 
sowie auf Emile Durckheims Annahmen über die sakralen Grundlagen der Moral auf und stellt sie somit 
auf den Sockel der Gründerväter der modernen Soziologie;  Habermas (1987/88 [1981], Bd. 2, 9f). 
4 Habermas (1987/88 [1981], Bd.1, 37). 



 120  

soziale Welt (die Gesamtheit der interpersonalen Beziehungen), die subjekti-
ve Welt (die Gesamtheit der Erlebnisse).  
 In durch Traditionen, Mythen oder Religionen bestimmten Kulturen sind 
traditionelle beziehungsweise religiöse Weltbilder in allen drei Ansichten die 
letzte Autorität – sie bestimmen sowohl das gesellschaftliche Wissen, die 
Normen und Werte sowie die Rolle und Erlebnissphäre des Individuums der-
maßen, dass ein subjektiv bestimmter Freiraum undenkbar ist. Mit Max We-
ber können wir die Ausdifferenzierung dieser Wirklichkeitsaspekte – oder 
auch „Wertsphären“ – als charakteristisches Merkmal der kulturellen und ge-
sellschaftlichen Rationalisierung der Moderne anerkennen.1 Nicht Verwandt-
schaftssysteme, mythologische Weltinterpretationen oder ethische Dogmen 
bestimmen noch die Struktur der Gesellschaft, sondern in kommunikativer 
Praxis entwickelte, den Wertsphären jeweils entsprechende Geltungsberei-
che: Wissenschaft und Technik, rational begründete, universalistische 
Rechts- und Moralvorstellungen und die Kunst. Gemäß jeweils eigenen Re-
geln und spezialisierten Sachkompetenzen professionalisieren sie sich in ent-
sprechenden Institutionen – Forschungsanstalten, Gerichte, Museen, Theater, 
Universitäten...2 Die Professionalisierung mündet letztlich in jene uns wohlbe-
kannte Expertenkultur, an welcher der Nichtexperte nur in beschränktem Um-
fang teilhaben kann. Da die Geltungsbereiche nur noch formal, das heißt 
durch Formen argumentativer Begründung, zusammengehalten werden, ver-
fällt die sozialintegrative Kraft von Glauben und Traditionen, was eine Verar-
mung der in ihrer Traditionssubstanz entwerteten Lebenswelt mit sich bringt. 
Die Abspaltung vom Traditionsstrom und der damit einhergehende Verlust 
einer emotionell besetzten Gruppenidentität lässt ein Gefühlsvakuum und ein 
verzerrtes, weil einseitiges Weltbild entstehen – Symptome von „Pathologien 
der Moderne“.3 Das Individuum wird auf sich selbst zurückgeworfen, und für 
die expressive Selbstdarstellung des Subjektes in der Öffentlichkeit sowie de-
ren öffentliche Sanktionierung ist die Kunstinstitution der angewiesene Ort. 
Innerhalb der Kunstinstitution, worunter nicht nur das Museum zu verstehen 
ist, sondern auch Kunstgeschichte, Kunstkritik, Kunstmarkt, ja selbst private 
Initiativen (insofern sie der Öffentlichkeit zugänglich gemacht werden), wird 
die Kunst autonom und zu dem, was wir mehr oder weniger bewusst meinen, 
wenn wir das Wort „Kunst“ gebrauchen. 
 
 
Kleine (Kunst)-Geschichte der Rationalisierung 
 
Auf die Frage von Sganarelle, an was er denn glaube, antwortet Don Juan in 
Molières Theaterstück: „Je crois que deux et deux sont quatre.“ Dass 2 + 2 = 
4 ist, darüber lässt sich kaum streiten, und eine Anzahl ist objektiv, wenn sie 
sich aus deutlich gesonderten Einheiten zusammensetzt. Der Konsensus ü-
ber Mengen und simple Rechenoperationen braucht nicht begründet zu wer-
den; ihn in Zweifel zu ziehen wäre barer Unsinn. Darum sind neben der Spra-
che das Zählen, Messen, und das Rechnen vorzügliche Mittel zur Rationali-
sierung der Wirklichkeit. Was gemessen werden kann, ist allerdings weniger 

                                            
1 Ebenda,109; Habermas (1990 [1981],  41). 
2 Habermas (1987/88 [1981], Bd.1, 234). 
3 Kneer (1990) 



 121  

selbstverständlich, als man denken mag:1 Gewicht, Härte, Wärme und viele 
andere Eigenschaften erfahren wir nicht als Anzahl von deutlich gesonderten 
Einheiten. Als im 14. Jahrhundert die Gelehrten vom Oxforder Merton College 
nachzudenken begannen über den Nutzen des Messens nicht nur von Ab-
stand oder Größe, sondern auch von so vagen Eigenschaften wie Bewegung, 
Licht, Wärme und Farbe, da fabulierten sie gleich weiter über das Messen von 
Sicherheit, Tugend und Grazie.2 Die Idee, Wärme zu messen, muss vor der 
Erfindung des Thermometers noch höchst abwegig geklungen haben. Hat 
man dies einmal eingesehen, warum sollte dann, eingedenk der heutigen Tri-
vialität der Wärmemessung, die Messbarkeit von Sicherheit, Tugend oder 
Schönheit weniger plausibel sein? Uns erscheint selbstverständlich, dass 
man derlei Eigenschaften nicht messen kann, und kaum nachvollziehbar, 
dass Aristoteles und in seiner Nachfolge die Scholastiker viel eher dazu neig-
ten, die Wirklichkeit – auch Zahlen – in qualitativen Begriffen zu fassen. Dies 
mögen Indizien dafür sein, wie (scheinbar) selbstverständlich unser Weltbild 
heute durch Sprache und Metrik bestimmt und wie sonderbar dies nichtsdes-
toweniger ist. 
 
Die Fähigkeit, Dinge zu zählen, ist dem Menschen offenbar angeboren.3 Ein 
Rechnen, welches das Niveau des Finger-und-Zehen-Zählens übersteigt, hat 
vermutlich seinen Ursprung in großen Marktplätzen der Antike, wo man große 
Mengen Korn wiegen und Vieh zählen musste.4 Das europäische Mittelalter 
erbte das numerische System des Römischen Reiches. Es war ausreichend 
für den Wochenmarkt oder die Erhebung lokaler Steuern, aber für große Zah-
len war es schon zu plump: 1.549 wurde zum Beispiel MCCCCCXXXXVIIIJ ge-
schrieben (am Ende mit J, sodass man nichts mehr hinzufügen konnte). Zum 
Rechnen eigneten sich römische Ziffern ganz und gar nicht. Man verwendete 
sie denn auch nur zum Schreiben und rechnete mit den Fingern oder, bei 
komplizierteren Operationen, mit dem Abakus – einem Rechenbrett mit auf 
Drähten aufgezogenen Kugeln, das zwar schon in der Antike gebräuchlich 
gewesen war, jedoch im 10. Jahrhundert von dem französischen Mönch Ger-
bert, dem späteren Papst Sylvester II., wiederentdeckt werden musste (Abb. 
1): Bezeichnend ist die Abwesenheit des Abakus von archäologischen und 
schriftlichen Quellen zwischen dem 5. und 10. Jahrhundert. Offenbar hatte 
man in diesem halben Jahrtausend keinen Bedarf an komplizierteren Re-
chenoperationen als das Finger-und-Zehen-Zählen. Während seines Studi-
ums in Spanien lernte Gerbert auch hinduarabischen Zahlen kennen, die 
langsam die römischen Ziffern verdrängten.5 Der entscheidende Umschwung 
kam jedoch erst im 16. Jahrhundert. Dann auch kamen die einfachsten Funk-
tionssymbole, + und -, in Gebrauch. Gemeinsam bildeten sie ein wunderbares 
Werkzeug für abstraktes, rationales Denken.6 
 Wiegen, Zählen und Messen sind eher profane Handlungen, während 
mathematischen Abstraktionen schon von den Griechen transzendentale Ei-
genschaften zugeschrieben wurden. Platon misstraute der materiellen Welt 
und dem, was unsere Sinne uns über diese vermitteln, da sie immer im Wer-
                                            
1 Zum Folgenden: Crosby (1997, 13-19). 
2 Weisheipl (1984, Bd. 1, 639). 
3 Bower (1992, 132). 
4 Crosby (1997, 14). 
5 Ebenda, 41-44 
6 Ebenda, 114-120. 



 122  

den begriffen und nie sei. Wissen vom wahren Sein könne nur über reines, 
abstraktes Denken erlangt werden. Dagegen erkannte Aristoteles der sinnli-
chen Wahrnehmung zwar einen höheren Wirklichkeitsgehalt zu, er bezweifel-
te jedoch, dass die Mathematik bei deren Interpretation von irgendwelchem 
Nutzen sein könne. Beide zweifelten an der Exaktheit unserer fünf Sinne.  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
1. Abakus 

 
 
Zwar gibt es für die fruchtbare Kombination abstrakten Denkens mit prakti-
scher Metrik Anzeichen in verschiedensten Kulturen– etwa bei den Ptolemä-
ern, den Mayas oder den Chinesen –, doch scheint deren zyklisches Wieder-
einschlafen und Vergessen eher der Normalfall in der Menschheitsgeschichte 
zu sein. In Europa wurden beide schließlich miteinander verwoben, und die 
Wissenschaft sowie viele andere charakteristische Merkmale der modernen 
Welt können auf diese Besonderheit der europäischen Kulturgeschichte zu-
rückgeführt werden. Auch der Zweckrationalismus protestantischer Askese 
dürfte hier eine seiner Wurzeln haben. Eine andere liegt in jenem Verlangen 
nach einer verlorengegangenen Wahrheit, einer ursprünglichen Einfachheit, 
von dem im vorangegangenen Kapitel schon die Rede war. Ein frühes euro-
päisches Beispiel der durch solches Verlangen getriebenen Aussteigerbewe-
gungen ist das mittelalterliche Mönchtum. Weber hat es als frühes Vorbild 
der, durch protestantische Askese motivierten Rationalisierung von Lebens-
formen angeführt.1 Mönche waren die ersten, die den Tag nach Glocken-
schlägen zwischen den Gebetsstunden einteilten und so die Arbeitszeit ma-
ßen. Die rationellere Arbeitsorganisation musste vor allem Zeit für Gebet und 
Gottesdienst frei machen, hatte jedoch im Zusammenwirken mit anderen Be-
sonderheiten der organisatorisch geschlossenen Klosterwirtschaft den Ne-
beneffekt, dass Klöster schnell reich wurden.2 Als Bernard von Clairvaux und 
                                            
1 Weber (1991 [1920], Bd.1, 370f). 
2 Da in den Bibliotheken der mittelalterlichen Klöster viele der überlieferten antiken Schriften bewahrt, 
kopiert und studiert wurden, konnten Mönchsorden frühzeitig Gebrauch machen von technischen Erfin-
dungen der Antike wie der Nutzbarmachung der Wasserkraft als Energiequelle, und wegen des größe-
ren Volumens einer Klosterwirtschaft war der wirtschaftliche Effekt von derlei Rationalisierungen größer 
als im handwerklichen Kleinbetrieb. Darüber hinaus entwickelten einige Orden mit den Konversenbrü-
dern eine Frühform des Industrieproletariats, ja die innerklösterlichen Disziplinierungsmethoden haben 



 123  

30 Gleichgesinnte im Jahre 1115 den Zisterzienserorden gründeten, da taten 
sie dies aus Abkehr von Luxus und Überfluss, von der Dekadenz des Religiö-
sen, die sich bei den Benediktinern breit gemacht hatte. Sie wollten das ur-
sprüngliche, wahre und gottesfürchtige Leben wiedergewinnen. Um einem 
neuerlichen Verfall in Luxus und Dekadenz vorzubeugen, gehörte es zu den 
Prinzipien des Ordens, dass Klöster in besonders unwirtlichen Gefilden wie 
Wüsten oder Sumpfländern angesiedelt wurden. Ein Jahrhundert später wa-
ren die Zisterzienserklöster zu florierenden Wirtschaftsbetrieben gediehen. 
Max Weber glaubte in dem historischen Kuriosum, dass sie trotz dieses selbst 
erwählten Handicaps schnell reich wurden, einen zwangsläufigen Mechanis-
mus erkennen zu können und hat es „Paradoxie aller rationalen Askese“ ge-
tauft. Die Askese schuf den „Reichtum, den sie ablehnte, selbst [und stellte] 
dabei dem Mönchtum aller Zeiten in gleicher Art ein Bein.“1 Die Glaubensethik 
des Mönchtums und dessen wirtschaftlicher Erfolg blieben allerdings noch 
außerweltlich, weil innerhalb der Klostermauern. Erst der Protestantismus 
sollte die rationalisierte Lebensführung zur Ethik der Alltagskultur machen.  
 Wichtiger als diese außerweltliche Frühform rationaler Organisation von 
Arbeit waren zweifellos die Städte, die sich an Knotenpunkten des Handels 
bildeten oder noch vom Römischen Reich her übrig geblieben waren. Hier 
wurde das Zählen, Messen und Rechnen über seine Primitivform hinaus ent-
wickelt und gepflegt. Der Städte ökonomische Stärke verschaffte ihnen einen 
Sonderstatus. Schon im späten Mittelalter galt: „Stadtluft macht frei.“2 So 
konnte ein städtisches Mikroklima entstehen, das rationales Handeln favori-
sierte und ein Experimentierfeld für alternative Rechtsformen und Produkti-
onsweisen bereitete. Wenn protestantische Askese eine universalgeschicht-
lich bedeutsame Rationalisierung von Lebensformen beförderte, dann tat sie 
dies vor allem in der Stadt. Wenn aber der Stadt eine ursächliche Rolle zuge-
schrieben wird, dann bedarf wiederum der Erklärung, warum sich die Rationa-
lisierung von Lebensformen nicht schon viel früher andernorts vollzogen hat, 
denn größere Städte gibt es nicht erst seit dem europäischen Mittelalter – im 
Vorderen Orient vollzog sich der Übergang zu städtischen Hochkulturen 
schon vor Jahrtausenden.3 Es wäre vermessen, hier Webers „universalge-
schichtliches Problem“ schlüssig beantworten zu wollen. Immerhin wäre wie-
derum zu denken an das Erbe der Antike – in diesem Zusammenhang an 
Reste antiker Urbanität und Handelsinfrastruktur, die das römische Reich hin-
terlassen hatte – oder etwa an besondere, geographische Bedingungen: Eine 
kleine, europäische Landmasse mit Regionen relativ hoher Bevölkerungsdich-
te, langer Küstenlinie sowie günstigen Verkehrsverbindungen über Flüsse, 
was die Rentabilitätsschwelle für die Verhandelung von Gütern über den 
Wasserweg sinken lässt und der Verknüpfung eines internationalen Handels-
netzes förderlich war. Dass beides eine wichtige Rolle gespielt hat, dafür mag 
die Tatsache sprechen, dass der Aufstieg der neuzeitlichen Stadtkultur in 
Norditalien begann: Hier waren die Überbleibsel des Römischen Reiches am 
dichtesten gesät und schon die „antike Küstenkultur“ – ebenfalls ein von Max 
Weber geprägter Begriff – hatte wegen ihrer besonderen geographischen 

                                                                                                                             
geradezu die integrierten und kontrollierten Arbeitersiedlungen des 19. Jahrhunderts vorweggenommen. 
Vergl.: Treiber / Steinert (2002 [1980]) 
1 Weber (1973 [1916], 451). 
2 Ennen (1979, 122-125). 
3 Ebenda, 15. 



 124  

Gestaltung profitieren können von einer überall gegebenen Nähe der Mittel-
meerküste. Hinzu kam noch, dass Oberitalien nach der Stauferzeit bis zum 
Ende des 15. Jahrhunderts frei blieb von einer zentralen feudalen Staatsge-
walt, vom Geist einer wieder erwachenden, antiken Bildung und Gesittung 
geprägt war und zu den Regionen zählte, die den Einflüssen aus Byzanz und 
der arabischen Welt am offensten gegenüberstanden.1 
 
Die Vorstellung, dass die Neuzeit als radikaler Bruch mit dem dunklen Mittel-
alter und durch die Wiederentdeckung der Antike begann, wurde maßgeblich 
geprägt durch Giorgio Vasari (1511-1574). Vasari war Maler und Architekt. 
(Des Architekten Vasari bekanntestes Bauwerk sind die Florentiner Uffizien.) 
Sein Künstlertum wird jedoch meist überschattet von seinem Ruhm, am Be-
ginn der Kunstgeschichtsschreibung zu stehen. In seinen Künstler-Viten, 'Le 
Vite de' più eccellenti architetti, pittori, et scultori italiani...', stellte er die Wie-
dergeburt der Künste in der Toskana als Ergebnis eines göttlichen Plans dar. 
Vasaris Vorstellung eines radikalen Aufbruchs der Renaissance vom Mittelal-
ter fand ihren Niederschlag im Gedankengut von unter anderem Voltaire, 
Goethe, Stendhal und prägte insbesondere das für das westliche Denken ü-
ber die Epoche der Neuzeit grundlegende Standardwerk des Schweizer Kul-
turhistorikers Jacob Burckhardt (1818-1987), ‚Die Kultur der Renaissance in 
Italien' aus dem Jahre 1860.2 Burckhardts zentrale These, dass die Wieder-
geburt der Antike als kulturumfassendes Phänomen den dunklen Schleier des 
Mittelalters weggezogen und unserer modernen Weltanschauung den Weg 
bereitet habe, hat sich vor allem in der Kunstgeschichte als bemerkenswert 
persistent erwiesen.3 Dabei hat der ungarische Kunsthistoriker Frederick An-
tal (1887-1954) schon 1925 auf eine eigentlich nicht zu übersehende, goti-
sche Strömung im Quattrocento hingewiesen – selbst in der Wiege der Re-
naissance, nämlich in Florenz.4 Augenfällig ist dies bei Künstlern des frühen 
Quattrocento wie Fra Angelico, Gentile da Fabriano oder Masolino. Antal aber 
zeichnete die Werkentwicklung so typischer Renaissance-Künstler wie Dona-
tello und Castagno nach, um zu zeigen, dass selbst diese von der Gotik aus-
gingen, dann antiken Vorbildern gewisse statuarische Motive entlehnten, um 
ihren Naturalismus weiter zu entwickeln und schließlich diesen Naturalismus 
wiederum im gotischen Sinne emotionell steigerten.5 Diese dem Klischee ei-
ner rein antikischen Florentiner Renaissance widersprechende Entwicklungs-
linie gelte, so Antal, für die meisten Quattrocento-Künstler, und in anderen 
Kunststätten Italiens habe der gotisch-empfindsame Stil des Spätmittelalters 
noch stärker den Ton angegeben als in Florenz. Antal ging es ausdrücklich 
nicht darum, auf einige vergessene Züge der Quattrocentokunst hinzuweisen, 
sondern darum, eine durch die Hochrenaissance hindurchlaufende Linie der 
Spätgotik aufzuzeigen, die schließlich in den Manierismus des 16. Jahrhun-
derts mündete.6 Seine Darstellung der Renaissance als vorherrschend noch 
mittelalterlich wird bestätigt durch das Bild von dieser Frühphase des Auf-
stiegs der Städte zur alternativen Gesellschaftsform, das sich in anderen his-
torischen Disziplinen durchgesetzt hat: Nicht als radikaler Bruch, sondern als 
                                            
1 Ebenda, 18, 46-48, 155. 
2 Burckhardt (1981 [1860]) 
3 Turner (1997, 10). 
4 Antal (1925, 3ff). 
5 Ebenda, 13. 
6 Ebenda, 32. 



 125  

langsamer, noch vollständig innerhalb feudaler Strukturen verwobener Pro-
zess vollzog sich die Verlagerung der ökonomischen und politischen Macht in 
die Städte. Auch wenn feudale Hemmnisse der Warenproduktion und des 
Profits in gewissen Gebieten wichen, wodurch sich notwendige Vorausset-
zungen für die spätere kapitalistische Entwicklung langsam durchsetzen 
konnten, blieben die wesentlichen Merkmale feudaler Produktionsverhältnisse 
intakt. Selbst in der Stadt blieben die herrschenden Gruppen tief in der feuda-
len Kultur verwurzelt.1 Was man gewöhnlich als die Weltanschauung und 
Kunst der Renaissance ansieht, wurde getragen von einer kleinen, elitären 
Gruppe außergewöhnlicher Persönlichkeiten.  
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
2. Gentile da Fabriano, 
    Die Anbetung der  
    Könige, 1422/23 

 
 

 
 
3. Masaccio, Die Anbetung der Könige, ca. 1425-1428 

 

                                            
1 Vivanti (1980  168f); Sweezy et. al. (1978, 20f, 142f, 183, 204, 246f). 



 126  

Masaccios (1401-1428) „wissenschaftlicher und klassizistischer Stil“, den An-
tal später als den „Gipfelpunkt eines großbürgerlichen Rationalismus“ be-
zeichnete (vergl. Abb. 1 im zweiten Kapitel), war für den Durchschnittsbürger 
unverständlich und fand bei den Zeitgenossen kaum Widerhall. Viel mehr ent-
sprach da schon der höfische Stil Gentile da Fabrianos (1370-1427) dem 
Zeitgeist. Wie groß der Unterschied sein konnte, lässt der Vergleich zweier 
zeitlich nahe beieinanderliegender Behandlungen des Themas der ‚Anbetung 
der Könige’, die eine von Gentile, die andere von Masaccio, leicht erkennen 
(Abb. 2, 3): Gentiles Version ist eine in Detailnaturalismus schwelgende Dar-
stellung ritterlichen Lebens. Das Bild ist derart mit Figuren, Tieren und deko-
rativen Versatzstücken überladen, dass die räumlichen Beziehungen der E-
lemente zueinander unklar bleiben und die Komposition einen eher zweidi-
mensionalen Eindruck erweckt. Masaccios Version ist dagegen geradezu pu-
ritanisch. Der Künstler hat die Anzahl der Figuren sowie die Gestaltung der 
Umgebung aufs Notwendigste beschränkt. Die Konstruktion des Bildraumes 
zeugt von Masaccios perfekter Meisterschaft der Fluchtpunktperspektive: 
Obwohl in dem Bild keine Fluchtlinien zu erkennen sind, ist es konsequent auf 
den Blickpunkt eines Betrachters hin ausgerichtet.1 Masaccio war einer der 
ersten, er sich daran machte, diese neue Methode zur „Quantifizierung der 
Malerei“ systematisch anzuwenden.2 Der Betrachter, auf dessen Blick hin 
diese Rationalisierung der bildnerischen Darstellung konstruiert wurde, war 
weniger Mitglied einer bestimmten sozialen Klasse, als dass er hinlänglich 
gebildet und neugierig war, um solcherlei unkonventionellen Neuigkeiten offen 
gegenüberzutreten.3  
 
Die deutlichsten Anzeichen für den Anbruch einer neuen Epoche bildeten sich 
in noch kleinen, humanistischen Kreisen, in direktem Austausch zwischen 
gewissen Künstlern, ihren Auftraggebern sowie einigen Intellektuellen heraus, 
die ihrer Zeit voraus waren – man könnte geradezu sagen im Kontext einer 
Avantgarde ‚avant la lettre’. Schon in der Renaissance musste man in diesen 
Kreisen die Qualität von Bildern beurteilen können, um als kultivierter Mensch 
zu gelten: Der „kognitive Stil“ des Betrachters wurde auf die Probe gestellt.4 
Nicht dass der Künstler den Auftraggeber auf die Probe stellte. Man muss hier 
vielmehr an Wechselwirkungen zwischen Auftraggebern, Künstlern und in-
nerhalb des begrenzten Publikumskreises denken. Das, worum es bei diesen 
Wechselwirkungen höchstwahrscheinlich ging, ist in Verträgen überliefert, die 
Auftraggeber und Künstler anlässlich wichtigerer Aufträge abschlossen.5 Be-
sonders interessant im Zusammenhang mit unserem Thema der Rationalisie-
                                            
1 Antal (1959 [1947], 7-9, 245-249). 
2 Crosby (1997, 181, 184). 
3 Natürlich waren solche Betrachter keine Bauern oder Kleinbürger; vergl.: Baxandall (1988, 39). 
Gleichwohl ist Antals (1988 [1947], 12,13) Koppelung gewisser stilistischer Neuerungen an bestimmte 
gesellschaftliche Schichten zu schematisch. Künstler und Schriftsteller, die zweifellos eine Schüsselrolle 
spielten bei der kritischen Würdigung dessen, was Antal den „großbürgerlichen Stil“ nennt, entstammten 
eher den unteren Schichten. Andererseits war Masaccios Auftraggeber für seine berühmte, sehr avant-
gardistische Fresken in Sta. Maria del Carmine, Felice Brancacci, der Schwiegersohn Pala Strozzis, der 
wiederum Auftraggeber von Gentiles Anbetung war – obwohl er als großer Bewunderer der Antike be-
kannt war und das Studium des Griechischen an der Universität von Florenz gefördert haben soll (E-
benda, 247-249). Schon Fritz Saxl (1922, 220-272) hatte darauf hingewiesen, dass selbst in den Milie-
us, die den antikisch rationalistischen Renaissance-Stil trugen, Stilpräferenzen alles andere als einseitig 
waren. 
4 Baxandall (1988, 30, 34f, 36ff). 
5 Zum Folgenden: Baxandall (1988,1-27). 



 127  

rung sowie mit der Relevanz des Quattrocento für unseren heutigen Kunst-
begriff ist eine deutliche Verlagerung der  Prioritäten, die sich anhand dieser 
Verträge im Laufe des Jahrhunderts nachzeichnen lässt: Am Beginn legte ein 
Vertrag noch die zu verwendenden Mengen preziöser Materialien wie Gold, 
Silber und Ultramarin Blau fest, später immer mehr spektakuläre neue Tech-
niken wie die Fluchtpunktperspektive und die Zeit, die der Meister selbst an 
dem Bild zu arbeiten hatte. So wurde in direkter Auseinandersetzung zwi-
schen Auftraggebern und Künstlern der mittelalterliche, flache Goldgrund, von 
dem noch ein Rest in Gentiles Anbetung als Himmel fungiert, durch die per-
spektivisch konstruierte Tiefenillusion aus dem Bilde heraus, hin auf den Bild-
rahmen verdrängt, und so wurden die teuren Stoffe, mit denen die Figuren in 
mittelalterlichen Bildern und auch noch in Gentiles Anbetung drapiert sind und 
die dort geradezu eine, von der Figur unabhängige Präsenz haben können, 
ersetzt durch klare anatomische Proportionen und durch die meisterliche 
Platzierung von Figuren innerhalb des auf den Betrachter hin ausgerichteten, 
illusionistischen Tiefenraumes. Die Verträge sind Spuren sprachlicher Ratio-
nalisierungen, die sich im Quattrocento in jenen humanistischen Kreisen um 
diese Bilder herum entwickelten und deren durchgängiges Motiv von der Di-
chotomie zwischen Quantität von Materialien und (v.a. intellektueller) Qualität 
von Techniken bestimmt war.  

 
Inhaltlich waren Bilder noch weitgehend begrenzt auf Themen der Bibel, 
gleichwohl konnte der Künstler, gerade weil die Themen bekannt waren, sich 
auf Anspielungen beschränken: Wüsste man nichts von der Verkündigungs-
geschichte im Neuen Testament, dann hätte man wohl Schwierigkeiten he-
rauszufinden, was sich in Piero della Francescas Version zu diesem Thema in 
seinem Freskenzyklus von San Francesco in Arezzo eigentlich abspielt (Abb. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
4. Piero della Francesca, Verkündigung, 

ca. 1454-58 
  



 128  

4).1 Vom Betrachter wurde eine gewisse geistige Anstrengung erwartet, dar-
gestellte Themen zu erraten. Dieser intellektuelle Anspruch verstärkte sich 
noch gegen Ende des Jahrhunderts. So malte Giorgione schon Bilder von 
nicht mehr nur biblischen, sondern auch von schwer zu entschlüsselnden, 
humanistischen Themen, an deren Deutung der Betrachter seine Bildung er-
proben konnte.2 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
5. Vasari, Cosimo mit  
     seinen Architekten, 
     Ingenieuren und 
     Bildhauern, 1555-1572 
 

 
 
Wenn sich das Bewusstsein vom Aufbruch einer neuen Epoche in den Köpfen 
solcher Kunstinteressierter schon herausgebildet haben mag, so war es noch 
lange nicht in den Alltag vorgedrungen,3 und wer Vasaris ‚Viten’ als Beleg für 
einen radikalen Bruch mit dem Mittelalter heranzieht, der darf dabei nicht ver-
nachlässigen, dass er sie Cosimo I. de Medici, dem ersten Großherzog der 
Toskana, gewidmet hat, der wie kein anderer vor ihm die Künste dazu ge-
brauchte, sein Imago zu inszenieren.4 Wie jedem Stifter einer Dynastie war 
Cosimo daran gelegen, seine Zeit als Anbruch einer neuen Ära dargestellt zu 
sehen, und Vasari historisierte für ihn mit den ‚Viten’ sowie in seiner Dekorati-
onsmalerei für den Palazzo Vecchio, die Cosimo als von Künstlern umgeben 
darstellt (Abb. 5), das Quattrocento als Wiedergeburt der Künste in Florenz. 
Sowohl im Hinblick auf den kulturellen Identifikationswert für die Florentiner, 
denn das Quattrocento lebte noch in deren Erinnerung als eine kulturell be-
deutsame Periode der Florentiner Republik, als auch im Hinblick auf die dy-

                                            
1 Ebenda, 36. Das Gesamtthema des Zyklus – die Legende vom Heiligen Kreuz – sowie das Thema der 
meisten Bildfelder kann der durchschnittliche Betrachter von heute ohne zusätzliche Hilfsmittel sowieso 
kaum noch entschlüsseln. 
2 Dies ist das Thema von Settis (1978). 
3 Schon Weber (1991 [1920], Bd.1, 373) hat dieses Argument zur Unterstützung seiner Theorie einer 
entscheidenden Rolle des Protestantismus angeführt. 
4 In der Widmungen an Cosimo zur ersten Ausgabe von 1550 schrieb er, dass in Florenz, unter seinen 
Vorfahren, die Künste neu geboren worden waren, und in der zur zweiten von 1568, dass Cosimo die 
Tradition fortsetze, was bezeugt werde durch die zeitgenössischen Künstler, die er hinzugefügt hatte; 
Vasari (1996 [1568], Bd. 1, 3, 7 und 8). Zum Folgenden: Van Veen (1998), insbes. Kapitel 4, 5 und 11. 



 129  

nastische Legitimation bot es sich hierzu an, denn es war von den Medici ent-
scheidend mitgestaltet worden – dass Lorenzo il Magnifico einem anderen 
Zweig der Familie angehört hatte, tat ein halbes Jahrhundert später nichts 
mehr zur Sache.1 Herrschaftslegitimation war damals eine noch junge Funkti-
on der Kunst. Zwar erfanden Cosimo und Vasari nicht das Genre, die pro-
grammatische Koppelung an die Künste war jedoch neu. In dieser Koppelung 
sollte das Herrscherbild in der absolutistischen Propaganda, insbesondere in 
Frankreich eine herausragende Rolle spielen – weiter unten mehr dazu. Der 
erstfolgende Schritt in unserer kleinen (Kunst)-Geschichte der Rationalisie-
rung ist nun die Durchdringung von Merkmalen einer neuen Zeit im Alltagsle-
ben: Das Zeitalter einer nach rationalen Prinzipien geordneten Lebenswelt, 
auf das Max Weber in erster Linie referierte, begann zwischen dem 16. und 
dem 18. Jahrhundert in den nordwestlichen Ländern Europas – in Nordfrank-
reich, Norddeutschland, England und insbesondere in den Niederlanden.   
 
Wie konnte ein kleines Land wie die Niederlande, das zudem nicht einmal ü-
ber eigene Bodenschätze verfügte, im 17. Jahrhundert zu einer Weltmacht 
werden? –  Darüber zerbrachen sich schon die Zeitgenossen ihre Köpfe. Mit 
eifersüchtigen Argusaugen beobachteten die Nachbarstaaten das niederlän-
dische Wirtschaftswunder und unternahmen größte Anstrengungen, es nach-
zuahmen. So erschien im Jahre 1673 in England ein Buch, das versuchte, 
den ungeheuren Erfolg der niederländischen Republik für Ausländer zu erklä-
ren. Sein Autor, Sir William Temple (1628-1699), der als Botschafter der eng-
lischen Krone einige Jahre in Den Haag zugebracht hatte, stellte darin fest, 
„dass weder in der Gegenwart noch in historischen Quellen ein Land gefun-
den werden kann, das einen derart umfangreichen Handel betrieben hätte, 
wie derzeit in dem beengten Gebiet der vier Provinzen dieses Staates.“2 Zu 
den Erklärungen, die Temple anführte, gehörten die besondere Volksart der 
Holländer: sparsam, distanziert, hart arbeitend aber auch mit Gefühl für Ge-
meinschaft.3 Wäre dies eine Beschreibung dessen, was Max Weber mit  der 
protestantischen Ethik zu erklären versucht hat? In der bisher umfangreichs-
ten Studie zur holländischen Mentalität referiert ihr Autor, Simon Schama, e-
her selten auf Weber, und wo er dies tut, da meist, um sich von ihm abzuset-
zen: Reichtum sei für den Holländer nicht das beruhigende Symptom des Er-
wählten gewesen, sondern habe sein Gewissen belastet, ihn notorisch in Ver-
legenheit (Embarrassment) gebracht: Ohne Reichtum wäre die Republik zu-
sammengebrochen, mit ihm konnten ihre Bewohner falschen Göttern anheim 
fallen und sich selber zugrunde richten. Mit viel Aufwand und historischem 
Detail beschreibt Schama die Konstruktion einer Art Volksmythos, in den Alt-
testamentarisches, Historie, Folklore, die existenzielle Konfrontation mit den 
Elementen der Natur und vieles mehr einflossen. Wenn für den aktuellen Be-
darf erforderlich, wurden die ursprünglichen Inhalte mittels calvinistischer E-
thik ein wenig „abgestaubt“ – all dies, um sich mit einem seltsam holländi-
schen Problem auseinander zu setzen, nämlich wie man eine ethische Ord-
nung innerhalb eines irdischen Paradieses schaffen und legitimieren konnte.4 
                                            
1 Zur Dynastie der Medici: Schevill (1949), insbes. Stammbaum  225. 
2 „…that no Countrey can be found either in this Present Age, or upon Record of any Story, Where so 
vast a Trade has been managed, as in the narrow compass of the Four Provinces of this 
Commonwealth.” William Temple in: Clark (Hrsg., Oxford, 1972, 108). 
3 Prak (2002, 86). 
4 Schama (1991 [1987], 124f). 



 130  

Schamas Umschreibung der holländischen Mentalität ist viel komplexer und 
spezifischer als Webers protestantische Ethik und kann so der augenfälligen 
Sonderrolle des ‚Gouden Eeuw’  (des Goldenen Zeitalters) der Niederlande 
viel besser Rechnung tragen: Obwohl man doch kaum von einer rein protes-
tantischen Region sprechen kann,1 begann vor allem hier jene Durchdringung 
des Alltagslebens mit charakteristischen Merkmalen der Neuzeit; und im Hin-
blick auf den modernen Kapitalismus manifestierte sich zuerst hier ein schon 
für Weber markanter Unterschied zu dessen spätmittelalterlichen Frühformen, 
nämlich die Herausbildung einer „rational-kapitalistischen [betrieblichen] Or-
ganisation von (formell) freier Arbeit“, die sich an den Marktchancen und nicht 
an Machtpolitik oder irrationalem Glauben orientierte und die zugleich diese 
Ausrichtung ethisch begründete.2 Die Begründung wurde freilich im Nachhi-
nein (re-) konstruiert und war weniger Ursache als selbst kontingent. Im 17. 
Jahrhundert fungierte sie als Rationalisierung jenes typisch holländischen 
Problems. 
 
Wenn aber die Mentalität nicht die Ursache war, was dann? Wiederum muss 
zur Vorsicht gemahnt werden: Mögliche Ursachen wären viele zu nennen, 
und hier ist nicht der Ort, sie alle aufzuzählen und gegeneinander abzuwägen. 
Als Beispiel soll nur eine natürliche angeführt werden – wegen der Verwandt-
schaft ihrer Ausgangsbedingungen mit dem, was Weber am asketischen 
Mönchtum beobachtet und die „Paradoxie aller rationalen Askese“ genannt 
hat, und weil sie sich als kontingenter Zwang zur Rationalisierung historisch 
nachzeichnen lässt: Von der Warte des Feudalismus aus gesehen war das 
Gebiet der späteren Niederlande nicht besonders begehrenswert. Der Boden 
war für die gängigen, agrarischen Nutzungsformen zu feucht und zu sandig 
und das Land war oft überflutet. Andererseits konnte eine feudalistische Öko-
nomie aus der verkehrstechnisch günstigen Lage an der Küste sowie an 
Mündungen wichtiger Flüsse keinen Vorteil gewinnen. Da wegen des zu 
feuchten Bodens schon im 14. Jahrhundert Getreide nicht mehr rentabel an-
gebaut werden konnte, musste man früh nach Alternativen suchen, und die 
fand man im schon durch die deutsche Hanse als Handelsgebiet erschlosse-
nen Ostseeraum. Wegen des relativ hohen Transportkostenanteils dieser Al-
ternative suchte man nach effizienteren Formen des Schiffsbaus: Dessen 
Standardisierung verminderte die Konstruktionszeit und also die Kosten, und 
das Fluytschiff, einer der erfolgreichsten Schiffstypen, kombinierte die Vorteile 
hohen Ladevermögens und zahlenmäßig kleiner Bemannung. Um Finanzie-
rungsrisiken zu streuen, entwickelte man die Partenrederij – eine Frühform 
der Aktiengesellschaft: Schiffsbau wurde kollektiv finanziert, indem man die 
Investitionssumme in Anteile aufteilte.3 So verfügten Holländer bald über eine 
größere Handelsflotte als England und Frankreich zusammengenommen und 
konnten auch für andere konkurrierend transportieren. Sie wurden zu „Trans-
porteuren der Welt“, wie ein andere englischer Beobachter, Daniel Defoe, 

                                            
1 Zwar war der Calvinismus das offizielle Glaubensbekenntnis, doch garantierte man allen anderen Kon-
fessionen Glaubensfreiheit. Im Jahre 1609, als Spanien sich wegen drohenden Staatsbankrotts zu ei-
nem Waffenstillstand genötigt sah, lebten vermutlich noch ebenso viele Katholiken in der Republik und 
war kaum mehr als 10% der Bevölkerung offiziell bei der calvinistischen Kirche angeschlossen; Prak 
(2002,  37). 
2 Weber (1991 [1920], Bd.1, 16 und 43). 
3 Die VOC (Verenigde Oost-Indische Compagnie) vereinigte erstmals wesentliche Merkmale moderner 
Aktiengesellschaften; Prak (2002, 20, 102, 108, 135); North (1997, 29). 



 131  

feststellte. Im Jahre 1728 entwickelte er, ausgehend vom holländischen Bei-
spiel, einen Plan für den englischen Handel, und das Zitat war seine Antwort 
auf die Frage des ungeheuren Erfolges der Holländer.1 Da Getreide kosten-
günstig aus den baltischen Ländern importiert wurde, konnte die eigene 
Landwirtschaft sich auf hochwertige Gemüseproduktion spezialisieren, die sie 
ebenfalls in hohem Maße rationalisierte, was wiederum Arbeitskräfte für den 
schnell sich ausbreitenden Handels- und Dienstsektor in den Küstenstädten 
freisetzte. Abnahme für die hohe Produktion war garantiert: Das spektakuläre 
Wirtschaftswunder zog vor allem in der Küstenregion viele Immigranten an – 
Stadtluft machte auch hier frei, und hier wurden die höchsten Gehälter ge-
zahlt. Zwischen 1582 und 1609 verdreifachte sich die Bevölkerung der Küs-
tenstädte. Im Laufe des 17. Jahrhunderts entwickelten sich die Niederlande 
zur mit Abstand urbanisiertesten und am dichtesten bevölkerten Region Eu-
ropas – und dies bedeutete auch ein nie da gewesenes Abnahmepotenzial für 
den ersten Kunstmarkt. Erstmals hatte der Markt mehr Einfluss auf die Kunst 
als der individuelle Auftraggeber, und betreffs des verbalen Kommentars hatte 
Vasari würdige Nachfolger in Karel van Mander, Arnold van Houbraken und 
Joachim von Sandrat.2 So kann der Kunstmarkt des Gouden Eeuw auch als 
erster, allerdings noch rudimentärer Ansatz einer Kunstinstitution in dem oben 
angedeuteten, erweiterten Sinne gelten.3 
 
Im Gefolge des kalvinistischen Bildersturms der 1560er Jahre war die Kirche 
als Hauptauftraggeberin weggefallen. Die Kirchenkunstwerke, die den Bilder-
sturm überlebt hatten, wurden aus den reformierten Kirchen entfernt, und die 
Wände wurden weiß gestrichen, denn der Kalvinismus lehnte Bilder in der 
Kirche dezidiert ab. Lokale Adelige – die Oranier eingeschlossen – waren 
immer schon eher bescheidene Auftraggeber gewesen, und durch den Um-
zug vieler Adliger gen Süden verringerte sich deren Anteil an der Bevölkerung 
der Niederlande. Um größere Aufträge mussten Künstler sich also immer 
mehr im Ausland bemühen. Innerhalb der Niederlande waren sie zur Umori-
entierung gezwungen: Sie malten nunmehr Bilder für den „Hausgebrauch“, 
 

 
6. Meindert Hobbema, Een watermolen, ca. 1665-68 

 
7. Meindert Hobbema, Een watermolen, ca. 1665-68 

                                            
1 Daniel Defoe, ‘A Plan of the English Commerce’, zit.n.: North (1997, 19); zum Folgenden: Ebenda, 20 
ff. 
2 North (1997, 80).  
3 Prak (2002, 35); North (1997, 20 ff., 50, 82). 



 132  

ohne Auftrag und für einen anonymen Markt – ein für das 17. Jahrhundert er-
staunlich verfrühtes Novum.1 Die Anzahl potenzieller Abnehmer war zwar 
größer, die Beträge, die man bereit beziehungsweise fähig war, für ein Bild zu 
zahlen, lagen dagegen viel niedriger als bei traditionellen Auftragsarbeiten. 
Die Künstler mussten also ihre Produktion erhöhen und ihre Kosten herunter-
bringen, und das taten sie durch thematische Spezialisierung, Rationalisie-
rung der Arbeitsmethoden wie Serienproduktion sowie durch ästhetische In-
novationen.2 Diese Rationalisierung der Malerei mittels thematischer Speziali-
sierung lässt sich heute noch nachvollziehen: In den ersten Semestern eines 
Kunstgeschichtsstudiums kann man etwa lernen, dass ein niederländisches 
Landschaftsbild des Gouden Eeuw mit Pferden höchstwahrscheinlich Philip 
Wouwerman (1619-1668) zuzuschreiben ist; fallen dagegen kleine Häuser mit 
roten Dächern in der Landschaft auf, dann handelt es sich vermutlich um ei-
nen Meindert Hobbema (1639-1709) (Abb. 6 und 7); und Pieter Saenredam 
(1597-1665) hatte sich ganz auf die präzise Wiedergabe von Kirchen speziali-
siert. Solche Sujets waren für den potenziellen Käufer leicht wiedererkennba-
re Markenzeichen, und mittels Spezialisierung konnten auch durchschnittliche 
Talente zu großer Meisterschaft gelangen. Ästhetische Erneuerungen began-
nen meist als handwerkliche Tricks, um einen bekannten oder gar besseren 
Effekt schneller zu erreichen – Tricks, die man dann in der Ausbildung zum 
Maler erlernen konnte. Esajas van de Veldes (1590/91-1630) und Jan Porcel-
lis (ca. 1584-1632) Erfindung der sogenannten „tonalen Malerei“ ersetzte zum 
Beispiel die aufwendige, lineare Konstruktion eines illusionistischen Tieferau-
mes durch eine mehr malerisch-direkte Suggestion von Tiefe und Weite in 
grauen, braunen und gelben Tönen. Von Jan van Goyen (1596-1656), einem 
Meister dieser Technik, wird berichtet, dass er in einem Tag ein Bild malen 
konnte (Abb. 8).3 Die Bestimmung für den Hausgebrauch favorisierte säkulare 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
8. Jan van Goyen, 

Gezicht over de 
Rijn naar de Elten-

se berg, 1653, 
 
beziehungsweise profane Themen wie Landschaften, Interieurs oder Stillle-
ben, und die Nachfrage nach solchen populären Themen nahm stetig zu, was 
zu einer enormen Explosion malerischer Produktion und sehr eigenem Cha-
rakter innerhalb eines historisch und geographisch doch äußerst begrenzten 
Raumes führte: In den meisten kunsthistorischen Museen der Welt kann man 
umfangreiche Abteilungen niederländischer Malerei des 17. Jahrhunderts be-
                                            
1 Fuchs (1978, 43); North (1997, 81); Prak (2002, 246). 
2 Prak (2002, 246 ff). 
3 North (1997, 101). 



 133  

wundern. Vermutlich ist jedoch weniger als ein Prozent der Gesamtprodukti-
on, die auf ungefähr fünf Millionen Bilder geschätzt wird, bewahrt geblieben.1 
Bilder wurden zu Konsumgütern wie etwa Möbel oder Hosen, weshalb hollän-
dische Maler, von wenigen Ausnahmen abgesehen, nicht höher angesehen 
waren als Handwerker. Die Statuten der St. Lukas Gilden, in denen sie zu-
sammen mit Anstreichern, Glasbläsern, Holzschnitzern, Gobelinwebern und 
Stickern organisiert waren, machte keinen Unterschied zwischen Malern und 
Anstreichern, denn beide arbeiteten mit Pinseln – dem Kriterium für die Auf-
nahme in die Gilde. Gilden waren Berufsvereinigungen für Handwerker, deren 
Geschichte zurückreicht bis ins Mittelalter, die jedoch im frühen 17. Jahrhun-
dert in den Niederlanden eine neue Blüte erlebten. Sie monopolisierten die 
Fertigung und den Markt für die Produkte der ihnen angeschlossenen Mitglie-
der und wachten über deren Wohl. Deshalb auch strebten sie danach, die Un-
terschiede zwischen reich und arm auszugleichen.2 Obwohl die St. Lukas Gil-
den in ihrem Eifer um vollkommene Marktbeherrschung durch Stadträte un-
terstützt wurden, war ihr Monopol doch nicht immer wasserdicht: In Haarlem 
beherrschten sie 79 Prozent des Marktes, in Delft 66 Prozent und in Amster-
dam nur etwas mehr als die Hälfte.3 Rembrandt zum Beispiel arbeitete au-
ßerhalb der Amsterdamer St. Lukas Gilde. Er hatte höhere Ambitionen, und 
Status war weniger eine Frage des Berufsstandes als des Reichtums, woran 
es ihm auf dem Höhepunkt seiner Karriere nicht fehlte.4 Natürlich waren auch 
die Gildenmaler des Gouden Eeuw um Status bemüht, jedoch wollten sie sich 
hauptsächlich unter Handwerkern unterscheiden und nicht – wie ihre Vorgän-
ger des Quattrocento – von ihnen.5 Dementsprechend hatte die Frage, ob ein 
Bild durch jemand anders zu Ende gemalt worden war als vom Meister selbst, 
kaum Einfluss auf den Preis, war also von viel geringerer Bedeutung als in 
der Spätrenaissance oder heute.6 Hinsichtlich Berufsorganisation, Status des 
Künstlers und der Kunstwerke war das Gouden Eeuw also eher ein Rück-
schritt, und so zeichnet sich ein hybrides Gesamtbild seiner Kunstwelt ab: Es 
setzt sich zusammen sowohl aus mittelalterlichen als auch aus scheinbar mo-
dernen Elementen. Ihm fehlt es jedoch noch an wesentlichen Kennzeichen 
der Moderne. 
 Der berühmteste Historiker, den die Niederlande hervorgebrachte ha-
ben, Johan Huizinga, beantwortete die scheinbar unvermeidliche Frage nach 
der Ursache, des „Hoe is het mogelijk geweest...“ (Wie ist es möglich gewe-
sen...) nicht so sehr mit dem Verweis auf gewisse, moderne Aspekte der nie-
derländischen Kultur, die innerhalb ihres europäischen Kontextes zweifellos 
ihrer Zeit voraus waren, als vielmehr mit deren Abweichung vom allgemeinen 
Muster: Die niederländische Kultur war ein hybrider Ausnahmefall.7 Wären die 
Niederlande im Ganzen ihrer Zeit voraus gewesen, dann wäre nur schwerlich 
ihr langsamer, jedoch stetiger Verlust an internationaler Bedeutung zu erklä-
ren – ein Abstieg, der schon in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts ein-

                                            
1 North (1997, 107); Prak (2002, 250 f). 
2 North (1997, 68 ff). 
3 Prak (2002, 117 f). 
4 North (1997, 70f, 72 f). Zu Rembrandts Ambition, der holländische Rubens zu sein vergl.: Schama 
(1999). Wäre Rembrandt Gildenmitglied gewesen, dann wäre er nicht in so ärmlichen Umständen ge-
storben. 
5 Shiner (2001, 61); Alpers (1982). 
6 North (1997, 90). 
7 Huizinga (1941, 414 f). 



 134  

setzte.1 Das von niemandem geplante Erfolgsrezept war eine Mischung aus 
rückständigen Traditionen und neuen Umgangsformen. Die hybride Konstitu-
tion der gesellschaftlichen Kunstpraxis war vermutlich gar eine der Voraus-
setzungen für den erstaunlichen Erfolg der Malerei des Gouden Eeuw: Allem 
Anschein nach konnte sie Dank ihrer durch Gilden geschützten, ökonomi-
schen Umgebung überhaupt zur Blüte kommen. Der Schutz der Gilden war 
notwendig, da komplementäre Elemente der modernen Kunstinstitution wie 
etwa das Kunstmuseum noch fehlten.2  
 Auch der Verlust an Qualität und Erfolg in der Malerei setzte in der zwei-
ten Hälfte des 17. Jahrhunderts ein. Der Hauptgrund des allgemeinen Abstie-
ges war vermutlich die anhaltende, staatskundige (politische) Rückständig-
keit: Während andere Länder, und insbesondere Frankreich, durch Zentrali-
sierung der Macht und Systematisierung der Gesetzgebung ihren Staat ratio-
nalisierten, blieben die Niederlande bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts vom 
politischen Gesichtspunkt aus noch alles andere als ein modernes Land. Poli-
tisch gesehen gab die Republik allenfalls ein trauriges Schauspiel von 
Zwistigkeiten ab, die nur selten zu Kompromissen gebracht werden konnten, 
wenn nicht äußere Umstände, wie zum Beispiel die unmittelbare Bedrohung 
durch eine feindliche Macht, dazu zwangen.3 Immerhin kann man sich die 
erzwungenen Kompromisse des 17. Jahrhunderts als Urformen des zum 
Ausgang des 20. Jahrhunderts so gerühmten, typisch niederländischen Pol-
dermodells vorstellen – oder auch des oben skizzierten „kommunikativen 
Handelns“, der Grundlage demokratisch rationaler Praxis, die sich immer auf 
rationale Gründe beruft, anstatt auf irrationalen Glauben und Traditionen. 
 
Zwei gesellschaftliche Rationalisierungsprozesse kennzeichnen den Über-
gang vom Mittelalter zur Moderne: der Durchbruch des Kapitalismus und die 
Bildung des modernen Staates. Beide Rationalisierungsprozesse scheinen 
einander gegenseitig auszuschließen, denn unter geographischen Gesichts-
punkten sind sie zueinander spiegelbildlich verlaufen. Der erste hat mit der 
Entwicklung der Städte und der Urbanisierung von Regionen zu tun, worin 
das italienische Quattrocento und das Gouden Eeuw innerhalb ihres jeweili-
gen historischen Kontextes Vorläufer waren. Eigenartigerweise entstand der 
moderne Staat in diesen Regionen erst viel später.4 Der Rationalisierungs-
prozess, der zur Bildung des modernen Staates geführt hat, soll nun als dritter 
Schritt in unserer kleinen (Kunst)-Geschichte der Rationalisierung am Absolu-
tismus behandelt werden.  
 Spätestens an diesem Punkt meiner Skizze der Rationalisierung kann 
man den Prozess als einen gesamteuropäischen begreifen. Das Aufkommen 
der Wissenschaften, der ungeheure Erfolg des städtischen Frühkapitalismus, 
insbesondere der des niederländischen Beispiels, und die geradezu verzwei-
felten Versuche von Seiten der Feudalmächte, das ‚Wie?’ und das ‚Warum?’ 
dieses Erfolges zu begreifen, weisen auf ein im 17. Jahrhundert noch schwer 
zu fassendes Problem, mit dem jene sich konfrontiert sahen: Durch die prakti-
sche Anwendung der Ratio wurde nicht nur die Religion entzaubert, sie be-

                                            
1 Prak (2002, 11 f).  
2 Ebenda, 118. 
3 Ebenda, 9. 
4 Dies gibt zu denken, was die notorischen Ideologiekonflikte zwischen Europa und den USA am Beginn 
des 21. Jahrhunderts angeht; ebenda, 280f. 



 135  

gann auch die Könige zu entmystifizieren.1 Die symbolische Verwurzelung 
des bis dahin selbstverständlichen Feudalsystems wurde untergraben, und 
die „Heiligung“ des Monarchen verlor in einer zunehmend säkularen Welt an 
Selbstverständlichkeit. Die Anwendung des ebenfalls durch Jürgen Habermas 
geprägten Begriffes der „Legitimationskrise“ auf den Feudalismus des 17. 
Jahrhunderts scheint hier nicht unangebracht.2 Nicht dass die feudalen Herr-
scher in jenem Jahrhundert schon ihre Legitimität verloren hätten, doch büßte 
ein konstitutives Element ihrer Legitimität an Wirkungskraft ein.3 Die Antwor-
ten auf diese Herausforderung waren nicht überall die gleichen, als durch-
gängige Tendenzen lassen sich jedoch zwei herausdestillieren: Effizienzver-
besserung durch Rationalisierung von Staat und Wirtschaft, die noch als ein 
und dasselbe aufgefasst wurden, und Konstruktion eines künstlichen Symbo-
lismus zur Legitimation von Herrschaft, wobei der Kunst eine wichtige Rolle 
zufiel. 
 
In den zentralisierten Monarchien Spaniens, Englands und Frankreichs mani-
festierte sich der Rationalisierungsprozess in der Einführung stehender Hee-
re, einer Bürokratie, nationaler Besteuerung sowie eines kodifizierten Geset-
zes. All dies brach mit der pyramidalen und parzellierten Souveränitätsstruktur 
des Mittelalters, ebenso wie die Bemühungen, Voraussetzungen für eine 
staatlich gesteuerte Marktwirtschaft zu schaffen:4 Durch die Umwandlung der 
Abgaben in Geldrenten fiel die für das Feudalsystem so charakteristische, or-
ganische Einheit von Wirtschaft und politischer Ordnung auseinander und 
wurde eine Entwicklung eingeleitet, die letztlich zu allgemeiner, freier Lohnar-
beit führen sollte.5 Selbst die, für den Handel wichtige, rationelle Formalisie-
rung des Rechtssystems war überwiegend das Werk des, ja doch aristokrati-
schen Absolutismus.6 Im Wirtschaftssystem des Absolutismus lassen sich al-
so schon deutliche Ansätze für einen nach kapitalistischen Richtlinien ausge-
richteten Nationalstaat erkennen.7 Am markantesten zeigt sich die Rationali-
sierung des Feudalstaats in der Zentralisierung der Macht, was vor allem auf 
Kosten der traditionellen Rechte und der Macht der Aristokratie geschah. Es 
kam also nicht von ungefähr, dass der Adel sich im 17. Jahrhundert, dem 
Jahrhundert der Blüte des absolutistischen Staates, immer wieder gegen ihn 
auflehnte. Freilich konnte er kaum einen homogenen Aufstand gegen die Mo-
narchie zustande bringen, denn beide waren durch eine Klassen-Nabelschnur 
miteinander verbunden.8 Im Wesen war der Absolutismus ein erneuertes Sys-
tem der Feudalherrschaft – wiederum ein hybrides Gebilde, das noch auf ver-
alteten Strukturen ruhte und das an seinen inhärenten Widersprüchlichkeiten 
schließlich zugrunde gehen musste. Niemals war der absolutistische Staat 

                                            
1 Burke (1992, 129). 
2 Obwohl Habermas (1973, 96 ff.) ihn auf den modernen Staat und den Kapitalismus gemünzt hatte – 
ebenda.  
3 Immerhin wurde Charles I. im  Jahre 1649 enthauptet und wurde für zehn Jahre in England die Monar-
chie abgeschafft. Burke (1992, 130). 
4 Anderson (1979 [1974], 17, 19). 
5 Ebenda, 22). 
6 Das Interesse des Kaufmanns an einem rationalen Rechtssystem war sein Bedürfnis nach Sicherheit, 
das des absoluten Staates war Ordnung und Übersichtlichkeit: „Und im allgemeinen streben die Beam-
ten nach ‚Übersichtlichkeit’ des Rechtes, die bürgerlichen Schichten nach ‚Sicherheit’ der Rechtsfin-
dung.“ in: Weber (1947 [1922], Bd. II, 488) 
7 Anderson (1979 [1974],  52, 19). 
8 Ebenda, 66 f. 



 136  

Schiedsrichter zwischen Aristokratie und Bourgeoisie, ebenso wenig wie er 
Werkzeug der Letzteren gegen die Erstere werden konnte. Er hatte die aristo-
kratische Herrschaft von neuem konsolidieren sollen. Stattdessen wurde das 
absolutistische Machtzentrum, die königliche Hofhaltung, allem damit einher-
gehenden Pomp zum Trotz, zur letzten Zitadelle einer nunmehr bedrohten 
Nobilität.1 
 Die französische Ausprägung des Absolutismus war die vollendetste und 
sollte bald modellhaft werden für Europa.2 Unter Ludwig XIV. (1638-1715) er-
hielt der Absolutismus eine perfekte Rigidität, welche die Widersprüchlichkei-
ten des Systems schließlich umso deutlicher hervortreten lassen sollte. Einer-
seits höhlte er die dezentralen, feudalen Herrschaftsstrukturen aus, indem er 
Macht zentralisierte und deren Infrastruktur vereinheitlichte, andererseits fing 
er den Verlust traditionaler Herrschaftslegitimation auf durch einen geradezu 
sakralen Kult um die Person des ‚Roi Soleil’ (des Sonnenkönigs).3 Die theore-
tische Legitimierung der königlichen Souveränität war von Jean Bodin (1530-
1596) formuliert worden, dem ersten Staatsdenker, der systematisch und ent-
schieden mit der mittelalterlichen Vorstellung von Autorität als Ausübung tra-
ditioneller Gerechtigkeit brach. Er hatte politische Macht beschrieben als Be-
fugnis eines Herrschers, neue Gesetze zu schaffen und ihre unbedingte Be-
folgung durchzusetzen.4 Wesentlicher aber für die Kompensierung des Ver-
lustes traditionaler Herrschaftslegitimation, für die Konsolidierung, ja Verstär-
kung königlicher Souveränität unter neuen Bedingungen, war der in Versailles 
entfaltete, höfische Kult. Ludwig XIV. gelang es, den einflussreicheren Teil 
des Adels an seinen Hof zu binden. So entkoppelte er potenzielle Widersa-
cher von ihren Ländereien, also ihrer feudalen Machtbasis, hatte sie ständig 
unter seinen Augen, veranlasste sie zu großen Ausgaben und machte sie von 
der königlichen Gunst abhängig.5 Dies war unter anderem möglich geworden, 
da Kardinal Mazarin (1602-1661), leitender Minister seiner Mutter, Anna von 
Österreich, und sein direkter Vorgänger als Landesherrscher, den Hochadel 
mit der Niederschlagung des letzten Fronde-Aufstandes (1648-53) politisch 
hatte ausschalten können. Der Egoismus der adligen Protagonisten des Auf-
standes und ihre Konkurrenz untereinander hatten sie als Gegengewicht zur 
königlichen Macht unglaubwürdig werden lassen.6 Als Ludwig nach dem Tode 
Mazarins vor dem Staatsrat erklärte, er wolle nunmehr seine Angelegenheiten 
selbst in die Hand nehmen, da hatte der Hof zwischen dem Louvre, Saint-
Germain, Chambord, Vincennes, Fontainebleau und dem alten Jagdschloss 
in Versailles noch keinen festen Sitz. Erst im Laufe seiner langen Herrschaft 
(1661-1715) nahm der königliche Hof allmählich seinen einzigartigen Umfang 
an, und zwar in dem Maße wie Adlige erkennen mussten, dass sie nur Aus-
sicht auf die Gunst des Königs hatten, wenn sie ihn ständig umkreisten – wie 
Planeten die Sonne.7 Die drei bis vier Minister, mit deren Hilfe der König re-
gierte, entstammten dagegen und zum Ärger des Adels immer dem Bürger-
                                            
1 Ebenda, 35, 20. 
2 Ebenda,127, 129. 
3 Ebenda, 108. 
4 Jean Bodin, Les Six Livres de la République  [Paris 1578] ; Vergl: Anderson (1979 [1974], 62). Bodin 
gehörte zu den Gelehrten des 16. Jahrhunderts, die das kopernikanische System, das die Sonne an 
Stelle der Erde ins Zentrum setzte, aufgrund gesunden Menschenverstandes abwiesen. Vergl.: Good-
man / Russel (1991, 65). 
5 Schieder / Wagner (Hrsg., 1968, Bd. 4, 176). 
6 Encyclopædia Britannica CD, 1994-1999, Stichwort: ‚Fronde’. 
7 Schieder / Wagner (Hrsg., 174, 176. 



 137  

tum, denn Bürgerliche waren ihm ergebener, aber auch fähiger, gebildeter, 
arbeitsamer und energischer.1 Ab 1661 und mehr als vier Jahrzehnte lang 
ließ Ludwig an dem neuen Schloss und Park von Versailles bauen (Abb. 9 
und 10). In seinen Dimensionen, in dem Zusammenspiel aller Künste, in der 
auf einen Punkt des Landes verdichteten, grandiosen Selbstdarstellung des 
Monarchen und seiner Macht, eines Lebensstils und -gefühls, eines Landes, 
einer Kultur war dieses Ensemble einzigartig. 1682 zog der Hof in Versailles 
ein, und während die Gerüste stehen blieben, vollzog sich innerhalb dieses 
ästhetischen Rahmens vor der faszinierten Öffentlichkeit eines Hofstaates 
von 20.000 Personen das Leben und der Kult des Roi Soleil:2 Das Alltagsle-
ben des Königs setzte sich zusammen aus Handlungen, die nicht nur repetitiv 
waren wie rituelle, sondern auch ganz wie diese aufgeladen mit symbolischer 
Bedeutung, denn sie wurden in aller Öffentlichkeit aufgeführt durch einen 
Schauspieler, dessen Person geheiligt war. In Versailles war Louis XIV. jeden 
Tag und fast den ganzen Tag lang auf der Bühne – selbst wenn er auf der 
‚chaise percée’, dem durchlochten Stuhl, d.h. auf dem Klosett saß, was etwa 
den italienischen Grafen Primi Visconti, der dem gemeinsam mit einigen an-
deren Edelmännern beiwohnte, doch leicht erstaunte. Das morgendliche Auf-
stehen (‚lever') und das abendliche zu Bett gehen (‚coucher') wurden als öf-
fentliche Zeremonien, Sonnenauf- und -untergang, zelebriert, die wiederum in 
Stadien aufgeteilt waren: das weniger formale ‚petit lever’, das formalere 
‚grand lever’, oder auch das ‚petit coucher’, von dem Visconti berichtete. Auch 
die königlichen Mahlzeiten waren ritualisiert: Das ‚grand couvert’ war formaler 
als das ‚petit couvert’; noch das ‚très petit couvert’ bestand aus drei Gängen 
und vielen verschiedenen Gerichten. Für die Teilnahme an diesen Schauspie-
len gab es bedeutungsträchtige Regeln. Schon allein dem König beim Essen 
zusehen zu dürfen, war eine Gunst. Eine noch größere war es, wenn der Kö-
nig einen während des Mahls ansprach, und eine allerhöchste Ehre, ihm das 
Mahl servieren oder gar mit ihm essen zu dürfen. Ja, in Bezug auf den Roi 
Soleil war alles von symbolischer Bedeutung: ob, bei welchen Gelegenheiten 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
9. Versailles – Schloss und Garten 
    um 1668 

 
 
 

 

                                            
1 Ebenda, 179f. 
2 Ebenda, 177; zum Folgenden: Burke (1992, 87-91). 



 138  

 

10. Versailles 
       – Plan von 
       Schloss 
       und  
       Garten 

 
und wo in Versailles man den König sehen durfte, ob man dabei auf einem 
Sessel oder nur auf einem Hocker saß, oder ob man dabei stehen musste. 
Wenn der König etwa das Tragen von roten Schuhen empfahl, dann war es 
besser, sich daran zu halten, wollte man zum Hofleben gehören. So lancierte 
Ludwig XIV. Moden mit mehr oder weniger ausdrücklichem Zwang zur Nach-
ahmung, was historisch umso bedeutsamer war, da der Hof des Roi Soleil in-
ternationale Ausstrahlung hatte.1 Die Nachahmung von Versailles, nicht nur 
als Gebäudekomplex, sondern als kulturelles Ensemble, ließ im 
18.Jahrhundert eine kosmopolitische Elitekultur des Hofes und des Salons 
entstehen, deren Etikette, insbesondere im internationalen Austausch, bis 
heute ihre Spuren hinterlassen hat. Französisch galt bald als internationale 
Sprache der Diplomatie und des intellektuellen Diskurses und ist in dieser 
Rolle erst in der 2. Hälfte des 20. Jahrhunderts durch das Englische verdrängt 
worden.2 Dass der König sich sehr für Tanz, Schauspiel, Architektur und an-
dere Künste interessierte sowie seine Rolle als Hauptprotagonist, geben An-
lass zu der Annahme, dass er persönlich einen großen Einfluss hatte auf die-
ses, wohl erste und in Umfang und Auswirkungen nie übertroffene Gesamt-
kunstwerk. Dennoch konnte Ludwig, selbst als absolutistischer Monarch par 
excellence kaum dessen alleiniger Autor sein. Wie genau alle Details des  kö-
niglichen ‚Images’, um mit einem moderne PR-Term zu sprechen, überwacht 
wurden, davon zeugt etwa eine Anweisung, mit der eine Zeichnung des Kö-
nigs auf seinem Feldzug in Flandern versehen ist: „Der König soll sich nicht 
auf seinen Stock stützen, sondern muss ihn hochheben.“3 Das königliche 
Image war denn auch eine kollektive Schöpfung: Maler, Bildhauer, Architek-
ten, Zeremonienmeister und viele andere mehr arbeiteten ständig daran. 

                                            
1 Die ‚Etiquette’, deren Erfinder der Roi Soleil ja war, als neuer Satz konventioneller Erscheinungsfor-
men, der es ermöglicht, Wahrnehmungsgewohnheiten zu beeinflussen, und somit als Vorläufer der 
Mode, war eines der Themen des Filmes ‚La Prise Ie Pouvoir Par Louis XIV’ (The Rise Of Louis XIV, 
1966) von Roberto Rosselini. 
2 Anderson (1979 [1974], 71). 
3 « ...il faut que le Roi ait la canne haute au lieu de s’appuyer dessus. » Zit. n. Burke (1992, 2). 



 139  

Dass das Image und die dazugehörigen Anweisungen sich ändern konnten, 
lässt die berühmteste und wohl auch im Sinne des Königs und seiner Berater 
perfekteste Darstellung erkennen, das ‚Portrait Ludwig XIV.’ von Hyacinthe 
Rigaud (1659-1743) im Louvre (Abb. 11). In der Rezeptionsgeschichte des 
höfischen Gesamtkunstwerkes wurde es derart zum Archetypus, dass der 
englische Schriftsteller William Makepeace Thackeray (1811-1863) es noch 
  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
11. Hyacinthe Rigaud, 
     Portrait von 
     Louis XIV., 1701 
 

 
 
im 19. Jahrhundert als Vorlage gebrauchte, um sich über die Diskrepanz zwi-
schen Erscheinung und Wirklichkeit lustig zu machen (Abb. 12). Natürlich ha-
ben Ludwig und seine Berater das königliche Image nicht ganz und aus dem 
Nichts heraus erfunden, denn der Vorbilder gab es genug in höfischen Tradi-
tionen und Gebräuchen.1 Insbesondere der spanische Hof des 17. Jahrhun-
derts war berühmt für ernste Umgangsformen und Regeln – immerhin war 
Ludwig der Sohn einer spanischen Prinzessin; und seine Großmutter war Ma-
ria de Medici (1573-1642), Enkelin des schon genannten Cosimo I. de Medici, 
der ihm wahrscheinlich ein Vorbild war. Während seiner Regierungszeit 
(1534-1574) hatte jener das Großherzogtum Toskana in eine absolute Minia-
turmonarchie verwandelt und dabei zur Lösung seines Legitimationsproblems, 
das noch eher individuell-genealogischer als allgemein historischer Art war, ja 
schon von den Künsten Gebrauch gemacht.2 

                                            
1 Zum Folgenden: Burke (1992,  45 ff). 
2 Von seiner Abstammung her war er kein Aristokrat und gehörte nicht einmal dem richtigen Zweig der 
Medici-Familie an. Vergl.: Ebenda, 188 ff; Van Veen (1998). 



 140  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

12. Englische Karikatur von 
Louis XIV., 1840 

 
Wer schrieb jedoch das Drehbuch für die Inszenierung und Darstellung des 
Roi Soleil? Von einem ‚Masterplan’ für das, was Versailles werden sollte, 
kann wohl kaum die Rede sein, jedoch hat Kardinal Mazarin höchstwahr-
scheinlich das Fundament gelegt, auf dem der Kult des Sonnenkönigs aufge-
baut werden konnte. Er war ein großer Kunstförderer, und seine italienische 
Abstammung brachte viele italienische Künstler an den französischen Hof. 
Mazarin war sich auch der politischen Verwendungsmöglichkeiten der Kunst 
bewusst, und von ihm erhielt Ludwig immerhin seine politische Erziehung. Bis 
ins Jahr 1660 spielte der König noch die Rolle, die ihm von der Tradition und 
von Mazarin zugewiesen worden waren, ab 1661 schrieb er sein Drehbuch 
größtenteils selbst oder überarbeitete es zumindest.1 Sein wichtigster Helfer 
dabei war Jean Baptiste Colbert (1619-1683), vordem Bediensteter Mazarins, 
der Ludwig dann als Minister für Finanzen und Bauten zur Seite stand. Wie 
alle Minister war Colbert bürgerlicher Herkunft, und für ihn waren die Künste 
insofern nützlich, als sie zum Ruhm des Königs beitragen konnten.2 Gemein-
sam mit dem Literaturkritiker und Dichter Jean Chapelain (1595-1674) entwi-
ckelte er einen Plan „um den Glanz und den Ruhm der Unternehmungen des 
Königs zu bewahren.“3  
 Wichtige Instrumente zur Verwirklichung dieses Unternehmens waren 
die Akademien. Zwar war die Académie Française schon von Richelieu und 
die Académie Royale de Peinture von Mazarin gegründet worden, jedoch 
folgte nun eine Fülle von Neugründungen beziehungsweise Anpassungen der 
schon bestehenden Akademien: die Académie de Danse (1661), die Reorga-
nisierung der Académie Royale de Peinture (1663), die Académie Française 
de Rome (1666), die Académie des Sciences (1666), die Académie 
d’Architecture (1671), die Académie Royale de la Musique (1672). Unter 
Ludwig XIV. wurden Akademien zu Körperschaften von Künstlern und Schrift-
stellern, die vor allem für ihn arbeiteten, beziehungsweise Aufträge für Kunst-
werke zur Vermehrung seines Ruhmes vergaben. Als Ludwig sich, zunächst 
gegen den Protest Colberts, auf die Neugestaltung Versailles als festem Sitz 

                                            
1 Burke (1992, 45 f, 187 f).  
2 Ebenda, 49. 
3 „pour conserver la splendeur des entreprises du roi“; zit. n. Burke (1992, 50). 



 141  

seines Hofes konzentrierte, wurde der Louvre, ursprünglicher Sitz der Könige 
von Frankreich, zu den Hauptquartieren der Image-Macher des Königs.1 
 Ludwig des XIV. Nutzbarmachung der Künste für den Kult des absoluten 
Monarchen ist zwar nicht das erste, jedoch das bis in unser modernes Me-
dienzeitalter herausragendste Beispiel für die in der Neuzeit so charakteristi-
sche Beziehung zwischen Kunst und Macht. Die Analogie mit Staatsober-
häuptern, die seit dem späten 20. Jahrhundert ihr Image Spin-Doktoren und 
PR-Agenturen anvertrauen, ist nicht zu übersehen. Zuletzt ist die Kunst von 
den totalitären Systemen des 20. Jahrhunderts als Legitimationswerkzeug 
gebraucht worden. Heute findet die Image-Fabrikation hauptsächlich über die 
Kanäle der Massenmedien statt.2 
 
Nach Ludwig XIV. wurde die Rationalisierung des Systems kaum noch wei-
tergeführt. Einerseits erleichterte die extreme Zentralisierung eine rationale 
Organisation der Verwaltung und die Durchsetzung der Befolgung königlicher 
Gesetze, andererseits spitzte sie den Konflikt zwischen der alten und der 
neuen Weltordnung zu auf die direkte Konfrontation zwischen Paris und Ver-
sailles. Der Sturm auf die Bastille am 14. Juli 1789 und die Absetzung des 
Enkels des Roi Soleil, Ludwig XVI. (1754-1793), am 10. August 1792 waren 
derart symbolträchtige Ereignisse, dass sie wiederum schon für die Zeitge-
nossen den Anbruch eines neuen Zeitalters markierten,3 und wenn man sich 
des Hangs zum Kausalitätsdenken nicht erwehren kann, dann möchte man 
ihnen darin nur allzu gerne folgen, was so manche Historiker auch tatsächlich 
getan haben.4 Demnach wäre die besonders rigide Form des französischen 
Absolutismus die Ursache der Revolution, die Revolution der Beginn der Mo-
derne gewesen und 1789 somit der Schlüssel zu allem, was dahingeführt hat 
und was danach kommen sollte. Doch musste schon Alexis de Tocqueville 
(1805-1859), der sich in den 40er-Jahren des 19. Jahrhunderts aufmachte, 
eine nie vollendete Geschichte der französischen Revolution zu schreiben 
und dazu in den Archiven von Tours Quellenstudium betrieb, feststellen, dass 
beinahe all das, von dem man dachte, es sei durch die Revolution eingeführt 
worden, schon während des ‚Ancien Régime' (so hatte die Französische Re-
volution den Absolutismus genannt) bestanden hatte. Vielmehr markiert die 
Französische Revolution die Vollendung des hier skizzierten Prozesses der 
Rationalisierung der westlichen Kultur: Der abrupte Wandel hin zu einem, sei-
ner feudalen Strukturen entledigten Rechtsstaat mit einer nach rationalisti-
schen Prinzipien systematisierten Verwaltung war möglich geworden, weil 
wesentliche Elemente bereits existierten. Dies galt in gewissem Sinne auch 
für die Geltungssphäre der Künste.  
 Mit dem Surintendant des bâtiments und den Hofkünstlern (insbesonde-
re Colbert und Charles Le Brun (1619-1690) als Hofmaler) sowie mit den A-
kademien hatte schon im Ancien Régime eine Verwaltungsstruktur für die 

                                            
1 Einigen führenden Künstlern wurden Ateliers und Wohnräume im Louvre zugeteilt, und auch die Aca-
démie Française wurde dort untergebracht. Burke (1992, 67 f). Dies blieb so bis hin zur Revolution: 
Jacques-Louis David hatte noch sein Atelier im Louvre. 
2 Ebenda, 2 ff, 151, 198 ff. 
3 Das Datum der Ausrufung der Republik, der 22. September 1792, wurde gar zum Beginn einer neuen 
Zeitrechnung dekretiert: Wochen wurden zu Dekaden, Tage und Monate wurden umbenannt. Da dies 
sich bald als eher unpraktisch herausstellte, hob Napoleon per kaiserlichem Erlass vom 9. September 
1805 (22. Fructidor des Jahres XIII) den Revolutionskalender wieder auf.  
4 Zum Folgenden: Furbank (1999, 48 ff). 



 142  

Künste bestanden, die freilich vor allem dazu gedient hatte, diese optimal zur 
Vermehrung des Ruhmes des Monarchen nutzbar zu machen. Auch die Insti-
tution der Kunstausstellung hatte Ludwig XIV. schon initiiert, denn im Jahre 
1667 hatte er in den Galeries d’Apollon des Louvre eine Ausstellung mit Wer-
ken von Mitgliedern der Académie Royale de Peinture gefördert, ein Ereignis, 
das sich in den folgenden Jahren zunächst sporadisch wiederholen sollte. Ab 
1725 wurde der Salon Carré – ebenfalls im Louvre – fest der Akademie zu-
gewiesen und ab 1737 fanden die Ausstellungen der Akademie dort mit grö-
ßerer Regelmäßigkeit statt. Im Jahre 1748 wurde ein Jurysystem zur Selekti-
on der auszustellenden Werke introduziert. Um die Mitte des Jahrhunderts 
etwa änderte sich auch das Prinzip der Katalogisierung von Werken: Hatte 
man früher die Bilder in der Reihenfolge ihrer Hängung aufgelistet, so wurden 
sie nunmehr unter den jeweiligen Künstlernamen gruppiert. Gleichzeitig, und 
das ist wohl kein Zufall, gingen Kunstkritiker wie Diderot – und seine im vo-
rangegangenen Kapitel zitierten Kritiken Chardins sind hierfür exemplarisch – 
immer mehr dazu über, die Originalität und den künstlerischen Ausdruck ei-
nes Bildes hervorzuheben.1 All dies sind Merkmale einer schrittweisen Institu-
tionalisierung der Kunstausstellung, die unter dem Namen ‚Salon’ (abgeleitet 
vom Salon Carré) bis weit ins 19. Jahrhundert hinein eine machtvolle Rolle 
spielen sollte.2 Während der Französischen Revolution wurde der Salon für 
alle französische Künstler zugänglich gemacht (Erlass vom 21. August 1791), 
jedoch sollte die Akademie, nach den Revolutionsjahren und nunmehr nicht 
mehr Royale, die Kontrolle über die Salon-Ausstellungen wieder zurückerlan-
gen, was später zu den bekannten Gegenmanifestationen, dem Salon des 
Refusés (1863) und dem Salon des Indépendants (1884) führen sollte. Dort 
konnte man Cézanne, Manet, Pissarro, Degas und die Impressionisten se-
hen, nachdem sie von der Jury des Salons abgewiesen worden waren. Die 
Geschichte hat den Abgewiesenen Recht gegeben, und so verlor der Salon 
als mächtigste Kulturmanifestation Bildender Künste des 19. Jahrhunderts 
gegen dessen Ende seine Glaubwürdigkeit. Ein Äquivalent als Podium für ei-
ne politisch und gesellschaftlich sanktionierte, offizielle Kunst wird man denn 
wohl auch kaum in der heutigen Kunstinstitution finden können – es sei denn 
als provinzialistisches Überbleibsel. Jedoch als Ort des institutionalisierten 
Zusammentreffens von lebenden Künstlern mit ihrem zeitgenössischen Publi-
kum kann er durchaus als Keimzelle heutiger Biennalen, Ausstellungen zeit-
genössischer Kunst wie die Documenta sowie der Museen zeitgenössischer 
Kunst angesehen werden. Da sich im Frankreich des 19. Jahrhunderts ein 
Kunstmarkt noch kaum entwickelt hatte, war der Salon der einzige derartige 
Ort und gleichzeitig Wurzel des französischen Kunstmarktes.3 
 
Auch die Wurzeln des anderen, für die moderne Kunstinstitution archetypi-
schen Instituts, das in erster Linie der Bewahrung und Erforschung von Kunst 
der Vergangenheit dient und diese zugänglich macht, nämlich die des Kunst-
museums, reichen zurück in die vorrevolutionäre Ära. Schon im Jahre 1750 
sah Ludwig XV. (1710-1774) sich, wegen wachsenden Unfriedens über die 

                                            
1 Shiner (2001, 103). 
2 Gewissermaßen als Krönung der Institutionalisierung des Salons wurde ausgerechnet im Revolutions-
jahr 1789 die Decke durchbrochen und ein Glassdach eingesetzt – das erste Beispiel zenitalen Lichtein-
falls in einem Ausstellungssaal. Bis 1848 fand der Salon im Salon Carré statt. 
3 Monnier (1995, 27, 123, 129). 



 143  

Unzugänglichkeit der königlichen Sammlungen fürs Volk, dazu veranlasst, ei-
ne Auswahl von Bildern der königlichen Sammlung im Palais du Luxembourg 
auszustellen. Anhaltender Druck sowie Diderots Vorschlag zur Gründung ei-
nes Nationalmuseums führten dann selbst zu Vorbereitungen für eine zusätz-
liche Präsentation der königlichen Sammlung in der Grande Galerie des Louv-
re Palastes, die allerdings zunächst nicht zustande kam.1  
 Im Jahre 1779 schrieb die Académie Royale d'Architecture einen Wett-
bewerb für ein Museumsgebäude aus, das jedoch nie realisiert wurde.2 Statt-
dessen entwickelte sich, ausgelöst durch den Sturm auf die Bastille und ge-
tragen durch die Französische Revolution, eine leidenschaftliche, zuweilen 
gar gewalttätige Polemik um die ‚République des Arts', die neue Rolle, die 
den Künsten in einer republikanischen Gesellschaft zukommen musste.3 Im 
Felde der Musik versuchte die Revolution, das alte Auftragssystem auf einer 
säkularen und egalitären Grundlage neu zu beleben, sich so einer Subjekti-
vierung der Ästhetik zu widersetzen und stattdessen deren moralischen Nut-
zen hervorzuheben. Alle Anstrengungen in dieser Richtung erwiesen sich je-
doch auf Dauer als erfolglos. Im Gegensatz dazu überdauerte bis heute just 
diejenige Schöpfung der Revolution, die das gesellschaftliche Fundament für 
die Autonomie der Kunst legen sollte: das für die Öffentlichkeit permanent in-
stitutionalisierte Kunstmuseum. In den Kontroversen, die dessen Entstehung 
begleiteten, lassen sich so ziemlich alle Merkmale des modernen Kunstbegrif-
fes in seiner zuweilen problematischen Bindung an die Kunstinstitution erken-
nen: die Spezialisierung der Kunst auf eine „Geltungssphäre“ (im Weberschen 
Sinne), die Frage nach dem Nutzen von Kunst in einer republikanischen Ge-
sellschaft, die des Sinns des Konservierens und zugänglich Machens von 
Kunstschätzen vergangener Epochen, die der Entkoppelung von Kunstwer-
ken von ihrem ursprünglichen Entstehungszusammenhang, die Assoziation 
von Kunst mit Freiheit und Macht und nicht zuletzt der dazu komplementäre 
Universalitätsanspruch der Kunst. Zwar waren nur wenige der Themen wirk-
lich neu.4 Nun wurden sie alle jedoch im Zuge ihrer praktischen Umsetzung 
öffentlich diskutiert. In geradezu idealtypischer Beispielhaftigkeit für die ge-
sellschaftliche Praxis des kommunikativen Handelns kristallisierte sich die 
Symbolik der gesellschaftlichen Funktion ‚Kunst’ im Laufe weniger Jahre vol-
lends heraus. Hinsichtlich der gesellschaftlichen Wirklichkeit des Kunstbegrif-
fes der Moderne kann die Französische Revolution also durchaus als Beginn 
eines neuen Zeitalters angesehen werden, und die Etappen, die dahin geführt 
haben, möchte ich hier nun im Einzelnen nachzeichnen. 
 
Wegen der Verstaatlichung des klerikalen Kunstbesitzes sah sich die konstitu-
ierende Versammlung des 2. Novembers 1789 mit dem Problem des Status 
vieler Kunstwerke und Bauten konfrontiert, die durch den Verlust ihres sakra-
len Charakters einem unsicheren Schicksal ausgeliefert waren und durch un-
kontrollierten Verkauf verloren zu gehen drohten.5 Der Nationalkonvent vom 
Oktober 1790 stellte dann die Weichen: Er erklärte den freigekommenen Be-
                                            
1 Encyclopædia Britannica CD, 1994-1999, Stichwort: The History of Museums / Toward the modern 
museum. 
2 Changeux (1993, 13). 
3 Zum Folgenden: Monnier (1995, 34-40); Shiner (2001, 169-186). 
4 Zur Diskussion über die Kunst im vorrevolutionären Frankreich des 18. Jahrhunderts vergl.: Kristeller 
(Jan. 1952, 2. Teil, Bd. 13, 17-24).  
5 Zum Folgenden : Monnier (1995, 34 ff). 



 144  

sitz des Klerus zum nationalen Kulturgut und ordnete dessen Inventarisierung 
sowie die Schaffung von öffentlichen Sammlungen an. Im Jahre 1791 be-
stimmte der Nationalkonvent den Louvre zum Ort der Zusammenführung aller 
Zeugnisse der Wissenschaften und der Künste. Der Archäologe, Kunsttheore-
tiker und Bildhauer Antoine-Chrysostome Quatremère de Quincy (1755-
1849)1 machte sich bei dieser Gelegenheit stark für einen zentralen Ort der 
Bildung, „in dessen Mitte sich jener methodische Baum der Wissenschaft er-
hebe, der bislang nur in Büchern existiert habe.“ Er wollte damit den „Zusam-
menhang zwischen den Wissenschaften und den Künsten“ sicherstellen – ei-
ne typische Idee aus dem Umfeld der Enzyklopädie, die ja danach strebte, die 
Ordnung allen menschlichen Wissens in logischer Folge als methodischen, 
enzyklopädischen Baum wiederzugeben.2 Aus Mangel an Mitteln konnte die-
ses Projekt nicht realisiert werden. Zwei Jahre später debattierte der Natio-
nalkonvent nochmals über die Errichtung eines nationalen Museums. Mittler-
weile hatte das Projekt jedoch eine ganz neue Wendung genommen: Das 
Muséum d'Histoire Naturelle – das Naturwissenschaftliche Museum – wurde 
in den königlichen Gärten neu erbaut, und der Louvre wurde ein reines 
Kunstmuseum. Die enzyklopädische Utopie einer Vereinigung der Künste und 
der Wissenschaften in einem Gebäude wurde damit endgültig aufgegeben. 
Wissenschaft und Kunst wurden per Erlass in zwei verschiedene Institutionen 
aufgeteilt.3 Die im vorangegangenen Kapitel beschriebene, geistesgeschicht-
liche Herauskristallisierung von Kunst und Wissenschaft als zwei voneinander 
verschiedene Formen der Weltaneignung hatte sich nunmehr auch gesell-
schaftlich durchgesetzt.  
 Einer der Anlässe zu der institutionellen Trennung beider Formen der 
Weltaneignung mag wohl die Absetzung des Königs und die Abschaffung der 
Monarchie am 10. August des vorangegangen Jahres gewesen sein, womit 
sich die Frage nach dem Status auch der königlichen Kunstschätze gestellt 
hatte. Die Antwort der Französischen Revolution auf diese Frage war komple-
xer als die übliche Reaktion siegreicher Umstürzler, nämlich alle Symbole und 
Herrschaftsinsignien der ehemaligen Machthaber zu zerstören: Im Zusam-
menhang mit der Statusfrage königlicher Kunstschätze kam es zu einer all-
gemeineren Kontroverse über den Status der Kunst schlechthin. Während der 
entscheidenden Revolutionsjahre konkurrierten zwei Haltungen miteinander, 
manchmal gar in ein und derselben Person – eine, die ohne Rücksicht auf 
künstlerische Qualitäten jedes Zeichen des Despotismus zerstören wollte, mit 
einer anderen, die entschlossen war, wertvolle Kunstwerke zu bewahren, 
ganz gleich was sie symbolisierten. Der Staatsmann und politische Überle-
benskünstler Charles-Maurice de Talleyrand (1754-1838) war ein Vertreter 
der letzteren, wogegen Jacques-Louis David (1748-1825), der Revolutions-
künstler par excellence, schon die typische Haltung eines Avantgardekünst-
lers einnahm, als er vorbrachte, dass die anstoßerregendsten Arbeiten zu 

                                            
1 Quatremère de Quincy war durch Guillaume Coustou und Pierre Julien als Bildhauer ausgebildet wor-
den und war mit David und vielen anderen Künstlern, die sich gleichzeitig mit ihm in den 80er-Jahren in 
Rom aufhielten, befreundet. Seine Bedeutung im Zusammenhang mit dem Disput um die Rolle der 
Künste in der Republik liegt jedoch vor allem im Felde der Theoriebildung. 
2 Quatremère de Quincy sprach im Nationalkonvent von der Notwendigkeit eines « chef lieu commun 
[…], au milieu duquel s’élèverait cet arbre méthodique de la science qui, jusqu’à présent, n’a existé que 
dans les livres »  pour assurer la « liaison des sciences, des lettres et des arts. » Zit. n. Changeux, 
a.a.O. 
3 Ebenda. 



 145  

Rohmaterial für neue Arbeiten der Freiheit und Tugend zermahlen werden 
sollten.1 Der Schlüssel zur Lösung dieses Konfliktes wurde das Museum, und 
das entscheidende Argument hierzu kam von Pierre-Joseph Cambon (1756- 
1820), Geschäftsmann und Finanzverwalter der Revolution in den Jahren von 
1791 bis 1795. Mittels Musealisierung von Symbolen der Monarchie könne 
man, so Cambon, sowohl die Idee des Königtums zerstören als auch Meis-
terwerke für die Nachwelt aufbewahren. Die neutralisierende Kraft des Muse-
ums wurde in den Debatten des Nationalkonvents des Jahres 1792 offiziell 
anerkannt. Innenminister Roland (1734-1793) und in seiner Nachfolge David 
definierten das Museum als Freiraum und wollten es als Machtmittel gegen 
die Autorität der Akademie einsetzen.2 Zwar schlug das Pendel mit dem 
Staatsstreich der Jakobiner (31. Mai - 2.Juni 1793) noch einmal in die entge-
gengesetzte Richtung aus und fielen wiederum monarchische Symbole dem 
Vandalismus zum Opfer. Mit dem ersten Nachlassen der Gewaltexzesse aber 
gebar die Revolution jene dauerhafte Institution, die Kunst ‚macht’ indem sie 
zu einem Zweck und für einen Ort gefertigte Artefakte in Kunstwerke trans-
formiert, die im Prinzip zweck- und ortsfrei sind: Zum symbolträchtigen Datum 
des 10. August 1793 – genau ein Jahr nach der Absetzung des Königs – er-
öffnete der Nationalkonvent das nationale Kunstmuseum im Louvre. Von nun 
an wurde das Kunstmuseum zur Projektionsschirm für konzeptuelle Verfeine-
rungen der République des Arts. In Anerkennung des „Beitrages der Künste 
an der erlangten Herrschaft der Freiheit“ interpretierte der Nationalkonvent 
vom 18. Dezember 1793 die Kunst als „Stütze der Freiheit und der Gleich-
heit“.3 Die Revolution zielte nicht darauf ab, aus dem Nichts eine neue Kultur 
zu schaffen, sondern sollte die revolutionäre Rolle der Kultur anerkennen und 
die Künste und ihre Geschichte akzeptieren.4 Insofern das zum Allgemeingut 
aller citoyens gewordene, herrliche Erbe des Ancien Régime bewahrt werden 
musste, wurde es zu einem wesentlichen Aspekt des Ruhmes der französi-
schen Nation und sollte deren intellektuelle Überlegenheit bezeugen.5 So 
wurde die Assoziation der Künste mit der Freiheit zu dem vielleicht charakte-
ristischsten Merkmal der Ideologie der République des Arts. Die Revolution 
erhob die Künste zusammen mit der Literatur und den Wissenschaften zu 
Verkündern und Garanten der Freiheit. Im Museum sollten sie als Zeugnis der 
Stärke der Republik dem Bürger zugänglich gemacht werden. Im 19. Jahr-
hundert sollte bei Baudelaire dann die revolutionäre Rolle der Kunst gar zum 
archetypischen Ausdruck des Zeitgeistes der Moderne werden – weiter unten 
noch mehr dazu. Alle Avantgardebewegungen der Moderne stehen auf die-
sem ideologischen Fundament der Revolution, und auch heute noch, nach 
dem hypothetischen Ende aller Avantgarden, ist die Freiheit der Kunst das 
wohl gängigste Klischee im theoretischen Diskurs über Kunst – insbesondere 

                                            
1 Shiner (2001, 181). 
2 « Chacun doit pouvoir placer son chevalet devant tel tableau ou telle statue, les dessiner, peindre ou 
modeler à son gré. Ce monument sera national et il ne sera pas un individu qui n’ait le droit d’en jouir,»  
Brief Rolands an David vom 17. Oktober 1792. Die Funktion des Museums war so eine edukative. Es 
sollte den Geschmack umformen « en vue de régénerer les arts » (David); zit. n.: Monnier (1995, 37). 
Für die Aufhebung der königlichen Akademie im Juli 1793 durch den Konvent war die Intervention Da-
vids, Abgeordneter von Paris und selbst Akademiker, entscheidend. Ebenda, 24 f. 
3 En reconnaissance de « ce que les arts ont fait pour amener le règne de la liberté » ; les œuvres d’art, 
« appui à la liberté. » Rede von Mathieu, Präsident des Comité de l'instruction publique vor dem Natio-
nalkonvent am 18. Dezember 1793, zit. n.: Monnier (1995, 35). 
4 Pommier (1988, 182 f). 
5 Zum Folgenden: Pommier (7 juin 1996). 



 146  

wenn er postmoderner Färbung ist. Leider wird darin jedoch Freiheit nur allzu 
gerne als Unverbindlichkeit, ja als Freiheit zur Caprice missverstanden, und 
dabei degeneriert der kritische Impetus der Kunst zur strategischen Attitüde. 
Kapriziöse Willkür ist in ihrem Wesen dumm und wird rundheraus gefährlich, 
wenn sie sich mit Macht verbündet, und die Nutzbarmachung der Kunst zur 
Machtdemonstration – das Erbe des Absolutismus – hat das Museum, trotz all 
seiner neutralisierenden Kraft nie gänzlich neutralisieren können. Auch dies-
bezüglich war die Debatte um die République des Arts schon exemplarisch: 
Die Assoziation von Kunst mit Freiheit sollte bald den ersten methodisch be-
triebenen Kunstraub der Geschichte ideologisch unterbauen – ein Novum, 
das wir den Revolutionskriegen verdanken: Zum Ruhme der Republik und zur 
Legitimierung dieser Politik wurden die erbeuteten Kunstwerke als Trophäen 
im Kunstmuseum präsentiert. Das Museum ein Instrument des Imperialis-
mus? – In der durch diese Politik ausgelösten Kontroverse zeichnet sich so 
manches ab, was uns immer noch bekannt vorkommt. 
 
Schon Ende 1792 hatte der Nationalkonvent per Erlass sein Vorhaben be-
kannt gemacht, andere Länder in den Genuss der durch die Revolution ge-
wonnenen Freiheit zu bringen. Wegen deren Koppelung an die Künste mach-
ten sich insbesondere Künstler dafür stark, dass Kunstwerke aus besetzten 
Gebieten zu deren Schutz ins Vaterland der Freiheit – ihrer wahren Bestim-
mung – überführt werden sollten. Mit der Eroberung von Belgien konnte dies 
erstmals in die Tat umgesetzt und das Ideal der Künstler zur Ideologie der 
Macht werden. Die Rede des ansonsten kaum bekannten Malers Barbier, der 
auch Leutnant der Husaren war, vor dem Nationalkonvent anlässlich der Ü-
berführung des ersten Konvois flämischer Gemälde ist in diesem Sinne be-
zeichnend: „Die Früchte des Genies sind das Kulturgut der Freiheit (...) Zu 
lange waren diese Meisterwerke beschmutzt gewesen durch den Makel der 
Unterwürfigkeit: Die Hinterlassenschaften ruhmreicher Menschen gehören 
den freien Völkern; die Tränen des Sklaventums sind ihres Ruhmes unwürdig, 
und die Ehrung der Könige stört den Frieden ihres Grabes.“1  Die ideologi-
sche Rechtfertigung des „rapatriement“ (der Heimführung)2 ausländischen 
Kulturgutes wurde vermittels eines logischen Dreischrittes rationell begründet: 
Kunst und Freiheit seien miteinander zu identifizieren; Despoten hätten Kunst 
immer verborgen; das revolutionäre Frankreich sei also ihre wahre Bestim-
mung. Nachdem die Freiheit die Nationalisierung des französischen Kulturgu-
tes ermöglicht hatte, legitimierte sie nun die Nationalisierung universalen Kul-
turgutes. Durch die Konzentration von Meisterwerken der damals noch rein 
europäischen Kunstgeschichte im Vaterland der Freiheit vollendete die Repu-
blik das Projekt eines universalen Museums und demonstrierte die Universali-
tät der Kunst sowie die Stärke der Institution des Museums. Im Italienfeldzug 
(1796-1797) wurde die Ideologie des rapatriement noch systematischer 
durchgeführt.3 Die Ankunft der Konvois mit Kunstschätzen aus Rom, Venedig 
und Norditalien am 27. und 28. Juli 1798 wurde mit großen öffentlichen Zere-
                                            
1 «Les fruits du génie sont le patrimoine de la liberté (…) Trop longtemps, ces chefs-d’œuvres avaient 
été souillés par l’aspect de la servitude : c’est au sein des peuples libres que doit rester la trace des 
hommes célèbres ; les pleurs de l’esclavage sont indigne de leur gloire, et les honneurs des rois trou-
blent la paix de leur tombeau. » Zit. n.: Pommier (1996 [1989], 27). 
2 Edouard Pommier (1988 und 1996 [1989]) schlägt diesen Begriff vor für die revolutionäre Politik der 
Konzentration von Kunstschätzen im Nationalen Kunstmuseum. 
3 Zum Folgenden: Monnier (1995, 38 ff). 



 147  

monien auf dem Champ-de-Mars gefeiert – ein propagandistisches Meister-
stück, das ein allgemeines Bedürfnis nach einem „Fest der Kunst und der 
Künstler“ beantwortete und es gleichzeitig mit Jahrestagen wichtiger Daten 
der Revolution und den Erfolgen des Directoires assoziierte. Propaganda war 
auch nötig, denn die mittlerweile offiziell gewordene Politik des rapatriement 
hatte eine in der Öffentlichkeit ausgetragene Polemik entfacht. Schon kurz 
nach Beginn des Italienfeldzuges eskalierte sie durch die Publikation eines 
Essays von der Hand Quatremère de Quincys unter dem Titel ‚Lettres sur le 
Préjudice qu’occasionneraient aux Arts & à la Science le Déplacement des 
Monuments de l’Art de l’Italie, le Démembrement de ses Écoles, & la Spolia-
tion de ses Collections, Galeries, Musées, etc.’ (Briefe über den voraussehba-
ren Schaden an den Künsten und der Wissenschaft, den die Wegführung der 
Monumente der Kunst Italiens, die Auflösung ihrer Schulen sowie die Plünde-
rung von Italiens Sammlungen, Galerien, Museen mit sich bringen würde’, 
kurz: ‚Lettres à Miranda’).1 Er hat die Form von sieben, an den General Fran-
cisco de Miranda2 gerichteten Briefen, worin der Autor sich mit Leidenschaft 
gegen den Zugriff des Museums auf den Kunstbesitz anderer Länder auf-
lehnt. Im ersten dieser Briefe widerlegt er die gängigen Argumente patrioti-
scher, militärischer und nationalistischer Art und referiert dabei offensichtlich 
auf Positionen Mirandas, dessen Briefe allerdings nicht überliefert sind: „Der 
Wille zur Eroberung in einer Republik untergräbt gänzlich den Geist der Frei-
heit“ und „die Künste und die Wissenschaft sind das Eigentum ganz Europas 
und gehören nicht mehr ausschließlich einer Nation an.“3 Diese moralischen 
und politischen Aspekte der Problematik sah er, so lässt sich aus einer 
Schlussbemerkung des Briefes schließen, als die Domänen seines Adressa-
ten an, weshalb er deren weitere Behandlung diesem gerne überlassen woll-
te. Er selbst konzentrierte sich in den folgenden Briefen auf die Aspekte sei-
ner eigenen Domäne, derjenigen der Wissenschaft und der Künste, die er 
immer noch als untrennbare Einheit sah, und in deren Behandlung äußert 
sich einmal mehr seine Verbundenheit mit den Idealen der Aufklärung und der 
Enzyklopädie, gegen die sich die Revolution seiner Ansicht nach im Begriffe 
war zu versündigen.4 Vier weitere Themen lassen sich aus den Briefen her-
ausdestillieren: Die nationalistische Ausrichtung der Revolutionsdoktrin, die 
Kunst und Wissenschaft allein dem „Vaterlande der Freiheit“ zuerkennt, ver-
biete sich wegen der zentralen Rolle der Antike für die gesamteuropäische 
Kultur. Die Gesamteuropäische Verehrung der Antike sei ein deutliches Zei-
chen dafür, dass Europa eine Kulturgemeinschaft sei, weshalb auch Kunst 
und Wissenschaft – die Erbschaft der Antike – ganz Europa angehörten.5 Die 
Antike habe nur eine wahre Heimat, und die sei ihr durch die Geschichte zu-
gewiesen worden: Ihre wahre Heimat sei Rom. Rom als Ganzes sei ein Mu-

                                            
1 Quatremère de Quincy: ‘Lettres à Miranda sur le déplacement des monuments de l’art de l’Italie’ 
[1796]; in : Pommier (Hrsg., 1996 [1989],  85 ff). 
2 Miranda war ein 1750 in Caracas (Venezuela) geborener Kreole, der schon in Amerika für Freiheit 
gekämpft hatte. Seine Beteiligung and den Belgien-Feldzügen hatte bei ihm offensichtlicht Zweifel auf-
kommen lassen an einer rücksichtslosen Ideologisierung des Freiheits-Ideals. Er bewegte sich in mode-
raten, pro-royalistischen Kreisen, in denen er wohl Quatremère de Quincy kennen gelernt hat. Pommier 
(Hrsg., 1996 [1989], 13). 
3 « l’esprit de conquête dans une république est entièrement subversif de l’esprit de liberté » und « les 
arts et les sciences appartiennent à toute l’Europe, et ne sont plus la prorpiété exclusive d’une nation ». 
Quatremère de Quincy, a.a.O., 87, 88. 
4 Ebenda, 92 ; Pommier,  13. 
5 Quatremère de Quincy, a.a.O., Brief I, 88 



 148  

seum – ein zentraler Bezugspunkt für die gesamte europäische Kultur.1 Ein 
wahres Museum müsse die durch die Geschichte hervorgebrachte Harmonie 
zwischen den Monumenten und ihrer Umgebung respektieren – nur so behiel-
ten Monumente ihren Erkenntniswert.2 Das vierte Thema folgt logisch aus den 
drei vorangegangenen: Die Auflösung des Museums Rom bedeute das Ende 
aller Kenntnis, denn beurteilen kann man nur, was man vergleichen kann.3 
Ganz ähnlich wie bei Saussure, der die Geologie der Alpen als Ganzheit von 
der Spitze des Montblanc aus erkennen wollte, gründete sich auch Quatremè-
res Vorstellung von der Erkenntnis der Antike auf dem Prinzip ihrer Ganzheit. 
Trennt man ein Monument davon ab, entkoppelt man es sozusagen von sei-
nem ursprünglichen Entstehungszusammenhang, dann verliert es, so 
Quatremère, seinen Erkenntniswert, und dann kann man auch seine Schön-
heit nicht mehr beurteilen, denn auch die Beurteilung von Schönheit sei nur 
möglich im Vergleich mit weniger schönen Artefakten.4 Die öffentliche Debat-
te, welche die ‚Lettres à Miranda’ auslöste, konzentrierte sich zunächst auf 
dieses Problem der De-Kontextualisierung von Kunstschätzen.5  
 
Es stimmt zwar, dass die Bezüge von Dingen zueinander sowie zum Ganzen 
wichtige Voraussetzung der Erkenntnis sind. Solche Bezüge sind in den Wis-
senschaften jedoch nur selten direkt beobachtbar und werden meist abstrakt 
(re-) konstruiert. So wie die anatomischen Zeichnungen Leonardos oder Ve-
salius und ihrer Nachfolger nicht wiedergeben, was sie direkt bei der Sektion 
sahen, sondern vielmehr Abstraktionen von mehreren Sektionen zusammen-
fassen, so muss auch der Archäologe, und Quatremère war ja auch Archäo-
loge, die präzise Lage bei Ausgrabungen gefundener Fragmente in einem Si-
tuationsplan festhalten, will er die Bezüge und das Ganze nachher rekon-
struieren können. Wissenschaftliche Erkenntnis gründet sich viel eher auf 
abstrakte (Re-)Konstruktionen als auf die direkte Wahrnehmung einer histo-
risch gewachsenen Harmonie. Die Archäologie war damals noch nicht so 
weit, und während das enzyklopädische Ideal der Aufklärung das vernünftige 
Subjekt noch ins Zentrum der Erkenntnis setzte, war die abstrakte Objektivität 
der Naturwissenschaften ihr schon uneinholbar vorausgeeilt.  
 Ein schlagfertigeres Argument im damaligen Kontext des Disputes war 
das der Konservierung. Es wurde angeführt in einem Artikel der Zeitschrift La 
Decade, philosophique, litéraire et politique vom 30. Messidor (18. Juli 1796): 
Die politische Situation Italiens, so heißt es darin, garantiere ganz und gar 
nicht die Konservierung seines Erbes; die Vergangenheit beweise ganz im 
Gegenteil, das dessen Auflösung eine Realität sei. Der Autor nennt als Bei-
spiel die Überführung der Sammlungen von Mantua nach Prag sowie die der 
Farneses nach Neapel. Tatsächlich hatte das antike Rom schon seit dem Mit-
telalter als Steinbruch gedient.6 Quatremère war ein Mann der Aufklärung 
geblieben und befand sich mit seinen ‚Lettres à Miranda’ in diametralem Ge-
gensatz zur Politik des Directoire. Als Geächteter des 18. Fructidor des Jah-

                                            
1 Quatremère de Quincy, a.a.O., Brief II, 95 ff. 
2 Quatremère de Quincy, a.a.O., Brief III, 101 f. 
3 Quatremère de Quincy, a.a.O., Brief III, 100, 105 ; Brief IV, 110. 
4 Quatremère de Quincy, a.a.O., Brief IV, 110 ff. 
5 Die öffentliche Debatte lebte schon ab Mitte Juli 1796 auf, also am Vorabend der Publikation, was An-
lass zu der Vermutung gibt, das der Essay teils schon vor seiner Publikation in Umlauf war. Pommier 
(Hrsg., 1996 [1989], 50 ff). 
6 Ebenda, 52, 81. 



 149  

res V (4. September 1797, Staatsstreich zur Reinigung von royalistischer Kor-
ruption) ist ihm im Exil in Norddeutschland die Demütigung erspart geblieben, 
die seine Gegenwart bei den Festivitäten auf dem Champ-de-Mars anlässlich 
des Einzuges der italienischen Kunstschätze für ihn zweifellos bedeutet hätte. 
„Ah! Wenn es wahr ist, dass es im Menschen Gefühle gibt, die das Grab ü-
berdauern können,“ so der Innenminister François de Neufchâteau in seiner 
bemerkenswerten Ansprache anlässlich des Festes, „dann ist der Gedanke 
süß, dass als unsichtbare Zuschauer dieser feierlichen Zeremonie beiwohnt, 
was Griechenland, Ägypten sowie die beiden Römischen Reiche an großen 
Meistern der Schönen Künste hervorgebracht haben.“1  
 
Die Politik des rapatriement kann kaum als ordinäre Plünderung eroberter 
Völker angesehen werden. Es ging hier nicht um materiellen Reichtum, son-
dern um moderne Ideale: um Freiheit, um Erkenntnis sowie um die Aufbewah-
rung ideell wertvoller Kulturgüter. Die im Louvre ausgestellten Kunstwerke 
und vor allem die der Antiken sollten der Unterrichtung französischer Künstler, 
deren Dekadenz schon seit Jahrzehnten beklagt worden war, sowie dem Pub-
likum als objektiver Qualitätsmaßstab dienen: „Erzittert, ihr französischen Ma-
ler, eure Richter sind eingetroffen.“2 Jacques Louis-David wurde zum Haupt-
protagonisten des diesem einzigartigen Vorbild nacheifernden Neoklassizis-
mus, der die gesamte europäische Kunst des frühen 19. Jahrhunderts be-
herrschen sollte.  
 Andererseits steht die Polemik um das rapatriement, obwohl es ja keine 
ordinäre Plünderung war, oder vielleicht auch gerade deshalb, am Beginn ei-
ner moralischen und juridischen Kontroverse zur Problematik der Plünderung 
von Kulturschätzen bei internationalen Konflikten, die das gesamte 19. Jahr-
hundert in Beschlag nehmen und ihren Niederschlag finden sollte im Para-
graph 56 der Haager Convention (1907). Die endgültige Niederlage Napole-
ons in Waterloo (1815) und die Rückführung der geraubten Kulturgüter 
schärfte das Bewusstsein von der symbolischen Bedeutung von Wissenschaft 
und Kunst für die Identität und die Selbstdarstellung eines Staates, einer Na-
tion. Dass der Raub von Kulturgütern einer Nation nicht nur die kulturelle E-
xistenz derselben, sondern auch Kulturgüter von internationaler Bedeutung 
bedrohe, setzte sich als internationale Rechtsnorm durch. Über den II. Welt-
krieg hinaus blieb die Haager Konvention intakt: Die Urteile des Nürnberger 
Prozesses gründeten sich ganz spezifisch auf die Verletzung ihres Artikels 
56. Seit 1954 wurde sie in den Konventionen der UNESCO verfeinert und er-
gänzt, und bis heute spielt die Problematik im Rahmen internationaler, kultu-
reller Beziehungen eine zentrale Rolle.3 
 

                                            
1 « Ah! s’il est vrai qu’il soit dans l’homme quelques sensations qui puissent survivre à la tombe, il est 
doux de penser que cette pompe solennelle a pour spectateurs invisibles tout ce que la Grèce, l’Égypte 
et les deux Romes enfantèrent de grands maîtres dans les beaux-arts. » Zit. n.: Pommier (1996 [1989], 
62. 
2 « Tremblez, peintres français, vos juges sont arrivés. » La Décade, 19. April 1798,  154 ; zit. n.: Pom-
mier (1996 [1989], 65 f. 
3 Wilfried Fiedler, ‚Safeguarding of Cultural Property During Occupation – Modifications of The Hague 
Convention of 1907 by World War II?’ in: Martine Briat / Judith A. Freedberg (Hrsg.), Legal Aspects of 
International Trade in Art, Internatinal Sales of Works of Art, Bd. V. (Den Haag: Kluwer Law Interna-
tional, 1996),  175-183; oder: http://www.jura.uni-sb.de/projekte/Bibliothek/texte/Fiedler8.htmll; 
UNESCO, Conventions and Recommendationts of Unesco concerning the protection of the cultural heri-
tage (1985), 13 ff.  



 150  

Im Unterschied zu Quatremère und General Miranda machte sich Napoleon 
Bonarparte (1769-1821), der Oberbefehlshaber des Italienfeldzuges, die kul-
turpolitische Ausrichtung des Directoire erfolgreich zu Eigen. Während der Ze-
remonien auf dem Champ-de-Mars wurde er noch kaum genannt. Wenige 
Tage davor war er jedoch schon mit einer Armee in Kairo eingezogen.  
 Napoleons Ägypten-Feldzug mag im nachhinein betrachtet kurios er-
scheinen, denn militärisch war er unsinnig und führte schnell zu einem Deba-
kel. Umso bezeichnender war er für die ideologische Komplexität der nun-
mehr an die Kunst und an das Museum gekoppelten Werte und Funktionen. 
Napoleon nahm nämlich eine Commission des sciences et des arts nach Ä-
gypten mit: Mathematiker, Astronomen, Ingenieure, Naturwissenschaftler, 
Zeichner, Schriftsteller, Drucker – insgesamt 167 Gelehrte, die zum Ruhm der 
Republik unter dem Sand die Überreste des Pharaonischen Ägyptens finden 
sollten. Die meisten von ihnen brachten drei Jahre damit zu, unter schwersten 
Bedingungen das Land zu beobachten, zu beschreiben, zu vermessen und 
Tausende von Zeichnungen anzufertigen. Im Februar 1802 ordnete Napoleon 
die Veröffentlichung der kulturellen und wissenschaftlichen Beute dieser Ex-
pedition an, wonach 400 Kupferstecher 20 Jahre lang an der schließlich 12-
bändigen ‚Description de l'Egypte ou Recueil des observations et des recher-
ches qui ont été faites en Égypte pendant l’expédition de l’Armée Française' 
arbeiten sollten.1 Niemals hatte eine Nation eine andere so ausführlich wis-
senschaftlich untersucht und beschrieben.  
 Am meisten profilierte sich unter den Wissenschaftlern Dominique Vivant 
Denon (1747-1825): Früher (nämlich gemeinsam mit Napoleon) zurückge-
kehrt als seine Kollegen, veröffentlichte er schon 1802 das zweibändige Buch 
‚Voyage dans la Basse et la Haute Égypte, pendant les Campagnes du 
général Bonaparte’ – die erste große Publikation zur ägyptischen Expedition. 
Sie wurde in ganz Europa gelesen und zu einem wahren Bestseller. Wohl 
nicht zuletzt deshalb machte der inzwischen zum Kaiser gekrönte Napoleon 
ihn zum ersten Generaldirektor der Museen – eine Position, die er bis zur 
endgültigen Niederlage Napoleons inne haben sollte.2 In dieser Eigenschaft 
sollte er Napoleon auf seinen Kampagnen nach Österreich, Spanien und Po-
len begleiten, um ihn bei der Auswahl der ‚heimzuführenden’ Kunstwerke zu 
beraten. Denon hatte wohl vor allem künstlerische und wissenschaftliche Mo-
tive, Napoleon träumte eher von Alexander dem Großen und von Cäsar, woll-
te das republikanische Frankreich mit der monumentalen Größe des alten 
Ägyptens identifizieren. Beide Motivationen trafen sich mühelos im Museum, 
das sowohl ein wissenschaftlich-öffentliches Institut war als auch Projektions-
fläche für patriotische Gefühle, für die historische Legitimation einer Nation 
ohne Monarchen und schließlich wiederum für die Legitimation eines moder-
nen Monarchen. Der Schritt von der politischen Ausschlachtung kulturellen 
Beutegutes zu dem Kult, den Napoleon mittels der Kunst nach seiner Krö-
nung um seine Person herum inszenieren sollte, war nicht weit – eine Nutz-
barmachung der Künste zur Herrschaftslegitimierung, die nur allzu deutlich 
anschloss bei der des Absolutismus (Abb. 13). Dennoch, und obwohl Napole-
on sich zur Legitimierung seiner Herrschaft auch anderweitig an monarchisti-
schen Vorbildern orientierte (Eroberungen, Heiratsstrategie, Installierung von 
Familienmitgliedern als Herrscher unterworfener Länder), blieb die Autonomie 
                                            
1 Description de l'Égypte… Néret (Hrsg., 1994 [1809]); zum Folgenden: Schneider (1998, 23-50). 
2 Einer der Flügel des Louvre ist nach ihm benannt. 



 151  

des Kunstmuseums intakt, ja gewissermaßen trug er gar zu deren Konsolidie-
rung bei, denn Autonomie objektiviert, was ausgestellt wird, und wenn Macht 
ausgestellt wird, strahlt sie ab auf die Autonomie der Institution. Die Restaura-
tion hätte mit der Rückkehr der vertriebenen Aristokraten und deren Rücker-
stattungsforderungen zur Auflösung der Sammlungen führen können. Dem 
war jedoch nicht so: Per königlichem Erlass vom 22. Juli 1816 wurde der öf-
fentliche Status des Museums bestätigt, und dem neuen Direktor, dem Comte 
de Forbin, gelang es selbst, die Autonomie des Museums gegenüber Verein-
nahmungsversuchen von Seiten der zur Macht zurückgekehrten Bourbonen 
politisch abzusichern.1 
 
 

 
13. Jacques Louis-David, Die Krönung Napoleons, 1806-07 
 
 
Mit der gesellschaftlichen Etablierung der Kunstinstitution endet diese kleine 
(Kunst-) Geschichte der Rationalisierung. Es ist eine europäische Geschichte, 
und sie hätte andere Länder Europas mit einbeziehen können. Der Klarheit 
der Argumentation halber musste die Geschichte klein und unvollständig blei-
ben. So habe ich mich auf vier markante Stationen konzentriert: das Quattro-
cento, das Gouden Eeuw, den Roi Soleil und die Französische Revolution. 
 
„Menschen machen Geschichte ohne zu wissen, welche Geschichte sie ma-
chen,“ hatte der französische Historiker François Furet gegen die in den 60er-
Jahren des vergangenen Jahrhunderts vorherrschende Revolutionsdeutung 
marxistischer Prägung angeführt.2 Ganz gleich wie man ansonsten zu Furets 

                                            
1 Monnier (1995, 87 ff). 
2 François Furet, Penser la Révolution française ; zit. n. Furbank (1999, 48). 



 152  

historischen Interpretationen stehen mag, die hier skizzierte Entstehungsge-
schichte des Kunstbegriffes im Schatten der Rationalisierung des gesell-
schaftlichen Lebens hat hoffentlich gezeigt, dass der Kunstbegriff von nie-
mandem – auch nicht von einer bestimmten Gruppe oder Gesellschaftsklasse 
– im Vorhinein gewusst oder erfunden worden ist.1 Er ist die gesellschaftliche 
Wirklichkeit der Kunst, ein institutionalisiertes Resultat „kollektiver Intentionali-
tät“, ein durch den amerikanischen Philosophen John Searle geprägter Beg-
riff, auf den ich im folgenden Kapitel noch ausführlicher eingehen werde, und 
womit an dieser Stelle nur soviel gesagt sei, dass der moderne Kunstbegriff 
sowie die an ihn gekoppelte Institution und deren Funktionen entstanden sind 
in einem komplexen historischen Prozess, der sich in Europa zwischen Re-
naissance und Aufklärung abgespielt hat und sich allenfalls retrospektiv nach-
zeichnen lässt. Verschiedene Vektoren, die den Kunstbegriff geprägt haben, 
können identifiziert werden. Auf individueller Ebene ist da zunächst der Drang 
nach (objektiver) Kenntnis, in dem die Kunst mit der Wissenschaft konkurrier-
te – eine Konkurrenz, in der sie sich bald geschlagen geben musste – und 
dann die Akzeptanz der prinzipiellen Begrenztheit von Erkenntnis, der mit ei-
ner ästhetischen Überantwortung der Erfahrung an das Erhabene begegnet 
wird. Dies waren Themen des vorangegangenen Kapitels, die hier als Univer-
salität, einem auch in der gesellschaftlichen Funktion enthaltenen und also 
symbolischen Attribut der Kunst, zurückkehren. In diesem Kapitel zeichnet 
sich nunmehr ein symbolisches, mit dem Kunstbegriff angedeutetes Feld ab, 
das geprägt wird durch die Bedeutungsvektoren Freiheit, Macht, Universalität 
und Autonomie, mit denen Kunst im gesellschaftlichen Umgang meist implizit 
assoziiert wird. 
 Im Quattrocento war Kunst noch kein gesellschaftliches Phänomen. Was 
wir heute Renaissancekunst nennen, wurde getragen von Individuen, die au-
ßer den Schöpfern der Machtelite angehörten und nach einer Befreiung der 
Künste von den Fesseln des Mittelalters strebten. Seit dem Cinquecento wur-
de Kunst dann zur Machtlegitimation gebraucht, was nebenbei ihren Status 
erhöhte. Auf einer anderen Schiene, im Gouden Eeuw, bildete sich ein erstes 
Element der Kunstinstitution heraus – der Kunstmarkt: Kunst erhielt hier eine 
neue gesellschaftliche Funktion. Sie verlor ihren Status, insofern dieser sich 
von ihren adligen und klerikalen Auftraggeber hergeleitet hatte, wurde für ei-
nen freien Markt gemacht und konnte sich von traditionellen Themen und 
Darstellungsformen befreien. Ebenfalls im 17. Jahrhundert, jedoch im Frank-
reich des Roi Soleil, verlor die Kunst an Freiheit (und an Autonomie), gewann 
jedoch an Status. In der unmittelbaren Folge der Französischen Revolution 
floss all dies zusammen und wurde vermittels öffentlicher Polemiken in eine 
institutionelle Struktur gegossen, jene merkwürdige Kombination der Bedeu-
tungsvektoren Freiheit, Macht, Universalität und Autonomie, die qualitative 
Einbettung der Symbolfunktion der Kunstinstitution. Künstler der Moderne ha-
ben sich immer wieder (und verständlicherweise) gegen die Macht der Institu-
tion aufgelehnt, denn diese ist in einer Republik die öffentliche Meinung, die 
dem Künstler vorschreibt, wie seine Kunst auszusehen hat. Umgekehrt strebt 
ein Künstler – ob zielstrebig oder nicht – vermittels der Institution nach Anner-
kennung, nach Macht; und wenn er wirklich frei ist von der öffentlichen Mei-
nung, dann gewinnt er Geniestatus, eine Autonomie, die unanfechtbar ist – 

                                            
1 Das Gegenteil suggeriert der Titel von Larry Shiners Buch The Invention of Art (2001). 



 153  

also Macht (wenn auch keine politische). Der Drang nach Kenntnis aber ist 
interesselos, und ihm ist jedes Streben nach Macht fremd. Interesselosigkeit, 
nicht Macht, ist die Wurzel künstlerischer Autonomie, deren kreative Beflüge-
lung Macht zu beschneiden (aus Angst um ihren Verlust) notorisch bemüht 
ist. 
 
 
Zur Symbolfunktion der Kunstinstitution 
 
Der wohl archetypischste Fall einer Entfernung oder De-Kontextualisierung 
von Kulturgütern aus ihrem ursprünglichen Entstehungszusammenhang zur 
Aufnahme in die Kunstinstitution geschah nicht im Rahmen des französischen 
rapatriements, sondern wurde betrieben durch einen britischen Privatmann: 
Thomas Bruce, der 7. Earl of Elgin (1776-1841), organisierte den Abbruch 
und die Verschiffung von ungefähr der Hälfte des Parthenon Frieses, der 
nach ihm im Volksmund so genannten ‚Elgin Marbles’, nach London, wo die 
Skulpturen noch heute in einem spezial dafür gebauten Saal des British Mu-
seums, der Duveen Gallery, zu sehen sind (Abb. 14).1  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

14. Duveen Gallery, British Museum, 
London. 

 
 
Archetypisch ist der Fall einerseits, weil sein ursprünglicher Entstehungszu-
sammenhang, die Akropolis, als die symbolische Wiege der westlichen Kultur 
gilt, und zum anderen, weil die Kontroverse um die Rückerstattung der Elgin 
Marbles bis heute anhält und mit Argumenten geführt wird, die seit Quatremè-
re und seit der Rückerstattung der durch Napoleon entfremdeten Kulturschät-
ze im Grunde dieselben geblieben sind: das Argument des Kontextes, das der 
Konservierung sowie das der symbolischen Bedeutung für den ursprünglichen 
Besitzer beziehungsweise als universaler Kulturwert, das heißt für die 
Menschheit. Mittlerweile sind dies auch Standardargumente geworden in den 
meist moralisierenden Debatten über die Rechtmäßigkeit des Besitzes fremd-
ländischer Artefakte in westlichen Sammlungen. Die schon seit den Unter-

                                            
1 Dass Lord Elgin von 1799 bis 1803 britischer Botschafter am Ottomanischen Hof in Konstantinopel 
war und dass England in Ägypten, welches damals zum Ottomanischen Reich gehörte, an dessen Seite 
erfolgreich Napoleon bekämpft hatte, hat die Durchführung seines Unterfangens zweifellos begünstigt. 
Dennoch war es ein Privatunternehmen, das Lord Elgin aus seiner eigenen Schatulle finanzierte. 



 154  

handlungen über den Ankauf der Elgin Marbles durch den britischen Staat 
(1812-1816)1 anhaltende Debatte um deren Rückgabe erhielt Anfang der 
80er-Jahre des 20. Jahrhunderts einen neuen Impuls, als die ehemalige 
Schauspielerin und damalige Kultusministerin Griechenlands, Melina Mercou-
ri, die UNESCO zu einer Resolution  bewegen konnte, die eine Rückgabe for-
derte. Kurios an der sich daran entzündenden Kontroverse war, dass das 
Konservierungs-Argument nun von den Vertretern der Rückerstattung vorge-
bracht wurde – kurios, da wohl kaum ein besserer Ort zur Konservierung von 
Kulturgütern denkbar ist als das Museum.2 Es gibt jedoch in der musealen 
Geschichte der Elgin Marbles eine Episode, die Anlass zum Zweifel an dieser 
Binsenweisheit zu geben scheint: Als Sir Joseph Duveen (1869-1939),3 der 
durch den Verkauf von europäischen Kulturgütern an amerikanische Neurei-
che Millionen verdient hatte, dem British Museum anbot, einen neuen Ausstel-
lungssaal für die Elgin Marbles zu bauen, da koppelte er sein Angebot an eine 
Bedingung, nämlich dass der Fries attraktiver aussehen müsse fürs Publikum 
– sprich weißer. Die Vorstellung, dass antike Marmorskulpturen ursprünglich 
weiß wie Marmor gewesen seien, beruht auf der Unkunde romantischer Be-
wunderer – tatsächlich waren sie polychrom bemalt. In ihrem Bemühen, sie in 
makellosem Weiß neu erblühen zu lassen gingen die Restauratoren mit Mei-
ßel und Stahlbürste zu Werk, und über den Schaden, den sie damit anrichte-
ten, lassen sich allenfalls Vermutungen anstellen. Wie auch immer, der Scha-
den, den die Athener Luftverschmutzung an den am Parthenon zurückgeblie-
benen Fragmenten verursacht hat, ist jedenfalls größer – so viel größer, dass 
man schließlich dazu übergegangen ist, auch diese von ihrem ursprünglichen 
Ort zu entfernen. Der Beispiele für destruktive Überrestaurierung gibt es viele; 
Risiken ihrer Wiederholung lassen sich jedoch durch ein Mehr an Wissen 
mindern. Eine wesentliche Funktion des Museums ist ja Schutz vor Verfall. 
Museale Kunstschätze wegen solcher Vorfälle in den Außenraum zurückzu-
bringen wäre ebenso unsinnig wie die Abschaffung der Medizin, weil es medi-
zinische ‚Kunstfehler’ gibt. Die Strategie des griechischen Kultusministeriums 
hat denn auch das Konservierungs-Argument fallen lassen und ebenso die 
moralische Frage der symbolischen Bedeutung nationalen Kulturbesitzes 
suspendiert, um sich einzig auf das Argument des Kontextes zu konzentrie-
ren: es ginge nicht mehr um das griechische Volk, es ginge nun allein noch 
um das Kunstwerk selbst – womit wohl dessen universaler Kulturwert gemeint 
ist. Die Argumentation eines Amtsnachfolgers von Melina Mercouri, Evange-
los Venizelos, klingt wie eine Aufzählung der Plattitüden, wie es in der interna-
tionalen Öffentlichkeit bon ton geworden ist, gegen das Museum als anachro-
nistisch gewordenes Symbol westlichen Imperialismus sowie gegen den dar-
an gekoppelten Kunstbegriff anzuführen: „Am Beginn des 21. Jahrhunderts 
wird es Zeit, die Rolle des internationalen Museums neu zu überdenken: Sie 
ist ganz anders als vor 200 Jahren, als Museen nur Gegenstände versammel-

                                            
1 Lord Elgin konnte mit dem Preis, den der englische Staat zahlte, seine Unkosten nicht einmal decken. 
Einer der MPs schlug damals schon vor, die Skulpturen bei der erstbesten Gelegenheit zurückzubrin-
gen. 
2 Positionen für die Rückführung: http://www.parthenonuk.com und 
http://www.greece.gr/CULTURE/CulturalHeritage/ElginSymposium.stm; Positionen des British Museum: 
http://www.thebritishmuseum.ac.uk/gr/debate.html. 
3 Behrman (2002 [1951]) 



 155  

ten, um sie in London, New York oder Paris zu konzentrieren.“1 Zur Erzwin-
gung der Rückgabe plante der griechische Staat gar, zum Anlass der Olympi-
schen Spiele in Athen im Jahre 2004 ein neues Museum am Fuße der Akro-
polis zu eröffnen, in dem alle Reste des Frieses wieder zusammengetragen 
werden sollten – ein Plan, der wegen seiner Gefahren für die Stabilität ande-
rer Bauten auf der Akropolis auf großen Widerstand stieß.2 Die Olympischen 
Spiele haben inzwischen stattgefunden,  und die Elgin Marbles sind immer 
noch im British Museum. Wäre uns hiermit ein Vorbild für das Museum des 
21. Jahrhunderts vorenthalten worden – eine gangbare Alternative zu dem 
von vor 200 Jahren? – Um die Kontroverse herum  ist es etwas stiller gewor-
den, was nicht bedeuten muss,  dass sie abgeschlossen ist. Das British Mu-
seum aber hat schon seinen 250. Geburtstag gefeiert und kann sich zurecht 
ein Monument der europäischen Aufklärung nennen – zumal ursprünglich und 
entsprechend dem enzyklopädischen Ideal auch die Naturgeschichte einen 
Platz unter seinem Dach hatte.3 Im Gegensatz zur ziemlich verschwommenen 
Idee eines Museums des 21. Jahrhunderts glänzt die Antwort des damaligen 
Direktors des British Museum durch ihre klare Abgrenzung des Kunstmuse-
ums von nur allzu bekannten Klischees darüber, was ein Museum sein solle: 
„Im Wesentlichen sind die Leute, die in griechischen Museen arbeiten, Ar-
chäologen, und Archäologen bevorzugen den ursprünglichen Kontext, den Ort 
des Objektes im Moment seiner Entstehung. Für den Kulturhistoriker liegt die 
Sache anders, denn für ihn sind eine ganze Reihe von Kontexten wichtig: Der 
Kontext von dem Griechenland, das sich vom Persischen Reich absetzte, von 
dem Griechenland, das sich daran inspirierte, was es in Ägypten und Assyrien 
sah, von dem Griechenland, das später die Grundlage für die römische Kultur 
bereiten sollte. Eine solche Geschichte kann nur von einem universellen Mu-
seum aufgezeigt werden. Grob gesagt ist es ein Zufall der Geschichte, dass 
ungefähr die Hälfte des Frieses hier und die andere Hälfte in Athen ist, und 
diese Situation scheint mir ziemlich ideal, denn so kann man diese Kunstwer-
ke in zwei völlig verschiedenen Zusammenhängen sehen. Ich habe große 
Schwierigkeiten einzusehen, warum eine Option unter völligem Ausschluss 
der anderen bevorzugt werden sollte, [...].“4 Für den griechischen Minister da-
gegen war das British Museum kein Zeugnis der Aufklärung, sondern von ei-
ner kolonialen Auffassung von Kultur und Kunst, womit er ein Lieblingsthema 
des postmodernen Kunstdiskurses übernahm. Andererseits machte er sich 
(sicherlich ohne sich dessen bewusst zu sein) die Position Quatremères 
                                            
1 "It is time to rethink the role of the international museum at the beginning of the 21st century, which is 
absolutely different from the museum of two centuries ago which collected objects only to be concen-
trated in London or New York or Paris." Zit. n.: Aspden (13. Juni 2003). Museen, die Artefakte anderer 
Länder versammelten, gab es in New York vor 200 Jahren noch lange nicht. 
2 The New York Times, 20. Mai 2003. 
3 Erst ein knappes Jahrhundert nach der institutionellen Trennung zwischen Kunst und Wissenschaft in 
der französischen Revolution zog die naturgeschichtliche Abteilung vor allem aus Raumnöten in ein 
eigenes Gebäude um.  
4 "All the people who work in Greek museums are essentially archaeologists and you would expect any 
archaeologist to privilege original site and original context, and the location of the object at the particular 
moment of its making. But if you are a cultural historian it is a different question because a whole set of 
other contexts become important. The context of the Greece which was defining itself against the Per-
sian Empire; the Greece which was drawing its cultural inspiration from what it was seeing in Egypt and 
Assyria; the Greece which actually later shaped Roman culture - that kind of story can only emerge in a 
universal museum. Put very crudely, it is an accident of history that roughly half of [the Marbles] are 
here and half in Athens, and that seems to me to be pretty ideal because you can show these objects in 
two completely different stories. I have great difficulty in seeing why one story should be privileged at the 
total exclusion of the other, […]." Zit. n.: Aspden, a.a.O. 



 156  

zugeigen und bestätigte implizit des Direktors Argumentation, dass griechi-
sche Konservatoren Archäologen sind, wenn er behauptet, dass archäologi-
sche Artefakte außerhalb ihres Kontextes nicht zu verstehen seien; und wenn 
er des Direktors Vorschlag, das Ensemble mit Kopien zu rekonstruieren, ver-
wirft, dann übernimmt er ebenso fraglos einen altmusealen und heute haupt-
sächlich für den Kunstmarkt relevanten Originalfetischismus: „[Das wäre] un-
akzeptabel, nicht nur für uns, sondern auch vor der internationalen öffentli-
chen Meinung – eine Ausstellung von Kopien im Schatten der Akropolis [...].“1 
Es ist schlichtweg unmöglich, das ursprüngliche Parthenon, so wie es einst 
war, mit den verbliebenen Originalfragmenten zu rekonstruieren – dafür ist zu 
viel verloren gegangen. Darüber hinaus ist das „Leben und die Atmosphäre“ 
des (historischen) Kontextes von Athen, worauf der Minister sich beruft, kaum 
noch mit Athens klassischem Vorläufer aus dem 5. Jahrhundert vor Christus, 
dem Entstehungszusammenhang des Parthenons, zu vergleichen. Beim For-
schungsstand und mit den technischen Möglichkeiten von heute ließe sich die 
beste Annäherung an den Originalzustand allein mit Kopien erreichen – denn 
wer würde im Ernst die Elgin Marbles von London nach Athen zurück bringen 
wollen, um sie mit den dort verbliebenen zusammenzufügen, die fehlenden 
Stücke zu komplettieren und dann alles zu übermalen?  
 
Antonio Canova (1757-1822), neben David der zweite Hauptprotagonist des 
Neoklassizismus des frühen 19. Jahrhunderts, der im Zusammenhang mit der 
parlamentarischen Debatte zum Ankauf der Elgin Marbles um seine Exper-
tenmeinung gebeten worden war, soll dabei ausgesprochen haben: „Für mich 
selbst wie für jeden anderen wäre es ein Sakrileg, diesen Marmor mit einem 
Meißel zu berühren,“ womit er seine Weigerung begründete, den Fries zu 
vervollständigen. Für ihn enthielt er selbst in seinem fragmentarischen Zu-
stand die ganze, universelle Schönheit der Antike, denn in einem großen 
Kunstwerk sind Form und Inhalt nicht nur im Ganzen erfahrbar, sondern in 
jedem einzelnen seiner Teile. Canova hatte mit seiner Expertise gewisserma-
ßen den Grundstein gelegt für die Anerkennung des Fragmentes als vollstän-
diges Kunstwerk.2 
 

 
 
15. Venus im Louvre Frontalansicht 

 
 
16. Venus im Louvre 
       Rückenansicht 

                                            
1 “[It is] not acceptable, not just for us but in the eyes of international public opinion, to organise an exhi-
bition of copies in the shadow of the Acropolis hill." Zit. n.: Aspden, a.a.O. 
2 Zit. n. Klappentext des Ausstellungskataloges der Schirn-kunsthalle Frankfurt ‚Das Fragment – Der 
Körper in Stücken’,  Pingeot /  Schulze (Hrsg., 1990).  



 157  

Dennoch blieb die Ergänzung von Fragmenten antiker Skulpturen (nicht deren 
Übermalung, da man noch lange glaubte, sie seien ursprünglich weiß gewe-
sen) noch bis vor gar nicht so langer Zeit eine gängige, museale Praxis und 
ein Thema kunsthistorischer Debatten, denn Ergänzung bedeutet Zufügung 
von Attributen, womit man die Bedeutung festlegt, das heißt zum Beispiel, 
welche Gottheit dargestellt ist.  
 

 
 
17.  Venus von Milo – Vier Rekonstruktionsvorschläge 

  

 
Das berühmteste Fragment einer antiken Skulptur ist die Venus von Milo im 
Louvre (Abb. 15 und 16). Da der Skulptur die notwendigen Attribute für eine 
einwandfrei Interpretation fehlten, zog ihre Entdeckung im Jahre 1820 eine 
ganze Reihe phantasiereicher Ergänzungsvorschläge nach sich, bis der Ar-
chäologe Adolf Furtwängler im Jahre 1894 einen brillanten und wissenschaftlich 
untermauerten Ergänzungsvorschlag publizierte (Abb. 17 und 18), um jedoch 
gleich hinzuzufügen, dass zwar die ursprüngliche Ganzheit nun wieder herzu-
stellen, deren Verlust jedoch nicht so bedauerlich wäre, wie man bisher gedacht 
hatte.1  
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
18. Venus von Milo –  
       Furtwänglers Rekonstruk- 
       tionsvorschlag  

 
Mittlerweile hatte sich das Auge auch des Publikums offenbar daran gewöhnt, 
antike Skulpturen als Fragmente zu bewundern und darin gar eine um so uni-
versellere Schönheit zu erkennen: Als Fragment blieb ihr nämlich eine Vieldeu-
                                            
1 Furtwängler (1895, 383); vergl. auch: Fuller (1980, 71-129). 



 158  

tigkeit bewahrt, die zur ästhetischen Kontemplation anregte und zum Phantasie-
ren über Ergänzungen ohne jeden Anspruch auf archäologische Richtigkeit, wie 
bezeugt wird von allerlei späteren Verwertungen der Venus von Milo in Kunst 
oder Reklame (Abb. 19-23).1 Durch Fragmentierung wird eine antike Skulptur 
aus ihrem ursprünglichen, kulturellen Kontext herausgehoben. Insofern ihre 
Schönheit auch im Detail vollkommen ist, wird sie universell und kann selbst ja-
panische Touristen ansprechen, deren kultureller Hintergrund in keiner kulturhis-
torischen Kontinuität mit der griechischen Antike steht, und die man dennoch 
regelmäßig in bewunderndem Verharren vor diesem auserlesenen Zeugnis an-
tiker Schönheit im Louvre stehen sieht. 
 
 

     
 

 
    

 

 
      19-23. Venus von Milo –  
                  Neuere Verwertungen in Kunst und Reklame 

  

 
 
Für Canova wäre es noch nicht denkbar gewesen, eigene Skulpturen als Frag-
mente zu gestalten. Noch vor Furtwänglers Publikation aber hatte Auguste Ro-
din (1840-1917) sich schon auf dieses Wagnis eingelassen (Abb. 24 und 25). 
Nach dem Vorbild fragmentarischer Antiken ließ Rodin in einigen seiner Skulp-
turen Körperteile weg, und schon Rilke bemerkte, dass Rodins Skulpturen 
                                            
1 Fuller (1980,  98f). 



 159  

nichtsdestoweniger vollkommen waren. Jedoch erforderte ihre Wertschätzung 
eine Vorstellung von der Vollständigkeit des Menschen, die der Betrachter auf 
jeweils eigene Weise einbringt.1  Wiederum waren es Zufälle der Geschichte, 
die eindringliche Beispiele vollkommener Unvollständigkeit dem ästhetisch emp-
findsamen Betrachter vor Augen gebracht hatten. Rodin hatte darin ein neues 
künstlerisches Mittel erkannt und in seiner Skulptur angewandt.  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
24. Auguste Rodin, 
       Torsos eines Mannes, 
       ca. 1887 

 
 

25. Auguste Rodin, 
Der Schreitende Mann, 

1899 - 1907 

 
 
Fragmentierung ist eine extreme Form der De-Kontextualisierung. Die obige 
Skizze der Rezeptionsgeschichte des Kunstwerkes als Fragment weist beide 
gewissermaßen aus als Komplement der impliziten Universalität der Kunst und 
ihrer Institution, welche die Revolution explizit gemacht hat. Aber auch Quatre-
mères Plädoyer gegen die Politik der Revolution und gegen die Institution des 
Museums verrät Universalitätsdenken – zum Beispiel, wenn er von einer univer-
sellen Wissensgemeinschaft und von der allgemeinen Bedeutung der Antike als 
Ganzheit für das durch diese Gemeinschaft geteilte Wissen schreibt.2 Haben wir 
es hier mit zwei verschiedenen Universalitätsbegriffen zu tun, desjenigen der 
Aufklärung und desjenigen der Revolution, oder sind wir auf einen inhärenten 
Widerspruch der Kunst und ihrer Institution gestoßen, den zwischen Universali-
                                            
1 Ausstellungskatalog Schirnkunsthalle, a.a.O. 
2 Quatremère de Quincy, a.a.O., Brief I,  88 f ; Brief II,  97 f. 



 160  

tätsanspruch und De-Kontextualisierung? Tatsächlich sind in der lateinischen 
Wortwurzel universus die Bedeutungen „ganz“ und „sämtlich“ enthalten, und ‚to-
talité‘ (Ganzheit) ist eine Konnotation des französischen ‚universalité‘1 – und 
Ganzheit widerspricht ja doch wohl der De-Kontextualisierung. Die logisch prä-
zise Definition von universal aber ist: was die Totalität der Individuen einer Klas-
se betrifft. Diese Definition erfasst die Bedeutung des Universalitätsbegriffes in 
den Wissenschaften, denn wissenschaftliche Empirie zerlegt die Wirklichkeit, 
um sie systematisch beobachten und ihre Befunde mittels abstrakter Operatio-
nen miteinander verknüpfen zu können. Nie würde ein Wissenschaftler sich 
ernsthaft anmaßen, ein Totalbild der Wirklichkeit geben zu wollen. Trotzdem  
sind Naturgesetze universal, insofern sie allgemeingültig, das heißt für jeden 
gesonderten Fall gültig sind. Den auf De-Kontextualisierung und Fragmentie-
rung sich gründenden Universalitätsanspruch der Kunst und ihrer Institution 
können wir also in Analogie zur Wissenschaft begreifen, wobei allerdings im Be-
reich der Kunst die Gleichsetzung von Universalität mit Allgemeingültigkeit mit 
Vorsicht zu genießen ist. Die Allgemeingültigkeit der Kunst ist nicht messbar, 
unter anderem weil sie abhängt von der Fähigkeit und der Bereitschaft des indi-
viduellen Betrachters, sich auf einen neuen Gegenstand einzulassen – sprich 
von seiner kulturellen Kenntnis (um das heute leider verpönte Wort der Bildung 
zu vermeiden), seiner Neugierde und seiner Kreativität (im Sinne von Offenheit 
und Interesse an aktiver Auseinandersetzung mit Unkonventionellem). Allenfalls 
äußert sie sich in einem mehr oder weniger dauerhaften Konsensus darüber, 
das gewisse Dinge bewahrt werden und allgemein zugänglich sein müssen. 
Dennoch hat die Universalität von Kunstwerken und der Kunstinstitution einen 
logischen Grund: Der Verlust an Kontext entledigt einen Gegenstand der a priori 
an ihn gekoppelten Bedeutungen und öffnet ihn für die autonome, ästhetische 
Betrachtung, was zunächst nichts anderes heißt, als dass es jedem Betrachter 
freisteht, seine Bedeutung in dem Gegenstand zu finden; und je mehr Betrach-
ter in einem Kunstwerk ihre Bedeutung finden können, desto näher kommt es 
einem Status universeller Gültigkeit. 
 
Was ist aber dann der ursprüngliche Kontext eines Werkes zeitgenössischer 
Kunst? – Nun, es ist nicht mehr und nicht weniger als das Gesamtwerk und die 
Persönlichkeit seines Schöpfers, sein Atelier. Von diesem Kontext wird es ge-
trennt, wenn es in die Kunstinstitution gelangt. Ein befreundeter Maler sagte mir 
einmal: „Wenn ein Bild mein Atelier verlässt, dann kann ich nichts mehr für es 
tun, dann muss es sich beweisen.“ Insofern es als Kunstwerk geschaffen wor-
den ist, referiert es auch auf seinen neuen Kontext – auf Kunst, die durch ande-
re gemacht ist. Dass der Gegenstand – wenn auch nicht immer – sprachlich zu 
fassende Bedeutungen und Qualitäten hat und dass sich also seine Suche da-
nach lohnt, das mag der Betrachter voraussetzen, insofern er im Kontext der 
Kunstinstitution auf ihn trifft, der gesellschaftlich für solcherlei Gegenstände be-
stimmt ist. Dies ist es, was ich mit dem Begriff ‚Symbolfunktion der Kunstinstitu-
tion’ im Titel dieses Abschnittes zu fassen versuche. Sie ist implizit, wird oft still-
schweigend vorausgesetzt und unterscheidet sich dadurch von den bekannte-
ren, eher praktischen Funktionen der Kunstinstitution, als da sind:  Die Funktion 
des Museums, Kunstgegenstände zu bewahren, zu untersuchen und zugäng-
lich zu machen; die der Galerie, Kunstgegenstände zu verkaufen – eine andere 

                                            
1 Stichwort: universal in: Kluge (2002); Stichwort: universalité in: Le Petit Robert 1 (1988) 



 161  

Form des zugänglich Machens; die der Kunstgeschichte und der Kunstkritik, 
Kunst von einer privilegierten (im Sinne von Kenntnis und Zugang) Position aus 
zu betrachten und zu untersuchen, um für weniger Privilegierte (ebenfalls im 
Sinne von Kenntnis und Zugang) Brücken (meist sind dies verbale Brücken) zu 
bauen – wiederum eine Form des zugänglich Machens. Die symbolische Funk-
tion der Gesamtheit der Kunstinstitution vermittelt dem Betrachter, dass ein 
ausgestellter Gegenstand Bedeutung sowie gesellschaftlich anerkannte, symbo-
lische Qualitäten und damit Status hat. Wenn der Betrachter mit dem Gegens-
tand nichts anfangen kann – wenn er demnach für ihn keine Kunst ist, dann ist 
dies zunächst sein Problem, denn der Gegenstand befindet sich in der Kunstin-
stitution aufgrund eines Wechselspiels zwischen historischen Zufällen und „kol-
lektiver Intentionalität“, das individuell kaum (allenfalls kurzfristig) zu beeinflus-
sen, also objektiv ist.1 Auch die symbolische Funktion der Kunstinstitution selbst 
hat sich herausgebildet in einem historischen Prozess kollektiver Intentionalität. 
Nach meiner Beschreibung der Rationalisierung als wesentlichem, richtungge-
benden Vektor dieses Prozesses, kann nunmehr die Antikenrezeption als ein 
zweiter ausgemacht werden, denn der ästhetische Umgang mit Antiken lieferte 
das Modell für den Umgang mit Kunst im Kontext der Kunstinstitution – ein Mo-
dell, dessen Anfänge so wie die der Rationalisierung in die Renaissance zurück-
reichen. Das Wesentliche an der Modellhaftigkeit der Antike ist allerdings nicht 
ihre historische Epoche, denn der ursprüngliche, kulturhistorische Kontext wur-
de im Museum ja zur Nebensächlichkeit, und ebenso wenig ihr ästhetisches I-
deal, denn die allzu buchstäbliche Nachahmung antiker Vorbilder wurde im 19. 
Jahrhundert zu einem Merkmal von Akademismus und Salonkunst. Wesentlich 
modellhaft  waren ihr fragmentarischer Charakter und ihre De-Kontextualisie-
rung. Nebenbei kann die Rezeption von de-kontextualisierten Fragmenten als 
rationalistisches Merkmal der Ästhetik gelten, denn sie erfordert vom Betrachter 
ästhetisch-intellektuelle Konzeptualisierung. 
 
Ist De-Kontextualisierung aber auch im 20. Jahrhundert noch wesentlich geblie-
ben für die Symbolfunktion der Kunstinstitution? – Durchaus, man denke nur an 
die ungeheure Bedeutung der Rezeptionsgeschichte einer anderen fremdarti-
gen Kunst, der so genannten ‚primitiven’. Normalerweise wird deren Rezeption 
im Gegensatz gesehen zu der von Antiken. Im Zusammenhang mit deren geis-
tesgeschichtlicher Interpretation im vorangegangenen Kapitel wurde jedoch 
schon angedeutet, das Primitivismus und Bewunderung für die Antike viel mehr 
miteinander gemein haben, als man in erster Instanz zu denken geneigt ist. Dies 
gilt ebenso für die gesellschaftliche Rezeption primitiver Kunst im Kontext der 
Kunstinstitution, denn auch primitive Kunst wird de-kontextualisiert, wenn sie ins 
Kunstmuseum kommt. Bei einer afrikanischen Maske etwa denkt man an ein 
grob behauenes Holzstück, das man sich vors Gesicht binden kann (Abb. 26). 
Das Holzteil ist jedoch nur ein Fragment. Zur vollständigen Maske gehören ein 
Kostüm, das den Körper des Tänzers verhüllt, die Bewegungen des Tänzers 
sowie die Musik, zu der er sich bewegt. Man kann die Gesamtheit der Maske 
zwar mittels Photographie, Musik- und Filmaufnahmen teilweise rekonstruieren 
(Abb. 27 und 28), wirklich als Ganzes ist sie jedoch nur life zu erfahren, und 
auch dies bleibt eine hermetische, allenfalls gefühlsmäßig beeindruckende Er-
                                            
1 Der Einfluss von Museumsdirektoren oder Kunstkritikern wir im Allgemeinen überschätzt. Zur Erläute-
rung von John Searls Begriff der „kollektiven Intentionalität“ verweise ich wiederum auf das folgende 
Kapitel. 



 162  

fahrung, wenn man nicht über die Riten, Gebräuche, die Symbolik von Formen, 
Bewegungen, Klängen, Rhythmen – kurz über den ethnischen Kontext – unter-
richtet ist. 
 

      

      

 

 

 
 

      
 
26. Kanga Maske, Dogon 

 
      27./28. Kanga-Maske beim Tanz 

 
 
Wie der Archäologe, so ist auch der Ethnograph vor allem darum bemüht, den 
ursprünglichen Kontext seiner Studienobjekte zu rekonstruieren. Dies war aber 
kaum das Anliegen jener Europäer, die primitive Artefakte aus den Kolonien mit 
nach Hause brachten. Vielleicht waren es schlichtweg Souvenirs, vielleicht aber 
fühlte sich der eine oder andere vom eigentümlichen Zauber dieser Artefakte 
angezogen. Jedenfalls isolierten diese ersten Sammler die Gegenstände, die 
sie mitnahmen, dadurch von ihrem ursprünglichen Kontext. Mit der Expansion 
europäischer Kolonialreiche im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts und mit dem 
dadurch verstärkten Interesse für exotische Länder und Kulturen wurden 
Sammlungen zusammengetragen und öffentlich zugänglich gemacht. So wurde 
im Jahre 1878 in Paris das Musée du Trocadéro gegründet, in dem am Beginn 
des 20. Jahrhunderts die kunsthistorisch bedeutsame Konfrontation einiger A-
vantgarde-Künstler mit primitiver Kunst stattfinden sollte. Henri Matisse wird all-
gemein die Entdeckung der Kunst von Schwarzafrika für die Ästhetik der Mo-
derne zugeschrieben.1 Kein künstlerisches Werk lässt aber deutlicher die Inspi-
ration an deren Formen erkennen als das von Picasso.2 Wie viele andere war 
                                            
1 Gertrude Stein behauptete, dass Matisse Picasso im Herbst des Jahres 1906, als er ihn kennen lernte, 
mit dieser Kunst bekannt machte – ein Behauptung, die durch Matisse selbst bestätigt wurde. In: Spies 
(2000, 46). 
2 Picasso hat dagegen immer wieder abgestritten, irgendwelche Artefakte aus Schwarzafrika gesehen 
zu haben, bevor er die Démoiselles d’Avignon fertig gestellt hatte, d.h., vor dem Sommer des Jahres 



 163  

Picasso zweifellos von der geheimnisvollen Magie der Masken und anderer afri-
kanischer Kultobjekte fasziniert, er begriff jedoch auch die darin beispielhaft an-
gelegten Möglichkeiten zur Vereinfachung von Formen, ihren „vernünftigen 
Charakter“, wie er selbst gesagt haben soll.1 Ihr ursprünglicher, ethnischer Kon-
text dagegen interessierte ihn ganz und gar nicht. Ähnliches gilt für andere frühe 
Bewunderer aus dem Bereich der Kunst: Apollinaire, Brancusi, Breton, Giacco-
mentti, Max Ernst... In der Faszination fürs Primitive sollten den Künstlern ihre 
Sammler folgen, und der Kunsthistoriker Robert Goldwater prägte Ende der 
30er-Jahre für die künstlerische Aneignung des Primitiven den Begriff Primiti-
vismus, womit er die Tür der Kunstinstitution zur Aufnahme von deren Vorbilder 
einen Spalt weit öffnete.2 Ja, denn es waren noch keine Kunstwerke, und das 
Musée du Trocadéro war kein Kunstmuseum. Wegen Mangels an Mitteln war 
es zunächst nicht viel mehr als eine Anhäufung von Objekten gewesen – ein 
phantastisches bric-à-brac, das allerdings Dichter und Künstler inspirieren konn-
te –, und im Jahre 1928 wurde es dann an den Lehrstuhl für Anthropologie des 
Muséum d’histoire naturelle gekoppelt, jenes Wissenschaftsmuseums, das aus 
der institutionellen Trennung zwischen Kunst und Wissenschaft der Revolutions-
jahre hervorgegangen war. Diese institutionelle Aufwertung der Exponate des 
Musée du Trocadéro von Kuriosa zu anthropologischen Studienobjekten ließ 
allerdings keinen Raum für deren ästhetische Wertschätzung. Dass sie (noch) 
nicht als Kunstwerke angesehen wurden, fand ihren Niederschlag in der Art der 
Institution. Weder das Muséum d’histoire naturelle noch das aus dem  Musée 
du Trocadéro hervorgegangene Musée de l’Homme unterstehen dem Ministère 
de la Culture und somit auch nicht (entgegen dem, was ihre Namen suggerieren 
mögen) der Direction des Musées de France. Als universitäre Forschungsinsti-
tute unterstehen sie dem Ministère de l’Éducation. So blieb die ästhetische Be-
trachtung primitiver Kunst für den größeren Teil des 20. Jahrhunderts auf die 
Privatsphäre einiger ästhetisch empfindsamer Individuen beschränkt. Die institu-
tionelle Anerkennung ihrer ästhetischen Qualitäten erfolgte erst – und auch 
dann noch legitimiert über das, was moderne Künstler davon gemacht hatten –  
im Jahre 1984 mit William Rubins Ausstellung Primitivism in 20th Century Art 
im New Yorker Museum of Modern Art. Der Verdienst dieser Ausstellung und 
auch anderer Bemühungen, die Augen einer breiteren Öffentlichkeit für die 
besonderen, ästhetischen Qualitäten dieser Artefakte zu öffnen, ist nicht zu 
leugnen. Dennoch muss angemerkt werden, dass die Debatten um die Aner-
kennung von deren Kunstcharakter, insbesondere gegen Ende des 20. Jahr-
hunderts, meist durch einen politisch korrekten Moralismus gefärbt sind, des-
sen ethische Unterbauung zumindest diskutabel ist. Demnach wäre es näm-
lich ein Zeugnis westlichen Ethnozentrismus, ja Imperialismus, ihnen den er-
habenen Kunststatus westlicher Kulturwerte vorzuenthalten. Die vordergrün-
dig überzeugende Moralität dieser Argumentation wankt, sobald man be-
denkt, dass die symbolische  Erhebung von tribalistischen Kultobjekten zur 
Kunst zwangsläufig eine immense Steigerung ihres Marktwertes und somit, 
wegen des kapitalistischen Charakters unserer modernen Global Culture, ei-
nen enormen Ansporn zu deren Transferierung weg von ihrem ursprünglichen 
Kontext und hin zu den Kunstmärkten des Westens zur Folge haben muss. 

                                                                                                                             
1907; ebenda. Zur Bedeutung der Inspiration Picassos an der Kunst Schwarzafrikas: William Rubin, 
‘Picasso’ in: ders. (Hrsg., 1984, Bd. 1, 241). 
1 Zit. n. Ndiaye (1995, 20) 
2 Goldwater (1967 [1938]). 



 164  

Pikant in diesem Zusammenhang ist, dass die treibende Kraft hinter dem Pro-
jekt des ersten Kunstmuseums für tribalistische Kultobjekte ein Händler war, 
dem, wie mir eine vertraute Person mitteilte, die es wissen muss, in verschie-
denen afrikanischen Ländern wegen wiederholter, illegaler Entfremdung sol-
cher Objekte die Einreise verwehrt war. Das erste Kunstmuseum für tribalisti-
sche Kunstobjekte wurde im Pavillon des Sessions des Louvre im April 2000 
eröffnet – als erste Skizze und Vorgeschmack des inzwischen ebenfalls eröff-
neten Museums für die so genannten ‚Art primair’ am Quai Branly.  
 Ich möchte den Leser dieses Buches an dieser Stelle bitten, mich nicht 
mißzuverstehen: Es geht mir nicht darum, die Anerkennung dieser Objekte 
als Kunstwerke moralisch zu verwerfen. Dies wäre dumm, denn unabhängig 
von dem, was man ethisch davon halten mag, die ästhetische Wertschätzung 
dieser Objekte hat sich im Laufe des 20. Jahrhunderts institutionell durchge-
setzt und ist zu einer gesellschaftlichen Tatsache geworden, die nicht willkür-
lich wieder rückgängig gemacht werden kann. Wiederum handelt es sich um 
einen Prozess kollektiver Intentionalität, und er wurde, wie schon die Antiken-
rezeption, von Individuen, insbesondere von Künstlern initiiert: Schon im Jah-
re 1909 hatte Guillaume Apollinaire in einem Artikel für Le Journal du Soir da-
für plädiert, „dass der Louvre gewisse exotische Meisterwerke [...] aufnehmen 
sollte“.1  
 Meiner unmaßgeblichen Meinung nach leben wir immer noch in der Mo-
derne, und seit wir in der Moderne leben, sind Ethik und Ästhetik in verschie-
dene Geltungssphären ausdifferenziert.2 Die Rezeptionsgeschichte von 
Kunstwerken ist nur selten frei von ethisch diskutablen Kontingenzen. Was 
zählt ist, dass sie auf uns gekommen sind, mit all ihrer Geschichte, all ihren 
Bedeutungen und Qualitäten, und wenn wir sie als große Kunstwerke schät-
zen, dann ist dies der Legitimation genug, um sie zu bewahren und ihre Zu-
gänglichkeit zu gewährleisten.  
 Sicher, im Zuge der Globalisierung müssen wir wohl neue Umgangs- 
und Präsentationsformen entwickeln. In diesem Sinne war die Konzeption der 
Präsentation im Pavillon des Sessions des Louvre zweifellos ein erster Schritt 
in die richtige Richtung: Kunstobjekte aus weiten Bereichen der Menschheits-
geschichte, jedoch außerhalb der idealistischen, von der griechischen Antike 
hergeleiteten Genealogie der europäischen Kunst, sind in den Ausstellungs-
sälen vornehmlich ästhetischen Kriterien gemäß als autonome Kunstwerke 
ausgestellt – und die Präsentation ist wirklich beeindruckend. Für diejenigen, 
die mehr über den Kontext der Objekte wissen wollen, gibt es einen separa-
ten Raum, in dem man mit den Mitteln moderner Informationstechnologie tief 
in den Kontext eines jeden ausgestellten Gegenstandes hineintauchen kann. 
Das Gesamtprojekt des Museums für ‚Art primair’ hat denn auch seit seinem 
Beginn einen Sonderstatus gehabt: Es untersteht sowohl dem Ministèr de la 
Culture als auch dem Ministère de l’Éducation.  
 Diese Beschreibung der Präsentation von ‚Art primair’ im Pavillon des 
Sessions des Louvre ist in der Gegenwartsform gehalten, obwohl sie dem ur-
sprünglichen Projekt nach inzwischen schon wieder aufgehoben sein müsste. 
                                            
1 « Le Louvre devrait recueillir certains chefs-d’œuvre exotiques dont l’aspect n’est pas moins émouvant 
que celui des beaux spécimens de la statuaire occidentale. » Zit. n. Dossier de presse – pavillon des 
Sessions (Paris: RMN/Réunion des Musées Nationaux, 2000)  19.  
2 Es mag altmodisch klingen, jedoch fühle ich mich immer noch mehr mit Positionen verbunden, die 
Habermas (1990 [1981]) schon vor mehr als zwanzig Jahren eingenommen hat, als mit denen der 
Postmoderne.  



 165  

Was als Provisorium und erste Skizze für das definitve Museum am Quai 
Branly geplant gewesen war, ist permanent geworden. Dies kommt wohl nicht 
von ungefähr, denn, was die Ausführung der Skizze hätte sein sollen, hat mit 
dieser kaum noch etwas gemein. Es heißt nicht mehr ‚Musée d’art premier’ 
sondern ‚Musée du quai Branly’ und ist allenfalls ein lauwarmer, typisch 
postmoderner Kompromiss zwischen den beiden antagonistischen Positio-
nen. Ganz offensich blieben für die pseudowissenschaftlichen Kredenzen nur 
Anthropologen und Philosophen übrig, die zu solcherlei Kompromissen bereit 
sind und wurde die Einrichtung gänzlich dem Architekten überlassen – sowohl 
inhaltlich als auch ästhetisch eine Katastrophe. Der ursprüngliche Initiator des 
Projektes, der zumindest sehr genau die Spreu vom Weizen zu trennen wuss-
te, war denn auch zwischenzeitlich verstorben.   
 
Wenn die Antikenrezeption als rationale und zunächst individuelle Alternative 
zum christlichen Kult modellhaft für die Kunstbetrachtung war, so fand die ei-
gentliche Entzauberung des Kultes eher in deren Schatten statt. Die Entzau-
berung der gesellschaftlichen Wirklichkeit der Kunst lässt sich besser anhand 
des Funktionswandels des Altar-Retabels nachzeichnen, des zentralen gemein-
schaftlichen Kultobjektes der Kirche. In den Mittelalter-Abteilungen von Kunst-
museen gibt es ihrer viele. Oft sind sie unvollständig, fragmentarisch, und 
manchmal ist gar nur eine Predellatafel oder ein Flügel wie ein autonomes Bild 
ausgestellt. Die Übergangsperiode vom Mittelalter zur Renaissance gibt noch 
ein weitgehend intaktes Bild von der Ausgangslage vor dem Funktionswandel, 
und weil die Antikenrezeption in der Toskana begann, kehren wir nun zurück in 
die Toskana, jedoch über die des Quattrocento hinaus in die Frührenaissance. 
Der einsame Held der Wende vom 13. zum 14. Jahrhundert für eine auf Vasari 
und auf dem Renaissanceideal sich gründende Kunstgeschichte war der Floren-
tiner Maler Giotto (ca. 1267-1337).  
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
29. Giotto, Die Beweinung Christi,  
       ca. 1305 

 
 
Einsam muss er gewesen sein, da seine ganzheitliche Auffassung vom Bild-
raum, seine Verbildlichung menschlicher Gefühle und sein Verzicht auf dekora-
tive Details erst ein Jahrhundert später von Malern der Renaissance wie Ma-
saccio oder Piero della Francesca wieder aufgegriffen und weiterentwickelt wur-



 166  

de (Abb. 29). Um diesen Avantgardisten herum, in seinem kulturgeschichtlichen 
Kontext sowie in seiner unmittelbaren Nachfolge gab es, so diese Lesart, nur 
mittelalterliche Rückständigkeit. Diese Lesart wurde erst maßgeblich korrigiert 
durch John Whites Studie zu einem Sieneser Zeitgenossen Giottos, Duccio 
(1255-1319), und insbesondere zu dessen Maestà (Abb. 30), des bis dahin 
spektakulärsten Altarbildes aller Zeiten.1  
 
 

 

 

 
30. Duccio, Maestà – Die thronende Madonna, 1308-1311 

 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

31. Cimabue, Maestà di Santa Trinità, 1285-86 
 

                                            
1 White (1979, 9 ff). 



 167  

Das nur 48 Kilometer südlich von Florenz gelegene Siena war das Zentrum ei-
nes anderen fortschrittlichen Stadtstaates der Toskana, der jedoch seine Blüte 
schon im 13. Jahrhundert erlebt hatte. Nach den Rückschlägen und Epidemien 
des 14. Jahrhunderts, welche die ganze Region trafen, konnte es nie mehr wie-
der seiner größten Konkurrentin, Florenz, ebenbürtig werden. Sienas Kunstge-
schichte kann als exemplarisch gelten für Frederick Antals These von der Konti-
nuität einer vorherrschenden, gotischen Strömung durch die Renaissance hin-
durch. Jedoch bedeutet die gotische Tendenz der Sieneser Schule durchaus 
nicht, dass ihre Maler künstlerisch rückständig waren: Vergleicht man Duccios 
Maestà mit Altarbildern von Giottos direktem Florentiner Vorläufer Cimabue 
(1240 bis 1302, Abb. 31), dann scheint der Sieneser in der plastischen Modellie-
rung von Details, der Vielfalt von Gesichtstypen sowie der Meisterung der archi-
tektonischen, wenn auch nicht fluchtpunktperspektivischen Konstruktion des 
Thrones weit überlegen.1 Duccio war schlichtweg nicht interessiert an jenen 
Techniken und Tricks des Illusionismus, die wir heute als fortschrittlich ansehen 
– vermutlich weil sein Sieneser Publikum andere Präferenzen hatte. Antal hat 
versucht, dies mit der von Florenz verschiedenen Zusammensetzung der Sie-
neser Bevölkerung zu erklären: eine breitere untere und eine schmalere obere 
Mittelklasse sowie eine stärkere Präsenz der Aristokratie. Ich neige eher dazu, 
den Unterschied mit einem unterschiedlichen Bezugspunkt für die kollektive 
Selbstidentifikation, den Stadtmythos, zu erklären: Was für Vasari und seine 
Zeitgenossen das Quattrocento war, das war für die Sieneser aller Bevölke-
rungsgruppen die Blütezeit Sienas im 13. Jahrhundert und der Marienkult.2  
 

 
    32. Duccio, Maestà , 1308-1311,  
    Rekonstruktion Vorderseite 

 
     33. Duccio, Maestà , 1308-1311,  
     Rekonstruktion Rückseite 

 
Wie dem auch sei, die gesellschaftliche Funktion der Maestà war noch eine mit-
telalterliche, kultische, will sagen, sie stand noch ungebrochen im Dienste des 
christlichen Kultes. Wohl weil sie ein so besonderes Altarbild war, wurde ihre 
                                            
1 Vasari  dagegen lässt seine Viten mit Cimabue beginnen. In seiner Duccio-Biographie (1996 [1568], 
Bd. 1, 204 f ) referiert er zwar auf die Maestà, von der er aus einer Beschreibung Ghibertis wusste, je-
doch seien seine Bemühungen, sie zu finden, erfolglos geblieben. 
2 Zum Identifikationswert des Marienkultes für die Stadt Siena: Norman (1999). 



 168  

Inthronisierung auf dem Hochaltar der Kathedrale von Siena (1311) noch 40 
Jahre nach dem Ereignis durch den Chronist Agnolo di Tura aufgezeichnet: 
„Die Sienesen brachten das Tafelbild um die Mittagszeit des 9. Juni mit gro-
ßem zeremoniellen Aufwand in Prozessionen zur Kathedrale. Unter ihnen wa-
ren der Bischof von Siena, Ruggiero da Casole, der gesamte Klerus der Ka-
thedrale, alle Mönche und Nonnen von Siena, der Rat der Neun, die Honora-
tioren der Stadt, die Podestà und ihr Vorsitzender, alle Bürger in ihren Rüs-
tungen – auch die mit den vornehmeren Rüstungen – und mit brennenden 
Lampen in ihren Händen. Und so schlossen Frauen und Kinder sich in großer 
Frömmigkeit und mit Freudenglocken läutend zu einer Prozession zusammen, 
die durch die Straßen und um die Piazza del Campo herum führte; und den 
ganzen Tag lang blieben die Läden zur Andacht geschlossen, und überall in 
Siena gab man den Armen Almosen. Alles ging einher mit vielen Ansprachen 
und Predigten zu Gott und zu seiner Mutter, Madonna, die ewige Jungfrau 
Maria, die als Fürsprecherin und Beschützerin der Stadt Siena und ihres Ge-
bietes hilft, deren Wohlergehen zu bewahren und in Frieden zu vermehren, 
und die die Stadt vor aller Gefahr und allem Bösen beschützen möge.“1 Was 
da auf den Hochaltar gestellt wurde, war nicht nur die an sich schon große 
Holztafel der Thronenden Madonna, die sich heute noch im Sieneser Dom-
museum befindet, sondern ein größeres und doppelseitiges Polyptychon, 
dessen ursprüngliche Erscheinung John White rekonstruiert hat (Abb. 32, 33).  
 
Nachdem Duccios Maestà 200 Jahre lang den Hochalter der Kathedrale ge-
ziert hatte, wurde sie auf einen Seitenaltar gesetzt, wo sie noch weitere 200 
Jahre lang als Retabel Dienst tat.2 Genau 400 Jahre nach ihrer Inthronisie-
rung wurde sie auch von diesem Altar entfernt und in mehrere Stücke zersägt. 
Einige der Fragmente dienten noch auf anderen Altären dem Gottesdienst, 
andere wurden verkauft. So befindet sich Die Versuchung Christi, eine der 
Tafeln von der Rückseite, heute in der Frick Collection zu New York (Abb. 
34). Andere Teile fanden ihren Weg in die Londoner National Gallery (Die 
Verklärung und Die Verkündigung, Abb. 36 und 37) oder in die National Galle-
ry of Art von Washington (Die Berufung der Apostel Petrus und Andreas, Abb. 
35).3 Die Zersägung der Maestà darf nicht als Zeichen von Respektlosigkeit 
der Sieneser gegenüber ihrer eigenen Kulturgeschichte gewertet zu werden. 
Dass Siena die Werke seiner Malereischule, und insbesondere die Maestà 
weiterhin zu schätzen wusste, dafür mag die Anwesenheit eines Großteils de-
ren Fragmente im heutigen Museo dell'Opera del Duomo zu Siena ein Zeug-
nis sein (so manche Altarstücke sind fragmentarischer überliefert). 
 
                                            
1 “The Sienese took the panel to the cathedral at noontime on the ninth of June, with great devotions 
and processions, with the bishop of Siena, Ruggero da Casole, with all of the clergy of the cathedral, 
and with all the monks and nuns of Siena, and the Nove, with the city officials, the Podestà and the Cap-
tain, and all the citizens with coats of arms and those with more distinguished coats of arms, with lighted 
lamps in hand. And thus, the women and children went through Siena with much devotion and around 
the Campo in procession, ringing all the bells for joy, and this entire day the shops stayed closed for 
devotions, and throughout Siena they gave many alms to the poor people, with many speeches and 
prayers to God and to his mother, Madonna ever Virgin Mary, who helps, preserves and increases in 
peace the good state of the city of Siena and its territory, as advocate and protectress of that city, and 
who defends the city from all danger and all evil.” Zit. n. Van Os (1984, 39). 
2 Vasari berichtet in den Viten von der Umsetzung der Maestà auf einen Seitenaltar, konnte sie jedoch 
während seines Besuches in der Kathedrale nicht identifizieren – vermutlich, weil er sich etwas anderes 
darunter vorgestellt hatte, vergl.: Vasari (1996 [1568], Bd. 1, 205). 
3 Zur Rekonstruktion des ursprünglichen Retabels: White (1979,  80 f). 



 169  

 

 

 
34. Versuchung Christi, New York, 
       Frick Collection, Rückseite unten links 

 35. Die Berufung der Apostel Peter und 
      Andreas, The National Gallery of Art, 
      Washington, Rückseite unten Mitte 
 

 

 

 
36. Die Verklärung, The National Gallery, 
      London, Rückseite unten rechts 

 37. Die Verkündigung, The National Gallery, 
       London, Vorderseite unten links 

 
Die aus heutiger Sicht geradezu barbarische Behandlung zeugt vielmehr von 
einer gewandelten Einstellung gegenüber dem Kultobjekt: Seine ursprüngli-
che Funktion hatte sich überlebt.1 Im Spätmittelalter war sie bestimmt gewe-
sen durch die Liturgie und die Symbolik der Kirche. Der Realismus der Re-
naissance aber musste das Retabel als primitiv und nicht mehr zeitgemäß er-
scheinen lassen, was ein Grund für seine Entfernung vom Hauptaltar gewe-
sen sein mag; und dann drängte die Reformation die katholische Kirche in die 
Defensive. In der Reaktion darauf erlebte das Genre zwar im Barock noch 
einmal eine Blüte. Wie der Absolutismus war dies jedoch eher Zeugnis des 
letzten Aufbäumens einer hinfällig gewordenen Weltordnung.  
 Barocke Altarbilder etwa eines Bernini dramatisierten das Heilsgesche-
hen mit manieristisch übertriebenem Realismus. Die Zone über dem Altar 
wurde zu einer Bühne, auf der die heilige Therese in seliger Verzückung vor 
dem Engel, eigentlich dem Liebesgott Amor, dahinsinkt (Abb. 38 und 39). E-
benso wie beim Kult des Roi Soleil, der ja zu den Auftraggebern Berninis ge-
hörte, manifestiert sich in dieser Konstellation eine Relativierung ritueller Be-
deutungen. Sie hatten ihre allgegenwärtige Selbstverständlichkeit verloren. 
Das Heilsgeschehen spielte sich nun auf einer Bühne ab, und der Realismus 
sowie die emotionelle Übersteigerung regten den Betrachter dazu an, sich 
selbst geistig in die Szene hineinzuversetzen. Mit ihrem stetigen Verlust an 
kollektiver Bedeutung verlor religiöse Kunst dann im 19. Jahrhundert auch ih-
                                            
1 Van Os (1984,  43). 



 170  

re Signifikanz als Kunst. Von wenigen Ausnahmen abgesehen zeichnet sie 
sich seitdem vor allem durch ihren hohen Kitschgehalt, sprich ein Defizit an 
Wirklichkeit aus. 
 

 
 
 
Die im Kult sich verdichtende, ganzheitliche Weltsicht war endgültig überholt, 
und die Suche nach einer heilen Welt vor dem Quattrocento wurde zu einem 
Thema der Salonmalerei, etwa eines Lord Leighton (1830-1896): Dessen auf 
einer Schilderung Vasaris gegründete Inthronisierung von Cimabues  Madon-
na könnte ebenso gut eine Darstellung von der Inthronisierung der Maestà 
sein (Abb. 40). Derweil wurde Duccios Maestà aus dem kirchlichen Kontext 
herausgelöst und ins Museum überführt und wurde so zu einem Kunstwerk. 
Ist aber Lord Leightons ‚salonfähiger’ Abklatsch dieser verlorenen Einheit 
dann kein Kunstwerk? Die Frage ist hier noch zu früh gestellt, um beantwor-
ten werden zu können. Ich werde am Ende dieses Kapitels darauf zurück-
kommen.  
 
Der Funktionswandel, den die Übertragung eines Altarbildes von der Kirche 
ins Museum mit sich bringt, was häufig, wie im Falle der Maestà, mit seiner 
Fragmentierung einherging, lässt sich etwa folgendermaßen zusammenfas-
sen: In der Kirche hatte das Altarbild als Ganzheit dem Gottesdienst gedient, 
wobei ihm die Kirchengemeinde kollektiv gegenüberstand. Jeder wusste, was 
er auf dem Bild sah und in welcher Reihenfolge er es zu lesen hatte. Mit sei-
ner Herauslösung aus dem rituellen Kontext hat es seine sozialintegrativen 
Funktionen verloren. Seitdem findet seine Rezeption, beziehungsweise die 

 
 
38. Bernini, Die Verzückung der hl. Therese, 
      1645-1652 

 
39. Bernini, Cappella Cornaro, Santa Maria della 

Vittoria, 1547-1652 



 171  

seiner Fragmente, nicht mehr kollektiv, sondern individuell statt; umgekehrt 
kann sich die Aufmerksamkeit des individuellen Betrachters besser auf das 
jeweilige Fragment konzentrieren. Dessen ‚Entzauberung’ macht es dem in-
tellektuellen Studium und dem subjektiven Genuss zugänglich. Wenn Auto-
nomie beim Kunstwerk De-Kontextualisierung und oft gar Fragmentierung (im 
Zusammenhang mit zeitgenössischer Kunst könnte man auch sagen: Isolie-
rung) voraussetzt, dann bedeutet sie für den Betrachter Subjektivierung des 
Erlebnisses von Kunst. Dass solcherlei Fragmente von Kultobjekten nunmehr 
als Kunstobjekte in Museen aufbewahrt werden, ist Zeugnis besonderer 
Wertschätzung – einer anderen allerdings als derjenigen, die Duccios Maestà 
im spätmittelalterlichen Siena zuteil geworden war. Damals zeugte deren Hul-
digung von ihrer kultischen Bedeutung sowie der gesellschaftlichen Identifika-
tion; in die internationale Kunstinstitution aber ist sie gelangt aufgrund eines 
gesellschaftlichen, ja vielleicht gar ‚universellen’ Konsenses.  
 
 

 
40. Leighton, Cimabues gefeierte Madonna wird durch die Strassen von Florenz getragen, 1853-55 
 
 
Der Kontext, aus dem die Französischen Revolution die Kunst herauslöste, 
war der des höfischen Kultes. Wohl weil man schon Erfahrungen mit der De-
Kontextualisierung von kirchlichen Kultobjekten hatte, konnte man nunmehr 
deren neutralisierende Kraft gezielt einsetzen: Das Kunstmuseum sollte die 
ursprüngliche Funktion höfischer Kunst im Dienste der Idee des Königtums 
aufheben, sie autonom machen. Autonomie bedeutet Unabhängigkeit, Selb-
ständigkeit und hat also mit Freiheit zu tun. Im vorangegangenen Kapitel war 
von der Autonomie der Kunst als Freiheit von Interesse, von Zweck die Rede – 
vom interesselosen Wohlgefallen. Die Autonomie der Zweckfreiheit können wir 
nunmehr näher bestimmen als die des Individuums, des Künstlers beziehungs-
weise des Betrachters. Freiheit vom Kontext dagegen – zunächst vom religiö-
sen Kult, dann vom Despotismus und in der bürgerlichen Gesellschaft 
schließlich von Konventionen – ist gesellschaftliche Autonomie. Durch die 
Herauslösung eines Kunstwerkes aus traditionellen, rituellen oder alltäglichen 
Kontexten wird es von jederlei, über Traditionen oder Konventionen vermittel-
ten Inhalten abgeschnitten; seine Bedeutung ist also nicht mehr Teil der All-



 172  

tagskultur – auch wenn sein Schöpfer dessen Relevanz für den Alltag bean-
sprucht. Andererseits wird durch den Wegfall all dieser Bindungen ein bis da-
hin in kultische Zwecke eingebundenes Vermögen zur Wirklichkeitsaneignung 
und Wirklichkeitsgestaltung angesprochen.1 Freilich ist der Betrachter auf sich 
selbst angewiesen – seine Kenntnisse, Gefühle, seine Empfindsamkeit, sein 
Interesse. Zwar kann ein kunst- oder sozialgeschichtlicher Kontext mithilfe er-
gänzender Informationen (re-)konstruiert werden. Solcherlei Konstrukte sind 
jedoch notwendig diskursiver Art. Für die Erfahrung von Kunst bleibt die sub-
jektive Erfahrung ausschlaggebend. Die Kunstinstitution bietet den symboli-
schen Kontext für jenes, vormals in kultische Zwecke eingebundene Vermö-
gen zur Wirklichkeitsaneignung – auch wenn das Kunstobjekt sich dem Bet-
rachter außerhalb eines Museums oder einer Galerie darbietet. Als der ange-
wiesene Ort für die Begegnung zwischen Betrachter und Objekt bietet sie 
nach dem Wegfall traditioneller Bindungen auch eine neue gesellschaftliche 
Einbindung: Die Institution versprachlicht beziehungsweise beziffert die Kunst 
und funktioniert so als Transmissionsriemen zwischen der künstlerischen und 
demnach subjektiven Aneignung von Wirklichkeit und unserer, auf rationalen 
Strukturen beruhenden Kultur, der die nicht restlos rationalisierbare Kunst 
letztlich immer fremd bleiben muss. Dabei verleiht das Pendant der De-
Kontextualisierung, der Universalitätsanspruch, der Kunst ihren besonderen 
Status. So ist die Kunstinstitution der formale, das heißt durch Konsensus an-
erkannte Geltungsbereich für den Austausch über jene Gegenstände ohne 
Begriff, die wir ‚Kunst’ nennen, und so ist Autonomie, die als Begriff De-
Kontextualisierung, Isolierung oder Fragmentierung des Kunstobjektes und 
die Subjektivierung der Kunstrezeption umfasst, die Konsequenz der Entzau-
berung und der Rationalisierung des kulturellen Austausches. Die Kunstinsti-
tution liefert auch den konzeptuellen Bezugsrahmen für unseren modernen 
Kunstbegriff, der wie gesagt, erst gegen Ende des 18. Jahrhunderts – also 
etwa zeitgleich mit der Herausbildung der Kunstinstitution – geläufig wird: ein 
Kunstbegriff im Singular, ohne prädikative Ergänzungen wie ‚liberales’ oder 
‚mechanicae’, jedoch mit impliziten Merkmalen, Qualitäten und Funktionen, so 
wie sie in der Debatte um die République des Arts thematisiert wurden und im 
Begriff der Autonomie sich verdichten. Da die Autonomie der Kunst in der 
Kunstinstitution institutionalisiert ist und da eine Institution eine öffentliche Ein-
richtung ist, kann Autonomie nicht, wie oft unterstellt wird, totaler Gegensatz 
zur Gesellschaft oder völlige Unabhängigkeit von ihr bedeuten: Sie ist 
schlichtweg eine gesellschaftliche Funktion. Warum aber hat die Idee von der 
Autonomie der Kunst dann einen so schlechten Ruf? 
 
Zunächst ist da der Künstler: Schon allein die Diskrepanz zwischen dem uni-
versalistischen Anspruch, mit dem er, wenn er ein ernsthafter Künstler ist, 
seine Kunst macht, und der unmittelbaren gesellschaftlichen Wirkung, die er 
allenfalls damit erreichen kann, erklärt, warum er die Autonomie seiner Kunst 
ablehnen muss. Dass die Autonomie für Künstler schon von Beginn an ein 
Problem war, möchte ich anhand eines Ereignisses illustrieren, das sich in 
den Hochtagen der Jakobinerherrschaft zutrug. Am Nachmittag des 16. Okto-
ber 1793, dem 25. Vendémiaire des Jahres II, an dem Marie-Antoinette, die 
Gattin Ludwig des XIV., guillotiniert worden war, zog eine Prozession durch 

                                            
1  Bürger (1974, 51). 



 173  

Paris, deren Ähnlichkeit mit der Inthronisierung der Maestà frappant ist: „Am 
Nachmittag des 16. Oktober marschierte die Museumsabteilung in einer Pro-
zession entlang des Quai de l’École, der Rues de la Monnaie, Saint-Honoré 
und Saint-Niçaise, hielt auf dem Place de la Réunion an, um die Verurtei-
lungsakte gegen Marat [d.h. die Anklagen der Girondisten gegen Marat vom 
vorangegangenen April] zu verbrennen, marschierte weiter entlang dem Quai 
du Louvre bis hin zur Rue des Poulies und dann durch den Säulengang hin-
durch in den Innenhof des Louvre. Die Prozession wurde angeführt von zehn 
Reihen von Trommlern und Flötisten in strikter Marschordnung, gefolgt von 
einer Abordnung der Streitkräfte; nach ihnen einige Volksvereine mit ihren 
Standarten, wobei jede Abteilung durch ihre Banner angeführt wurde; dann 
verschiedene Korporationen. Ein Truppenkontingent kam als nächstes, ange-
führt von Flaggen und Trommeln, dann passierte die gesamte Museumsabtei-
lung en masse. Eine Musikkapelle führte die Abordnung des Konvents an, 
und dieser folgte eine Gruppe junger Wehrpflichtiger mit Eichenzweigen in 
ihren Händen und in ihrer Mitte die Büsten von Marat und Lepeletier. Hinter 
ihnen folgten die Citoyennes (Frauen) von der Abteilung, alle in Weiß geklei-
det. Sie führten ihre Kinder an den Händen und trugen Blumen, um damit das 
Grab von Marat zu schmücken. Am Ende der Prozession marschierte eine 
Abordnung von den eigenen Streitkräften der Abteilung. Im Innenhof des 
Louvre hatte man zwei Sarkophage errichtet, und auf diesen standen Bilder 
der beiden Märtyrer der Freiheit von der Hand Davids. Vor ihnen wurde ein 
Begräbnisdienst abgehalten mit Hymnen und Ansprachen. Wie in den Zere-
monien der katholischen Kirche tragen alle Künste ihren Zauber bei zur Erhe-
bung der Gläubigen. Die Sans-Culottes teilten in Gemeinschaft das Nachge-
dächtnis an ihre Märtyrer.“1 Die gedruckte Ordre de la Marche (Marschord-
nung) dieser Prozession ist überliefert, und die zitierte Rekonstruktion der 
Prozession stammt von Albert Soboul in seinem Buch ‚Les Sans-Culottes pa-
risiens dans l’an deux’.2 Eines der beiden, wie zwei Altar-Retabel auf den 
Sarkophagen aufgestellten Bilder war Davids berühmter Marat (Abb. 41). Das 
Bild von Lepeletier ist leider verloren gegangen. Ob David auch die Prozessi-
on gestaltet hat, lässt sich nicht feststellen; die Ordre de la Marche ist, wohl 
aus formellen Gründen, vom Präsidenten und vom Sekretär der Museumsab-
teilung unterzeichnet. Es wäre jedoch nicht verwunderlich, wenn David der 
eigentliche Urheber gewesen ist, denn immerhin war er der Republik großer 
Experte für Massenchoreographien. Er war auch der einflussreichste Jakobi-

                                            
1 “On the afternoon of 16 October, the Museum section marched in procession along the quai de l’École, 
the rues de la Monnaie, Saint-Honoré, and Saint-Nicaise, then stopped in the place de la Réunion to 
burn the act of indictment against Marat, marched on along the quai du Louvre as far as the rue des 
Poulies, and went into the great courtyard of the Louvre through the colonnade. At the head of the col-
umn were ten ranks of drums and riflemen in strict order, then a detachment of the armed forces; after 
them the popular societies with their standards, the sections preceded by their banners, and various 
corporate bodies; a detachment of troops came next, flag and drums in the lead, then the whole Mu-
seum section passed by en masse; a corps of musicians ahead of the deputation from the Convention, 
and following them a group of young conscripts, oak branches in their hands, carrying in their midst the 
busts of Marat and Lepeletier; behind them the citoyennnes of the section dressed all in white, holding 
their children by the hand and bearing flowers do deck Marat’s tomb; and then bringing up the rear a 
detachment of the section’s own armed forces. In the courtyard of the Louvre, sarcophagi had been 
erected, and on top of them pictures, painted by David, of the two martyrs of liberty; a funeral service 
was held in front of them, with hymns and speeches. As in the ceremonies of the Catholic church, all the 
arts contributed their magic to the exaltation of the faithful; the sans-culottes communed in the memory 
of their martyrs.” Zit. n. Clark (1999, 16 f). 
2 Soboul  (1962 [1958 ], 304). 



 174  

ner der Museumsabteilung und hatte nota bene zwei Tage vorher vor dem 
Nationalkonvent eine öffentliche Präsentation der Bilder angekündigt.1 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

41. David, Der Tod Marats, 
1793  

 
Zeitgenössische Kunst musste in den Revolutionstagen noch ihre gesell-
schaftliche Rolle finden. Die Vorbilder Antikenrezeption und Machtverherrli-
chung waren elitär, des Royalismus, des Anti-Republikatnismus verdächtig. 
Wenn man das Volk erreichen wollte, dann drängte sich das Vorbild der Kir-
che auf. Aus heutiger Sicht erscheint die Prozession als eine Kuriosität der 
Revolutionszeit und ist nur denkbar im Kontext jener Übergangsperiode, eines 
Ausnahmezustandes, denn sie fand im gesellschaftlichen Umgang mit der 
Kunst der Moderne kaum Nachahmung. Als neuere Werkkategorie, welche 
die Grenzen zwischen den künstlerischen Disziplinen und zwischen Kunst 
und Leben aufbrechen sollte, käme ihr wohl das Gesamtkunstwerk am nächs-
ten. Jedoch ist auch das Gesamtkunstwerk eher eine Kuriosität geblieben, die 
zudem meist im formalen Rahmen der Kunstinstitution rezipiert wird.2 Aus der 
Perspektive des Künstlers ist Davids formaler Rückgriff auf den christlichen 
Kult verständlich, gesellschaftlich war er indes ein Anachronismus. Im Dienste 
des Kultes, der zentralen Instanz für die in einer durch Traditionen, Mythen 
oder Religionen bestimmten Kultur gültigen Weltinterpretation, hatte die 
Kunst, oder besser ihr Vorläufer noch eine selbstverständliche Autorität als 
deren Vergegenwärtigerin und als kultisches Zentrum besessen. Mit der Be-
freiung aus der Dienstbarkeit an den Kult hatte sie auch diesen Status verlo-
ren. Dessen ungeachtet hat Kunst immer noch mit Wirklichkeitsaneignung zu 
tun. Seit die Kunst autonom ist, kann dies jedoch zunächst nur die Wirklich-
keitsaneignung des Künstlers sein. Mit dem gewissermaßen ererbten Vermö-
gen zur Wirklichkeitsaneignung und -gestaltung versucht er, in Bereiche des 
Menschseins vorzudringen, denen eine gewisse Allgemeingültigkeit zukommt. 

                                            
1 Clark (1999, 17). 
2 Vergleiche hierzu den Katalog zur Ausstellung Der Hang zum Gesamtkunstwerk, die Harald Szee-
mann (Hrsg., 1983) im Jahre 1983  für die Städtische Kunsthalle Düsseldorf organisiert hat.  



 175  

Insofern aber die Autonomie seiner Kunst in einen der gesellschaftlichen Gel-
tungsbereiche marginalisiert ist, muss sie für ihn ein Skandal sein, denn seine 
Kunst ist für ihn eine Form der Aneignung von Welt als Ganzheit, so wie er sie 
erlebt, und nicht nur eines gesellschaftlichen Geltungsbereiches.  
 
Ist aber die subjektive, ganzheitliche Weltaneignung nicht viel eher die Domä-
ne der Philosophie? – sicher doch wohl seit Descartes Formel für das den-
kende und erkennende ‚Ich’. In der Aufklärung hatte der Erkenntnisoptimis-
mus, gestützt auf die Entdeckung des erkennenden Subjektes und seines In-
strumentes, die universelle Vernunft, einen ungekannten Höhenflug erlebt. Er 
liegt Quatremères Positionen zugrunde sowie denjenigen Saussures. Noch 
typischer für dieses aus heutiger Sicht ein wenig naiv anmutende Ideal von 
einer universellen Vernunft, die letztlich alles erklären müsse, war der Marquis 
de Condorcet (1743-1794). Condorcet wollte das naturwissenschaftliche Mo-
dell für eine noch zu konzipierende Wissenschaft vom Menschen nutzbar ma-
chen. Im Jahre 1794 veröffentlichte er seine „Esquisse d'un Tableau Histori-
que des Progrès de L'Esprit Humain“ (Historische Skizze des Fortschrittes 
des menschlichen Geistes), worin er der Frage nachging, wie sich das me-
thodisch gesicherte Wachstum theoretischen Wissens auf den menschlichen 
Geist und auf die kulturellen Lebenszusammenhänge im Ganzen auswirken 
könnten. Condorcet war geradezu heilig davon überzeugt, dass vernünftiges 
Denken letztendlich alle Probleme lösen, ja selbst den Tod abschaffen könn-
te.1 Die Koppelung der Vernunft an politische Theorien und Anschauungen 
heißt Ideologie, und es kommt wohl nicht von ungefähr, dass auch dieser 
Begriff den Tagen der Französischen Revolution entstammt. Er wurde ge-
prägt von Antoine Destutt de Tracy (1754-1836) als Benennung für eine 
‚science des idées’. Obwohl er damit eher einen trockenen Wissenschafts-
term dachte aus der Taufe zu heben, besaß das Wort schon bei ihm einen 
stark emotiven Gehalt – wegen seiner Leidenschaft für die Wissenschaft der 
Ideen sowie wegen des hohen moralischen Wertes, den er ihr zuschrieb. Der 
Begriff wurde vom Direktorium politisch umgesetzt im Zusammenhang mit 
dem Streben nach einer demokratischen, rationalen und wissenschaftlichen 
Gesellschaft. Schon Hegel und Marx und später dann Max Weber verwende-
ten den Term im negativen Sinne für falsches Bewusstsein. Immerhin impli-
zierte Marx in manchen seiner Texte, dass ideologische Wahrheit möglich sei 
– was sich in der Marx-Rezeption bezeichnenderweise durchgesetzt hat. Re-
ligionen haben mit Ideologien gemein, dass sie Aussagen über Wahrheit und 
Moral enthalten, für die sie absolute Gültigkeit beanspruchen. Den Religionen 
ist dieser Anspruch über Traditionen übermittelt und selbstverständlich, wäh-
rend Anhänger von Ideologien glauben, dass ihr System sich aus der Ver-
nunft her begründen lässt. Sie meinen, der Wahrheit näher zu sein als Gläu-
bige, und können nicht sehen, dass Ideologien meist einseitige Werte und In-
teressen unterstellen.  
 
Zweifel an philosophischen, rein auf Ideen gegründeten Weltinterpretationen 
war schon lange vor der Französischen Revolution aufgekommen. Schon im 
frühen 18. Jahrhundert hatte der Empirismus in gewissen Kreisen die kartesi-
sche Doktrin in Diskredit gebracht. Diderots im vorangegangenen Kapitel zi-

                                            
1 Habermas (1987/88 [1981], Bd.1, 210 ff). 



 176  

tierter Lobgesang auf Chardin zum Beispiel, den ich hier gerne wiederholen 
möchte, lässt eine ironische Skepsis durchschimmern: „Wenn es stimmt, wie 
die Philosophen sagen, dass es keine andere Wirklichkeit gibt als unsere 
sinnlichen Wahrnehmungen, dass weder die Leere des Raumes noch die 
Massivität der Körper irgendetwas anderes an sich selbst hätten, als was wir 
von ihnen erfahren, dann sollen mir diese Philosophen einmal erklären, worin 
für sie der Unterschied besteht zwischen dem Schöpfergott und Dir, wenn sie 
vier Fuß vor Deinen Bildern stehen."1  

Wenn Descartes cogito von der Existenz eines a priori Wissens in je-
dem Menschen ausgeht, dann stellt es sich damit, ähnlich darin der rationalen 
Askese, selbst ein Bein: Fragt es nach dem letzten Grund einer Annahme, 
dann bleibt nur das ‚Selbst’, das so zum Gegenstand seiner Betrachtung wird. 
Auf dieses ‚Selbst’ beugt es sich zurück, um sich wie in einem Spiegelbild – 
‚spekulativ’ eben – zu begreifen. Da das erkennende Subjekt seine Erkenntnis 
nur um den Preis der Objektivierung der äußeren wie der eigenen inneren Na-
tur erkaufen kann, wird die erreichte Stufe der Reflexion und Emanzipation 
leicht verabsolutiert, und dies ist nichts anderes als ein Zwangsmechanismus 
zur Selbst-Illusionierung, der durchaus nicht nur die Philosophie der Aufklä-
rung anheim gefallen ist. In einer Vorlesungsreihe, die Jürgen Habermas im 
Jahre 1983 am Collège de France gehalten hat, hat er den philosophischen 
Diskurs der Moderne als eine Folge fehlgeschlagener Ausbruchversuche aus 
dem vernünftigen Gefängnis des spekulierenden Subjektes beschrieben.2 
Zwar hat das Wort ‚Spekulation’ mittlerweile (außer an der Börse) einen eher 
negativen Beiklang erhalten, doch ist jener rationalisierende Hang zur Selbst-
täuschung virulent geblieben, und das sowohl im Alltag als auch in der Philo-
sophie.3 Menschen tun sich offensichtlich schwer mit der Anwendung von Ra-
tionalitätsnormen, wie es logische Schlussfolgerung, Wahrscheinlichkeitsab-
wägung oder Planung über die unmittelbare Zukunft hinaus sind. Überaus 
begabt sind wir hingegen für unsere latente Selbstversicherung, dass wir das, 
was wir tun, aus guten Gründen tun. Wenn Vernunft ein universaler Aspekt 
des menschlichen Geistes ist, dann manifestiert sich seine Universalität eher 
im Hang zum Rationalisieren als im Hang zur Rationalität; das heißt, wir ten-
dieren eher dazu, Beweise umzuinterpretieren, um einen Glauben zu unter-
mauern, als dazu, einen Glauben angesichts fataler Gegenargumente auf-
zugeben.4 Haben wir dies einmal eingesehen, dann fällt es uns auch nicht 
schwer, zu akzeptieren, dass der Ausbruch aus Glaubenssystemen, die im-
mer auch rationale Elemente enthalten, in der Menschheitsgeschichte so sel-
ten ist. Der einzige, wirklich gelungene Ausbruch gelang mittels der „unnatür-
lichen“ Methoden der Naturwissenschaften,5 und eine der wesentlichen Vor-
aussetzung seines Erfolges war die Relativierung der subjektiven Welterfah-
rung. 
 

                                            
1 « S'il est vrai, comme le disent les philosophes, qu'il n'y a de réel que nos sensations, que ni le vide de 
l'espace, ni la solidité même des corps n'ait peut-être rien en elle-même de ce que nous éprouvons, 
qu'ils m'apprennent ces philosophes quelle différence il y a pour eux, à quatre pieds de tes tableaux, 
entre le Créateur et toi? » zit. n.: Sahut (1984, 153). 
2 Habermas (1988 [1985]). Für die hier übernommene Beschreibung des Mechanismus zur Selbsttäu-
schung vergl. 70. 
3 Man denke etwa an Bernard Henri Levis immer wiederkehrende Formel des „Je dis que...“. 
4 Gerrans (1997, 5). 
5 Wolpert (1992) 



 177  

Wenn Kunst als Weltaneignung komplementär zu Wissenschaft ist, dann ist 
sie dies, weil bei ihr die subjektive Welterfahrung im Zentrum steht. Im Ge-
gensatz zum Philosophen, der die Welt theoretisch auslegt, setzt der Künstler 
sich auf konkrete Weise mit seinem künstlerischen Material auseinander. 
Konkrete Situationen bergen Unvorhersehbares, das Material leistet Wider-
stand. Wenn er danach lauscht und wenn, wie beim ‚bricoleur’ von Lévi-
Strauss, sein künstlerisches Schaffen eine „Erfahrung am Objekt“ ist und er 
den „Materialwiderstand“ in die Struktur seines Werkes integriert, dann objek-
tiviert er weder die äußere Welt noch sich selbst. Hier deutet sich ein Ausweg 
an aus dem Zwangsmechanismus der Subjektphilosophie zur Selbst-
Illusionierung und ein Ansatz zur Erklärung der Kunst als genuin eigene Form 
der Weltaneignung, die weder Abklatsch des Religiösen noch Pseudophiloso-
phie ist.1 Eine solche „konkrete Wissenschaft“ produziert kein objektives Wis-
sen, weshalb sie als Form der Weltaneignung in unserer modernen ‚Wissens-
gesellschaft’ kaum als relevant gelten kann. Stattdessen bringt sie Gegens-
tände hervor, konkrete Wirklichkeit, mit der sich der Betrachter auseinander-
setzen muss, will er diesen geistige Gehalte abgewinnen. Da Menschen phy-
siologisch einander ähneln und da, wie wir im nächsten Kapitel noch sehen 
werden, Physiologie und Geist nicht voneinander zu trennen sind, deutet sich 
hier ein Erklärungsansatz für eine anthropologische Universalität der Kunst 
als spezifische Form der Weltaneignung an. 
 Die Idee von der Kunst als genuin eigene und durchaus moderne Form 
der Weltaneignung, die also verschieden ist von der Religion, der Wissen-
schaft und auch von der Philosophie, ist natürlich nicht neu. Auch sie ist 
schon so alt wie der Kunstbegriff und insbesondere in der deutschen Ästhetik 
ein geliebtes Thema: „Ehe wir die Ideen ästhetisch, d.h. mythologisch ma-
chen, haben sie für das Volk kein Interesse; und umgekehrt, ehe die Mytholo-
gie vernünftig ist, muss sich der Philosoph ihrer schämen. So müssen endlich 
Aufgeklärte und Unaufgeklärte sich die Hand reichen, die Mythologie muss 
philosophisch werden und das Volk vernünftig, und die Philosophie muss my-
thologisch werden, um die Philosophen sinnlich zu machen.“2 Dieses erstaun-
lich aktuelle, man könnte geradezu sagen postmoderne Plädoyer für, ja eine 
‚Ästhetisierung des Alltags’ entstammt dem ‚Ältesten Systemprogramm des 
deutschen Idealismus’ von 1796/97, einem zweiseitigen Manuskript, das in 
Hegels Handschriften überliefert ist, dessen Autorschaft jedoch wohl auf 
Schelling zurückgeht.3 Sicher ist, dass es die gemeinsame Überzeugung der 
damals in Frankfurt versammelten Jugendfreunde Hölderlin, Schelling und 
Hegel wiedergibt. Das Systemprogramm prophezeit eine neue Mythologie, 
worin der Poesie eine Rolle als Lehrerin der Menschheit zukommt. Da die äs-
thetische Anschauung dem Systemprogramm zufolge „der höchste Akt der 
Vernunft“ war, musste die Kunst die Philosophie ablösen. Die Schrift ist keine 
isolierte Kuriosität. Sie ist eine erste Manifestation der wachsenden Enttäu-
schung des deutschen Idealismus über den Verlauf der Französischen Revo-
lution, die an ihrem Beginn noch mit Begeisterung begrüßt worden war. Sie ist 
auch nicht im luftleeren Raum entstanden, denn sie greift Schillers Ideen über 
die ästhetische Erziehung des Menschen auf – etwa die von der Einheit von 

                                            
1 Pseudophilosophie wie etwa in meinem Beispiel: Jospeph Kosuths ‚Art after Philosophy’,  Kaiser 
(1995, 107 ff.,  234 ff). 
2 Zit. n.: Hegel (1998 [1796/97],  5). 
3 Habermas (1988 [1985], 43 ff, 110 ff);  Bürger (1983, 33). 



 178  

Kunst und Politik, Ethik und Ästhetik, von der Schönheit als mittlerem Zustand 
zwischen Denken und Empfinden oder die von einem ästhetischen Staat.1 
 Wie kann aber dieser „höchste Akt der Vernunft“ des schöpfenden Indi-
viduums die gesellschaftliche Wirklichkeit überhaupt erreichen? Es muss hier 
angemerkt werden, dass die drei Frankfurter Seminaristen, wenn sie über 
Kunst sprachen, hauptsächlich an Literatur und dann vor allem an Dichtkunst 
dachten, während das vorliegende Buch aus der Perspektive der Bildenden 
Kunst geschrieben ist. Zweifellos können Werke der Poesie ebenso wie Wer-
ke der Bildenden Kunst ästhetisch erfahren werden, und die philosophische 
Ästhetik fasst seit ihrem Beginn unter dem Kunstbegriff die fünf Kunstformen 
Architektur, Skulptur, Malerei, Musik und Poesie zusammen.2 Doch gibt es 
zwischen Kunstformen durchaus wesentliche Unterschiede, und zwar sowohl 
auf der Ebene der individuellen Wahrnehmung als auch auf der ihres jeweili-
gen gesellschaftlichen Funktionierens. Die Unterschiede bezüglich der indivi-
duellen Wahrnehmung, auf die Lessing in seinem Laokoon schon gewiesen 
hatte (der Unterschied zwischen der Entfaltung eines Kunstwerkes in der Zeit, 
bei der Poesie, zu der im Raum, bei der Skulptur), wurden schon angespro-
chen. Der wesentliche Unterschied auf der Ebene der gesellschaftlichen Wirk-
lichkeit der Kunst, und darum ging es den drei Frankfurter Seminaristen in der 
zitierten Passage, wird in der philosophischen Ästhetik meist übersehen. Der 
amerikanische Philosoph Nelson Goodman, auf dessen für die Ästhetik des 
späten 20. Jahrhunderts einflussreiches ‚Languages of Art’ im letzten Kapitel 
noch ausführlicher einzugehen sein wird, hat auf einen Unterschied gewiesen, 
der, obwohl es Goodman nicht primär um die gesellschaftliche Wirklichkeit 
der Kunst ging, für diese, so scheint es heute, weitreichende Implikationen 
hat: In Literatur und Musik ist die Frage des Originals irrelevant. In der Musik 
ist jede Aufführung eine andere Interpretation eines Werkes, von dem es kein 
Original gibt, und in der Literatur hat das Originalmanuskript allenfalls Fe-
tischwert; das eigentliche Werk erreicht sein Publikum über die Druckauflage, 
von der keine Kopie authentischer ist als eine andere.3 Kunstwerke der Bil-
denden Kunst hingegen sind ans Original gebunden. Zwar kann man Bilder in 
Büchern oder auf Plakaten reproduzieren; was zählt, ist jedoch das eine Ori-
ginal, das irgendwo auf der Welt in einem Museum oder bei einem Privat-
sammler an der Wand hängt. Wie wesentlich das Original als Referenz für die 
gesellschaftliche Bedeutung von Werken Bildender Kunst ist, zeigt sich etwa 
in der Bewertung von Auflagewerken – zunächst Drucktechniken oder Bron-
zeabgüsse, dann Fotographien, dann Multiples und heutzutage Videos. Zwar 
gibt es auch hier kein physisches Original. Wie hoch die Auflage ist, ob die 
Abdrucke oder anderweitige Vervielfältigungen durch den Künstler selbst oder 

                                            
1 Schiller in seinem ‚Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen' aus dem 
Jahre 1795, insbesondere im 18. und dem 27. Brief (1984 [1795], 189 und 227). 
2 Hegel hat die 5 Künste, wie so vieles andere, in ein System untergebracht; vergl.: Hegel (1970/86, 
[1832-1845], Bd. 14 und 15). Die Zusammenfassung verschiedener Kunstformen in der Ästhetik scheint 
durch neuere, neurophysiologische Erkenntnisse zur Synästhesie bestätigt zu werden; vergl.: Hickok / 
Bellugi / Klima (Juni 2001,  42 ff); V.S. Ramachandran / E.M.Hubbard (Mai 2003,  44 ff.); vergl. auch: 
Motluk (11. August 2001): Synästhesie (von den griechischen Wortwurzeln ‚syn’ für ‚zusammen’ und 
‚aisthesis’ für Wahrnehmung) bezeichnet auch eine neurologische Pathologie, unter der anderweitig 
normale Individuen die Mischung von zwei oder mehreren Sinnen erfahren. 
3 Goodman (1976 [1968], 1976, 112 ff). Kurz danach hat Richard Wollheim (1980,  4-12,  74-84, 177 ff) 
einen ganz ähnlichen Unterschied herausgearbeitet zwischen Kunst, in welcher ein „physisches Objekt“ 
eine Rolle spielt von einer solchen, bei der dies nicht der Fall ist. Ihm ging es dabei jedoch eher um eine 
Unterscheidung des Ästhetischen vom rein Physischen.  



 179  

von jemand anderem ausgeführt worden sind, ob es vom Künstler signiert ist, 
wie viele ‚Clones’ den Platz des Originals einnehmen, kurz: wie weit ein Ex-
emplar vom Original weg dekliniert ist, all dies hat großen Einfluss auf seinen 
Marktwert und auch auf den symbolischen Wert, da in unserer modernen Kul-
tur Konsensus über ideelle Werte oft nur möglich ist, insofern sie bezifferbar 
sind. In der Videokunst nimmt die künstliche Konstruktion eines Originalstatus 
manchmal geradezu groteske Formen an.1 Kein Wunder, denn der Kunst-
markt ist zur Schöpfung des für seine Subsistenz erforderlichen Mehrwertes 
darauf angewiesen. Wir leben heute in einer Ökonomie der Vervielfältigung 
und der Distribution, wobei moderne Technologien die Produktion giganti-
scher Auflagen in kürzester Zeit ermöglichen. Ein Markt für Unikate ist in die-
sem Kontext ein geradezu mittelalterlicher Fremdkörper, der nur vermittels 
eines zugefügten, symbolischen Wertes Profit abwerfen kann, und dieser 
symbolische Wert gründet sich auf der Rarität und der Unersetzlichkeit des 
Originals. Als geistige Erfahrung am Objekt ist der Wert eines Kunstwerkes 
nur individuell zu erfahren. 
 
Künstler, die sich auf moderne und rein mechanisch zu vervielfältigende 
Technologien spezialisieren, berufen sich gerne auf den in den 30er-Jahren 
verfassten Aufsatz Walter Benjamins ‚Das Kunstwerk im Zeitalter seiner tech-
nischen Reproduzierbarkeit’. Benjamin introduzierte den Begriff „auratische 
Rezeption“, der mit meinem Begriff von der Symbolfunktion der Kunstinstituti-
on teils überlappt. Die Aura eines Kunstwerkes sei, so Benjamin, angewiesen 
auf Kategorien wie Einmaligkeit und Echtheit. Da es von Fotographie und Film 
aber kein Original gibt, mussten diese, damals noch relativ neuen Bildmedien, 
die nicht nur mechanisch zu vervielfältigen, sondern deren Herstellung erst-
mals weitgehend automatisch war, die auratische Rezeption überwinden, die 
Kunst aus ihrem elitären Gefängnis befreien und den breiten Massen zugäng-
lich machen.2 Der Ausbruch aus dem Elfenbeinturm der Autonomie hinein in 
den Alltag war ein zentrales Anliegen der Avantgarden des frühen 20. Jahr-
hunderts – sogleich mehr dazu –, und der Dadaismus war für Benjamin das 
idealtypische Vorbild der Zerstörung der Aura.3 Dada war für ihn jedoch nur 
ein Vorläufer. Als Marxist wollte er das Projekt der Avantgarden, Kunst in den 
Alltag zu bringen, als historische Notwendigkeit aufgrund technischer Entwick-
lungen und deren ökonomischen Anwendungen erklären, um daraus eine 
Perspektive für eine demokratische Kunst zu entwickeln. Es scheint, als habe 
Benjamin eine Entdeckung, die er seinem Umgang mit avantgardistischer 
Kunst verdankte, nachträglich materialistisch erklären wollen.4 Aus heutiger 
Sicht ist Benjamins Geschichtsdeutung denn auch ein Beispiel philosophi-
schen Spekulierens, das sich in der Geschichte nicht bewahrheitet hat: Fotos 
und Film beziehungsweise Video für die Massen begegnen wir alltäglich in 
Zeitschriften, auf Reklameflächen, im Fernsehen, im Kino usw. Für Kunstfotos 
und Kunstvideos muss man eine Galerie oder ein Ausstellungsinstitut für zeit-
genössische Kunst aufsuchen. Der Unterschied besteht also unverändert – er 
ist bestimmt durch den institutionellen Bezugsrahmen – und die Behauptung, 

                                            
1 So hat mir ein Video Künstler einst weismachen wollen, dass das Master Band das Original eines Vi-
deo-Werkes sei. 
2 Benjamin (1979) 
3 Ebenda, 37 f.  
4 Bürger (1974, 38). 



 180  

dass hohe Kunst elitär sei, ist zumindest vom ökonomischen Gesichtspunkt 
her barer Unsinn: Kinokarten sind eher teurer als Zutrittskarten zu Museen, 
und der Zutritt zu Galerien ist im Allgemeinen frei. Wenn heute jemand Video-
kunst macht, um Kunst zu demokratisieren und gesellschaftlich relevant zu 
machen, dann ist er entweder naiv oder hypokritisch. Von Hypokrisie kann 
durchaus gesprochen werden, wenn der Freiraum, den die Kunstinstitution 
immer noch bietet, missbraucht wird – etwa mit Arbeiten, die man beim Fern-
sehen nicht unterbringen konnte.1 Der wesentlichste Aspekt des Freiraums, 
den die Kunstinstitution heute gewähren kann, ist die Freiheit von Marktzwän-
gen und davon, sich an Schablonen halten zu müssen, die vom Imperativ des 
Massenverkaufs diktiert werden. Kunst und Massenverkauf sind antinomisch. 
Darum aber werden von den Massenmedien abgewiesene Arbeiten nicht au-
tomatisch zur Kunst – und ebenso wenig ist Kunst deshalb undemokratisch. 
Wenn Freiheit der Kunst als Freiheit zur grenzenlosen Subjektivität und damit 
zur Beliebigkeit verstanden wird, dann ist Kunst ausstellen Exhibitionismus. 
 
Beinahe unbemerkt sind wir beim eingangs dieses Kapitels angedeuteten und 
wohl geläufigsten Argument gegen die Autonomie angelangt. Es lässt sich 
etwa folgendermaßen zusammenfassen: Autonomie sei Gefängnis (anstatt 
Freiheit) im Elfenbeinturm, daher elitär und gesellschaftlich irrelevant. 
Deshalb passe sie, so wie das Kunstmuseum, welches sie institutionalisiert, 
nicht mehr in unsere Welt. Der Kunstmarkt wird von diesem Verdikt meist 
stillschweigend ausgenommen, denn als Markt scheint er besser zu unserer 
Zeit zu passen. Übersehen wird dabei, wie sehr der Kunstmarkt von dem 
symbolischen Sonderstatus der Kunst abhängig ist – viel mehr noch als das 
Museum. In der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts ist der Ruf zur 
Überwindung der Autonomie gar zum Mantra des kunstkritischen Diskurses 
geworden, und zwar nicht zufällig in dem Maße, wie sich das Kunstzentrum 
von Europa in die USA verlagert hat. Dabei trat die amerikanische Kunstkritik 
nach dem II. Weltkrieg zunächst noch mit dem entgegengesetzten Credo an, 
nämlich als Verfechter des ‚art for art’s sake’. In den Kritiken Clement 
Greenbergs (1909-1994), der Schlüsselfigur des kunstkritischen Diskurses 
der unmittelbaren Nachkriegsperiode, steht die Vorstellung vom Selbstbezug 
der Kunst – einer dritten Spielart der Autonomie – zentral. Wie die Autonomie 
(Freiheit) von Interesse, so betrifft auch diese Spielart das Individuum, sei es 
den Künstler, sei es den Rezipienten. Sie hat jedoch weniger mit Befreiung zu 
tun als mit Wahrnehmung, mit Weltaneignung. Greenberg, der kein studierter 
Ästhetiker noch Kunsthistoriker war, hatte den meisten Vertretern dieser 
etablierten Berufstände immerhin voraus, dass er in engem Kontakt mit 
Künstlern stand, und die hatten ihn schon früh vertraut gemacht mit den 
künstlerischen Problemstellungen, die ihren Werken zugrunde lagen.2 So 
hatte ihn der europäische Mentor der New York School, Hans Hofmann 
(1880-1966), darauf hingewiesen, dass Picasso, Braque, Mondrian, Mirò, 
Kandinsky, Brancusi und selbst Klee, Matisse und Cézanne ihre wichtigste 
Inspiration fanden in dem Medium, in dem sie arbeiteten.3 Um zu illustrieren, 
                                            
1 In der Tat hatte jener Video-Künstler sein erstes Video zunächst fürs Fernsehen gemacht. 
2 Als Kind hatte Greenberg selbst Künstler werden wollen. Seine Eltern waren jedoch dagegen und zer-
störten seine Zeichnungen. Diese Erfahrung brachte ihn zu der Überzeugung, das Kunst unvereinbar 
war mit Durchschnittsmenschen: Encyclopædia Britannica CD, 1994-1999, Book of the Year (1995), 
Obituary, Greenberg, Clement. 
3 Greenberg wies selbst in einer der seltenen Anmerkungen seiner Essays darauf hin(1965 [1939]‚ 7). 



 181  

was Hofmann damit meinte, möchte ich hier eine Passage aus Kandinskys 
Aufsatz ‚Über die Formfrage’ von 1912 zitieren: „Ist denn dadurch [durch die 
Abstraktion] der Gegenstand, das Ding aus dem Bilde vertrieben? Nein. Die 
Linie ist, [...], ein Ding, welches ebenso einen praktisch-zweckmäßigen Sinn 
hat, wie ein Stuhl, ein Brunnen, ein Messer, ein Buch undsoweiter. Und 
dieses Ding wird [...] als ein reines malerisches Mittel gebraucht ohne die 
anderen Seiten, die es sonst besitzen kann – also in seinem reinen inneren 
Klang.“1 Ich möchte hier unterstreichen, dass ich keinen Theoretiker oder 
Philosophen zitiere, denn, wie eingangs dieses Buches schon angemerkt, 
Künstlertexte sind eher als Quellen denn als philosophische Studien zu lesen. 
Die „konkrete Wissenschaft“ der Künstler, ihre spezifische Form der 
Weltaneignung, bringt Objekte hervor, kein objektives Wissen. Greenberg 
hatte dies verstanden, und als Kunstkritiker sah er es als seine Aufgabe an, 
das künstlerische Projekt derjenigen, über die er schrieb, zu verbalisieren, um 
es weniger privilegierten Betrachtern, als er einer war, zugänglich zu machen. 
Sein theoretisches Werkzeug hierfür fand er in der deutschen Philosophie, 
und hier insbesondere bei Kant. Kant hat Kritik als das charakteristischste 
Merkmal der Moderne angesehen – ein Thema, das sich wie ein roter Faden 
durch das deutsche philosophische Denken (etwa bei Marx, Weber, der 
Frankfurter Schule) zieht und das auch diesem Buche zugrunde liegt. In 
analoger Weise identifizierte Greenberg Modernität mit der Verstärkung, ja 
Übertreibung eines Hanges zur Selbstkritik, und dementsprechend bestünde 
das Wesen moderner Kunst darin, mit den spezifischen Mitteln einer 
jeweiligen Disziplin diese zu kritisieren – nicht etwa, um sie zu unterwandern, 
sondern um sie nach dem Vorbild der Wissenschaften konsistenter zu 
machen und fester in ihrer spezifischen Kompetenz zu verwurzeln. Die 
Analogie von Greenbergs Vorstellung von einer fachspezifischen Selbstkritik 
des Künstlers zu dem, was Weber beziehungsweise Habermas als 
entscheidendes Kennzeichen der modernen Gesellschaftsstruktur ansehen, 
nämlich die Ausdifferenzierung in Geltungssphären mit jeweils spezifischen 
Sachkompetenzen, liegt, wenn auch wohl kaum intendiert, auf der Hand. Da 
bildende Künstler Objekte machen, ist ihre Kritik an ihrer Disziplin eine 
praktische, am Objekt abzulesende, und im nachhinein kann dann darüber 
theoretisiert werden. Malerei etwa ist, im Gegensatz zur Bildhauerei, vom 
Wesen her flach. Zwar wird dies oft übersehen, jedoch ist es schlichtweg eine 
Tatsache. Tatsachen sind wahr, und im Gegensatz dazu ist die Konstruktion 
eines Tiefenraumes auf einer Bildfläche Illusion. Dies war in a nutshell die 
künstlerische Problemstellung der Pioniere der Abstraktion und Greenberg 
hat sie in kurzen, klaren Artikeln, die er vor allem für Partisan Review und in 
The Nation schrieb, in eine simple und außerordentlich einflussreiche Theorie 
gegossen.2 Sie konnte so viel Einfluss haben, weil sie deutlich und einfach zu 
lesen war, weil sie das für diese Ideen relevante Publikum unmittelbar 
erreichte, vor allem aber auch, weil sie sich in Konkordanz befand mit dem 
Zeitgeist im New York der unmittelbaren Nachkriegszeit.3  
 In den 60er-Jahren jedoch schlug die Konkordanz in Diskordanz um. 
Greenberg distanzierte sich von der Pop Art und von der Minimal Art, und der 
kunstkritische Diskurs machte ihn aus als Symbolfigur einer überholten 
                                            
1 Bill (Hrsg.,1955, 32). 
2 Greenberg (1986-1993  [1944], Bd.1 199-204, [1966], Bd. 4, 85-94).  
3 Dies ist das Thema von Serge Guibaults Buch Comment New York vola l’idée d’art Moderne (1983). 



 182  

Ideologie: des Modernismus.1 Angesagt war stattdessen der Postmoder-
nismus, der sich bald in allen Humanwissenschaften als dominante 
Denkrichtung breit machte und dessen Hang zum Rationalisieren, anstatt zur 
Rationalität, unübersehbaren Schaden in der heutigen Denkkultur, und 
speziell in den Humanwissenschaften und der Kunstkritik angerichtet hat. Auf 
einen Nenner gebracht pervertiert sie die rücksichtslose Kritik moderner 
Rationalität zur Attitüde: Scheinbar alles wird in Zweifel gezogen, auch 
wissenschaftliche Rationalität, und so wird jeder Form von Erkenntnis 
jauchzend der Boden unter den Füßen weggezogen. Nur eines wird nicht in 
Zweifel gezogen: das über jede Kritik erhabene ‚Ich’, das zufällig gerade das 
Wort führt. Auch der Erfolg dieser Denkrichtung erklärt sich aus der 
Konkordanz mit ihrer Zeit. Der Erfolg ist jedoch umfassender, das heißt, nicht 
auf ein kultiviertes Milieu beschränkt: Der Postmodernismus ist intellektueller 
Ausdruck einer kollektiven Wirklichkeitserfahrung, die entscheidend durch den 
Konsumkapitalismus und die Massenmedien geprägt ist.2 Da diese bis heute 
unsere Kultur bestimmen, hält auch die Konkordanz des Postmodernismus 
an. Postmoderne Kunstkritik trat mit dem Anspruch an, modernistische 
Kategorien zu entmystifizieren3 und erfand zu diesem Zweck eine Vielfalt von 
Kategorien und Konzepten (deconstruction, identity, self, otherness, 
substitute, transformation, reification, rupture...), die meist im Modus fragloser 
Vertrautheit vorgebracht und nur selten expliziert werden. Die mit Greenberg 
identifizierte Kategorie ist ‚formalism’ – freilich kein neuer Term –, was implizit 
mit Autonomie und Historismus identifiziert wird. Im ‚Lexikon der Kunst’ wird 
Formalismus definiert als „Isolierung und alleinige Wertschätzung der 
Bemühungen um die formale Seite der Kunstwerke, anstelle des Strebens, 
mittels der Form etwas Bestimmtes auszusagen.“ Der Begriff enthält 
Konnotationen wie Eklektizismus, Traditionalismus, Autonomie, Inhaltslosig-
keit und weist auf ein Zerbrechen der Dialektik zwischen Kunst und 
Gesellschaft.4 Greenberg selbst scheint sich mit der Kategorie nicht viel 
beschäftigt zu haben: Im Index seiner Schriften kommt der Begriff ‚form’ nicht 
vor, und ‚formalism’ nur im letzten Band mit Texten aus den Jahren 1957 bis 
1969, also nach seiner einflussreichsten Periode, und zwar in einem Essay, 
der gegen alle Versuche gerichtet ist, Qualität kategorial fassen zu wollen und 
insbesondere gegen den Formalismus.5 Auf eine Frage nach seiner 
Beziehung zum Formalismus, die während eines öffentlichen Auftretens an 
der Western Michigan University im Jahre 1983  an Greenberg gestellt wurde, 
antwortete er, dass es ein Irrtum sei, ihn mit Formalismus zu assoziieren.6 Die 
Flachheit der Malerei hat denn auch weniger mit Form zu tun als mit 
physischen Bedingtheiten. Wenn einem ein unpassendes Etikett aufgeklebt 
wird, dann sagt das Etikett zuweilen mehr aus über denjenigen, der es 
aufgeklebt hat; und in der Tat zählt im postmodernistischen Diskurs weniger 
der spezifische Gegenstand als der Diskurs selbst – ein charakteristisches 
Kennzeichen von Selbstbezug und Formalismus. So geht es mit Kategorien, 

                                            
1 Rosalind Krauss (1986, 2), Hauptprotagonistin dieses Diskurses, unterstreicht im Vorwort zu ihrer 
Textsammlung, The Originality of the Avant-Garde and Other Modernist Myths, das praktisch alle dafür 
ausgewählte Texte Greenbergs Position widersprechen.    
2 Jameson (1983, insbes. 125); Kammen (1999, 93, 126). 
3 Krauss (1986, 4). 
4 Alscher et al. , Lexikon der Kunst (Hrsg., 1981, Bd. I, Stichwort: Formalismus). 
5 Greenberg (1986-1993 [1967] ,  265-272). Zuerst erschienen in Artforum, Oktober 1967.  
6 http://newcrit.art.wmich.edu/cg/ClemSpeaks.html  



 183  

die nicht expliziert werden: Sie verraten, was derjenige, der sie so gebraucht, 
sich selbst nicht eingestehen will. Er ist sich dessen nicht bewusst, weil er viel 
mehr fixiert ist auf implizite Konnotationen, die umso schwerer wiegen, wenn 
lexikalische Definitionen im luftleeren Raum hängen bleiben. Formalismus ist 
dann ausschließlich der Greenbergsche, und weil es Formalismus ist, ist er 
implizit überholt, akademisch, elitär, inhaltsleer und gesellschaftlich irrelevant. 
Der Greenbergsche Formalismus wird so zu einer Version der verrufenen 
Autonomie, und sein Selbstbezug künstlerischer Mittel (auf Weltaneignung 
gerichtete, individuelle Autonomie) wird identifiziert mit gesellschaftlicher 
Irrelevanz. Die Autonomie der Kunst sei in unserer postmodernen globalen 
Kultur definitiv anachronistisch geworden, denn sie sei eurozentristisch, 
getränkt von Imperialismus, Elitismus und also irrelevant für die Massen und 
für den Rest der Welt. Doch auch die Kunst ist europäischen Ursprungs, und 
wenn man sie von ihrer Autonomie befreien will, um sie global zu machen, 
dann sollte man dabei zumindest die Frage nicht übergehen, ob Kunst ohne 
Autonomie überhaupt noch Kunst ist. 
 
Die beiden von mir verwendeten Studien zur gesellschaftlichen beziehungs-
weise historischen Dimension des Kunstbegriffes stellen sich in der Tat dieser 
Frage und scheinen sie affirmativ zu beantworten. Preben Mortensen leitet 
aus dem Fehlen des Autonomie-Begriffes in den Schriften der frühesten 
Ästhetiker Shaftesbury, Hutchinson  oder Addison ab, dass sie für Kunst nicht 
wesentlich sei.1 Er muss sich jedoch den Einwand gefallen lassen, dass es zu 
deren Zeit, nämlich zu Beginn des 18. Jahrhunderts, noch keinen 
vollentwickelten Kunstbegriff der Moderne gab. Für Larry Shiner war die 
Entdeckung des in der Einleitung zitierten Artikels von Paul Oskar Kristeller 
ein eye opener:2 Er hatte sich noch nicht realisiert, dass der Kunstbegriff erst 
im 18. Jahrhundert entstanden war, und nun wunderte er sich darüber, dass 
die Kunstgeschichte dieser erstaunlichen Tatsache so wenig Rechnung trägt.3 
Weil der moderne Kunstbegriff noch so jung und darüber hinaus im Westen 
entstanden ist, so Shiner, könne er nicht universell sein und wäre also die ihm 
eigene, unnatürliche Trennung zwischen Hochkultur und Alltag 
beziehungsweise Kontext, gegen die sich die Künstler bisher vergebens 
aufgelehnt haben, letztlich doch überwindbar.4 Was wäre aber Kunst in einer 
Welt ohne Kunstinstitution, in der die Autonomie der Kunst aufgehoben ist? 
Das können wir uns nur schwerlich vorstellen. Ich meine, es wäre etwas 
wesentlich anderes – keine ‚Kunst’ also. Immerhin hat im weiter gefassten 
Europa (einschließlich Russland) nach dem I. Weltkrieg schon einmal ein 
internationales Experiment zur Aufhebung des Unterschiedes zwischen Kunst 
und Alltag stattgefunden, das der ‚historischen Avantgardebewegungen’. 
Peter Bürger fasst unter dem Begriff den Dadaismus, den Surrealismus sowie 
die russische Avantgarde nach der Oktoberrevolution zusammen. Sein 
Kriterium, dass sie sich vor allem gegen die bürgerliche Kunstinstitution 
richteten, greift jedoch auch für den italienischen Futurismus.5 Im weiteren 
Verlauf seiner Argumentation kristallisiert sich als wesentliches Kriterium das 
                                            
1 Mortensen (1997, 151 ff). 
2 Kristeller (Jan. 1952, 2. Teil, Bd. 13, 17-24). 
3 Shiner (2001, xvi). 
4 Shiner (2001, 184 ff, siehe auch Zusammenfassung: 303 ff) führt Quatremères erfolglosen Widerstand 
gegen das Museum an. 
5 Bürger (1974, 22, 44 Anm. 4). 



 184  

Projekt der Avantgarden heraus, in den Alltag hineinwirken zu wollen. 
Hierunter würden auch etwa De Stijl und das Bauhaus fallen; und Bürgers 
Diskussion der Kunsttheorie Benjamins1 erlaubt gar, das heutige Streben 
postmoderner Kunst, sich an die Massenmedien zu assimilieren, im Lichte 
seiner Kritik zu betrachten. 
 
Die Revolte des Künstlers gegen die Autonomie und also gegen die Kultur, 
die ihn hervorgebracht hat, ist, wie wir gesehen haben, so alt wie der Kunst-
begriff. Frühe Beispiele sind Davids Prozession am 25. Vendémiaire des Jah-
res II der Revolution sowie die im vorangegangenen Kapitel erwähnte Gruppe 
der Barbus, die aus Davids Atelier im Louvre auszogen, um sich am Fuße des 
Chaillot Hügels anzusiedeln.2 Barbizon und Pont-Aven sollten folgen, und 
auch der Bohemien war ja ein Außenseiter. Seit die Kunst autonom ist, ist sie 
eine „gesellschaftliche Antithese zur Gesellschaft“.3 Erst die historischen A-
vantgardebewegungen aber zielten darauf ab, von der Kunst aus das alltägli-
che Leben zu verändern. Ihre Revolte war eine Antwort auf die erst gegen 
Ende des 19. Jahrhunderts vollendete Ausdifferenzierung und damit einher-
gehende Ideologisierung des Phänomens Kunst.4  
 Im Vorwort zu seinem Roman ‚Mademoiselle de Maupin’ (1835) schrieb 
Théophile Gautier vom ‚l’art pour l’art’, womit er der Autonomie der Kunst ei-
nen eingängigen Namen gab, und in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts 
entwickelte sich um das ‚l’art pour l’art’ herum ein wahrer Kult, Ästhetizismus 
genannt, der den Abstand zwischen Alltag und Kunst scheinbar unendlich 
vergrößerte und Kunst wieder unnahbar machte, von neuem verzauberte. Vor 
allem gegen diesen Kult lehnten sich die Avantgarden auf. Der Dadaismus, 
der frühe Surrealismus, die russischen Avantgarden, De  Stijl, Bauhaus, der 
italienische Futurismus hatten – trotz aller ideologischer und ästhetischer Un-
terschiede – eines gemein: Sie machten das l'art pour l'art als bürgerliche I-
deologie aus und wollten deren Symbol, die Kunstinstitution, zerstören: „Wir 
wollen die Museen und Bibliotheken zerstören, den Moralismus und den Fe-
minismus bekämpfen ebenso wie alle opportunistischen und zweckorientier-
ten Feigheiten,“ so schrieb Filippo Tommaso Marinetti in seinem, am 20. Feb-
ruar 1909 im Figaro veröffentlichten Futuristischen Manifest und „...ein dröh-
nendes Auto wie wenn es über Altmetall rasen würde, ist schöner als die Sie-
gesgöttin von Samothrace.“5  Derlei starke Worte (und die auf sie folgenden, 
provokativen Taten) waren geboten, denn der Ästhetizismus war zu einer Art 
Ersatzreligion geworden, deren Anhänger die Kunst re-sakralisierten. Doch 
war der Ästhetizismus nicht wirklich eine Religion. Die Rolle der Kunst im Kult 
des l'art pour l'art unterschied sich von ihrer ursprünglichen, sakralen Funktion 
dadurch, dass sie sich hier nicht mehr in ein Ritual einfügte, sondern selbst 

                                            
1 Ebenda,  35 ff. 
2 Wohl nicht zufällig begann die Bewegung der Barbus im Atelier Davids am Ende des ‚terreur’ (Thermi-
dor, 27. Juli 1794), d.h. zu einem Zeitpunkt, da dieser sich alle Mühe gab, seine Reputation als fanati-
scher Revolutionär auszuwischen, indem er sich konservativer kleidete und eine ‚Ancien régime’ -
Urbanität zur Schau stellte. Die Barbus waren auf der Suche nach einer neuen, esoterischen Lebens-
form am Fuße des Chaillots Hügels zwischen 1801 und 1803, vergl.: Levitine (1978, 56 f., 75). 
3 Adorno (1970, 19). 
4 Bürger (1974,  22). 
5 « 4. […} …une automobile rugissante, qui a l’aire de courir sur de la mitraille, es plus belle que la Vic-
toire de Samothrace. » 
10. Nous voulons démolir les musées, les bibliothèques, combattre le moralisme, le féminisme et toutes 
les lâchetés opportunistes et utilitaires. » 



 185  

eines aus sich hervorbrachte. Die Überhöhung der Kunst als gänzlich losge-
löste von allen niedrigen Einflüssen des Alltags übertrieb ihre Autonomie und 
verzerrte, was ursprünglich schlichtweg eine Tatsache der gesellschaftlichen 
Wirklichkeit der Kunst war, ins Ideologische, wodurch die Kunstinstitution – 
etwa 100 Jahre nach ihrer Herausbildung – überhaupt erst als solche bewusst 
und somit auch als mögliches Angriffsziel identifiziert wurde. Den Avantgar-
den ging es allerdings nicht darum, die Kunst in die bestehende Lebenspraxis 
zu integrieren. Ihr Anliegen war es, die ästhetische Erfahrung, die der Ästheti-
zismus hervorgebracht, die dort jedoch der Lebenspraxis entgegengestanden 
hatte, ins Praktische zu kehren. Wie die Vertreter des l'art pour l'art, so lehn-
ten auch die Avantgardisten die zweckrational geordnete Welt des Kapitalis-
mus ab; im Gegensatz zu ihnen aber wollten sie von der Kunst aus eine neue 
Lebenspraxis hervorbringen und die Gesellschaft ästhetisch revolutionieren.1 
Bemerkenswert ist, wie sehr ihr Programm dem mehr als ein Jahrhundert äl-
teren ‚Ältesten Systemprogramm des deutschen Idealismus’ ähnelt. 
 
Die Avantgarden hatten allerdings einen unerwarteten Erben: Die in Russ-
land, Italien und Deutschland entstandenen totalitären Regime propagierten 
ebenfalls eine Kunst, die aus den höheren Sphären der Kunstinstitution aus-
brechen und sich direkt ans Volk richten sollte. Wie das Projekt der Avantgar-
den, so war die totalitäre Kunstideologie explizit gegen diejenige der bürgerli-
chen Gesellschaft gerichtet. Anders als die Avantgardisten aber wussten die 
Diktatoren – oder meinten zumindest zu wissen –, was das Volk wollte. Des-
halb musste die Ästhetik konventioneller sein. So wurde einerseits die Idee 
einer Revolutionierung des Alltages mittels der Kunst von der Avantgarde ü-
bernommen, andererseits wurden jedoch die Inhalte von der jeweiligen Ideo-
logie diktiert und der Formenstil der Salonkunst des Ästhetizismus entlehnt.2 
In Italien lässt sich gar eine direkte Filiation aufzeigen: Schon früh bejubelten 
die italienischen Futuristen Mussolini als „Mann von wahrhaft futuristischem 
Schnitt“. Marinetti war mit ihm befreundet, Mitglied des Zentralkomitees der 
faschistischen Partei und stand bei den Wahlen von 1919 mit ihm auf der Par-
teiliste.3 Bis zu seinem Ende blieb der Duce den futuristischen Idealen treu. 
Einmal an der Macht zog er es freilich vor, dass die futuristischen Ideale auf 
den Seiten seiner Geschichte festgehalten wurden, anstatt auf den Leinwän-
den seiner früheren Kameraden. So spielten die Futuristen bei der Gestaltung 
des italienischen Faschismus letztlich keine Hauptrolle. Sie wurden jedoch 
auch nicht derselben Hexenjagd ausgesetzt wie die Avantgardekunst in ande-
ren totalitären Systemen, und andererseits glitt die Kunst des faschistischen 
Italiens nicht in jenen spießbürgerlichen Konventionalismus ab, welcher der 
Kunst anderer totalitärer Systeme die Aufnahme in kunsthistorische Stan-
dardwerke des Modernismus verwehrt hat.4  
Nur in Russland kam die Avantgarde ihrem Anspruch, die Lebenswirklichkeit 
des Alltages mitzugestalten, einen historischen Augenblick lang ziemlich na-
he: Zumindest anfänglich hatte die russische Avantgarde die einmalige Gele-
genheit, sich von der Welle des revolutionären Umsturzes tragen lassen, ja 

                                            
1 Bürger (1974, 37, 44, 67). 
2 Golomstock (1990, xiv). 
3 Ebenda, 9. 
4 Ebenda,  114-121. 



 186  

die revolutionäre Bewegung ästhetisch mitgestalten zu dürfen.1 Bald war ihr 
jedoch dasselbe Schicksal beschieden wie in anderen totalitären Systemen, 
das heißt, sie wurde marginalisiert, ausgeschlossen, zensiert und musste das 
Feld räumen für eine Kunst, der man mehr Volksnähe bescheinigte, die je-
doch vor allem dazu diente, die herrschende Ideologie unters Volk zu bringen. 
Am gewalttätigsten wurden Künstler in Deutschland unterdrückt – wohl weil 
Hitler selbst künstlerische Ambitionen hegte. In den Jahren 1907 und 1908 
hatte er sich zweimal vergebens um Aufnahme in die Wiener Akademie der 
Künste beworben, und die Versuchung ist geradezu unwiderstehlich, die Fra-
ge zu stellen, welche Entwicklung das 20. Jahrhundert wohl genommen hätte, 
wenn er nicht abgewiesen worden wäre und seine Ambitionen auf der Lein-
wand hätte ausleben können. Dies würde jedoch einer personalisierenden 
Geschichtsinterpretation Vorschub leisten, die nicht nur in diesem Falle disku-
tabel ist, sondern zudem meinem Ansatz diametral entgegensteht.2 Hinsicht-
lich der Sonderrolle der Kunst im deutschen Faschismus ist sie nichtsdesto-
weniger des Beachtens wert. Hitlers Geschmack war spießbürgerlich, hierin 
unterschied er sich kaum von Stalin; durch sein künstlerisches Interesse aber 
wurde ihm sein Geschmack zur Mission und der Kampf gegen die ‚entartete 
Kunst’ zur Staatsangelegenheit. 
 
Im Jahre 1944 verkündete Peggy Guggenheim, dass in einer Welt, die den 
Faschismus bekämpfte, allein modern zu malen schon politisches Handeln 
wäre. Nur wenige Jahre später führten amerikanische Kunstkritiker die mo-
derne Malerei als Vorbild freier Kunst an, um den Kommunismus lächerlich zu 
machen:3 Die Maler des Sozialistischen Realismus seien Sklaven eines Sys-
tems. Ihre Funktion beschränke sich darauf, dessen Ruhm zu singen und 
dessen Ideologie auszutragen.4 Wie wunderbar deutlich stach dagegen eine 
abstrakte Malerei ab, die offensichtlich keinerlei Konzessionen an den Publi-
kumsgeschmack machte. ‚Art for art’s sake’ eignete sich vorzüglich als Sym-
bol für das freie Individuum, das sich gegen eine kleinkarierte Mehrheit durch-
setzte und gerade darin seine Stärke und Freiheit demonstrierte, oder auch 
für den ‚American dream’ des Tellerwäschers, der es zum Millionär bringen 
konnte. So wurde ab der zweiten Hälfte der 40er-Jahre die abstrakte Kunst in 
gebildeten Kreisen New Yorks zum Symbol des liberalen Amerikas, während 
die vielen Formen tatsächlicher Unfreiheit – wie zum Beispiel der extreme 
Rassismus oder McCarthys Angriffe gegen jede Form von Dissidenz – diese 
Ideologie Lügen straften.5 Dies ist die Konkordanz, von der soeben die Rede 
war, nämlich die zwischen den Grundmotivationen der New York School der 
50er-Jahre und den in der amerikanischen Gesellschaft damals dominanten 
Werten: Nach der Überwindung des Faschismus und in Konfrontation mit der 
Sowjetunion während der ersten Eskalation des Kalten Krieges profilierten die 
USA sich als Gegenmodell zum Totalitarismus sowie als Weltmacht, die sich 
auf kulturellem Gebiet gegenüber dem alten Kontinent ihre Legitimität noch 
verdienen musste. Damit ist die Verlagerung des internationalen Kunstzent-
rums von Paris nach New York in derselben Periode zwar nicht erschöpfend 
                                            
1 Ebenda, 14. 
2 Backes (1988,  8, 9 und 20); vergl. auch: Spotts (2002). 
3 Guilbaut (1983, 242 f). 
4 Vergl. Zitat Paul Burlins, für den die Moderne Kunst die Freiheit symbolisierte, ebenda, 234. 
5 Ebenda, 11f: Interview mit Kirk Varnedoe anlässlich der Jackson Pollock Ausstellung im Museum of 
Modern Art New York, zit. aus: The Art Newspaper, November 1998, 31. 



 187  

erklärt, doch hat die Konkordanz zwischen Autonomie der Kunst und gesell-
schaftlicher Wirklichkeit dabei zweifellos eine entscheidende Rolle gespielt.1 
 
Wenn autonome Kunst sich durchsetzt, dann gelingt ihr dies meist Dank 
irgendeiner Konkordanz mit dem Zeitgeist, und hierin ist viel eher ihre 
gesellschaftliche Relevanz zu suchen als in der Plattitüde, dass Kunst 
gesellschaftliche Zustände darstelle. Um Missverständnissen vorzubeugen: 
Mit Zeitgeist meine ich nicht Moden, die auf der Straße liegen und mit 
Konkordanz hier eher ungewollter Einklang als erstrebte Übereinstimmung. 
Würde Kunst dagegen ihre Autonomie aufgeben (wenn sie es denn überhaupt 
könnte), dann gäbe sie damit nicht nur ihre (institutionelle) Distanz zur 
Gesellschaft auf, sondern auch den Freiraum, der erforderlich ist, um 
alternative Modelle entwickeln zu können. Gesellschaftliche Unverbindlichkeit 
und künstlerische Freiheit bedingen einander. Hier liegt der Schlüssel 
begraben zu den Widersprüchlichkeiten avantgardistischer Strategien, wenn 
sie die Kunstinstitution und die Autonomie der Kunst aufheben wollen. Der 
Angriff auf die Kunstinstitution ist denn auch an den inhärenten 
Widersprüchen des avantgardistischen Projektes gescheitert: Kunst ist nicht 
zur alltäglichen Lebenspraxis geworden, während die  Kunstinstitution 
weiterbesteht als von ihr abgehobene; und wenn die Schöpfungen der 
historischen Avantgarden für uns heute noch zugänglich sind, dann insofern 
die Kunstinstitution sie assimiliert hat.2 Trotzdem hat sich die Vorstellung von 
einer Identität zwischen Kunst und Lebenspraxis, zwischen ‚high’ und ‚low’, im 
kunstkritischen und künstlerischen Diskurs herübergerettet, ja sie ist 
mittlerweile geradezu Gemeingut geworden, ohne sich freilich ihren 
inhärenten Widersprüchlichkeiten zu stellen – man nehme nur die heute 
gängigste Interpretation des Ready-made, der historischen Avantgarden wohl 
einflussreichste Hervorbringung: Als industriell gefertigtes Alltagsobjekt, das 
durch die Willkür eines Künstlers in die Kunstinstitution transferiert wurde, 
negiert es scheinbar die vom Ästhetizismus beanspruchte Abgehobenheit des 
Kunstwerkes von der alltäglichen Lebenspraxis. Durch die Wahl ausgerechnet 
eines Pissoirs, das er unter dem Titel ‚Fountain’ (Springbrunnen) als 
Kunstwerk ausstellte (Abb. 42), machte Marcel Duchamp diesen Anspruch 
gar lächerlich: Was ist wohl niedriger als ein Objekt, in das man 
normalerweise hineinpinkelt?  
 Auf den ersten Blick scheint es also nur logisch, wenn Duchamp in der 
Encyclopaedia Britannica als Künstler vermeldet steht, „der die Grenzen 
zwischen Kunstwerken und Alltagsobjekten aufbrach.“3 Seine Ironie, oder, 
wenn man so will, Polemik ist jedoch auf die Integration des Ready-made in 
die Kunstinstitution und auf dessen Status als Kunstwerk angewiesen. Fiele 
die Kunstinstitution und die Unterscheidung zwischen Kunst und Nicht-Kunst 
weg, dann verlöre das Ready-made seine Bedeutung, wäre schlichtweg kein 
Ready-made mehr. Der Kunststatus ist gerade fürs Ready-made derart 
wesentlich, dass Duchamp nicht auf dessen eventuelle Assimilation durch die 

                                            
1 So ließe sich etwa Guilbauts (1983, 263) Argumentation zusammenfassen. 
2 Ebenda, 72 und 78. 
3 „Artist who broke down the boundaries between works of art and everyday objects.” Encyclopaedia 
Britannica, CD ROM Ausgabe 1997. 



 188  

Kunstinstitution warten wollte: Er selbst bezeichnete ‚Fountain’ als Kunst und 
signierte es wie ein Kunstwerk – wenn auch nicht mit seinem Namen.1 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

42. Duchamp, Fountain, 1917  
 
 
Ob man Duchamp nun als heroischen Heiligenschänder und Schlüsselfigur 
der Kunstgeschichte des 20. Jahrhunderts verehrt (und nebenbei in seine 
Falle tritt) oder als ironischen Strategen, der viele Anti-Kunst-Apologeten auf 
den Leim geführt, der Kunst aber eher einen schlechten Dienst erwiesen hat, 
tut letztlich nichts zur Sache. Für unseren Zusammenhang entscheidender ist, 
ob der Unterschied zwischen Kunst und Alltag ein (für die Kunst) wesentlicher 
ist oder nicht. Dass die Vorstellung von der willkürlichen Durchlässigkeit der 
kategorialen Grenze zwischen Kunst und Alltag bei Unterdrückung der ihr 
inhärenten Widersprüchlichkeiten bis in die Encyclopaedia Britannica hat 
gelangen können, ist, so meine ich, ein Merkmal ihrer Ideologisierung und 
insofern durchaus analog zur Ideologisierung der Autonomie der Kunst im 
Ästhetizismus des ausgehenden 19. Jahrhunderts. Anstatt sie einer kritischen 
Prüfung zu unterziehen, übernehmen Mortensen und Shiner sie fraglos aus 
dem aktuellen Diskurs und versuchen sie historisch und philosophisch zu 
erklären. Ich dagegen meine, dass die Rezeptionsgeschichte des Ready-
made und vieles mehr für die Wesentlichkeit des Unterschiedes spricht. Wenn 
heute allenthalben die Legitimität der Kunstinstitution in Zweifel gezogen wird, 
dann sind die Ursachen dafür viel umfassender, als dies ein avantgardis-
tisches Projekt sein kann; und was die Quasi-Avantgarden von heute betrifft, 
so nehmen sie sich im Vergleich mit den historischen eher wie ein 
Zwergenaufstand aus, ein karikaturaler Abklatsch, dessen Inhalt nur noch 
Strategie ist und der so alle Glaubwürdigkeit verloren hat. Von den vielen 
Endzeitprophezeiungen, die im postmodernen Diskurs die Runde tun, scheint 
mir denn auch die vom Ende der Avantgarde die glaubwürdigste. 
Rein funktional gesehen ist die Transferierung eines Pissoirs ins Museum 
dieselbe wie die eines Altarstücks: Der Betrachter gebraucht es nicht mehr, 

                                            
1 « Ceci est de l'art », sagte er vor dem Pissoir ; De Duve (1989, 77). 



 189  

sondern er fragt sich, was es bedeutet. Was als radikaler Schritt zur 
Nivellierung des Unterschiedes zwischen Kunst und Nicht-Kunst gilt, ist in 
Wirklichkeit die erste Thematisierung der, fürs gesellschaftliche Funktionieren 
von Kunst unumgänglichen Koppelung an ihre Institution, das heißt, an ihre 
Symbolfunktion. Wenn das Kunstwerk als solches und also als Symbol durch 
die Kunstinstitution ausgewiesen wird, dann wird die traditionelle Funktion von 
Sockel beziehungsweise Goldrahmen, ein Kunstwerk als solches herauszu-
heben, redundant. So entstand Raum für neue Funktionen und Bedeutungen 
dieser traditionellen Accessoires zur Präsentation von Kunst. Es ist denn wohl 
auch kein Zufall, dass etwa zeitgleich mit Duchamps Erfindung des Ready-
made Mondrian den Rahmen als Teil des Bildes und Brancusi den Sockel als 
Teil der Skulptur thematisierte (Abb. 43). 
 

    
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

43. Brancusi, Princess X, 1915-16  
 
 
Umgekehrt aber ist ein Kunstwerk ohne Rahmen und Sockel (oder andere, 
konventionelle Indizien seiner Zugehörigkeit zur Kategorie ‚Kunst’) schwieriger 
als solches zu erkennen, wenn der Rahmen der Institution wegfällt. Hieraus 
erklären sich die notorischen Probleme, denen Kunst im so genannten 
‚öffentlichen Raum’ ausgesetzt ist.1 Durch die Transferierung eines Objektes 
in, beziehungsweise durch seine Koppelung an die Geltungssphäre der 
Kunstinstitution erhält es symbolische Ladung mit impliziten Eigenschaften wie 
Einzigartigkeit, Elitismus, Freiheit, Bildung, Universalität und Macht, die seine 
neue gesellschaftliche Funktion bestimmen. Unabhängig von den Inhalten 
eines spezifischen Kunstwerkes strahlen die symbolischen Eigenschaften auf 
denjenigen ab, der sich mit Kunst umgibt, sich mit ihr auseinandersetzt. Der 
Status autonomer Kunst ist heute unerlässlicher denn je als Fundament ihres 
gesellschaftlichen Geltungsbereiches, da er ansonsten im Vergleich mit 

                                            
1 Der wohl bekannteste Fall ist die Entfernung von Richard Serras Skulptur ‚Tilted Arc’ von der Federal 
Plaza in Downtown Manhatten. Für dieses und andere Beispiele vergl.: Mitchell (Hrsg., 1992). 



 190  

anderen Geltungsbereichen verhältnismäßig unbedeutend geworden ist. 
Nichtsdestoweniger sind die Aufhebung des Unterschiedes der Kunst zum 
Alltag und also ihres Status, die Relevanz der Kunst für die Alltagspraxis, die 
Entgrenzung des Kunstbegriffes, das Ready-made sowie die technische 
Reproduzierbarkeit von Kunstwerken – alles Themen und Erfindungen der 
historischen Avantgarde – Lieblingsthemen des kunstkritischen Diskurses von 
heute. Ich kann mich des Verdachtes nicht erwehren, das Kunstkritiker, anstatt 
kritisch zu sein und ihrer spezifischen Aufgabe im Rahmen der Kunstinstitution 
als Vermittler zu genügen, sich viel lieber selbst als Künstler sehen.1 Die erste 
Frage eines Kritikers, bevor er sich ans Schreiben macht, sollte doch wohl 
sein: Warum kann jenes Objekt meiner Betrachtung, das aus einem höchst 
subjektiven und oft einsamen Schöpfungsakt hervorgegangen ist, irgend-
jemand anderes interessieren? – Dies ist nämlich, seitdem die Kunst 
entzaubert ist, alles andere als selbstverständlich. 
   
 
„Ästhetisierung des Alltags“ und „Entkunstung der Kunst“ 
 
Nicht nur gegen den Ästhetizismus lehnten sich die Avantgarden auf, sondern 
auch gegen gesellschaftliche Konventionen. Vor allem Dada hatte es auf die 
Borniertheiten des Spießbürgertums abgesehen, die als Wurzel der Katastro-
phe des I. Weltkrieges angesehen wurden. Die Abweisung bürgerlicher Bor-
niertheiten hatte mehr als ein Jahrhundert früher schon die drei Frankfurter 
Seminaristen Hegel, Hölderlin und Schelling zusammengebracht. Auch sie 
hatten von der Kunst aus eine Buchhalterwelt revolutionieren wollen. Kritik 
des allzu Selbstverständlichen ist der gemeinsame Nenner von Kunst und 
Wissenschaft. Rationalität, die vor keiner Autorität, keiner tradierten Wahrheit 
halt macht und die alles kritisch hinterfragt, ist das Prinzip der modernen 
Weltanschauung. So ist auch die Auflehnung des Künstlers gegen die Auto-
nomie der Kunst und gegen die Kunstinstitution letztlich herzuleiten aus dem 
Rationalitätsprinzip der Moderne. Nur richtet die Kunst es gegen die Rationali-
tät selbst.  
 
Das Thema der Zusammengehörigkeit von Kunst und Moderne war schon in 
den Diskussionen um die République des Arts der Revolutionsjahre angelegt. 
Im 19. Jahrhundert wurde es dann zu einem zentralen ästhetischen Thema, 
dessen wichtigster Zeitzeuge Baudelaire ist. In seinen Schriften nahm erst-
mals ein neuer Begriff der Moderne, in dem die ästhetische mit der geschicht-
lichen Epochenerfahrung verschmolz, deutliche Konturen an. Tatsächlich hat 
sich in den neuzeitlichen Sprachen Europas die Substantivierung des schon 
seit dem Mittelalter gängigen Adjektivs ‚modern’ erst etwa ab 1850 eingebür-
gert – und zwar zuerst im Bereich der Bildenden Künste. Baudelaires unter 
anderem von Edgar Allan Poe inspirierte Apologie einer „art pur“, die seit etwa 
1845 seine ästhetischen Schriften bestimmt, bezieht sich auf eine ganze – 
seine – Epoche, und nicht nur auf die gesellschaftliche Geltungssphäre der 
Kunst. In Baudelaires „modernité“ schrumpft der Horizont der Zeiterfahrung 
gleichsam auf diejenige der dezentrierten und aus den Alltagskonventionen 
                                            
1 Vielleicht mit der einzigen Ausnahme von Robert Hughes, der mit dem Titel seiner Aufsatzsammlung 
Nothing If Not Critical, Selected Essays on Art and Artists (1990) diesem Misstand Rechnung zu tragen 
scheint. 



 191  

ausscherenden Subjektivität zusammen.1 Für ihn ist „der Maler des modernen 
Lebens“ ein exemplarischer Protagonist, der Archetypus des modernen Men-
schen und dessen subjektiven Zeitempfindens.2 Bezeichnenderweise hatte 
Baudelaire seine Probleme mit Gautiers Doktrin des l’art pour l’art.3 Im Sinne 
einer exemplarischen Subjektivität, wie Baudelaire sie unter Worte brachte, 
hat die Kunst tatsächlich die kulturelle Identität der Moderne entscheidend 
mitbestimmt, und umgekehrt hat das, mit ‚Moderne’ oder ‚modernité’ ange-
deutete Begriffsfeld bis heute eine ästhetische Kernbedeutung bewahrt, die 
durch das Selbstverständnis avantgardistischer Kunst geprägt ist. Die darin 
sich ausdrückende epochale Faszination und Identifikation mit der Kunst steht 
in schrillem Widerspruch zu deren Marginalisierung in einen verhältnismäßig 
unbedeutenden Geltungsbereich der modernen Gesellschaft, in die Kunstin-
stitution. Der Ästhetizismus ignorierte diesen Widerspruch und hielt die Illusi-
on einer kulturumfassenden Gültigkeit der Kunst aufrecht, indem er das l'art 
pour l'art zu einer neuen Weihestätte und den Künstler zum Genie, zu einem 
neuen Gott erhob. Die Avantgarden desavouierten diesen falschen Kult und 
setzten dagegen das Primitive und das Alltägliche. Den Widerspruch erkann-
ten sie jedoch ebenso wenig, oder besser: Als Gruppen dezentrierter, aus den 
Alltagskonventionen ausscherender Subjektivitäten überschätzten sie die ge-
sellschaftliche Tragweite ihrer Kunst. Ihr Projekt, von der Kunst her die Ge-
sellschaft zu erneuern, scheiterte an dem Widerspruch zwischen Anspruch 
auf gesellschaftliche Wirkung und gesellschaftlicher Wirklichkeit. War dessen 
Scheitern jedoch endgültig? Könnte nicht die durch Massenmedien internatio-
nal vernetzte Konsumgesellschaft, eingedenk ihres nivellierten Charakters,  
die wahre Erbin der „historischen Avantgarden“ sein?4  
 
Peter Bürger verwendet einen stark eingegrenzten Avantgarde-Begriff: 
Schlüsselfiguren der modernen Kunst wie Picasso oder Matisse würden nicht 
darunter fallen, und auch Kandinsky oder Mondrian waren nur relativ kurzfris-
tig im Rahmen von Künstlergruppen aktiv, die nach direkter Einwirkung auf 
das Alltagsleben strebten.5 Im normalen Sprachgebrauch bezeichnet Avant-
garde denn auch ganz allgemein Kunst, die ihrer Zeit voraus ist – ob sie nun 
gegen die Autonomie der Kunst und ihrer Kunstinstitution gerichtet ist oder 
nicht. Selbst auf die amerikanische Kunst der 50er-Jahre wird mit dem Begriff 
Avantgarde referiert, obwohl sie ja doch das l’art pour l’art des Ästhetizismus 
in der Version des art for art’s sake wiederbelebt hat. Möglicherweise lässt 
sich Bürgers Eingrenzung des Avantgarde-Begriffes aus dem historischen 
Entstehungszusammenhang seines Essays herleiten. Da er bald nach dem 
Scheitern der Studentenrevolte von 1968 erschienen ist, die sich ja auch ge-
gen die Borniertheit bürgerlicher Institutionen gerichtet und sich insofern mit 
den historischen Avantgarden identifiziert hatte, kann er auch als Zeitdoku-
ment gelesen werden: Die Analogie zwischen Bürgers Analyse des Schei-
terns der historischen Avantgarde wegen des Fortbestehens der Kunstinstitu-

                                            
1 Habermas (1990 [1981] , 33 f); ders. (1988 [1985], 17); Jauss (1970, 11ff). 
2 Baudelaire (1990 [1863], 453-499). 
3 Henri Lemaitre, ‚Introduction’; in: Baudelaire (1990 [1863],  XL f.). 
4 Berman  (1987, 56 ff). 
5 Das Bauhaus wurde von den Nazis verboten, und Mondrian musste schon vor dem Zerfall der De Stijl 
-Gruppe erkennen, dass die Zeit noch nicht reif war für die Umsetzung seiner Ideale. Mondrian ent-
schied sich bewusst fürs autonome Künstlertum und gegen die unmittelbar Wirkung seiner Kunst – eine 
Entscheidung, die so mancher Künstler irgendwann in seiner Laufbahn einmal treffen muss. 



 192  

tion mit dem Scheitern von 1968 drängt sich geradezu auf. Der „lange Marsch 
durch die Institutionen“ ist eine typisch europäische Antwort auf das Scheitern 
der Studentenrevolte.  

Will man verstehen, was der Widerspruch zwischen Autonomie und 
Avantgarde für die Kunst von heute bedeutet, dann muss man nach Amerika 
schauen, denn seit dem II. Weltkrieg sind die USA die unumstrittene ‚Kultur-
nation’ der globalen Konsumgesellschaft. Vor diesem Hintergrund ist eine an-
dere Theorie der Avantgarde aufschlussreicher: die zwölf Jahre vor der von 
Bürger erschienene ‚Teoria dell’arte d’avanguardia’ des damaligen Havard 
Professors Renato Poggioli, die ausgerechnet im Jahre 1968 in Englisch he-
rausgebracht wurde und im Hinblick auf die gesellschaftliche Wirklichkeit der 
Kunst insbesondere in Amerika ebenfalls als Zeitdokument angesehen wer-
den kann. Ausdrücklich untersucht Poggioli nicht irgendeine Kunstbewegung, 
sondern ein gesellschaftliches Phänomen, um zu zeigen, dass die Avantgar-
de auf alle Aspekte der modernen Kultur gewirkt habe.1 Sein Avantgarde-
Begriff ist der heute wohl gängigste: Er deckt sich mit dem Begriff moderner 
Kunst. Hätte er zu Baudelaires Zeiten schon den Bezug zur Kunst gehabt, 
dann hätte dieser ihn sicherlich auch schon verwendet. Ganz offensichtlich 
militärischen Ursprungs, wurde der Term im 19. Jahrhundert zunächst auf die 
revolutionäre Avantgarde angewendet, und vor den 70er-Jahren ist er kaum 
außerhalb der politischen Literatur anzutreffen. Dann kam seine metaphori-
sche Verwendung auf, nämlich als Bezeichnung für eine Kunst, die ihrer Zeit 
voraus ist. Während einer kurzen Periode wurden die buchstäbliche und die 
metaphorische Bedeutung parallel gebraucht.2 Danach wurde die metaphori-
sche Bedeutung zur buchstäblichen. Poggioli identifiziert als Kern des Begrif-
fes zwei Antagonismen: einer gegen die breite Öffentlichkeit und einer gegen 
Traditionen. Beide stehen für Haltungen, die sowohl individuell als auch grup-
penspezifisch sind. Revolte und Abgrenzung isolieren zwar, jedoch vereinigen 
sie auch diejenigen, die sich in der Abgrenzung finden. Der kleinste gemein-
same Nenner der Avantgarden gemäss Poggioli wäre demnach Nonkonfor-
mismus. Dies erklärt den Geist der Absonderung, der zur Gruppenbildung 
führt, sowie den Kult der ‚happy few’, der Status verleiht – jener Aspekt der 
Symbolfunktion der Autonomie, auf den der Kunstmarkt angewiesen ist. Au-
tonomie ist mit Poggiolis Avantgarde-Begriff also durchaus kompatibel.3 Inte-
ressanterweise ist Nonkonformismus, oder besser dessen Vorspiegelung, e-
benfalls ein geliebtes Thema der Massenkultur. Beide Antagonismen, inklusi-
ve der Autonomie unter dem Term art for art’s sake korrespondierten vorzüg-
lich mit dem im gebildeten New Yorker Kreisen der 50er-Jahre vorherrschen-
den Denken. Seit den frühen 60er-Jahren hat der Antagonismus gegen die 
Tradition die Oberhand gewonnen, während der Antagonismus zwischen mo-
derner Kunst und breiter Öffentlichkeit zwar wie einst von den historischen 
Avantgarden programmatisch bekämpft, auf dem Kunstmarkt jedoch still-
schweigend vorausgesetzt wird. Der Umschwung der US-amerikanischen 
Kunstszene um 1960 herum entspricht einer 180°-Wende: Etwa zeitgleich mit 
dem ersten Erscheinen von Poggiolis Buch wird er markiert vom Durchbruch 
der ‚Pop Art’, einer Avantgarde, die erstmals die Übereinstimmung von high 
und low postulierte. Der feine Unterschied zur historischen Avantgarde wird 
                                            
1 Poggioli (1968 [1962], 4). 
2 Ebenda,  9-12. 
3 Ebenda,  30 ff. 



 193  

meist übersehen: Die war nämlich auf Veränderung von low durch high aus, 
während die Pop Art die Abwesendheit jeden Unterschiedes zu zeigen be-
müht ist und bejubelt. Mittlerweile ist auch die Pop Art Geschichte und von der 
Kunstinstitution assimiliert worden. Die Negation des Unterschiedes hat sich 
jedoch als erstaunlich persistent erwiesen – erstaunlich, da sie in flagrantem 
Widerspruch steht zur gesellschaftlichen Praxis im Umgang mit Kunst. Wenn 
ein Widerspruch zwischen Anspruch und Wirklichkeit fortdauert, dann liegt die 
Vermutung nahe, dass er künstlich aufrechterhalten wird und dass sich dahin-
ter etwas anderes verbirgt – Zweckinteressen etwa, oder ein Wertesystem. 
Dass dem Kunstmarkt am Erhalt der Autonomie gelegen sein muss, ist nicht 
schwer einzusehen. In flagrantem Widerspruch dazu dominiert in den The-
men der auf demselben Kunstmarkt verhandelten Kunst sowie in dem diese 
begleitenden Diskurs eine Tendenz zur Negation der Autonomie. Der dem 
Projekte der „historischen Avantgarden“ einst inhärente Widerspruch scheint 
sich auf die Institution (v.a. den Kunstmarkt) und das von ihm unterhaltene 
Publikum (v.a. die Kunstkäufer) verlagert zu haben. Könnte diese, allem An-
schein nach dauerhafte Umwertung der Werte etwa ein verspäteter Effekt des 
Projektes der „historischen Avantgarden“ sein? 
 
Taucht man ein wenig in die noch junge Geschichte jener ‚Kulturnation’ der 
globalen Konsumgesellschaft, dann kann man schnell erkennen, dass die 
USA seit je ein konfliktreiches Verhältnis haben zur Idee von einer elitären 
Hochkultur. Einerseits hat dies damit zu tun, dass die amerikanische Kultur, 
obwohl melting pot, doch bis noch vor gar nicht so langer Zeit in hohem Maße 
ein Derivat der europäischen war. Zum anderen kennt die amerikanische Re-
publik keine feudale Vorgeschichte. In den Jahren 1831-32 verbrachte Alexis 
de Tocqueville neun Monate in den USA, um vor Ort die Auswirkungen der 
Demokratie auf das gesellschaftliche Leben zu untersuchen. Hinsichtlich der 
Kultur ist sein daraus resultierendes, vierbändiges Standardwerk ‚De la 
démocratie’ eher pessimistisch: De Tocqueville bezweifelte, dass eine Demo-
kratie mehr als Mittelmaß hervorbringen könne. Nichtsdestoweniger hat es in 
den USA des 19. Jahrhunderts durchaus ein Verlangen nach höheren Aus-
drucksformen in Kunst, Literatur und Musik gegeben.1 Insbesondere strebte 
man nach höheren Ausdrucksformen amerikanischen Charakters, während 
der Bewunderung für europäische Kultur immer schon eine gewisse Skepsis 
hinsichtlich ihres Elitismus beigemischt war. Gegen Ende des I. Weltkrieges 
bezeichnete das amerikanische Committee on Public Information den deut-
schen Begriff ‚Kultur’ als verwerflich – nicht nur, weil es die schlechte, preußi-
sche Gesellschaft symbolisierte, sondern auch, weil es hierarchische Werte 
implizierte, die in einer demokratischen Gesellschaft unerwünscht waren. 
Nach dem II. Weltkrieg war für viele Amerikaner highbrow-Kultur nur mehr 
des Verachtens wert.2 Wiederum erleichterten die durch deutsche (Un-)Kultur 
vollbrachten Schandtaten die Umwertung des hausgemachten Kulturkomple-
xes ins Positive. Immerhin war kein anderes europäisches Land mehr durch 
die Identifikation von Kultur mit hoher Kultur gekennzeichnet und wurde dort 
Kultur fast ausschließlich aufgrund ästhetischer (anstatt moralischer oder reli-
giöser) Kriterien beurteilt. In Deutschland war Kultur bestimmt durch Schön-

                                            
1 Kammen (1999,  64). 
2 Ebenda,  42 f. 



 194  

heit und Bildung, während populäre Kunst dort allenfalls zur Unterhaltung gut 
sein konnte.1 
 Vor diesem Hintergrund muss die Wiederbelebung des l’art pour l’art als 
art for art’s sake in der amerikanischen Avantgarde der 40er- und 50er-Jahre 
gesehen werden. Schon im Herbst 1939 hatte Greenberg in der Zeitschrift 
Partisan Review seinen, später von postmodernen Kritikern vielfach gerügten 
Artikel ‚Avant-Garde and Kitsch’ veröffentlicht, mit dem er das deutsche Wort 
Kitsch ins Englische introduzierte. Greenbergs erste und höchst einflussreiche 
Textkompilation ‚Art and Culture’ beginnt mit diesem Artikel, und deshalb wohl 
wurde er zum Aufhänger der Formalismus-Kritik. Greenberg münzte den Beg-
riff Kitsch, von dem er Avantgarde-Kunst abhob, verständlicherweise auf sei-
ne totalitären Erscheinungsformen im Nazi-Deutschland sowie in der stalinis-
tischen Sowjetunion, während doch die USA selbst, insbesondere von Seiten 
Europas, schon als der größte Kitschproduzent der Welt angeschrieben stan-
den.2 Amerikanischen Kitsch konnten die beiden Hauptprotagonisten der 
Frankfurter Schule, Max Horkheimer und Theodor W. Adorno, in ihrem New 
Yorker Exil vor Ort erleben. In ihrer ‚Dialektik der Aufklärung’ brachten sie ihre 
Beobachtungen unter dem ebenfalls viel gerügten Term „Kulturindustrie“ zu 
Papier: „Kunstwerke sind asketisch und schamlos, Kulturindustrie ist porno-
graphisch und prüde. [...]. Die Serienproduktion des Sexuellen leistet automa-
tisch seine Verdrängung.“ Ein anderes Zitat ist spezifischer (und wohl mit 
Rücksicht auf Walter Benjamin) auf den Film gemünzt: „Durchweg ist dem 
Film sogleich anzusehen, wie er ausgeht, wer belohnt, bestraft, vergessen 
wird, und vollends in der leichten Musik kann das präparierte Ohr nach den 
ersten Takten des Schlagers die Fortsetzung raten und fühlt sich glücklich, 
wenn es wirklich so eintrifft.“ Zusammengefasst wäre dies, gemäss Horkhei-
mer und Adorno, „Schematismus als erster Dienst am Kunden.“3  
 
Die Vermischung von Geschmacks-Niveaus hatte in den USA schon in den 
30er-Jahren eingesetzt. Da das Streben nach einer eigenen, amerikanischen 
Hochkultur zu keinen nennenswerten Ergebnissen geführt hatte, war man zu 
der Einsicht gekommen, dass amerikanische Kultur möglicherweise eher we-
gen ihres populären Beitrages – zunächst im Bereich von Jazz und Film –  
geschätzt werden müsste.4 Ein für den Durchbruch dieser Einsicht kenn-
zeichnendes Ereignis war ein Konzert Benny Goodmans im Januar 1938 in 
der Carnegy Hall; ein anderes war ein Radio-Auftreten Walt Disneys am 1. 
März 1942. Disney sprach zum Thema ‚Our American Culture’, wobei er mög-
liche Konnotationen des Wortes „culture“ wie Snobismus und Affektiertheit als 
gänzlich unamerikanisch abqualifizierte. Sie würden einem Elitismus Vor-
schub leisten, der unausstehlich sei, da Kultur doch gleichermaßen uns allen 
gehöre.5 Damit war die Schlacht jedoch noch nicht geschlagen. Nachdem im 
Jahre 1948 in den USA das Fernsehen introduziert worden war, entbrannte 
eine Debatte über schädliche Folgen der Massenkultur. Besorgtheit über 
mögliche Auswirkungen der Massenmedien auf Initiative und Engagement 
wurden zu Gemeinplätzen in öffentlichen Diskussionen: Man befürchtete, 
                                            
1 Ebenda,  107. 
2 Greenberg (1965 [1939], 9, 19); Guilbaut (1983, 269). 
3 Horkheimer / Adorno (1969 [1944], 108 ff,  126,  112). Zur Abweisung der Kritik der Frankfurter Schule 
im Exil an populärer Kultur vergl.: Kammen (1999, 46, 106, 183, 222). 
4 Kammen (1999, 65). 
5 Ebenda,  112-115. 



 195  

dass Massenmedien zur Passivität beitragen würden.1 Gleichzeitig machte 
sich eine typisch amerikanische Obsession mit ‚getting cultured’ breit.2 So traf 
ein in der Februar Nummer der Illustrierten ‚Harper’s’ veröffentlichter Artikel 
von der Hand ihres Herausgebers, Russel Lynes, ‚Highbrow, Lowbrow, Midd-
lebrow – Which are you?’ eine empfindliche Stelle. Das, immer auf aktuelle 
Trends abgestimmte Life-Magazin folgte zwei Monate später mit einer vom 
Graphiker Tom Funk entworfenen Geschmackstabelle (Abb. 44).3 
 
Selbstverständlich konnte die (Wieder-)einführung des art for art’s sake von 
jenem Bedürfnis des getting cultured profitieren, zumal die abstrakte Malerei 
der New York School eine erstmals authentisch amerikanische Form von ho-
her Kultur war: Für einen europäischen Maler wäre es in den 50er-Jahren 
noch undenkbar gewesen, mit einem durchlöcherten Eimer voll Farbe über 
eine, auf dem Boden ausgebreitete Leinwand zu laufen, denn für ihn war Ma-
lerei damals noch Staffeleimalerei, weshalb auch die ungeheuren Bildformate 
der Amerikaner nicht auf der Hand lagen.4 Der happy few-Mechanismus allein 
hätte allerdings im Kontext der populistischen, amerikanischen Kultur kaum 
den ihm beschiedenen Erfolg zeitigen können, wären nicht noch zwei andere 
Faktoren hinzugekommen: Der II. Weltkrieg hatte viele europäische Künstler, 
Wissenschaftler und Intellektuelle zur Auswanderung in die USA gezwungen, 
und die brachten wichtige Ansatzpunkte mit (wie eben das, von Greenberg 
und vielen Malern aufgegriffene Thema der kritischen Verwendung bildneri-
scher Mittel) für die Entwicklung einer echt amerikanischen, hohen Kunst. 
Zweitens fanden deren Apologeten einen merkwürdigen Verbündeten in ei-
nem offiziösen Bereich der kulturellen Außenpolitik: Auf dem Höhepunkt des 
Kalten Krieges gab die US-Regierung umfangreiche Mittel aus für geheime 
Kulturpropaganda in Westeuropa. Die Schaltstelle dieser heimlichen Cam-
pagne war der durch den CIA-Agenten Michael Josselson von 1950 bis 1967 
geleitete Congress of Cultural Freedom, dessen Mission es war, die Intelli-
genzija Westeuropas von ihrer latenten Faszination für Marxismus und Kom-
munismus abzubringen und den europäischen Mythos von der kulturellen 
Minderwertigkeit Amerikas zu zerstören, den Stalinisten erfolgreich ausbeute-
ten. Ob sie es wussten, ob es ihnen passte oder nicht, kaum ein wichtiger 
Schriftsteller, Dichter, Künstler, Historiker, Wissenschaftler oder Kritiker 
Westeuropas hatte nicht irgendeine Verbindung mit diesem geheimen Unter-
nehmen. In Zusammenarbeit mit dem New Yorker Museum of Modern Art, 
einer „glaubwürdigen Tarnung“, organisierte und finanzierte der Congress of 
Cultural Freedom Ausstellungstourneen amerikanischer Kunst in Europa und 
überzeugte damit nicht nur das europäische Publikum, sondern machte auch 
die Populisten und Provinzialisten zu Hause mundtot. Dass diese Strategie 
während der eher anti-kulturellen Legislatur Präsident Trumans und selbst in 
der Atmosphäre politischen Spießbürgertums, die den McCarthyismus aus-
zeichnete, möglich war, verdankte sich der durch den CIA garantierten Ge- 

                                            
1 Ebenda, a.a.O.,  86-89. 
2 Der Schriftsteller J. Perelman schrieb darauf eine Satire, die unter dem Titel „The Beauty Part“ 1962 
als Schauspiel aufgeführt wurde, jedoch ein Misserfolg war – die falsche Botschaft zur falschen Zeit; 
Kammen (1999, 93). 
3 Ebenda,  95. 
4 Karel Appel, der im Jahre 1957 erstmals nach Amerika reiste und später dort auch wohnen sollte, hat 
mir dies in einem Gespräch Anfang der 90er-Jahre mitgeteilt.   



 196  

 
 
44. Die Geschmackstabelle von Tom Funk für das Life-Magazin 



 197  

 
 
 
 



 198  

heimhaltung der ‚öffentlichen’ Unterstützung, denn sie konnte in Washington 
kaum auf Unterstützung rechnen. Noch im Jahre 1947, dem Jahr der Grün-
dung der CIA, hatten die Populisten mit dem Abbruch der vom State Depart-
ment organisierten Ausstellungstournee ‚Advancing American Art’ (mit u.a. 
Georgia O’Keefe, Adolph Gottlieb und Arshile Gorky) einen Erfolg gebucht. 
Energische Proteste von Senatoren hatten die darin gezeigte Kunst als sub-
versiv und unamerikanisch gebrandmarkt. Verfechter einer hohen amerikani-
schen Kultur hatten damals begriffen, dass es keinen Sinn hatte, Avantgarde-
kunst öffentlich zu verteidigen, und so wendeten sie sich an die CIA. Ein zwei-
ter Grund für die Geheimhaltung war natürlich, dass ein Bekanntwerden der 
staatlichen Unterstützung die Glaubwürdigkeit der gezeigten Kunst und somit 
des gesamten Unternehmens ausgehöhlt hätte: Man hätte den Amerikanern 
dann vorwerfen können, was sie den Sowjets vorwarfen, nämlich dass sie 
Propaganda mittels und für Staatskunst betrieben, und just gegen unfreie 
Staatskunst war ja der Mythos eines von bürgerlichen Konventionen unab-
hängigen, heroisch freien Individuums wie etwa Jackson Pollock gerichtet. 
Die oberflächlich kaum denkbaren, jedoch um so tieferen Übereinkünfte zwi-
schen der amerikanischen Avantgarde und der US-Ideologie des Kalten Kul-
turkrieges waren in Clement Greenbergs Artikel ‚Avangarde and Kitsch’ schon 
antizipiert worden. Auch Partisan Review, in dem Greenberg diesen und viele 
seiner anderen Artikel veröffentlichte, sollte durch die CIA gesponsert werden. 
So bizarr es auch klingen mag, in ihren Frühtagen war die CIA ein undemo-
kratischer Beschützer hoher Kultur.1 Die Bizarrerie dieser Allianz zwischen 
Geheimdienst und autonomer Avantgardekunst unterstreicht, wie sehr sie in-
nerhalb eines unaufhaltsam gen Populismus strebenden, kulturellen Kontexts 
eine Ausnahmeerscheinung gewesen sein muss. Die brüske Wendung um 
1960 war also vorprogrammiert – eine Retour zur normalen Entwicklung der 
Dinge sozusagen. Ausgelöst wurde er durch die exponentielle Verbreitung der 
Massenkultur in etwa derselben Periode.2 
 
Massenkultur und Populärkultur werden oft synonym gebraucht. Obwohl der 
Übergang fließend ist, spricht vieles dafür, die Begriffe voneinander zu unter-
scheiden.3 Gemein haben beide miteinander, dass sie, wenn auch in unter-
schiedlichem Ausmaß, kommerzialisiert, standardisiert (beziehungsweise 
schematisiert) und nicht an Regionen gebunden sind – dies im Unterschied 
zur Volkskunst. Die ab 1880 beinahe ein Vierteljahrhundert lang überall in den 
USA und auch im Ausland aufgeführte Wild West Show von Buffalo Bill etwa 
wäre ein frühes Beispiel für Populärkultur. Der Unterschied liegt vor allem in 
der exponentiell anwachsenden Menge des erreichbaren Publikums, den 
dementsprechend erhöhten Produktionskosten sowie den völlig anderen Mar-
keting-Strategien. Eine entscheidende Voraussetzung für diese exponentielle 
Zunahme waren moderne, technische Distributionskanäle wie Radio und 
Fernsehen. Deshalb konnte Massenkultur sich erst seit dem II. Weltkrieg wirk-
lich durchsetzen. Dabei darf die Bedeutung der Weltkriegsjahre als Vorberei-
tung dazu nicht unterschätzt werden: Die totalitären Systeme Europas entwi-
ckelten zur Machtkonsolidierung nicht-kommerzielle Vorformen der Massen-

                                            
1 Stonor Saunders (1999, 1f, 113, 153, 256 ff, 260). Zur heute beinahe unglaublichen Bedeutung ‚Hoher 
Kultur’ für die Politik des Kalten Krieges vergl. auch: Caute (2004) 
2 Kammen (1999, 13,  93, 126, 183).  
3 Zum Folgenden: Kammen (1999, 3 ff, 18, 63, 57, 76, 78, 134, 150ff, 163, 194, 199ff). 



 199  

kultur (man denke and die Wochenschau und den Volksempfänger im fa-
schistischen Deutschland), während in den USA die Kriegsanstrengungen ein 
Aufleben der Wirtschaft und damit des Konsums von früher Massenkultur mit 
sich brachten. Ein anderer, ganz wesentlicher Unterschied zwischen Populär-
kultur und Massenkultur besteht in den Möglichkeiten zur Teilnahme und zum 
Austausch, denn letztere verleitet eher zu passivem Konsum, zu Voyeurismus 
und Starkult. Zwar ist eines der neueren Massenmedien, das Internet, zweifel-
los interaktiver und kann, wenn es entsprechend gebraucht wird, eine Wis-
sensquelle von vordem unerreichtem Umfang und Detailreichtum sein. Das 
Medium ist jedoch noch zu jung, um fundierte Aussagen über dessen Einfluss 
auf die kulturelle Initiative des Einzelnen treffen zu können. Bisher jedenfalls 
scheint Massenkultur eher eine Anleitung zur Lethargie zu geben. Darüber 
hinaus konnte sie wegen ihrer durch Technologie ermöglichte Allgegenwärtig-
keit einen entscheidenden Beitrag liefern zur Verwischung des Unterschiedes 
zwischen high und low sowie zu einem notablen Autoritätsverlust kultureller 
Expertise. Der Platz der aus der öffentlichen Arena zurücktretenden kulturel-
len Autorität wurde eingenommen durch die verdeckte Ausübung kultureller 
Macht über die von großen Gesellschaften kontrollierten Massenmedien. In 
den USA bestimmen sie spätestens seit den 80er-Jahren weitgehend die 
Repräsentationen und Wahrnehmungen kollektiver Mythen. Das Fernsehen 
ist hierbei weitaus effizienter als das Radio, da die Kombination von beweg-
ten, farbigen Bildern und Ton mehr unsere Aufmerksamkeit in Beschlag 
nimmt und weniger Raum lässt für selbstbewusste Distanz. Wegen der Ähn-
lichkeit des Fernsehenbildes mit unserer Wirklichkeitswahrnehmung tendieren 
wir dazu, was wir auf der Mattscheibe sehen, fraglos für wahr zu halten. Auf 
diese Weise bringt die Massenkultur uns bei, äußerlichen Schein für Wirklich-
keit zu nehmen, ohne dabei Fragen nach Sinn, tieferer Bedeutung oder Kohä-
renz zu stellen – eine vorneuzeitliche Form des Umgangs mit Wirklichkeit, die 
uns immer noch müheloser abgeht als die moderne, rationeller und kritischer 
Analyse. Es ist kaum verwunderlich, dass Massenkultur und wirtschaftliche 
beziehungsweise politische Macht eine stets innigere Symbiose verbindet.  
 
Amerikanische Linksintellektuelle wie Frederic Jameson oder Russel Berman 
haben schon in den frühen 80er-Jahren darauf hingewiesen, dass die ameri-
kanische Gesellschaft einem unaufhaltsamen Prozess der Ästhetisierung des 
Alltags unterworfen sei.1 Berman geht sogar so weit, dies einem universellen 
Verschwinden eines „Außerhalb der Kunst“ im gesellschaftlichen Alltag zuzu-
schreiben – eine umgekehrte, jedoch wohl unbeabsichtigte Analogie zum 
Beuysschen „Erweiterten Kunstbegriff“, wonach Kunst dasselbe wie Leben 
und jeder ein Künstler wäre. Auf diese Weise wäre die gesamte Sozialord-
nung Amerikas abhängig geworden von ästhetischer Organisation:2 Außer-
halb der entfremdeten Zusammenhänge des unumgänglichen Broterwerbs ist 
alltägliche, gesellschaftliche Lebenspraxis zu ‚life style’ geworden. Berman 
bringt mit dieser Beobachtung die postmoderne Vorliebe für quasi-exotische 
Bilder, Motive und, so könnte man hinzufügen, Begriffe in Verbindung, deren 
Herkunft und Bedeutung den Rezipienten kaum bekannt sind, bedeutungslee-
re Symbolhülsen, die nur mehr „ästhetisch“ aufgenommen werden und die 
                                            
1 Jameson (1984, 87ff); Berman (Winter 84/85,  31-57). Ich folge hier Christa Bürger(1987, 41) in: ‚Das 
Verschwinden der Kunst – Die Postmoderne-Debatte in den USA’. 
2 Berman (Winter 84/85, 48). 



 200  

funktionieren wie Statussymbole.1 Die Schuld hierfür jedoch bei dem avant-
gardistischen Angriff auf die Autonomie der Kunst zu suchen wäre naive Ü-
berschätzung der gesellschaftlichen Wirkungsmöglichkeiten von Kunst und 
auch ein historischer Kurzschluss.2 Zwar lassen sich, was in der postmoder-
nen Kunstkritik bezeichnenderweise nur selten getan wird, zweifelsohne Ana-
logien aufzeigen zwischen der historischen Avantgarde und der Kunst seit 
den 60er-Jahren. Die historische Kontinuität ist jedoch, so haben wir gesehen, 
gebrochen. Die einzige biographische Kontinuität ist, so weit ich sehen kann, 
Duchamp, und von dessen Oeuvre hat vor allem das Ready-made einen uni-
versellen und dauerhaften Einfluss gezeitigt.3 Dass es einen solchen Einfluss 
hat haben können, ist sicherlich nicht allein Duchamp zuzuschreiben. Wie die 
meisten Künstler zog Duchamp es vor, zu handeln, anstatt Konzepte zu be-
denken. Die Interpretation und Konzeptualisierung seiner Handlungen über-
ließ er anderen: „Alles in allem wird der Schöpfungsakt nicht allein durch den 
Künstler vollzogen; der Betrachter bringt das Werk in Kontakt mit der Außen-
welt, indem er dessen innere Eigenschaften entziffert und interpretiert. So lie-
fert er seinen Beitrag zum Schöpfungsakt.“4 Duchamp überantwortete sein 
Werk freilich nicht naiv der Interpretation anderer. Wie das Beispiel des Rea-
dy-made gezeigt hat, führte er selbst in hohem Maße die Regie über dessen 
Rezeption. Sein Spiel mit Autonomie und Kunstbegriff erinnert mich an eine 
geistreiche Definition von Takt als unfehlbares Gefühl dafür, wie weit man zu 
weit gehen kann, die einige Jean Cocteau (1889-1963), andere Gertrude 
Stein (1874-1946) zuschreiben. Warum sie in den USA der 60er-Jahre auf 
ganz besonders fruchtbaren Boden fiel, bedarf an dieser Stelle meiner Argu-
mentation wohl keiner weiteren Erläuterung. Der Hauptprotagonist einer eu-
ropäischen Version der Einebnung des Unterschiedes zwischen Kunst und 
Alltag, Joseph Beuys (1921-1986), für den Kunst und Leben dasselbe und je-
dermann ein Künstler war, hat noch zu Lebzeiten Duchamps, als dessen Re-
putation schon einen geradezu mythischen Status erlangt hatte, darauf hin-
gewiesen, dass Duchamp, beziehungsweise die Interpretation seines Werkes 
zu weit gehe: Sein Beitrag zu einer Live-Sendung des Zweiten Deutschen 
Fernsehens am 11. November 1964 war die Performance „Das Schweigen 
von Marcel Duchamp wird überbewertet“ (Abb. 45). Unter Bezugnahme auf 
Ingmar Bergmans Interpretation des Schweigens in dessen Film ‚The Silence’ 
kritisierte er damit Duchamps ostentative Aufgabe jeder Form von Objekthaf-
tigkeit, um sich ausschließlich noch dem Schachspiel zu widmen. Eine derart 
direkte Kritik des Kanons moderner Kunst ist in Beuys Oeuvre einzigartig. 
Trotz einer gewissen Ambivalenz, die all seinen Werken eigen ist, lehnte 
Beuys hier doch mit ungewöhnlicher Deutlichkeit Duchamps Anti-Kunst-
Konzept und die „Überbewertung“ von Duchamps „Schweigen“ durch die 
Kunstwelt als ‚Kunst’ ab.5 Dahinter verbirgt sich, so scheint mir, nicht nur Ri-
                                            
1 Ebenda, 45. 
2 Ebenda, 51 uns ders. (1987, 66 f). 
3 Wobei allerdings angemerkt werden muss, dass, genauer besehen, ja auch die historische 
Kontinuität des Ready-made gebrochen ist, denn kunstistorisch einflussreich wurde es – wohl 
nicht zufällig – erst in den 60er-Jahren, ein halbes Jahrhundert etwa nach seiner Erfindung. 
4 „All in all, the creative act is not performed by the artist alone; the spectator brings the work in contact 
with the external world by deciphering and interpreting its inner qualifications and thus adds his contribu-
tion to the creative act.” Aus: „The Creative Act”, ein Vortrag, den Duchamp vor einer Versammlung der 
American Federation of Arts im April 1957 in Houston, Texas, hielt. Zit. n.: McShine (1989, 133, Anmer-
kung 7). 
5 Tisdall (Hrsg., 1979, 92). 



 201  

valität zwischen Künstlern, sondern auch ein Rettungsversuch des europäi-
schen Kunstbegriffes (bezüglich dessen Beuys selbst nicht immer ganz deut-
lich war) vor dessen Verflachung durch die amerikanische Kunstrezeption. 
Auch meiner Ansicht nach ging dieser Schritt Duchamps zu weit, denn 
Schachspiel und Nichtstun haben an sich doch wohl kaum etwas mit Kunst zu 
tun. Duchamp half deren „Überinterpretation“ als Kunst freilich nach, indem er 
sein Schachspiel öffentlich und im Kontext der Kunstinstitution als Performan-
ce aufführte (Abb. 46). 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
45. Beuys, 
„Das Schwei-
gen von Mar-
cel Duchamp 
wird überbe-
wertet“, Per-
formance 
11.11.1964 

  
 
 
 
 
 
 

46. Duchamp beim Schachspiel im Pasadena Art Mu-
seum während seiner ersten umfangreichen Retro-

spektive, 1963

 
 
 
Das effektivste Modell zur Überbrückung des flagranten Widerspruches zwi-
schen high und low im Kontext einer dominanten Massenkultur stammt von 
Andy Warhol (1928-1987). Es hat den gesellschaftlichen Ritualen des Kunst-
marktes seit den 80er-Jahren in zunehmendem Maße seinen Stempel aufge-
drückt. Besonders deutlich zeigt sich dies an den Celibrity-Fotografien, die auf 
Kunstmärkten und in Kunstzeitschriften vielerlei Nachahmung gefunden ha-
ben. Warhol scheint mir der Erfinder des Genres gewesen zu sein: Viele sei-
ner Schlüsselwerke verwenden unverändert belassene Pressephotos von Ce-



 202  

librities als Ausgangsmaterial und in seinen Ausstellungen sind oft durch an-
dere aufgenommene Fotos von Warhol mit diesem oder jenem Filmstar,  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
47. Andy Warhol, Doppelter Elvis, 
1964 
 
48. Andy Warhol, Liz, 1964 
 
49. Andy Warhol, Neun Jackies, 
1964 
 
 

 
            

              

 

 
Rockstar, Erolgsschriftsteller, Millionär, Politiker usw. als Teil seines Werkes 
aufgenommen (Abb. 47-49).1 Warhols Factory – ebenfalls mittels solcher Fo-
tos dokumentiert – war ein Treffpunkt des New Yorker Undergrounds. So 
kombinierte er mühelos Avantgarde und den Antagonismus der populären 
Rockkultur mit der Elite, die ja highbrow, jedoch als Celibrity vor allem ‚happy 
few’ bedeutet, sowie mit Populismus, denn Celibrities sind ja wegen ihrer 
                                            
1 In der von Germano Celant im Sommer 2003 im Grimaldi Forum von Monaco kuratierten Ausstellung 
“Super Warhol” nahmen sie einen sehr prominenten Platz ein. 



 203  

massenmedialen Berühmtheit populär und also auch low. Nichtsdestoweniger 
scheint selbst Warhol posthum von jenem offensichtlich allen avantgardisti-
schen Projekten unterliegenden Widerspruch eingeholt worden zu sein, was 
einmal mehr meine These bestätigen würde, dass es ohne einen deutlichen 
Unterschied zwischen high und low keine Kunst geben kann:1  
 Die nach seinem Tode aufgerichtete Warhol Foundation hat im Jahre 
1995 einen Authentification Board ins Leben gerufen, der darüber entschei-
det, was ein echter Warhol ist und was nicht. Gerade im Falle von Warhol, der 
ja geradezu programmatisch (es war ja das zentrale Thema seines Gesamt-
werkes) darum bemüht war, die Grenze zu verwischen, ist dies nicht einfach – 
insbesondere, da leicht Millionen im Spiel sein können. Doch sind die Urteile 
des Boards ausschlaggebend, denn sie werden von den wichtigsten Kunst-
versteigerungshäusern anerkannt, und das, obwohl der Board prinzipiell ab-
lehnt, seine Urteile zu begründen, da eine detaillierte Erklärung von Fälschern 
als Gebrauchsanweisung missbraucht werden könne. Wenn jemand um ein 
Gutachten nachfragt, dann muss er zunächst eine Erklärung unterzeichnen, 
keine juridischen Schritte gegen den Board zu unternehmen – welcherart  das 
Urteil auch sein wird. Dennoch haben Eigentümer von, als nicht authentisch 
beurteilten Werken den Board angeklagt. Sie berufen sich auf die Authentizi-
tät des Künstlers, der ja gerade den Unterschied zwischen ‚Kunst’ und ‚Nicht-
Kunst’ verwischen wollte, und werfen dem Board vor, dass er Warhol zu ei-
nem traditionellen Künstler machen wolle, was er nie gewesen sei, und dass 
er konspiriere, um den Warhol-Markt zu kontrollieren. Was würde aber pas-
sieren, wenn der Board nicht die Grenze ziehen würde? Möglicherweise wäre 
Warhol dann irgendwann kein freier Künstler mehr, sondern ein angewand-
ter? 
 
Neben der biographischen Kontinuität Duchamps gibt es noch eine konzeptu-
elle Referenz der Kunst der 60er-Jahre zur „historischen Avantgarde“, die 
gerne zur Überbrückung des historischen Bruches herangezogen wird: Walter 
Benjamins Kunstwerkaufsatz. Zwei Jahre nach dessen erstem Erscheinen im 
Französischen (1936) und in kritischer Auseinandersetzung mit Benjamins 
Aura-Theorie hat Adorno in seinem Aufsatz ‚Über den Fetischcharakter in der 
Musik und die Regression des Hörens’ seine Theorie von der „Entkunstung 
der Kunst“ entwickelt – eine typisch Adornosche Wortschöpfung. Benjamin 
trachte, „die Problematik der kulturindustriellen Produktion [...] allzu ungebro-
chen zu ‚retten’“.2 Die Aura-Theorie, so Adorno später in seiner Ästhetik, ver-
leite zum Missbrauch, wenn sie undialektisch gehandhabt wird: Mit ihrer Hilfe 
ließe sich die Entkunstung der Kunst, die sich im Zeitalter der technischen 
Reproduzierbarkeit des Kunstwerkes anbahne, zur Parole ummünzen.3 Da 
Musik damals schon länger industriell zu vervielfältigen war und über Schall-
platten und Radio distribuiert wurde, konnte Adorno in den USA schon die 
Auswirkungen beobachten, welche die Dominanz massenweise technisch re-
produzierter Kunst sowohl auf die Rezeption als auch auf die Produktionsbe-
dingungen hatte. Seine Kritik der Aura-Theorie ist im Gegensatz zu Benjamin 
dialektisch, denn den Prozess der Entkunstung analysierte er viel mehr auf 
der Ebene der Rezeption. Erstaunlich hellseherisch war seine immerhin doch 
                                            
1 Zum Folgenden: Kaufman (2003, 1, 4). 
2 Adorno (1969, 117). 
3 Adorno (1970, 73). Zur Entkunstung der Kunst:  Adorno, Prismen (1969, 3. Aufl., 159).   



 204  

aus dem Jahre 1938 datierende Analyse, denn der Begriff der Aura ist mitt-
lerweile tatsächlich zu einer Parole geworden gegen die Autonomie der 
Kunst.1 
 Die Kombination der Ausdrücke „Entkunstung der Kunst“ und „Ästheti-
sierung des Alltags“ im Titel dieses Abschnittes habe ich von Christa Bürger 
übernommen, allerdings unter Inversion der Terme:2 Ich gebe damit der Mög-
lichkeit eines Kausalitätsverhältnis den Vorzug über die Chronologie der Beg-
riffe. Adorno hat seine Vorstellung von der Entkunstung entwickelt anhand 
von Beobachtungen embryonaler Erscheinungsformen dessen, was wir heute 
„Ästhetisierung des Alltags“ nennen können. Nicht die historischen Avantgar-
den haben die Entkunstung der Kunst zuwege gebracht. Sie wurde und wird 
noch stets verursacht durch die Intentionalität gesellschaftlicher Wirklichkeit, 
die nunmehr entscheidend geprägt ist durch die Massenkultur. Zwar ist die 
Kunstinstitution noch nicht verschwunden, doch zeichnet sich innerhalb ihrer 
Geltungssphäre immer deutlicher eine Trennungslinie ab zwischen Kunst mit 
einem großen ‚K’, wozu auch die diversen Avantgarden des 20. Jahrhunderts 
zählen, und ‚Contemporary Art’ oder kurz ‚Contemporary’, deren Ästhetik oft 
kaum von derjenigen der Massenmedien zu unterscheiden ist. Die Vermutung 
liegt nahe, dass Contemporary damit auf lange Sicht am kürzeren Ende des 
Stranges ziehen wird, denn die Produktionsmittel der Massenmedien sind viel 
aufwendiger, die Produktionsweisen viel professioneller, als dies in der Kunst 
möglich ist, und die Distribution ist – im diametralen Gegensatz zur Kunstdist-
ribution – flächendeckend. Darüber hinaus ist kaum einzusehen, warum aus-
gerechnet bildende Künstler zur Ästhetik oder Inhaltlichkeit der Massenme-
dien noch Relevantes beizutragen hätten oder warum die Kunstinstitution ein 
besseres Forum als die Massenmedien für deren Ästhetik sein sollte: Die Äs-
thetik der Massenmedien kann uns ja doch mittels ihrer elektronischen Kanäle 
überall erreichen. Dennoch wird entkunstete Kunst, trotz ihrer unleugbaren 
Redundanz, wohl so lange weiter existieren, wie sie künstlich unterhalten 
wird.  
 
Sollen wir mit der vollendeten Ästhetisierung des Alltags und der Entkunstung 
der Kunst nun glücklich sein oder nicht? Das hängt davon ab, wie man’s 
nimmt. Die Ästhetisierung des Alltags kann nämlich auf verschiedene Weisen 
gewertet werden: Sie kann als Verschönerung beziehungsweise Verkunstung 
primär nicht- ästhetischer Prozesse – etwa was Bürgers historische Avant-
garden anstrebten – und als „schöne Erlebniswelt“ euphorisch begrüßt3 oder 
auch als zunehmende Künstlichkeit und Virtualität unserer Lebenswelt, als 
schöner Schein abgelehnt werden. Wem an Wahrheit gelegen ist, und im phi-
losophischen Begriff der Ästhetik ist ja doch ein Moment der Wahrheit enthal-
ten, der muss Virtualität und schönen Schein ablehnen, denn das Moment 
künstlerischer Wahrheit verliert bei einer Reduktion des Ästhetischen auf rein 
intuitive, unkritische Wahrnehmung seinen Angelpunkt. Wie die wissenschaft-
liche so ist auch die ästhetische Erkenntnis auf Sprache als unser primäres 
Analyseinstrument angewiesen, und wenn der Betrachter sich nicht die Mühe 
macht, seine Wahrnehmung zu benennen, oder wenn Vermittler nur bedeu-
tungslose Symbolhülsen hantieren, dann kann die ästhetische Erfahrung als 
                                            
1 Christa Bürger(1987, 44). 
2 Ebenda, 41. 
3 Schulze (1992-2000) 



 205  

subjektives, intellektuell-emotionales Erkennen keine „Wahr“-Nehmung sein. 
Eine Kunstinstitution, deren Symbolfunktion diese Form der ästhetischen Er-
fahrung, der „Wahr“-Nehmung herausfordert, kann, wenn dieses Verständnis 
von Ästhetik denn noch ein gesellschaftliches Ansehen hat, der Ort ihrer Er-
probung sein.  
 
Voraussetzung jener spezifischen Erfahrung am Objekt innerhalb des symbo-
lischen Kontextes der Kunstinstitution ist allerdings ihre Interesselosigkeit. 
Hier liegt der funktionale Unterschied zwischen Kunstwerken und Gebrauchs-
gegenständen, und hier zeichnet sich also ein Ansatz ab zu einer rein funktio-
nalen Definition von Kunst, insofern sie den widersprüchlichen (weil explizit 
abgelehnten und doch implizit vorausgesetzten) Statuscharakter der Kunst als 
interessierten ausklammert. Das Kriterium einer Kunst, die sich nicht vermit-
tels ihres Status definiert, wäre ihre gesellschaftliche Funktion als Gegens-
tand interesseloser, geistig-emotionaler Anschauung, womit nichts über den 
Wert eines bestimmten Kunstwerkes ausgesagt ist. So kann etwa die Villa 
Esche in Chemnitz (Abb. 50) von Henry van de Velde (1863-1957) einen hö-
heren kulturellen Wert haben als das Bild eines drittrangigen Salonmalers, 
das nimmer aus dem Museumsdepot herauskommt. Doch ist letzteres rein für 
die ästhetische Betrachtung gemalt, also funktional „Kunst“, während ein 
Bauwerk primär eine zweckgerichtete und demnach nicht interesselose Funk-
tion hat. 
 
 

 
 

50. Henry van de Velde, Villa Esche – Fassade von 
der Strasse aus und Eingangsfront, Chemnitz, 

1902-11   
 
 
Die Villa Esche ist ein interessanter Grenzfall: Ursprünglich zum Bewohnen 
gebaut, wurde sie zu DDR-Zeiten enteignet und diente staatlichen Zwecken. 
Nach dem Fall der Mauer wurde sie restauriert und der Öffentlichkeit als ers-
tes Henry van de Velde-Museum Deutschlands und Denkmal frühmoderner 
Architektur, also zur ästhetischen Betrachtung zugänglich gemacht. Obwohl 
sie nicht physisch in ein Museum übertragen, sondern selbst eines geworden 
ist, entspricht dieser Funktionswandel dem eines Altarstückes. Rein funktional 



 206  

gesehen wäre dagegen ein Salonbild wie das von Lord Leighton ab seiner 
Schöpfung und unabhängig von seiner künstlerischen Qualität oder seinem 
kulturellen Wert Kunst, denn seine Funktion war immer ausschließlich eine 
ästhetische. Unabhängig von der Funktion ist der kulturelle Status von Objek-
ten – ob Kunst oder nicht – Fluktuationen ausgesetzt. Kulturen entstehen 
nicht übernacht, weshalb Kulturwerte sich durch Dauerhaftigkeit auszeichnen. 
Über die Qualifikation als kulturellen Wert kann nur die Zeit entscheiden. 
Dementsprechend bestünde die Funktion des Kunstmuseums, anstatt in der 
künstlichen Verleihung von Status, um den Marktwert zu steigern, eher in der 
Aufbewahrung potenzieller Kulturwerte, auf dass spätere Generationen ein 
weniger zeitgebundenes Urteil fällen können. 
 
Sicher, diese rein funktionale Definition von Kunst kann nur ein Gedankenex-
periment sein, denn der Statuscharakter haftet ihr im gesellschaftlichen Um-
gang unweigerlich an. Verlöre sie ihn, dann verlöre sie die materielle Grund-
lage ihrer gesellschaftlichen Existenz, denn der Status der Kunst begründet 
ihre gesellschaftliche Auszeichnung – wie einst gegenüber dem Handwerk, so 
heute gegenüber der Massenkultur –, welche zur Rechtfertigung des zur Un-
terhaltung der Kunst erforderlichen, besonderen Aufwands unerlässlich ist. 
Das Cachet ‚Kunst’ bestempelt was auch immer als Kulturwert, als ein Uni-
versales, ein Absolutes, das über jeden Zweifel erhaben ist: „Der Begriff des 
Kunstwerkes impliziert den des Gelingens. Misslungene Kunstwerke sind kei-
ne, Approximationswerte der Kunst fremd, das Mittlere ist schon das Schlech-
te. Es ist unvereinbar mit dem Medium der Besonderung.“1 Jedoch: „Das I-
deologische, Affirmative am Begriff des gelungenen Kunstwerkes hat sein 
Korrektiv darin, dass es keine vollkommenen Werke gibt.“2 In der Akzeptanz 
der Unvollkommenheit allen Daseins, die Salonkunst notorisch zu vertuschen 
sucht, wurzelt künstlerische Wahrheit. So äußert sich in der Wendung zum 
Fragmentarischen die Wahrheit, dass Erkenntnis sich nicht in einem genealo-
gischen Baum schlüssig fassen und dass Wirklichkeit sich nicht gänzlich be-
herrschen lässt. „Noch in den Momenten, die formal heißen, kehrt vermöge 
ihres Verhältnisses zum Unvereinbaren der Inhalt wieder [...]. Solche Dialektik 
in der Form macht ihre Tiefe aus; ohne sie wäre Form tatsächlich, wofür sie 
dem Banausen gilt, leeres Spiel.“3 Das Gedankenexperiment, die gesell-
schaftliche Funktion der Kunst von ihrem Statuscharakter zu trennen, ist eine 
Abstraktion von ihrer gesellschaftlichen Wirklichkeit, die uns nichtsdestoweni-
ger dem Verständnis ihrer sehr spezifischen Form der Erkenntnis von Wirk-
lichkeit, ihrer besonderen Form der Weltaneignung näher bringt. 

                                            
1 Adorno (1970, 280). 
2 Ebenda,  283. 
3 Ebenda. 



 207  

(IV) Wirklichkeit: individuell, kulturell, universell oder 
„an sich“? 
 
„Die Welt ist alles, was der Fall ist,“ so hat Ludwig Wittgenstein (1889-1951) in 
seinem ‚Tractatus logico-philosophicus’ Wirklichkeit definiert, denn „die ge-
samte Wirklichkeit ist die Welt“.1 Was jedoch der Fall ist, darüber bleibt viel 
Raum für Spekulation und Zwist. Der Raum wurde im Laufe der Menschheits-
geschichte auf verschiedenste Weise ausgefüllt – mit Religionen, Mytholo-
gien, Kosmologien, Ideologien, wissenschaftlichen Erklärungen und Interpre-
tationen... Auguste Comte (1798-1857) hatte noch gemeint, es sei nur eine 
Frage der Zeit, bis die Wissenschaft die gesamte Wirklichkeit erklären könne. 
Die Entwicklung dahin gliederte er in drei Stadien: Im theologischen Stadium 
(1) sähe man alle Naturphänomene als verursacht durch übernatürliche Kräf-
te. Es zeichne sich aus durch ein noch primitives, anthropomorphes Weltbild, 
das sich auf allzu menschliche Analogien stütze. Im metaphysischen Stadium 
(2) würden Vorgänge der Natur auf unpersönliche, okkulte Mächte und Le-
benskräfte zurückgeführt. Verbale Konstrukte wie das Absolute, der Ursprung 
allen Seins, die letzte Wirklichkeit, die weder zu definieren noch zu überprüfen 
sind, würden nichtsdestoweniger als Dinge der Wirklichkeit – wie Fakten – 
behandelt. Das wissenschaftliche Stadium schließlich (3), das Comte in sei-
nem Hauptwerk ‚Cours de philosophie positive’ (1830-42)2 das „positive“ 
nannte, akzeptiere nur positive Fakten. In diesem Stadium sei es die Aufgabe 
der Wissenschaften und aller anderen Formen der Erkenntnis, Natur und Ge-
sellschaft  auf ihre Regelmäßigkeiten hin zu untersuchen und diese in de-
skriptive (Natur)gesetze zu fassen.  
 
 
Wirklichkeit benennen 
 
Zunächst, das heißt vor der Wahrnehmung (insofern so ein Zustand 
überhaupt vorstellbar ist), ist die Wirklichkeit nichts als eine ungeordnete Flut 
von sinnlichen Reizen. Wir schaffen darin Ordnung, indem wir versuchen, 
Regelmäßigkeiten zu identifizieren: Die Suche nach Regelmäßigkeiten ist 
durchaus nicht die ausschließliche Domäne der Wissenschaft. So ist gemäß 
Donald Hoffmans Prinzip des „fair pick“ – das der Wahl der typischsten, 
stabilsten Ansicht, der meist annehmlichen Interpretation – schon die primäre 
Verarbeitung visueller Reize daraufhin ausgerichtet, das Essenzielle, 
Regelmäßige vom Nebensächlichen zu scheiden.3 Anhand von 
Regelmäßigkeiten identifizieren wir Gegenstände und ordnen ihnen Begriffe 
zu.  
 So bezeichnet ‚Hund’ nicht einen bestimmten Hund, sondern eine 
gewisse ‚Hundartigkeit’. Der Begriff steht für wesentliche Merkmale, nach 
denen konkrete Dinge gruppiert werden können. Das Wesen eines Hundes 
muss zu unterscheiden sein vom Wesen eines Schweins oder einer Kuh, will 
der Begriff ‚Hund’ funktionieren können. Er ist insofern universal, als er für alle 
Hunde gilt.4 Schäferhunde, Rauhaardackel oder Pudel zum Beispiel sind 
                                            
1 Wittgenstein (1963 [1921], § 1 und 2.063). 
2 Compte (2002 [1830]) 
3 Hoffman (1998, 127). 
4 Russel (1980 [1950], 24, 36, 313). 



 208  

Hunde, und auch sie zeichnen sich jeweils durch allgemeine Merkmale aus. 
Wenn ich einen bestimmten Rauhaardackel meine, dann muss ich mit dem 
Finger auf ihn weisen, ihn irgendwie näher spezifizieren – etwa: „Unser 
Rauhaardackel“ – oder ihn bei seinem Namen nennen. Im Gegensatz dazu 
kann das Abbild eines Rauhaardackels in sich selbst Charakteristika tragen – 
etwa ein Halsband – die es zum Bild eines bestimmten Rauhaardackels 
machen. Sprache ist also – vielmehr als Bilder dies sind – aufgebaut aus 
allgemeinen Konzepten, Universalien, die wie Kategorien funktionieren und 
die, anstatt auf Konkretes zu verweisen, die Flut der sinnlichen Reize in 
Klassen ordnen. 
 
Wörter repräsentieren Einheiten des menschlichen Bewusstseins, und 
Sprache ist eine der Äußerungsformen des wohl charakteristischsten 
Merkmals des Mensch-Seins: des Gebrauchs von Symbolen. Im 
Symbolgebrauch drückt sich unsere Fähigkeit aus, von der direkten Erfahrung 
zu abstrahieren und uns Elemente dieser Erfahrung in geistigen Bildern zu 
vergewärtigen. Zwar können auch Tiere auf Dinge verweisen und verfügen 
auch sie über gewisse Formen des Bewusstseins, vermutlich aber erleben sie 
ihre Umgebung als ein Kontinuum, das nicht – wie beim Menschen – in eine 
Vielheit von benennbare Elemente aufgeteilt ist.1 Nur der Mensch kann Worte 
auf andere Worte beziehen und durch komplexe Manipulation von Symbolen 
eine eigene, symbolische Wirklichkeit konstruieren – eine Welt der Symbole, 
die unabhängig ist von der Welt der Dinge. Es scheint gar, dass 
Legastheniker deshalb nicht lesen und schreiben können, weil sie Sprache 
nicht als eine eigene Wirklichkeit erfahren.2 So ist der Symbolgebrauch das 
am häufigsten angeführte Kriterium, will man homo sapiens von seinen 
nächsten Verwandten unterscheiden. Lange meinte man, dass Symbole erst 
seit ca. 40.000 Jahren verwendet werden – als der homo sapiens, nach dem 
er sich lange parallel zum Neandertaler entwickelt hatte, diesen schließlich 
verdrängte. Immer mehr Anzeichen weisen jedoch darauf hin, dass 
Symbolgebrauch viel älter ist und seine frühesten Erscheinungsformen 
möglicherweise mit der Entstehung des anatomisch modernen Menschen 
zusammenfallen.3 Der Mensch scheint zum Menschen geworden zu sein, als 
er begann, sich seine Umwelt zu schaffen, dadurch dass er sie benannte.4  
 
Wenn ich ein Ding benenne, dann habe ich es wahrgenommen und gebe 
damit an, dass es (für mich) der Fall ist (was soviel heißt wie, dass es für mich 
eine Bedeutung hat.) Im Falle eines Hundes werde ich wohl kaum auf 
Widerspruch stoßen, es sei denn, meine Wahrnehmung ist eine Halluzination. 
Seit Gallileo haben die Wissenschaften uns jedoch mit Fällen konfrontiert, die 
unserer normalen Wahrnehmung widersprechen. Wir können uns also nicht 
blindlings auf sie verlassen. Was bleibt aber, wenn ich die Zuverlässigkeit der 
Wahrnehmung prinzipiell in Zweifel ziehe? René Descartes (1596-1650) hat 

                                            
1 Tattersall (Dezember 2001, 46). 
2 Kurvers (2002). 
3 So sind in Südafrika Ocker-Stücke mit deutlich symbolischen Markierungen gefunden worden, die 
mindestens 77.000 Jahre alt sind; Spiering (12. Januar 2002). 
4 Den Unterschied zwischen dem Gehirn eines Neanderthalers und dem eines Homo Sapiens, die in 
etwa das gleiche Volumen haben, erklärte man bisher mit der Analogie zum Unterschied zwischen ei-
nem Röhrenradio und einem Transistorradio. Er könnte jedoch auch im Symbolgebrauch begründet 
sein; Tattersall (Dezember 2001, 44 f). 



 209  

dieses Gedankenexperiment konsequent durchexerziert und gelangte zum 
‚cogito’, dem denkenden ‚Ich’ als letzte und einzige Sicherheit: „Ich denke, 
also bin ich.“ Vermutlich meinte er damit ein bewusst denkendes Ich, was 
immer dies auch im 17. Jahrhundert gewesen sein mag, denn das 
Unbewusste ist ja ein Konzept der Moderne. Obwohl der extreme kartesische 
Rationalismus schon im späten 17. Jahrhundert in Zweifel gezogen wurde, 
hat Descartes  philosophisches Vermächtnis, das ‚cogito’, unserem 
wissenschaftlichen Weltbild bis heute seinen Stempel aufgedrückt. Es leistete 
jener Verabsolutierung des menschlichen Geistes Vorschub, von der im 
vorangegangenen Kapitel die Rede war: Das Subjekt gelangt zu seiner 
Erkenntnis nur um den Preis der Objektivierung seiner selbst einerseits sowie 
der äußeren Welt andererseits. Einerseits führte dies zu jenen zwanghaften 
Befangenheiten der Subjektphilosophie, deren erfolglose Ausbruchsversuche 
Jürgen Habermas identifiziert hat als durchgängiges Thema des 
philosophischen Diskurses der Moderne.1 Andererseits scheint unser 
wissenschaftliches Weltbild keinen Raum für das Subjekt zu lassen, denn nur 
über die  Welt und allenfalls über den Körper lassen sich wissenschaftlich 
objektivierbare Aussagen machen, nicht aber über geistige Phänomene. 
Wenn aber geistige Phänomenen wie Schmerz oder Freude, die ja das 
‚Selbst’ konstituieren, nicht wissenschaftlich erklärbar sind, dann haben sie 
wohl eine eigene, vom Körper unabhängige Wirklichkeit, und dann zerfällt die 
Welt in eine physikalische und in eine geistige, ohne dass die Beziehung 
zwischen den beiden deutlich wäre. Diese, ‚Dualismus’ genannte Weltsicht 
findet sich in mehr oder weniger starker Ausprägung in vielen Religionen und 
lässt sich in der Philosophiegeschichte zurückverfolgen bis hin zu Plato. Erst 
in der Moderne jedoch wächst ihr jene, auf Descartes Definition 
zurückgehende, rigide Ausschließlichkeit zu, mit der Materie allein aufgrund 
des Kriteriums ihrer wissenschaftlichen Zugänglichkeit vom Geist getrennt 
wird. Sie ist eine konzeptuelle Voraussetzung unseres wissenschaftlichen 
Weltbildes. Es ist denn auch nicht verwunderlich, dass die Wissenschaft sich 
nur zögernd an die Untersuchung des Organs machte, welches allem 
Anschein nach der Sitz des Geistes ist. Zwar hat das Zögern natürlich auch 
mit den technischen Schwierigkeiten zu tun, welche die Untersuchung des so 
ungeheuer komplexen Gehirns mit sich bringt, doch ist der Anteil der unserem 
wissenschaftlichen Weltbild zugrunde liegenden Annahmen an diesem 
Zögern nicht zu unterschätzen. Wären geistige Phänomene und unser ‚Selbst’ 
restlos auf reine Physik zu reduzieren und ihre vollständige Erklärung also nur 
eine Frage des wissenschaftlichen Fortschritts, dann müssten sie auch dem 
universellen Determinismus der Naturgesetze unterworfen sein. Da das 
physikalische Verhältnis zwischen Ursache und Wirkung ein mechanisches, 
unausweichliches ist, müsste dann unser Eindruck, dass wir über einen freien 
Willen verfügen, auf einer Illusion beruhen.2 Doch lassen sich radikale 
Vertreter des wissenschaftlichen Weltbildes von dieser Konsequenz kaum 
abschrecken – schon immer hat die Wissenschaft ja das scheinbar 
Undenkbare gedacht, und wer von dieser Tradition eingenommen ist, für den 
ist nur schwer zu akzeptieren, dass ein Teil der Welt, nämlich derjenige der 
geistigen Phänomene, nicht wissenschaftlich zu erklären sein soll. So meinen 
die kühnsten Materialisten unter ihnen, die Hardliner, dass der Dualismus mit 
                                            
1 Habermas (1988 [1985], 70). 
2 Searle (1997, xi ff). 



 210  

wissenschaftlichen Erklärungen zu überwinden sein muss, die sich 
ausschließlich auf materielle Manifestationen stützen und die prinzipiell aus 
der Position des unabhängigen Betrachters heraus zu formulieren sind. Dies 
gilt auch für die Bewusstseinswissenschaftler und -philosophen, die dieser 
Richtung zuzurechnen sind. Erstaunlich viele von ihnen scheinen sich heute 
noch derart der Lehre Comptes verpflichtet zu fühlen, dass sie die nicht 
wissenschaftlich zu erklärende, direkte Erfahrung von Bewusstseins-
zuständen als Illusion abtun – etwa so, wie man spätestens seit Galileo den 
Sonnenuntergang als Illusion abtun kann, denn die Sonne versinkt am Abend 
ja nicht wirklich im Meer. Jeder normale Mensch hat Bewusstseinszustände, 
ihre direkte Erfahrung ist jedoch jeweils höchstpersönlich und unveräußerlich. 
Da ein unabhängiger Betrachter allenfalls äußerliche Manifestationen wie 
selbstbewusstes Auftreten, Tränen oder die Ausschläge eines Elektro-
enzephalogramms (EEG) wahrnehmen, nicht aber erfahren kann, was der 
Beobachtete erfährt, können dessen Erfahrungen nichts als subjektive 
Illusionen sein – wie ein romantischer Sonnenuntergang eben. Letztlich muss 
dies darauf hinauslaufen, dass die tatsächliche Existenz von Bewusstseins-
zuständen – Descartes letzte Sicherheit – rundheraus bezweifelt wird.1 Das 
beobachtbare Verhalten sowie die damit beim beobachteten Individuum 
zusammenhängende ‚Illusion’ eines Bewusstseins wird dann in ganz 
ähnlicher Weise erzeugt wie das ‚Verhalten’ eines Computers, nämlich durch 
einen mathematischen Algorithmus (eine eindeutig definierte Sequenz von 
Rechenoperationen).2 Ironischerweise mündet aber auch diese, 
materialistische Erklärung des Bewusstseins in eine Form des Dualismus, 
denn, wie jeder weiß, lässt sich Computer-Software von einem Computer auf 
einen anderen oder auf eine Compact Disc kopieren. Software hat eine 
Eigenexistenz – unabhängig von einer bestimmten, materiellen Grundlage, 
die ja austauschbar ist. Wäre das Bewusstsein nichts als ein Algorithmus, 
dann könnten wir tatsächlich eines Morgens als ein Block Eisen aufwachen, in 
den unser ‚Ich’ hinein transferiert wurde: „Wie fühlst Du Dich heute morgen?“ 
– „Oh, ziemlich gut, Danke, nur hab’ ich etwas störende Kopfschmerzen.“ 
„Das heißt, Du fühlst nicht, dass da etwas... hmm ... Seltsames mit Deiner 
Persönlichkeit passiert ist ... oder so?“ „Nein, warum sagst Du das?“3  
 
Haben umgekehrt aber Computer Bewusstsein? Die Idee ist zwar nicht neu, 
jedoch umso bestechender, seit am 3. Mai 1997 das Schachprogramm ‚Deep 
Blue’ den Schachweltmeister Gary Kasparov geschlagen hat.4 Alan Turing 
(1912-1954), der englische Mathematiker und wichtigste Pionier im Felde der 
Computertheorie, hatte schon im Jahre 1950 einen Test vorgeschlagen, den 
‚Turing-Test’, der dies an einem noch zu entwickelnden Rechner erweisen 
sollte.5 Turing umging die Schwierigkeit einer Definition von Bewusstsein 
mittels einer sehr praktischen (obwohl nur gedachten) Versuchsanordnung – 
einer Art von Nachahmungsspiel: Eine Versuchsperson sollte einen Computer 

                                            
1 Die bekannteste Vertreter dieser These ist Dennett (1991) 
2  Penrose (1990, 21). 
3 „How are you feeling this morning?’ – „Oh, fairly well, thank you, though I have a slightly bothersome 
headache.“ – „You don’t feel, then, that there’s...er...anything odd about your personal identity...or 
something?“ – No; why do you say that?“ Das geistreiche Gedankenexperiment habe ich Roger Penro-
se (1990, 34) entlehnt.  
4 Vergl. Kurzweil (1999) und John Searles Kritik (8. April und 20. Mai 1999) dessen Buches. 
5 Turing (1994 [1950], 39-78). 



 211  

von einem menschlichen Individuum unterscheiden, und zwar ausschließlich 
aufgrund von Antworten auf von ihr gestellte Fragen. Die Versuchsperson 
sollte keinen direkten Kontakt mit ihren Kommunikationspartnern haben; 
Fragen und Antworten sollten auf unpersönliche Weise – z. B. als getippter 
Text – übermittelt werden. Turing meinte, dass im Jahre 2000 Computer so 
weit entwickelt sein würden, dass die Chancen eines durchschnittlichen 
Betrachters, den Menschen vom Computer unterscheiden zu können, nach 5 
Minuten des Fragenstellens ungefähr 70 % betragen würde. 
 Fortschritte in der Computertechnologie und die, in gewissen Kreisen 
ein wenig überzogene Euphorie über die Machbarkeit eines künstlichen 
Bewusstseins regten den amerikanische Philosoph John Searle 30 Jahre 
später dazu an, in Analogie zum Turing-Test ein Denkmodell zu entwickeln, 
dass dessen Schlussfolgerung widerlegte: den ‚Chinese Room’.1 Searle 
stellte sich vor, dass er mit einigen Kartons voll chinesischen Schriftzeichen in 
einen Raum eingeschlossen sei. Da er der chinesischen Sprache nicht 
mächtig ist, können die Schriftzeichen für ihn nur sinnloses Gekritzel sein. 
Durch eine Luke reicht man ihm ein Buch herein mit Anweisungen in 
Englisch, seiner Muttersprache, die angeben, wie diese Schriftzeichen 
miteinander zu kombinieren sind – etwa: „Das ‚squiggle-squiggle’-Zeichen 
muss immer dem ‚squoggle-squoggle’-Zeichen folgen.“2 Dann reicht man ihm 
noch weitere Schriftzeichen herein. Nachdem er die Schriftzeichen, ganz 
gemäss den Anweisungen im Buch, miteinander kombiniert hat, reicht er sie – 
ebenfalls gemäss den Anweisungen – durch die Luke wieder hinaus. Er weiß 
nicht, dass die Leute draußen die hereingereichten Schriftzeichen „Fragen“, 
das Buch mit den Anweisungen „Programm“ und die hinausgereichten 
Schriftzeichen „Antworten“ nennen. Nach einigen Exerzitien meistert er die 
Anweisungen ohne noch dabei nachdenken zu müssen, und auch die 
Anweisungen werden immer effizienter. Obwohl des Chinesischen nicht 
mächtig, gibt der Insasse des Raumes, den die Programmierer draußen 
„Computer“ nennen, mithilfe der Instruktionen chinesische Antworten auf 
chinesische Fragen. Letztlich, so meint Searle, sind die Antworten für einen 
Betrachter außerhalb des Raumes nicht zu unterscheiden von denen, die ein 
Chinese geben würde. Ohne Chinesisch verstehen zu können, könnte er 
dennoch den Turing-Test für Chinesisch bestehen. Der ‚Chinesische Raum’ 
simuliert also chinesisches Sprechen beziehungsweise Verstehen.  
 Searle wollte mit diesem Denkmodell zwei Unterscheidungen deutlich 
hervortreten lassen: die zwischen dem menschlichen Bewusstsein einerseits 
und künstlicher Intelligenz andererseits sowie die, davon abgeleitete, 
zwischen Identität und Simulation. Seine Argumentation verläuft 
folgendermaßen: 3 (1) Ein wesentliches Merkmal des digitalen Computers 
besteht darin, dass er formale Symbole (auf der primärsten Ebene Einsen und 
Nullen) manipuliert. Dies ist schon in Turings Urmodell von 1936, der ‚Turing 
Maschine’, angelegt und gilt bis heute unverändert. Die Manipulationen 
erfolgen gemäss Regeln, nämlich des Computerprogramms, die 
vorschreiben, wie die Symbole miteinander zu verknüpfen sind. 
Computerprogramme sind also rein syntaktisch. (2) Weder der digitale 

                                            
1 Searle (1994 [1980], 232-265). 
2 Dieses humoristische Beispiel entstammt Searles Rezension (29. April 1982) eines Buches der beiden 
wohl bekanntesten Euphoriker Douglas R. Hofstadter und Daniel C. Dennett (Hrsg., 1981) 
3 Searle (1997, 11ff). 



 212  

Computer noch eines der auf ihm installierten Programme haben demnach 
selbst Bedeutungen und können sie auch nicht generieren. Die manipulierten 
Symbole erhalten erst Bedeutungen, wenn ein Programmierer oder ein 
Gebraucher ihnen diese zuweist – im Prinzip dasselbe, was der Leser dieser 
Buchseite mit den Wörtern, die darauf abgedruckt sind, tut. (3) Syntax ist 
weder dasselbe, noch ist sie ausreichend für Bedeutung, für Semantik. 
 Q.e.d.: Digitale Computer sind prinzipiell verschieden vom 
Bewusstsein; sie können Bewusstsein jedoch simulieren und insofern bei 
dessen Erforschung sehr hilfreich sein.  
 
Searls Argument ist häufig gegen die Identifikation künstlicher Intelligenz mit 
Bewusstsein angeführt und natürlich auch von der Gegenseite her kritisiert 
worden. Der in unserem Zusammenhang wichtigste Vorwurf ist der, dass 
auch syntaktischen Verknüpfungen eine Rolle bei der Bedeutungsschöpfung 
zukommt. Ohne Semantik gibt es jedoch keine Bedeutung. An sich hat die 
Natur keine Bedeutung, und die Benennung der Wirklichkeit ist bisher noch 
ein Merkmal ausschließlich des menschlichen Bewusstseins.  
 
 
Wirklichkeit und Wahrheit 
 
Die Idee, dass Wirklichkeit und Wahrheit irgendwie zusammenhängen 
müssen, gehört zu den ältesten Triebfedern der Philosophie. In dem Sinne 
wie wir diese Begriffe normalerweise gebrauchen, muss Wahrheit eine exakte 
Darstellung der Wirklichkeit sein. Wittgensteins Tractatus ist eine klassische 
Demonstration dieser Auffassung.  
 
Wenn man – und meist geht dies einher mit einem etwas ärgerlichen Unterton 
– gefragt wird: „Kannst Du nicht sehen, was Du vor Dir hast?“ Dann wäre in 
den meisten Fällen die korrekte Antwort: „Nun ja, das hängt davon ab.“1  
 
 

 
 
1. Hercule 
 
                                            
1 Goodman (1976 [1968], 71, 91). 



 213  

Es könnte ein Hund, ein Rauhaardackel, ein Haustier, ein Lebensgefährte, 
Hercule (sein Name), ein Säugetier, ein Pelztier, ein Vierfüßler, ein 
Teilchenschwarm usw. sein, ohne dass sich dies widerspräche (Abb. 1). Dies 
hat damit zu tun, dass Benennungen oder Darstellungen immer unter 
gewissen Aspekten (und meist auch unter Ausschluss anderer) stehen, was 
ganz besonders wichtig ist, wenn sie vorgeben, wahrhaftig zu sein, denn 
Darstellungen eines und desselben Gegenstandes unter verschiedenen 
Aspekten können durchaus einander widersprechen. So ist sowohl „Die 
Sonne bewegt sich immer“ als auch „Die Sonne bewegt sich nie“ wahr und 
doch widersprechen sich beide Feststellungen. Wann sie zutreffen, hängt 
vom jeweiligen Bezugsrahmen ab. Wie muss man sich jedoch eine Welt ohne 
alle Bezugsrahmen vorstellen?1 Hier kommen wir wieder beim Kantischen 
‚Ding an sich’ an, dass sich jeglicher Vorstellung entzieht. Wenn wir uns aber 
die Welt, wie sie wirklich ist, nicht vorstellen können, dann existiert sie 
vielleicht gar nicht und ist nur ein Konstrukt unserer Vorstellung? – Das 
‚Gehirn im Fass’ ist eine in diesem Zusammenhang gerne angeführte 
Fantasievorstellung, die dem in einen Eisenblock übertragenen Bewusstsein 
ähnelt: Die elektronische Stimulierung eines Gehirnes in einem Fass mit 
Nährstoffen spiegeln ihm das Leben eines Menschen mit normalen 
Alltagserfahrungen in der Welt vor, so wie wir sie erleben. 
 
So absurd diese Idee einer nicht wirklich existierenden, nur vorgestellten 
Wirklichkeit dem gesunden Menschenverstand auch vorkommen mag, sie hat 
in der westlichen Philosophie Geschichte gemacht und erfreut sich gerade 
heute wieder einer neuen Aktualität. Insofern sie den Abstand zwischen 
Wirklichkeit und Vorstellung wegnimmt, bietet sie zweifellos eine andere 
Möglichkeit des Ausstieges aus dem Dualismus. Schon Bischof Berkeley 
(1685-1753) hatte die Idee der englischen Empiristen, dass all unser Wissen 
einst über die Sinne zu uns gekommen sein muss, konsequent weitergedacht, 
denn direkt erfahren wir ja nur die Sinne: „Wenn [jenseits der Sinne] Materie 
existiert, dann können wir es nie wissen, wenn sie nicht existiert, dann bleibt 
alles so, wie es ist“2 – Vorstellungen eben. Wenn die Welt, in der wir leben, 
durch unsere Vorstellungen konstituiert ist, dann leben wir in verschiedenen 
Welten – je nach dem Gesichtspunkt, unter dem wir sie sehen – und dann 
kann Wahrheit nicht mehr Übereinstimmung mit einer objektiven Wirklichkeit 
sein.3 Der Postmodernismus hat von solcherlei Ideen wider den gesunden 
Menschenverstand, die (und Berkeley war sich dessen durchaus schon 
bewusst) leicht mißzuverstehen sind, ausgiebig Gebrauch gemacht und unter 
dem Vorwand rückhaltloser Kritik jede Form von Wissen relativiert. So hat der 
Oberguru dieser Denkrichtung, Jacques Derrida, in seiner ‚De la 
grammatologie’ (1967) jede Form von Wirklichkeit außerhalb des Textes 
rundheraus ausgeschlossen: „Il n’y a pas de hors texte.“4 Seit dem beherrscht 
die Vorstellung, dass es unendlich viele Wirklichkeiten gäbe und dass jede – 
auch die naturwissenschaftliche – ein gesellschaftliches, auf Konventionen 
beruhendes Konstrukt sei, den philosophischen Diskurs. Dabei wird meist die 

                                            
1 Ebenda, 2f. 
2 “If matter did exist, we could never know it, if it does not exist, everything remains the same.” Zit. n. 
Searle (1995, 169). 
3 Goodman (1976 [1968], 2, 94). 
4 Zit. n. Searle (2000, 19). 



 214  

Beliebigkeit sowohl humanwissenschaftlicher Interpretationen als auch 
naturwissenschaftlicher Analysen betont, während die ja doch auf der Hand 
liegende Frage, warum es denn keine von der Interpretation beziehungsweise 
Beschreibung unabhängige Wirklichkeit geben sollte, kaum je direkt 
angegangen wird. Allenfalls wird sie mit dem Verweis auf die lange Tradition 
des Skeptizismus im westlichen Denken von der Hand gewiesen. Wie kommt 
es nur, dass, sobald wir zu philosophieren anfangen, wir fast unweigerlich 
Dinge verneinen, wovon wir doch alle zu wissen meinen, dass sie wahr sind?  
 
Zur Erhellung des Widerspruches zwischen dem ‚normalen’ und dem 
philosophischen Ausblick müssen zunächst einige strukturelle Merkmale 
unserer ‚normalen’ Weltanschauung deutlich voneinander unterschieden 
werden. Da der Begriff ‚gesunder Menschenverstand’ mit negativen 
Wertigkeiten (etwa als eine Art ‚Stammtisch-Weisheit’) besetzt ist, hat John 
Searle vorgeschlagen, ihn durch einen neuen, unbelasteteren Begriff zu 
ersetzen. Dabei bediente er sich einer Metapher aus der Computer-
Terminologie, die, da der Computer mittlerweile am Arbeitsplatz und in den 
meisten Haushalten ein triviales Werkzeug geworden ist, jedermann bekannt 
sein dürfte. In der Jurisprudenz bedeutet der Begriff ‚Default’ ‚Versäumnis’ 
oder ‚Verbindlichkeiten nicht nachkommen’. In dem mit Computersystemen 
geläufig gewordenen, metaphorischen Sprachgebrauch sind Defaults 
Fabrikeinstellungen einer Software, die durch den Benutzer geändert werden 
können. Wenn zum Beispiel ein Textverarbeitungsprogramm installiert wird, 
dann wird damit unter anderem die Einstellung für eine bestimmte 
Typographie vorgegeben. Gefällt sie dem Benutzer nicht, dann kann er eine 
andere Typographie einstellen. Ändert er nichts, dann arbeitet das Programm 
mit der Fabrikeinstellung. Dementsprechend versteht Searle unter Defaults 
Annahmen, die wir voraussetzen, ohne darüber nachzudenken. Jede 
Abweichung davon erfordert Nachdenken und überzeugende Argumente. So 
gehen wir normalerweise davon aus, dass es eine wirkliche Welt gibt, die 
unabhängig von uns existiert und zu der wir über unsere Sinne direkten 
Zugang haben. Von dieser Welt haben wir Vorstellungen, und bei einigen 
unserer Vorstellungen gehen wir davon aus, dass sie die Welt so darstellen, 
wie sie wirklich ist. Sie sind aber nur insofern wahr, als sie auch tatsächlich 
mit den Tatsachen – mit dem, was der Fall ist – übereinstimmen. 
Vorstellungen beziehungsweise Darstellungen werden jedoch, wie gesagt, 
immer unter gewissen Aspekten und innerhalb gewisser Bezugsrahmen 
gesehen. Diese sind zeit-, orts- und betrachtergebunden und auswechselbar. 
Absolute Objektivität ist also kaum, ja vielleicht gar nicht zu erlangen. 
Trotzdem gehen wir meist davon aus, dass Wissen – wissenschaftlich oder 
nicht – objektiv ist, wobei mit wissenschaftlich  kein spezielles Wissensgebiet 
gemeint ist. ‚Wissenschaft’ ist nur eine Bezeichnung für systematisches 
Wissen, und zu den systematischen Voraussetzungen der Naturwissen-
schaften gehört es, dass sie von der direkten Wahrnehmung und somit vom 
subjektiven, zeit- und ortsgebundenen Bezugsrahmen so weitgehend wie 
möglich abstrahieren.1 
 Viel von sowohl der normalen als auch der philosophischen 
Weltanschauung hängt von unserem Objektivitätsbegriff und von der 

                                            
1 Ebenda, 9f.; Searle (1995, 150ff). 



 215  

Unterscheidung zwischen objektiv und subjektiv ab. Zwar ist wohl für 
jedermann einsichtig, dass der Unterschied eher ein gradueller als ein 
prinzipieller sein muss, doch können selbst die Begriffe ‚Objektivität’ und 
‚Subjektivität’ jeweils unter verschiedenenen Aspekten gesehen werden: Sie 
können nämlich im entweder epistemischen oder im ontologischen Sinne 
gemeint sein. Nur im epistemischen Sinne, d.h., im Sinne des Wissens von 
der Welt, ist die Unterscheidung der objektiven Wahrheit von der subjektiven 
Interpretation oder gar vom Irrtum eine graduelle, nicht scharf zu ziehende 
und meist eine Frage des Gesichtspunktes beziehungsweise der Konvention. 
Im ontologischen Sinne aber, d.h. im Sinne des ‚an sich Seins’ der Welt, ist er 
ein wesentlicher. So sind zum Beispiel Schmerzen ontologisch subjektiv, da 
ihre Existenz davon abhängt, dass sie subjektiv gefühlt werden, während 
Berge oder Atome ontologisch objektiv sind, da ihre Existenz unabhängig ist 
von der Wahrnehmung und dem subjektiven Gemütszustand eines 
Individuums. Andererseits berichtet die Äußerung „Ich habe Kopfschmerzen“ 
von einer epistemisch objektiven Tatsache, so wie, wenn ich von der 
Schönheit einer Berglandschaft spreche, ich epistemisch subjektiv über eine 
ontologisch objektive Tatsache urteile, während Schmerzen ‚an sich’ eben – 
und so schließt sich der Kreis – ontologisch subjektiv sind.1 
 
Da wir normalerweise davon ausgehen, dass unsere Vorstellung die 
Wirklichkeit ist, neigen wir dazu, von der Welt zu sprechen, als gäbe es gar 
keinen Zweifel darüber, dass sie auch so ist, wie wir sie darstellen: Wir 
verwechseln leicht die objektive Welt mit unserer Interpretation derselben. Der 
Philosoph, der demgegenüber alle Interpretationen als gesellschaftliche 
Konstrukte relativiert, hat damit zunächst zwar recht; er begeht jedoch den 
gleichen Fehler – den der Verwechslung zwischen Interpretation und 
Wirklichkeit –, wenn er aufgrund der Relativität von Interpretationen die 
Existenz einer objektiven, vom Menschen unabhängigen Welt abstreitet. 
Paradoxerweise ist in der Verneinung einer solchen deren Voraussetzung 
schon angelegt: Wahrheit können wir nur kennen, wenn wir Wirklichkeit 
voraussetzen – auch, wenn es tatsächlich keine vom Menschen unabhängige 
Welt geben sollte. Insofern Sprache auf objektive Phänomene referiert, setzt 
sie eine objektive Wirklichkeit voraus. Ja, wir werden weiter unten sehen, 
dass die Unterscheidung einer Innen- von einer Außenwelt selbst biologisch 
fundiert ist: Die Definition der Grenze zwischen beiden ist der Schlüssel zum 
Verständnis lebender Organismen.2 Die Frage nach der Existenz einer vom 
Menschen unabhängigen Welt ist eine ontologische, und ihre Existenz 
impliziert keinerlei bevorzugte Form ihrer Beschreibung. Darstellung ist eine 
Sache, die dargestellte Wirklichkeit eine andere – selbst wenn sich 
herausstellen sollte, dass unsere Vorstellung von der Wirklichkeit die einzige 
ist, die es gibt.3  
 
 
 
 

                                            
1 Searle (1995, 7ff). 
2 Damasio (2000, 133-167). 
3 Searle (1995, 150, 154f). 



 216  

Geist und Körper 
 
In etwa parallel zu den spektakulären Entwicklungen im Bereich der 
Computeranwendungen und der daran sich entzündenden Euphorie über die 
Möglichkeit einer ‚künstlichen Intelligenz’ machte auch die Erforschung des 
Bewusstseins und des Organs, das es hervorbringt, ungeheure Fortschritte. 
Es versteht sich von selbst, dass die Erforschung künstlicher Intelligenz und 
die Erforschung des menschlichen Bewusstseins einander wechselseitig 
bereichern können. So ist mittlerweile ein breites Forschungsfeld entstanden, 
die ‚Cognitive Sciences’ (Bewusstseinswissenschaften), in dem sich 
verschiedenste Fachbereiche wie etwa Psychologie, Neurophysiologie, 
Genetik, Evolutions- und Immunbiologie, Mathematik, Physik, 
Sprachwissenschaften und, nicht zu vergessen, die Philosophie miteinander 
austauschen. Bezeichnenderweise  wird dieses Forschungsfeld, obwohl sehr 
aktuell, immer noch durchzogen von jener Demarkationslinie zwischen 
Dualismus und Materialismus. 
 
Teils wurden die Fortschritte in der Erforschung des Bewusstseins und des 
Gehirns ermöglicht durch die Entwicklung neuer Technologien, mittels derer 
das Gehirn bei normalem Funktionieren und ohne physiologische Eingriffe live 
beobachtet werden kann. Die drei wichtigsten Typen der Gehirnvisualisierung 
(brain- oder neuroimaging) sind die morphometrische Analyse (morphometric 
analysis), die funktionale Gehirnvisualisierung (functional neuroimaging) 
sowie ein Typus der Gehirnvisualisierung mittels radioaktiver Spurenfinder 
(radioactive tracers). Sie sind möglich geworden durch die Entwicklung neuer 
Scan-Techniken wie Magnetresonanz-Aufnahmen (magnetic resonance 
imaging, kurz: MRI) oder Positronemissionstomographie (positron emission 
tomography, kurz: PET) 1 
 Mit der Verfügbarkeit all diese neuen Forschungstechnologien sollte 
man doch meinen, dass man bald das Bewusstsein ‚in Aktion’ beobachten 
und so den Bruch zwischen Geist und Körper endlich überbrücken können 
müsse. Näher besehen ist dem jedoch durchaus nicht so – und dies ist keine 
Frage des technischen Fortschritts. Wir können nun zwar beobachten, dass 
gewisse Bewusstseinszustände mit gewissen Aktivitäten in verschiedenen 
Bereichen des Gehirns zusammenfallen, jedoch lassen die farbigen Flecken 
auf der Gehirnkarte keine Bewusstseinszustände erkennen. Auch hier gilt was 
für Geist und Körper gilt: Eine Beziehung zwischen beiden ist kaum zu 
bestreiten, welcher Art ist jedoch nicht zu erklären. Um den Dualismus zu ü-
berwinden, können wir beider Identität als nicht zu testende Theorie anneh-
men oder Bewusstsein als Illusion oder Epiphänomen eliminieren. Koinzidenz 
ist allerdings etwas anderes als Identität, und die Lösung eines Paradoxes 
durch simple Eliminierung eines seiner Terme kann kaum überzeugen.2  
 
Zwar stimmt es höchstwahrscheinlich, dass das Bewusstsein letztlich 
verursacht wird von rein materiellen Gegebenheiten und Vorgängen wie das 
Neuronenfeuer, jedoch kann es nicht im Sinne einer analytischen Reduktion 
darauf reduziert werden, das heißt, indem wir entschleiern, dass es eine 
Illusion und dass die Wirklichkeit etwas ganz anderes ist – etwa so, wie wir 
                                            
1 Hyman (September 2003, 80 f). 
2 Freeman (1999, 4); zum Folgenden: Searle (1997, 29f, 211ff). 



 217  

entschleiert haben, dass die Erde ‚in Wirklichkeit’ keine flache Scheibe ist und 
die Sonne nicht wirklich im Meer versinkt.  
 Die Erscheinung eines Sonnenuntergangs lässt sich erklären aus dem 
Verhältnis der Erdrotation zur statischen Sonne – eine Analyse wie diese 
entlarvt durch Reduktion auf grundlegende Gesetzmäßigkeiten eine 
Erscheinung als Illusion. Solcherlei Reduktion ist angewiesen auf einen 
Unterschied zwischen der Wirklichkeit und ihrer Erscheinung, denn sie 
eliminiert die Erscheinung, um die Wirklichkeit hervortreten zu lassen. Im 
Falle des Bewusstseins jedoch ist die Erscheinung die Wirklichkeit. Wenn ich 
den Eindruck habe, dass ich bei Bewusstsein bin, dann bin ich bei 
Bewusstsein, und die Erfahrung eines romantischen Sonnenunterganges ist 
eine durch das Bewusstsein geschaffene Wirklichkeit. Dessen Reduktion auf 
die Erdrotation ist jedoch eine andere als die Reduktion des Bewusstseins auf 
Neuronenschüsse – es sei denn, ich eliminiere das Bewusstsein – , denn der 
Sonnenuntergang kann in einer kontinuierlichen Kausalitätskette von Ursache 
und Wirkung aus den Gesetzen der Plantetenbewegung hergeleitet werden, 
während keine solche lineare Kausalität zwischen dem Bewusstsein und 
seinen physikalischen Ursachen konstruiert werden kann. Wenn man 
versucht, Ersteres auf Letztere zu reduzieren, dann bleiben wesentliche 
Aspekte der Wirklichkeit unberücksichtigt – und zwar nicht nur subjektive 
Aspekte. Deshalb sollten wir weniger unterscheiden zwischen Geist und 
Materie als vielmehr zwischen einer Wirklichkeit, die unabhängig von 
Betrachtern existiert – so wie Bewegung, Masse, Beschleunigung, 
Schwerkraft – und einer, die abhängig ist von Betrachtern: Man denke etwa 
an Geld, Kunst, Politik, Verwandtschaftsbeziehungen sowie die 
Unterscheidung von Hunden und Schweinen.  
 
Die Existenz einer betrachterabhängigen Wirklichkeit hängt ab von 
Bewusstsein, während Bewusstsein selbst nicht betrachterabhängig ist. Wenn 
ich bei Bewusstsein bin, dann ist diese Tatsache völlig unabhängig davon, 
was jemand anderes darüber denkt. Bewusstsein ist das inhärente Merkmal 
gewisser biologischer Systeme. Es ist weder ein geistiges, noch ein 
materielles Phänomen, sondern ein biologisches – wie Verdauung, 
Wachstum, Photosynthese –, und es gründet sich auf einer Subjekt-Ontologie 
– im Gegensatz zur objektiven, naturwissenschaftlichen Ontologie des 
unabhängigen Betrachters. John Searle, dem ich diese Argumentation 
größtenteils verdanke, musste sich von seinen Kritikern vorwerfen lassen, 
dass auch er noch im ‚Mind/Body’-Problem befangen sei, denn da die 
Subjekt-Ontologie geistiger Zustände die Perspektive des wissenschaftlichen 
Beobachters ausschließt, bliebe letztlich der kartesische Dualismus bestehen, 
denn dieser teilt ja die Welt eigentlich in wissenschaftlich erklärbare und 
wissenschaftlich nicht zugängliche Phänomene auf.1 Auch in diesem Sinne 
übrigens ist Wittgensteins Tractatus klassisch, denn Satz 5.6 lautet wie folgt: 
„Die Grenzen meiner Sprache bedeuten die Grenzen meiner Welt“, und er 
schließt mit dem berühmten Satz 7 ab: „Wovon man nicht sprechen kann, 
darüber muss man schweigen“. Doch ahnte Wittgenstein wohl damals schon, 
was ihn in seinem späteren philosophischen Denken beschäftigen sollte, 
nämlich dass die Bedeutung der sprachlich nicht fassbaren Wirklichkeit nicht 

                                            
1 McGinn  (10. Juni 1999, 44 ff). 



 218  

unterschätzt werden darf, und so hat er dem letzten Satz einen anderen 
vorangestellt, in dem er dem Leser, will er die Welt richtig verstehen, anrät, 
die vorangegangenen Sätze des Tractatus zu überwinden: „Er muss 
sozusagen die Leiter wegwerfen, nachdem er auf ihr hinaufgestiegen ist.“ 1 
 
Nachdem die Bewusstseinsphilosophie den größeren Teil des 20. 
Jahrhunderts versucht hatte, das Bewusstsein wegzuerklären, um dann, was 
seinen Platz einnehmen sollte – eine Black Box oder eine Illusion –, auf ein 
wissenschaftlich verantwortbares Fundament stellen zu können, schlug am 
Ende desselben Jahrhunderts das Pendel um: Dem Dualismus nähere 
Auffassungen gewannen wieder an Einfluss, und die von Searle sind diesen 
sicherlich zuzurechnen.2 Searle hatte sich belehren lassen: Früher hatte er 
gedacht, dass der Dualismus an sich ein charakteristisches Produkt 
westlicher Kultur sei – bis zu dem Tage, da er sich anlässlich eines Vortrages 
in Bombay gemeinsam mit dem Dalai Lama auf einem Podium befand und 
entdeckte, dass dieser auch eine Version des Dualismus vertrat. „Jeder von 
uns ist sowohl Geist als auch Körper,“ begann er seinen Vortrag.3 Dualismus 
ist also multikulturell.4 Nur seine ideologisch verhärtete Version ist ein 
charakteristisches Produkt westlicher Kultur. Darüber hinaus entspricht er am 
ehesten unserer Alltagserfahrung, und so stellt sich die Frage, ob dem 
Dualismus an sich nicht vielleicht doch ein Moment von Wahrheit innewohnt. 
Searle weist uns den Weg: Wenn wir akzeptieren, dass Bewusstseins-
zustände ontologisch, das heißt wesentlich subjektiv sind, dann akzeptieren 
wir auch, dass sie wissenschaftlich nicht direkt zugänglich sind. Da die 
ontologische Objektivität ebenfalls nicht direkt zugänglich ist – ich erinnere an 
Berkeley und an Kants ‚Ding an sich’ –, dürfte dies von der Warte der 
Philosophie aus eigentlich nicht so schwer zu akzeptieren sein. Dabei 
brauchen wir durchaus nicht die Möglichkeit auszuschließen, dass eines 
Tages wissenschaftlich indirekt erklärt werden kann, wie es entsteht. Das ist 
es ja, was die Naturwissenschaft mit der ontologisch objektiven Welt tut. Isaac 
Newton hatte ja schon auf dem ‚wie’ – im Gegensatz zum ‚warum’ – insistiert 
und Richard Feyman hat dies mit seiner, im zweiten Kapitel angeführten 
Referenz auf Newton erneut als Wesensmerkmal der modernen 
Naturwissenschaften bestätigt. Dennoch und gesetzt den Fall, dass die 
„Erklärungslücke“5 zwischen materiellen Ursachen und Erfahrung von 
Bewusstseinszuständen einst geschlossen würde – und die Forschung 
scheint noch weit davon entfernt zu sein – wird die Erklärung der Beziehung 
zwischen beiden wohl kaum dasselbe sein wie die Erfahrung der 
Bewusstseinszustände. Wenn also Searle vorschlägt, den Dualismus 
zwischen Geist und Materie beiseite zu legen und stattdessen die 
betrachtertunabhängige Wirklichkeit von der betrachterabhängigen zu 
unterscheiden, dann muss man dem noch eine verwandte Unterscheidung 
hinzufügen, will man den durch unser wissenschaftliches Weltbild 
konditionierten Dualismus überwinden: die zwischen Erfahrung und 
                                            
1 Wittgenstein (1963 [1921], 89, 115). 
2 Lyons (1995, lxiii). 
3 “Each of us is both a mind and a body,” in: Searle (2000, 48f). 
4 Allerdings berichtet Searle von einem afrikanischen Freund, der in seiner Muttersprache das 
Mind/Body-Problem nicht einmal formulieren kann. Es ist also wohl nicht universal; ebenda, 52. 
5 Der Philosoph Joseph Levine hat für die Erklärungslücke zwischen Materie und Geist den oft zitierten 
Begriff „Explanatory Gap“ geprägt; siehe: Chalmers (1995, 64f). 



 219  

Beschreibung, wobei man sich (vor allem im Westen) daran gewöhnen muss, 
dass auch Erfahrung – obwohl wesentlich subjektiv – epistemischen Wert 
haben kann.  
 Da Kunst sowohl für den Künstler als auch für den Betrachter in erster 
Instanz subjektive Erfahrung ist, unterbaut die Anerkennung des 
epistemischen Wertes subjektiver Erfahrung das zentrale Anliegen dieses 
Buches, nämlich zu zeigen, dass Kunst, anstatt nur Dekoration, belanglose 
Freizeitgestaltung oder willkürliche Spielerei durchaus auch eine relevante 
Form der Wirklichkeitsaneignung sein kann. Es ist, wie wir gesehen haben, 
ein zentrales Thema der philosophischen Ästhetik. Spezifisch an der 
künstlerischen im Gegensatz zur wissenschaftlichen Weltaneignung ist die 
subjektive, konkrete Erfahrung – im Gegensatz zur objektiven, abstrakten 
Beschreibung. Zwar können von der Anschauung begriffliche Abstraktionen 
abgeleitet werden, diese sind jedoch abgeleitet und nicht das Kunstwerk 
selbst. Da Anschauung subjektiv ist, stellt sich die Frage, wie rein subjektive 
Erfahrungen zum kulturellen Phänomen ‚Kunst’ werden können. Dazu muss 
der Erfahrung von Kunst eine gewisse Allgemeingültigkeit zu eigen sein. Kant 
hatte den Widerspruch zwischen Unbegrifflichkeit und Allgemeingültigkeit 
erkannt und doch offen gelassen.1 Im vorangegangenen Kapitel habe ich die 
Schlüsselrolle der Symbolfunktion der Kunstinstitution bei der Vermittlung 
zwischen Subjektivem und Allgemeingültigem beschrieben. Fällt diese 
institutionalisierte Symbolfunktion weg, dann bleibt der Kunst nur noch der 
Rückzug aufs Begriffliche im Kunstwerk selbst, wodurch sich in der Tat ein 
überwiegender Teil der Kunst heute auszeichnet. Was dies für das Kunstwerk 
bedeutet, ist schon in Hegels rigider Trennung von Anschauung und Begriff 
angelegt, die letztlich nichts anderes ist als die zwischen Geist und Körper: 
Die Erscheinung soll rein anschaulich, der Gehalt rein begrifflich sein. Durch 
die Scheidung zwischen Begriff und Anschauung wird der Raum für 
Ambivalenzen weitgehend beschränkt. Insofern Kunst an sich aber 
anschaulich ist und uncodierte Anschaulichkeit, wie im ersten Kapitel 
ausgeführt, immer zu einem gewissen Grade ambivalent ist, ist Ambivalenz 
ein wichtiges, wenn nicht gar wesentliches Merkmal der Kunst. Begrifflich 
vereindeutlicht wäre sie Theorie, Philosophie, „Pseudomorphose an die 
Wissenschaft“.2  
 
Wie müssen wir uns aber die Einheit von Geist und Körper vorstellen? Nun, 
hinsichtlich des Funktionierens eines Organismus in der Welt dürfte es 
eigentlich keinen Dualismus geben: Er tritt weder nur über den Körper noch 
nur über den Geist in Wechselwirkung mit seiner Umgebung, sondern immer 
als Ganzheit. Geistige Phänomene können nur im Kontext des gesamten 
Organismus verstanden werden. Der Körper ist die Grundreferenz des 
Geistes und nur aufgrund derer kann der Geist sich auch die Welt vorstellen.3 
Körper und Geist erscheinen uns nur als voneinander geschiedene Einheiten, 
und dies ist eine Illusion wie der Sonnenuntergang. In seiner quasi-
wissenschaftlichen Reduktion hat Descartes diese Illusion analytisch 
festgelegt. Tatsächlich ist jedoch Descartes ‚cogito’ keine analytische 
Reduktion, da sie nicht eine Erscheinung durch einen Tatbestand ersetzt, 
                                            
1 Kant (1974 [1790], 115, 134). 
2 Adorno (1970, 146). 
3 Damasio (1994, xvi f). 



 220  

sondern ganz im Gegenteil der Erscheinung einen metaphysischen 
Wahrheitsgehalt zuschreibt und so eine natürliche Disposition des Geistes 
zum Dualismus radikalisiert. Selbstverständlich sind die komplexen 
Beziehungen zwischen Geist und Körper für den Geist nicht direkt erfahrbar. 
Vielleicht werden sie irgendwann einmal erklärbar sein. Wollen wir sie 
verstehen, dann müssen wir wie gesagt zunächst einsehen, dass 
Beschreibung nicht dasselbe sein kann wie Erfahrung. Andernfalls laufen wir 
Gefahr, Dinge wissenschaftlich erklären zu wollen, die wissenschaftlich nicht 
zu erklären sind:  
 Wenn ich mit der Äußerung „Ich habe Rückenschmerzen“ meinem 
aktuellen Bewusstseinszustand Ausdruck verleihe, dann habe ich damit nicht 
dessen qualitativen Aspekt ausgedrückt. Mein Gegenüber kann diesen 
allenfalls ‚nachempfinden’, weil er auch schon einmal unter 
Rückenschmerzen zu leiden gehabt hatte. Qualitative Bewusstseinszustände 
– kurz Qualia genannt – bleiben immer persönlich und können nicht direkt 
mitgeteilt werden. Qualia können jedoch durch den, der sie erfährt, 
beschrieben werden. Dass Beschreibungen von Qualia immer subjektiv sind 
und nur fragmentarisch sein können, muss sie nicht unbedingt diskreditieren 
als Referenz und Informationsquelle für die wissenschaftliche Erforschung 
des Bewusstseins. Ganz im Gegenteil sind sie unerlässlich für das 
Gesamtbild und erlauben durchaus vertretbare Schlussfolgerungen, wenn sie 
an andere Informationsquellen gekoppelt werden: äußerlich beobachtbares 
Verhalten (und eventuell die dazugehörigen Gehirnaktivitäten) sowie innere 
Qualia, die der Beobachter in vergleichbaren Umständen selbst erfahren hat.1 
So dürfte ein wissenschaftlich vertretbares Studium des Bewusstseins 
durchaus möglich sein, ohne dass dazu aller Dualismus restlos aufgehoben 
zu werden bräuchte. Der Dualismus ist ein philosophisches Problem, die 
Erklärung der Beziehungen zwischen dem Bewusstsein und den das 
Bewusstsein verursachenden, physiologischen und physikalischen 
Grundlagen müssen wir dagegen eher von der Biologie und insbesondere von 
der Neurophysiologie erwarten. 
 
Schlüssel zum Verständnis lebender Organismen – von Amöben bis hin zum 
Menschen – ist die Definition ihrer Begrenzung, die Scheidung dessen, was in 
ihm und was außen liegt. Die Vermutung, dass hier auch der biologische 
Schlüssel zum bewussten ‚Selbst’ zu suchen ist, liegt denn auch auf der 
Hand. Biologisch ist das ‚Selbst’ nicht die Konsequenz, sondern die Ursache 
des kartesischen ‚cogito’: Ich bin, und darum kann ich denken, und dieses ‚Ich 
bin’ oder ‚Selbst Sein’ ist die erste Antwort auf eine Frage, die der 
Organismus nie gestellt hat, nämlich wem das Bewusstsein und all die damit 
einhergehenden, mehr oder weniger bewussten Wahrnehmungen und 
Gefühle angehören. Die Konstanz einer Innenwelt – sowieso wesentlich zur 
Erhaltung des Lebens eines Organismus – könnte auch biologische 
Grundlage und Anker sein für etwas, das in der Evolutionsgeschichte 
schließlich zum ‚Selbst’ und zum Bewusstsein werden sollte. Das ‚Selbst’ 
hätte demnach einen unbewussten, biologischen Vorläufer, den der 
Neurophysiologe Antonio Damasio das ‚Proto-Selbst’ getauft hat2 – eine 
                                            
1 Damasio (2000, 83). 
2 Zu Damasios Thorie einer biologischen Fundierung des „Selbst“ und des Bewusstseins: ebenda, 133-
167. 



 221  

ineinandergreifende Vielfalt neuraler Muster, die kontinuierlich die physische 
Struktur des Organismus in seinen vielen Dimensionen und in ihren 
Beziehungen zueinander aufzeichnen.1 Bevor irgendwelche Fragen gestellt 
werden können, werden diese Körperzustände gefühlt, und so findet Damasio 
in Gefühlen seinen Ansatz zur Überbrückung der Erklärungslücke zwischen 
materiellen Ursachen und Erfahrung von Bewusstseinszuständen: 
Gefühlszustände sind bestimmt durch Veränderungen sowohl im chemischen 
Profil des Körpers als auch in den neuralen Strukturen, die wiederum auch 
Ursachen für Änderungen des chemischen Profils sind. Das Fühlen der 
Gefühlszustände ist nicht dasselbe, sondern ein folgender Schritt: Es ist die 
Vorstellung einer dieser ständigen Veränderungen des Körperzustandes als 
neurale Muster und als daraus sich entwickelnde geistige Bilder. Ein Gefühl 
haben ist wiederum nicht dasselbe wie das Bewusstsein von diesem Gefühl. 
Es wird erst bewusst, wenn es in Verbindung gebracht wird mit Dispositionen 
aus früheren, analogen Wahrnehmungen und wenn der Gegenstand des 
Gefühls so in einen zeitlichen, räumlichen und inhaltlichen Kontext gebracht 
wird. So können wir Gefühle haben, bevor wir bewusst an sie denken, und so 
gründet sich die Bewusstwerdung von einem Gegenstand, wenn wir ihn 
wahrnehmen, auf einem wortlosen, inneren Wissen, einem Gefühl, dass der 
Zustand des Organismus durch die sinnliche Konfrontation mit dem 
Gegenstand geändert worden ist. Unerlässliche Grundlage aller dieser drei 
Stadien der Bewusstwerdung ist ihre Körperbezogenheit.2  
 Entgegen unserer Default-Annahme, dass bewusstes Denken unser 
Tun bestimmt, geht beim Denken das ‚Sein’ dem Beschreiben voraus und das 
Tun dem Verstehen – und dies kann ich aus eigener Erfahrung bestätigen: 
Als ich mit dem Schreiben dieses Buches begann, da dachte ich noch, dass 
Schreiben – zumindest außerhalb der Belletristik – vor allem rationale, 
planmäßige Argumentation und also doch wohl eine rein bewusste, 
kontrollierte Tätigkeit sei. Ich begann also mit dem Plan, um mein Wissen zu 
ordnen, dem Inhaltsverzeichnis. Obwohl die Ideen, die mich zum Schreiben 
dieses Buches motiviert hatten, heute im Grunde noch dieselben sind, sieht 
das Inhaltsverzeichnis mittlerweile ganz anders aus. Das Schreiben des 
ersten Kapitels – heute das dritte – verlief sehr planmäßig, außer dass es viel 
mehr Zeit kostete, als erwartet. Nachdem ich endlich alles hineingepackt 
hatte, wovon ich meinte, dass es in dieses Kapitel gehörte, und ich die 
Argumentation optimal – so meinte ich – strukturiert hatte, gab ich es zwei 
Vertrauten zum Lesen. Deren Urteil war einhellig: unlesbar. Mein Schwager, 
ein Profi der Belletristik, gab mir den goldenen Rat, das Kapitel beiseite zu 
legen und erst die anderen zu schreiben. Mit jedem Kapitel ging es ein Stück 
besser, und die Gesamtstruktur des Buches veränderte sich. Dieses letzte 
Kapitel begann ich ganz ohne Plan, und beim Schreiben hatte ich erstmals 
das Gefühl, dass ‚es schreibt’.  
 Selbst dem rational argumentierenden Schreiben – einem beispielhaft, 
so würde man doch meinen, durchs Bewusstsein kontrollierten Prozess – 
geht also unbewusstes Tun voraus und so hat es erstaunlich viel gemein mit 
dem Basteln des „bricoleur“, Claude Lévi-Strauss am Ende des zweiten 
Kapitels zitierte Metapher fürs „Wilde Denken“ und für „konkrete 
Wissenschaften“.  
                                            
1 Ebenda, 153f. 
2 Ebenda, 168f und 282ff. 



 222  

Auf dieser Umkehrung unserer Default-Annahme zur Priorität des bewussten 
Denkens gründet sich sowohl Damasios Ansatz als auch der eines anderen 
Protagonisten der Diskussion um die Beziehung zwischen Materie und 
Bewusstsein: Gerald Edelman. Ursprünglich Immunbiologe, begann Edelman 
sich fürs Gehirn zu interessieren, als er erkannte, dass die bei der 
Wahrnehmung involvierten, physiologischen Prozesse gewisse Merkmale 
aufweisen, die an Identifikationsmechanismen des Immunsystems erinnern. 
„Spiegelt das Gehirn die Welt ab?“ – so fragte er sich rhetorisch, wobei er 
schon gleich wusste, dass biologische Systeme sich so nicht verhalten.1 Mit 
Damasio und Searle teilt er die nur vordergründig widersprüchliche 
Auffassung, dass, obwohl der Dualismus unhaltbar ist, Qualia doch 
irrreduzibel subjektiv und deshalb der biologisch-wissenschaftlichen 
Beschreibung prinzipiell unzugänglich sind. Sein „Neural Darwinism“ 
genannter Ansatz geht davon aus, dass auch das Gehirn aus dem durch 
Darwin identifizierten Evolutionsprinzip hervorgegangen ist – das heißt, durch 
mehr oder weniger aleatorische Selektion anstatt vorausbestimmt durch 
deterministische Naturgesetze – und dass dieses Prinzip auch die 
Funktionsweise des Gehirnes bestimmt. Bemerkenswert im Hinblick auf 
Searles Unterscheidung einer betrachterabhängigen von einer betrachter-
unabhängigen Wirklichkeit ist, das die Evolutionstheorie, obwohl in der Natur 
zu beobachten und zu beschreiben, mit physikalischen Gesetzen nicht zu 
erklären ist, und also von daher auf eine andere Ontologie, nämlich die 
lebender Organismen, weist.2  
 
Alan Turing soll einmal gesagt haben, dass ihn das Gehirn an nichts so sehr 
erinnere wie an eine Schüssel mit kaltem Porridge.3 Hinter dieser, nicht sehr 
viel versprechenden Erscheinung verbirgt sich das größte Wunder der Natur. 
Gehirnzellen oder Neuronen, von denen ein erwachsenes Gehirn ungefähr 
100 Milliarden hat, sind über weit verzweigte Netzwerke miteinander 
verbunden: Allein schon die 30 Milliarden Neuronen des jüngsten Teiles, der 
äußeren Gehirnrinde, haben eine Million Milliarde Verbindungen, Synapsen 
genannt. Würde man von den synaptischen Verbindungen eine per Sekunde 
zählen, dann würde das mehr als 32 Millionen Jahre in Beschlag nehmen. 
Über die Synapsen wird das Neuronenfeuer, die beobachtbare physikalisch-
biologische Manifestation des Bewusstseins, übertragen. Die Verbindungen 
sind jedoch nicht fix – die Zahl aller möglichen Verbindungen ist praktisch 
unendlich. Von einem Tag auf den andern können einige synaptische 
Verbindungen unterbrochen, neue geschlossen und Zellen abgestorben sein 
– je nach der individuellen Geschichte eines Gehirnes in seinen 
Wechselwirkungen mit dem Körper und mit der Außenwelt. Solche 
Veränderungen können beeinflussen, wie wir uns an Dinge und Ereignisse 
erinnern, und so vermutet Edelman, dass die selektiven Aktivitätsmuster der 
über wechselnde synaptische Verbindungen aneinander gekoppelten 
Neuronen und Neuronengruppen eine Rolle spielen bei der eingangs dieses 
                                            
1 Levy (2. Mai 1994, 62). Steven Levy gibt dort eine populärwissenschaftliche Zusammenfassung von 
Edelmans Theorie. Edelmans meist diskutiertes Buch ist Bright Air, Brilliant Fire (1992). 
2 Ein noch sehr spekulativer Ansatz integriert die Evolutionstheorie mittels des Enthropie-Gesetzes in 
die Naturwissenschaften. Demnach bestünde der letzte Sinn des Lebens in der Verschwendung von 
Energie; vergl.: Minkel (5. Oktober 2002, 30 ff).  
3 In einer Radiosendung des BBC; vergl. Hodges (1983, 419). Auch diesen geistreichen Hinweise ver-
danke ich Roger Penrose (1990, 483). 



 223  

Kapitels angesprochenen Kategorisierung der Wirklichkeit durch Benennung, 
die ja für die menschliche Wahrnehmung so charakteristisch ist. Die 
Verbindungen, die sich in den Wechselwirkungen mit Körper und Außenwelt 
als nützlich erweisen, werden mit der Zeit stärker, während erfolglose 
Kategorien im ‚evolutionären’ Wettstreit verlieren, woraufhin das ihnen 
zugrunde liegende Aktivitätsmuster sich auflöst. In erster Instanz ist hier 
natürlich nicht gleich zu denken an benennbare Kategorien wie ‚Hund’, 
‚Schwein’ oder ‚Kuh’, und die Kategorisierung von Signalen aus der 
Außenwelt ist durchaus kein exklusives Merkmal des Menschen: Mit der 
Kontrolle von Bewegung ist sie der grundlegendste Vorgang der 
Nervensysteme aller Wirbeltiere.1 Bei der visuellen Wahrnehmung müssen wir 
zunächst an die Unterscheidung fundamentaler Kategorien wie 
vertikal/horizontal oder statisch/bewegend denken und dann, darauf 
aufbauend, daran was Donald Hoffman in Bezug auf die visuelle 
Wahrnehmung den „fair pick“ genannt hat – die typischste, stabilste Ansicht, 
die wahrscheinlichste Interpretation.2 Kategorien bauen auf Kategorien auf 
und führen zu Konzepten – Kategorien von Kategorien – , die schließlich 
benannt oder anderweitig symbolisiert werden können. Wörter und Symbole 
verwenden wir wie Universalien, die gemeinsame Merkmale einer Vielfalt von 
Wahrnehmungen reflektieren.3 
 Diese neurale Dynamik, die ein ungeheures Maß an Flexibilität und 
Anpassungsvermögen erlaubt, zeichnet sich in den höheren Gehirnformen 
durch eine sehr charakteristische Besonderheit aus, die von Edelman 
„Reentry“ genannt wird. Er meint damit einen kontinuierlichen, repetitiven 
Austausch von Signalen zwischen Gehirngebieten, deren Aktivitäten zeitlich 
und räumlich koordiniert werden. Man denkt hierbei natürlich sofort an 
Feedback, jedoch involviert Reentry vielerlei parallel verlaufende 
Verbindungen – Parallelschaltungen, die in ihrer Massivität nicht zu 
vergleichen sind mit dem, was wir von unseren modernen Kommunikations-
netzwerken her kennen. Seine bemerkenswerteste Eigenschaft ist die 
Synchronisierung von Aktivitäten weit auseinander liegender und funktionell 
sehr verschiedener Neuronengruppen. Reentry ermöglicht die Einheit von 
Erfahrung verschiedener Sinneseindrücke und des Verhaltens: das ‚Selbst’. 
Dies könnte Edelmans passende Erklärung zu Damasios ungestellter Frage 
sein.4 Beide Beschreibungen des Bewusstseins sind komplex und konnten 
hier nur kurz skizziert werden; und natürlich gibt es – in Abwesenheit eines 
allgemein akzeptierten Konsensus – noch viele andere. Im Bereich der 
neurophysiologischen Bewusstseinstheorien gehören ihre Positionen jedoch 
zu den bekanntesten, und indem sie die Annahme einer rigiden, 
wechselseitigen Ausschließlichkeit des Physischen und des Geistigen 
aufgeben, weisen sie einen durch wissenschaftliche Forschung unterbauten 
Ausweg aus dem philosophischen Problem des Dualismus; und weil sie einen 
empirisch unterbauten Ausweg aus dem Dualismus weisen, können sie auch 
den im Folgenden noch weiter zu entwickelnden Gedanken eines spezifisch 
künstlerischen Bezugs zur Wirklichkeit untermauern. Zuvor müssen wir 
jedoch noch einmal zur Philosophie zurückkehren. 

                                            
1 Edelman / Tononi (2000, 104 f). 
2 Hoffman (1998, 127). 
3 Edelman / Tononi (2000, 104). 
4 Ebenda, 47ff, 85, 113 ff. 



 224  

Wenn dass Bewusstsein ein biologisches Phänomen wie jedes andere ist, 
dann ist es in einem gewissen Sinne völlig materiell; andererseits kann es auf 
keinen Prozess reduziert werden, der aus physikalischen, rein vom 
Beobachterstandpunkt her zu beschreibenden Phänomenen aufgebaut ist. Es 
ist sowohl rein materiell als auch irrreduzibel mental – ein bruchloses 
Kontinuum aus zwei, gemäss unserer Default-Annahme unvereinbaren 
Entitäten. Sie erscheinen uns unvereinbar, weil wir bei Versuchen, die 
Beziehung zwischen beiden zu erklären, beinahe zwangsläufig an ein 
Kausalverhältnis denken, denn dies entspricht am ehesten unserer 
alltäglichen Wahrnehmung, dass unser Bewusstsein die Ursache unseres 
Handelns ist. Deshalb wohl ist die Frage nach den Ursachen auch ein 
klassisches Problem der Philosophie; und im 17. Jahrhundert, dem 
Jahrhundert Descartes und der Geburt der Wissenschaften, stand es zentral, 
denn damals ging es darum, die mechanistischen Weltinterpretationen der 
aufkommenden Wissenschaften mit den traditionelleren über die Beziehung 
zwischen Gott und seiner Schöpfung zu versöhnen.1 Fällt der Schöpfergott 
als universale Ursache weg, dann stellt sich bald die Frage, wie ein nicht auf 
Physik reduzierbarer Geist Ursache der Veränderung physikalischer Zustände 
sein kann.  
 So ist mein Entschluss, Kaffeewasser aufzusetzen doch wohl die 
Ursache meiner Handlung, Kaffeewasser aufzusetzen, und die Ursache 
meines Entschlusses ist mein Wunsch, Kaffee zu trinken. Woher kommt aber 
mein Wunsch, Kaffee zu trinken? Vielleicht vom Geruch von frisch 
zubereitetem Kaffee aus dem Nachbarhaus? Oder weil es vier Uhr am 
Nachmittag und also Kaffeezeit ist? – Oder einfach aus Langeweile? Wer 
oder was kontrolliert mein Gehirn? Ein Computer reagiert nur auf die Eingabe 
von Instruktionen; Tiere oder Kinder sind demgegenüber von sich selbst aus 
aktiv und beschäftigen sich ständig mit ihrer Umgebung; und im ersten Kapitel 
wurde gezeigt, dass selbst ein scheinbar so passiver Vorgang wie die 
Wahrnehmung von Wirklichkeit schon auf primärsten Stufen eher aktiv als 
reaktiv ist.  
 Dass ein Organismus die Welt eher durch aktives Handeln als passiv 
erfährt, wusste schon Aristoteles.2 Als Thomas von Aquin (1225-1274) die 
aristotelische Philosophie in Westeuropa introduzierte, unterschied er – in 
Übereinstimmung mit der christlichen Glaubenslehre – die willentliche, ethisch 
motivierte Wahl zwischen Gut und Böse – etwas, worüber nur Menschen 
verfügen – von anderem, zielgerichteten Verhalten, das auch Tiere erkennen 
lassen; und dessen Zielgerichtetheit nannte er „Intention“. Das dazugehörige 
Verb ‚intendieren’ kommt vom lateinischen ‚intendere’, das neben der noch 
gebräuchlichen Bedeutung (beabsichtigen) auch ‚ausstrecken’ (etwa einer 
Hand) und gar ‚sich selbst ändern durch die Erfahrung des Handelns sowie 
der Konsequenzen des Handelns’ bedeutet, und diese Bedeutungen waren 
für Aquin ganz besonders wichtig. Sein anderes Schlüsselwort ist 
„Assimilation“, womit er ausdrückt, dass der Körper nicht Stimuli der 
Außenwelt absorbiert, sondern seine Innenwelt vielmehr an die Stimuli 
insofern anpasst, als es für die ursächliche Intention wichtig ist. Ohne 
vorgefassten Plan stellt sich der Körper zielgerichtet handelnd auf eine 
Situation ein:  
                                            
1 Nadler (Hrsg., 1993). 
2 Zum Folgenden: Freeman (1999, 27 ff).  



 225  

Wenn ich zum Beispiel meine Hände in Position bringe, um eine Kaffeekanne 
und eine Tasse zu halten und mit Kaffee zu füllen, dann wird dies nicht durch 
geometrische Strukturen in meinem Hirn gesteuert, sondern geschieht durch 
Integration meines Körpers mit Kaffeekanne und Tasse. Sie ergibt sich aus 
einer Form von Intentionalität, die nicht auf Bewusstsein angewiesen ist und 
eher auf Handeln als auf Denken beruht.  
 
Der deutsche Philosoph Franz Brentano (1838-1917) griff den 
mittelalterlichen Begriff wieder auf als Merkmal des Psychischen (im 
Gegensatz zur Materie), wobei er die bemerkenswerte Beobachtung 
hinzufügte, dass der Gegenstand des zielgerichteten Handelns nicht wirklich 
zu existieren braucht, demnach rein imaginär sein kann. Über die Schule der 
Phänomenologie (insbesondere Carl Stumpf, 1848-1936, und Edmund 
Husserl, 1859-1938) gelangte Brentanos Begriff der Intentionalität dann in die 
moderne Bewusstseinsphilosophie. In seiner ‚Psychologie vom Empirischen 
Standpunkte’ (1874) hatte Brentanto psychische Phänomene schon als 
intentionale definiert, will heißen als solche, die schon in sich selbst ihren 
Gegenstand tragen. Gedanken, Gefühle oder Verlangen seien – im 
Gegensatz zu physikalischen Phänomenen – insofern intentional, als sie 
immer auf einen Gegenstand gerichtet sind. Was Intentionalität ist, mag das 
folgende Beispiel illustrieren: 1 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Man stelle sich drei willkürliche Objekte vor und nehme an, dass der Wind sie 
aufwirbelt und sie in eine neue Anordnung zueinander zurückfallen lässt. Vom 
Gesichtspunkt der Physik aus gesehen ist das Ergebnis dasselbe wie der 
Ausgangspunkt; psychologisch aber hat sich etwas Grundlegendes geändert: 
Ein Gegenstand scheint nun auf einen anderen zu weisen, und dies ist keine 
physikalische Tatsache, sondern kann nur erklärt werden, wenn das 
Bewusstsein des Betrachters in die Erklärung mit einbezogen wird. Das 
Weisen ist also eine betrachterabhängige und dennoch unwillentlich 
entstandene Eigenheit. So bietet Intentionalität eine Lösung für das 
phänomenologische Problem, wie ein Gegenstand Bedeutung haben kann, 

                                            
1 Encyclopædia Britannica CD, 1994-1999, Stichwort: ‘Intentionalität’. 



 226  

und wie das Psychische sich vom Physikalischen unterscheidet: Sie ist ein 
wesentliches Merkmal des Bewusstseins. 
 
Doch ist Vorsicht geboten: Das Beispiel kann als bewusste Interpretation 
verstanden werden. In der Tat wird meist mit Intentionalität – ganz im Sinne 
des Wortes ‚Absicht’ – impliziert, dass sie bewusst ist, womit der Begriff sich 
in charakteristischer Weise vom dem, was Thomas von Aquin darunter 
verstand, unterscheidet. Charakteristisch ist der Unterschied, da sich hinter 
Intention im modernen Sinne einmal mehr das kartesische, alles 
kontrollierende ‚cogito’ verbirgt. Doch haben sich Sinne in der Evolution nicht 
herausgebildet, um die Wirklichkeit zu verstehen, sondern um mit adäquatem 
Handeln zu reagieren, und so sind unsere alltäglichen Verrichtungen wie das 
Einschenken einer Tasse Kaffee – auch wenn zielgerichtet – meist 
motorischer Art: Sie werden vollzogen, ohne dass wir uns speziell darauf 
konzentrieren. Zur Erklärung des Automatismus solcher Verrichtungen ist 
Thomas von Aquins Intentionalität viel besser geeignet. Anderseits ist ihr just 
deshalb eine gewisse Widerspenstigkeit gegen Theoriebildung eigen, denn 
Theoriebildung setzt eine saubere Trennung der Theorie von der Praxis, des 
betrachtenden Subjektes vom betrachteten Objekt voraus.  
 
Ein Begriff, der sich in ganz ähnlicher Weise der Theoriebildung widersetzt, ist 
der Begriff der Mimesis. Als Benennung für den spezifischen Wirklichkeits-
bezug der Kunst hat sie eine lange Geschichte. Jedoch wird sie – ganz 
ähnlich wie die Intentionalität – in der Moderne als (bewusste) ‚Nachahmung’ 
meist zu eng gefasst. Da sie sich zunächst in oralen Kulturen als körperliche 
Handlung entfaltet hat, umfasst die ursprüngliche, komplexere Mimesis 
sowohl eine Handlungs- als auch eine Wissenskomponente. Dement-
sprechend beinhaltet der mimetische Charakter des künstlerischen Prozesses 
sowohl Nachgestaltung als auch Erfindung, wobei Unterschiedliches so 
aufeinander bezogen wird, das die Beziehung als ‚richtig’ erfahren wird. Im 
mimetischen Verhalten bricht die Subjekt-Objekt-Unterscheidung zusammen, 
und der Wahrnehmende identifiziert sich mit seiner Wahrnehmung. Als 
„partizipierendes Bewusstsein“ ist Mimesis eher Assimilation oder 
Anverwandlung als Nachahmung und damit der Thomasischen Intentionalität 
eng verwandt. 1 
 
Verstanden als unbewusste, dennoch gerichtete Aktion findet sich 
Intentionalität auf allen Stufen des Lebendigen. So sehen Chirurgen gar im 
Heilungsprozess von Verletzungen eine Form von Intentionalität am Werk. 
Wenn der Schlüssel zum Verständnis lebender Organismen die Begrenzung 
zwischen Innen- und Außenwelt ist, dann ist Intentionalität der Schlüssel zum 
Verständnis der Beziehung zwischen beiden, und so bietet Intentionalität eine 
Alternative zur deterministischen Kausalität. 
 Kann dieser Begriff der ‚Intentionalität’ aber die Erklärungslücke 
zwischen Neuronenfeuer und Bewusstsein auffüllen? – Nun, wir sind wie 
gesagt noch weit entfernt von einer schlüssigen Erklärung, wie die 
physikalischen Grundlagen des Bewusstseins das Bewusstsein 
hervorbringen. Eine bewährte Methode zur Erklärung komplexer Phänomene 

                                            
1 Gebauer / Wulff (1998, 10, 101).  



 227  

ist die Analyse ihrer elementarsten Formen. Hinsichtlich der Intentionalität 
wären dies etwa körperliche Bedürfnisse wie Hunger oder Durst, und für die 
Entstehung von Durstgefühl können wir tatsächlich schon eine 
Kausalitätskette konstruieren:1 Ein Wasserdefizit des Körpers bringt die 
Nieren zur Ausscheidung des Eiweißenzyms Renin, das wiederum auf ein im 
Blutkreislauf anwesendes Peptid (eine Aminosäure mit fließenden Bindungen 
zu Eiweiß) namens Angiotensin einwirkt, sodass dieses Angiotensin 2 
synthetisiert, welches seinerseits wiederum auf gewisse Teile des 
Hypothalamus (unter dem Thalamus, der grauen Zellmasse liegender Teil des 
Zwischenhirns) einwirkt und dort die Frequenz eines gewissen Neuronen-
feuers erhöht, welches schließlich das Durst-Gefühl verursacht. Zwar wissen 
wir nicht, wie es dies tut, jedoch werden diese Kausalbeziehungen bestätigt 
durch vielerlei Forschungsergebnisse sowie durch die Tatsache, dass 
Patienten, deren Tumor auf den Hypothalamus drückt, dauernd Durst haben – 
einen Durst, den kein noch so maßloses Trinken stillen kann. Umgekehrt 
scheint ein Hormon namens PYY3-36, das der Dick- und der Dünndarm beim 
Verarbeiten besonders kalorienreicher Nahrung ausscheidet, die Essenslust 
zu bremsen – eine Entdeckung, die Perspektiven für eine Wunderdroge 
gegen die schlimmste Kulturkrankheit der reichen Welt zu eröffnen scheint: 
die Fettsucht. Ob PYY3-36 wirklich das Problem des Übergewichts effektiv 
bekämpfen kann, muss sich allerdings noch herausstellen, denn schon auf 
dem biochemischen Niveau des Organismus können Wechselwirkungen 
derart komplex sein, dass die Isolierung einer Ursache nicht unbedingt den 
gewünschten Effekt nach sich zieht. So eroberte die Entdeckungen von 
Leptin, eines anderen, die Essenslust bremsenden Hormons, Mitte der 90er-
Jahre die Schlagzeilen, und der Pharmakonzern Amgen bezahlte 20 Millionen 
Dollar für die exklusiven Rechte. Eine wenig lohnende Investition, wie sich 
einige Jahre später herausstellen sollte, denn das Leptin hatte nur bei 
wenigen Patienten den gewünschten Effekt.2 
 Dennoch, das Zusammenfallen gewisser biologischer Prozesse des 
Körpers mit gewissen Bewusstseinszuständen ist nachweisbar, regelmäßig, 
und es können kausale Zusammenhänge demonstriert werden. Wenn wir 
einmal erkannt haben, wie Hunger oder Durst eine Art natürliche 
Intentionalität sein können, dann ist es nicht mehr schwer, sich eine analoge 
Form der Erklärung vorzustellen für die Intentionalität etwa des 
Gesichtssinnes. Jedoch hätten wir damit noch keine Antwort auf die Frage, 
wie visuelle Wahrnehmung funktioniert. Allenfalls hätten wir eine Idee von der 
Form der Antwort. Der qualitative Sprung von der Biologie zum Bewusstsein 
ist damit nicht zu erklären: Auch wenn wir die oben angesprochene 
Begrenztheit von Erklärbarkeit (nämlich, dass Gefühle nicht restlos zu 
erklären sind) akzeptieren, bleibt noch eine große Lücke zu schließen.3  
 
Der Gehirnwissenschaftler Walter Freeman ist hier noch einen Schritt weiter 
gegangen, indem er das Verhalten von Neuronengruppen in Analogie setzt zu 
dem gewisser makroskopischer Systeme, deren Verhalten keine lineare 
Kausalität erkennen lässt, und das deshalb als chaotisch bezeichnet wird.4 

                                            
1 Das folgende Beispiel führt John Searle an (2000, 95). 
2 Köhler (10. August 2002, 33). 
3 Searle (2000, 95 f). 
4 Freeman  (1999, 54 ff). 



 228  

Chaotisches Verhalten lässt sich in Turbulenzen, in der Evolution, in 
biochemischen und ökonomischen Prozessen und gar in sozialen 
Organismen beobachten. Chaos ist ein dynamischer Prozess, der entsteht, 
wenn sich durch dessen Verlauf der Zustand des Systems ändert, innerhalb 
dem er stattfindet. Eine zunächst einfache, lineare Kausalität im Sinne einer 
direkten, deterministischen Ursache-Wirkung-Beziehung bricht dann 
zusammen, sodass unscheinbare Ursachen unvorhersehbare, ja manchmal 
geradezu katastrophale Auswirkungen haben können. Zustandsänderungen 
können induziert werden durch externe Faktoren oder durch internes 
Feedback. So kann Feedback schon in relativ simplen, oszillierenden 
Systemen wie etwa einem Pendel eine sehr komplexe Dynamik entstehen 
lassen.1  
 Naturgesetze der Physik sind Abstraktionen, die meist nur in 
Laborsituationen unter Ausschluss komplizierender Faktoren beobachtet 
werden können. In der Realität sind Prozesse viel komplexer. Schon der 
französische Physiker Henri Poincaré (1854-1912) hatte anhand eines sehr 
elementaren Beispieles auf den Unterschied zwischen naturwissen-
schaftlicher Abstraktion und Wirklichkeit gewiesen: Das Verhalten zweier 
Körper zueinander – etwa Erde und Mond – aufgrund ihrer Schwerkraft kann 
mit Newtons Gravitationsgesetzt vollständig beschrieben werden. Sie 
bewegen sich in einer perfekten Ellipse um das gemeinsame 
Gravitationszentrum des Systems herum. Sobald jedoch ein dritter Körper 
hinzukommt, wird das System viel komplizierter. Die Umlaufbahnen können 
zunächst noch berechnet werden, und mit leistungsfähigen Computern sogar 
für eine ganze Weile – bis die Unsicherheiten überhand nehmen: Dann 
können die Gleichungen nicht mehr analytisch aufgelöst werden. So ist das 
langfristige Verhalten von Drei-Körper-Systemen schon nicht mehr 
vorherzusagen.2 Dies gilt natürlich in noch viel stärkerem Maße für 
komplexere Systeme wie etwa das Wetter, und ein oft zitiertes Denkbild ist 
das Flattern eines Schmetterlingsflügels im Regenwald des Amazonas, das in 
Texas einen Tornado verursacht. Kleine Abweichungen von einem abstrakten 
Idealsystem können bei einer direkten Ursache-Wirkung-Kausalität 
vernachlässigt werden. Wenn der Vorgang jedoch viele, viele Male wiederholt 
wird, dann können solche kleinen Ungenauigkeiten unerwartete Folgen 
haben; und so kann es dann zu einem qualitativen Sprung kommen: Ein 
neues Phänomen entsteht, das nicht mehr durch analytische Reduktion 
restlos auf die Ausgangssituation zurückgeführt werden kann. Jedoch kann 
der Aufbau chaotischen Verhaltens mithilfe leistungsfähiger Computer 
simuliert und beschrieben werden, und hier deutet sich meines Erachtens 
eine Hoffnung an für die Schließung der Erklärungslücke zwischen dem 
Bewusstsein und seinen materiellen Grundlagen.  
 Die dynamische Komplexität von EEGs  zum Beispiel korrespondiert 
mit Denkanstrengungen,3 und Freeman hat beobachtet, dass Neuronen-
aggregate jenseits einer gewissen Dichte synaptischer Verbindungen eine 
Schwelle zu einem anderen Zustand überschreiten, wo sie sich wie interaktive 
Neuronenpopulationen verhalten – ein Aktivitätsniveau, das nicht durch 
individuelle Neuronen, sondern durch die Population als Ganzes bestimmt 
                                            
1 Tritton (1992, 22 ff). 
2 Gleick (1993, 144f). 
3 May (1992, 93). 



 229  

wird.1 Ebenso deutet sich hier eine biologische Erklärung an für etwas, das 
Searle die Irrreduzibilität des Bewusstseins nennt, sowie für das rätselhafte 
Ineinandergreifen mechanischer Kausalität und intentionaler Bewusstseins-
zustände.2 Wenn das Gehirn seine eigenen Dispositionen gemäss den 
Konsequenzen seines intentionalen Verhaltens anpasst, entstehen 
Bedeutungen, die, wenn sie bis ins Bewusstsein vordringen, sich in Sprache 
und Symbolen ausdrücken lassen – womit wir wieder bei der Benennung von 
Wirklichkeit, dem eingangs dieses Kapitels angesprochenen, 
charakteristischsten Merkmal des menschlichen Bewusstseins angelangt 
wären.3 
 
 
Bedeutung 
 
Wenn für mich etwas der Fall ist, dann hat es für mich eine Bedeutung.4 Zeit 
unseres Lebens verwenden wir einen Großteil unserer Anstrengungen darauf, 
die Welt zu verstehen und von anderen verstanden zu werden, und in unserer 
Auseinandersetzung mit der Welt entstehen in unseren Köpfen Vorstellungen 
von ihr, die mit Bedeutungen aufgeladen werden. Wir messen sowohl 
natürlichen als auch kulturellen Gegenständen und Ereignissen Bedeutungen 
zu, und dies ist ein kontinuierlicher und größtenteils unbewusster Vorgang, 
der markiert wird durch zwischenzeitliche Bewusstseinszustände. Deshalb 
sind Bedeutungen teils bewusst, teils unbewusst – nur der 
Bewusstseinszustände können wir uns erinnern, nicht aber des Prozesses, 
der dazu geführt hat. Deshalb auch sind Bedeutungen keine fixen 
Repräsentationen und können nicht integral und direkt von Gehirn zu Gehirn 
übertragen werden, wie es etwa wie mit Repräsentationen oder Symbolen als 
fixiertes Wissen zwischen Computern problemlos möglich ist. Bedeutungen 
sind Mischungen aus teils gefühlsmäßigen, teils rational begründeten 
Überzeugungen und Ideen. Bewusstsein und Unterbewusstsein sind nicht 
deutlich voneinander abzugrenzen.5 Auch wenn Bedeutungen mit anderen 
Menschen geteilt werden, bleiben sie in ihrer Totalität doch Eigenheiten 
jeweils eines Gehirnes: Sie konstituieren sich aus unbewussten oder auch 
bewussten Erinnerungen, körperlichen Befindlichkeiten, Gefühlen, 
Wahrnehmungen über alle fünf Sinne gleichzeitig – ein sich ständig 
änderndes, holistisches Komposit, das in jedem Individuum sehr eigene 
Formen annimmt. Das Konzept ‚Bedeutung’ bestimmt so die jeweils 
einzigartige Beziehung eines Gehirnes zur Welt. Während die ihm zugrunde 
liegenden Mechanismen biologisch, im Sinne von Gehirnfunktionen 
verstanden werden müssen, sind die Inhalte eines Bewusstseins größtenteils 
gesellschaftlichen Ursprungs.6 Bedeutungen, die mit anderen geteilt werden, 
geben einer Kultur und ihrer Sprache ihre spezifische Ausprägung. 
 

                                            
1 Freeman (1999, 55). Freeman weist übrigens das Schmetterling-Beispiel zurück. Es sei nur eine leere, 
weil auf linearer Kausalität aufbauende Metapher. Viel angemessener sei eine Beschreibung als zirkulä-
re Kausalität, a.a.O. 135 f. 
2 Searle (2000, 55f). 
3 Freeman (1999, 9). 
4 Zum Folgenden: Freeman  (1999, 8-30). 
5 Edelman / Tononi (2000, 176f). 
6 Freeman  (1999, 9). 



 230  

Wir haben gesehen, wie Intentionalität als Prozess operiert und der Begriff 
uns so einen Schlüssel in die Hand gibt zum Verständnis der komplexen Be-
ziehungen eines Organismus zur Außenwelt – und zwar schon auf einer sehr 
primären Ebene. Gedanken, Vorstellungen, Überzeugungen beziehen sich 
immer auf etwas, und so ist der Prozess, durch den sich Bedeutungen her-
auskristallisieren, ein intentionaler.1 Mit Außenwelt ist jedoch nicht, das dürfte 
mittlerweile deutlich sein, eine objektive Welt der Tatsachen oder Materie ge-
meint als Gegensatz zu einer subjektiven Innenwelt der Gefühle und des 
Geistes. Das Neuronenfeuer, die (innere) Ursache des Bewusstseins, ist eine 
ontologisch objektive Reaktion, die mithilfe etwa eines EEG zu beobachten 
und chemisch oder physikalisch zu beschreiben ist. Andererseits ist eine Kaf-
feekanne (doch wohl ein Gegenstand der Außenwelt) eine Kaffeekanne, weil 
ich sie zum Aufbewahren von Kaffee und zum Einschenken des Kaffees in 
eine Tasse gebrauchen kann. Rein physikalisch oder chemisch gesehen, 
spielen diese Funktionen keine Rolle. Auch hier zeigt sich wieder, dass es 
richtiger ist, anstatt objektiv von subjektiv beziehungsweise Geist von Materie 
zu trennen, die Welt, die unabhängig von Betrachtern existiert – wie Bewe-
gung, Masse, Beschleunigung, Schwerkraft oder eben das Neuronenfeuer – 
von der, die von Betrachtern abhängig ist, zu unterscheiden – eben die von 
Kaffeekannen und -tassen, Tischen, Stühlen oder die von Geld, Politik, Kunst 
usw. Andernfalls können wir die Teile der Außenwelt nicht erklären, die nur 
aufgrund der Bedeutungen und Funktionen, die wir ihnen zumessen, also 
aufgrund menschlicher Konventionen existieren, jedoch nichtsdestoweniger 
objektive Tatsachen sind. Im vorigen Kapitel wurde ein Teil dieser Außenwelt, 
die Kunstinstitution, ausführlich behandelt. Wie hängen diese Welten nun zu-
sammen? Was haben sie miteinander zu tun? 
 
In unserer normalen Alltagserfahrung nehmen wir Teile der Außenwelt weni-
ger als materielle Objekte wahr – als Holz- oder Eisenstücke zum Beispiel, 
und noch viel weniger als Moleküle oder Neuronenschwärme, denn als 
Gebrauchsgegenstände wie etwa Stühle, Tische, Häuser.2 Als Gebrauchsge-
genstände zeichnen sie sich aus durch etwas, das über die reine Beschrei-
bung als materielles Objekt hinausreicht. Dieses Etwas ist die Funktion, die 
wir ihnen zumessen, wobei mit Funktion nicht nur ein rein pragmatischer 
Gebrauchswert gemeint ist, sondern auch gesellschaftliche Funktionen wie 
Status, Bedeutungen, Werte. Auch Naturphänomenen wie Flüssen oder 
Bäumen können Funktionen zugeschrieben werden. Funktionen sind niemals 
intrinsisch und deren Zuschreibung oder Auferlegung ist ein Merkmal der In-
tentionalität. Eine intrinsische Tatsache der Biologie unseres Körpers ist es 
zum Beispiel, dass das Pumpen des Herzens den Kreislauf des Blutes verur-
sacht. Wenn ich aber sage „Die Funktion des Herzens ist es, das Blut zu 
pumpen,“ dann tue ich schon mehr, als nur eine intrinsische, ontologisch ob-
jektive Tatsache zu beschreiben. Ich setze die Tatsache in Beziehung zu ei-
nem Wertesystem, denn ein Herz, das nicht normal funktioniert, ist ein 
schlechtes, krankes Herz. Seine Funktion impliziert eine Wertigkeit, nämlich, 
dass Überleben einen Wert für den Organismus hat. Wir würden zum Beispiel 
nicht von einem schlechten Stein sprechen, es sei denn, wir haben ihm eine 
Funktion beigemessen – etwa als Fassadendekoration. Obwohl Funktionen 
                                            
1 Freeman  (1999, 17). 
2 Zum Folgenden: Searle (1995, 13-29). 



 231  

durchaus auch Ursachen sein können,  werden sie doch meist mit Wertigkei-
ten besetzt, ja Funktionen ergänzen Ursachen um Wertigkeiten und sind des-
halb – im Gegensatz zu Ursachen – betrachterabhängig. Sie können jedoch 
nicht auf Ursachen reduziert werden (etwa durch Abzug der Wertigkeit), denn 
auch wenn ein Gegenstand schlecht oder gar nicht funktioniert (also nichts 
verursacht), bleibt seine Funktion dieselbe. So ist es die Funktion eines Si-
cherheitsventils, Explosionen zu verhindern – auch wenn es so schlecht ge-
macht ist, dass die Druckpumpe, die es bei Überdruck entlasten soll, explo-
diert. In Analogie hierzu und unter Rückgriff auf die funktionale Beschreibung 
der Kunst am Ende des vorigen Kapitels ist auch schlechte Kunst durchaus 
Kunst, solange sie nur als Kunst (gesellschaftlich) funktioniert. 
 
Manchmal ist es die Funktion eines Gegenstandes, dass er für etwas anderes 
steht, etwas anderes repräsentiert. Repräsentieren ist eine Form von Bedeu-
ten und also von Intentionalität. Wenn ein Gegenstand für etwas anderes 
steht, dann haben wir ihm unsere Intentionalität beziehungsweise Bedeutung 
auferlegt. Ein anderes Wort hierfür ist Symbolismus. Beim Sprechen zum Bei-
spiel schreiben wir Klängen, die wir selbst hervorbringen, eine spezifische 
Funktion zu, nämlich zu Repräsentieren. An unserem alltäglichen Sprechen 
können wir erkennen, das die Zuschreibung von Funktionen – ganz ähnlich 
wie die Entstehung von Bedeutungen – weitgehend unbewusst geschieht. 
Trotzdem teilen wir Sprache mit anderen. Intentionalität ist also nicht nur bio-
logisch beziehungsweise individuell. Sie kann über das Individuum hinausrei-
chen und kollektiv sein. Dies muss auch so sein, da unser Gehirn und unser 
Bewusstsein sich durch Anpassung und in Prozessen sozialer Interaktion und 
Kommunikation entwickelt haben. Der Begriff „kollektive Intentionalität“ meint 
nicht nur Zusammenarbeit zwischen Individuen, sondern auch das Teilen in-
tentionaler Zustände wie Glaube, Wünsche, Intentionen, Hoffnungen. Wohl 
weil auch kollektive Intentionalität teils unbewusst ist sowie wegen der höchst 
komplexen Wechselwirkungen innerhalb von Kollektiven, ist sie nicht dassel-
be wie die Summe von individuellen Intentionalitäten. Dass es für jeden Ver-
such,  „Wir-Intentionalität“ auf „Ich-Intentionalität“ zu reduzieren, Gegenbei-
spiele gibt, hat John Searle demonstriert.1 Kollektive Intentionalität ist dem-
nach ein primäres und also irrreduzibles Phänomen. Tatsachen, die kollektive 
Intentionalität involvieren, hat Searle „soziale Tatsachen“ genannt – zum Bei-
spiel, wenn zwei Leute gemeinsam wandern. Eine spezielle Klasse sozialer 
Tatsachen sind Institutionen. Allerdings ist Searles Institutions-Begriff viel wei-
ter gefasst als der im vorangegangenen Kapitel verwendete von Weber und 
Habermas. Für Searle ist schon die Tatsache, dass ein Stück Papier als 
Zwanzig Dollar Note gilt, eine institutionelle Tatsache. Was ist aber dann eine 
Institution? Zur Beantwortung dieser Frage entwickelt Searle das Konzept ei-
ner gewissen Art von Richtlinien oder Regeln (Searle nennt sie „rules“), die 
durchs Regeln von Zusammenhängen oder Prozessen jene überhaupt erst 
hervorbringen. So konstituieren etwa die Regeln des Schachspiels eben das 
Schachspiel (wenn ich die Regeln nicht befolge, dann spiele ich kein Schach), 
während es andererseits schon Autoverkehr gegeben hat, bevor man densel-
ben mit Verkehrsregeln zu ordnen begann. Der Unterschied ist der zwischen 
regulativen und konstitutiven Regelen („’regulative’ and ‚constitutive’ rules“). 
                                            
1 In Searle: ‘Collective Intentions and Actions’ in: Cohen / Morgan / Pollack (Hrsg., 1990); Ref. in: Searle 
(1990, 24) 



 232  

Institutionelle Tatsachen existieren nur innerhalb von Systemen konstitutiver 
Regeln – und dies gilt auch im Rahmen des enger gefassten Institutions-
Begriff von Habermas. Obwohl Searle kaum von Kunst spricht, ist anzuneh-
ment, dass auch Kunst für ihn eine institutionelle Tatsache sein dürfte: Sie ist 
Kunst, wenn sie im Kontext der Kunstinstitution (beziehungsweise in Bezug 
zu ihr) gesehen wird. Die für institutionelle Tatsachen konstitutiven Regeln 
lassen sich auf die folgende, allgemeine Grundregel zurückführen: 
 

„X gilt als Y in Kontext K“ 
 
Konkret: Ein Pissoir wird zur Kunst, wenn es in Bezug auf den Kontext der 
Kunstinstitution gesehen wird. Sind konstitutive Regeln dann aber dasselbe 
wie Konventionen? – Durchaus nicht: Eine Regel des Schachspiels ist es zum 
Beispiel, dass der Spieler gewinnt, der den König seines Gegners schachmatt 
setzt. Eine Konvention ist demgegenüber, dass in den meisten Schachspielen 
der König größer ist als der Springer. Mit einem unkonventionellen, kleineren 
König kann man aber ebenso gut Schach spielen wie mit einem konventionel-
len. Ganz analog dazu widersprach es einst dem konventionellen Kunstbeg-
riff, einen industriell gefertigten Gegenstand zur Kunst zu erheben. Die Regel 
aber, mittels derer dies seit Duchamp geschieht, ist dieselbe, die auch das 
Fragment eines mittelalterlichen Altarstücks zur Kunst macht. Auch andere 
Merkmale der gesellschaftlichen Tatsache, die wir mit dem Begriff ‚Kunst’ be-
zeichnen, lassen sich als Konkretisierungen von Searles konstitutiven Regeln 
identifizieren: Die Autonomie der Kunst ist in der allgemeinen Grundregel an-
gelegt (denn nur in Bezug auf den Kontext der Kunstinstitution ist Kunst 
Kunst), und Selbstbezug nennt Searle als Merkmal aller Konzepte, die soziale 
Tatsachen benennen.1 So kann das Konzept ‚Geld’ nur für das Papier in mei-
nem Portmonee gelten, wenn auch andere es als Geld akzeptieren. Geld ist 
Geld, so lange wir alle es als Geld ansehen (die D-Mark ist seit der Einfüh-
rung des Euro kein Geld mehr), und Kunst ist Kunst so lange wir es als Kunst 
ansehen. Im Gegensatz dazu ist etwa die Tatsache, dass die Erde (X) eine 
Kugel (Y) ist, durchaus nicht von dem abhängig, was wir denken. Was wir 
denken ist aber abhängig vom Kontext des Denkens. Im Kontext des mittelal-
terlichen Weltbildes (K#), das sich auf Religion und direkte Wahrnehmung 
stützte, dachte man, dass sie eine Scheibe (Y#) sei. In dem des heutigen, auf 
Wissenschaft gegründeten Weltbild (K) ist sie eine Kugel (Y). Nichtsdestowe-
niger handeln beide Weltbilder von der gleichen Erde (X), von der ontologisch 
objektiven Welt. Die allgemeine Grundregel (X gilt als Y in Kontext K) kann 
wiederholt werden und dabei kann Y in der folgenden Stufe die Position des X 
einnehmen.2 Wenn ich durch meinen Mund ein Geräusch hervorbringe, dann 
ist dies zunächst eine materielle, „rohe Tatsache“ („brute fact“) der Natur (X). 
Im deutschen Sprachgebiet etwa (K) kann sie (X) als deutscher Satz (Y) ver-
standen werden. Wenn auf der folgenden Stufe der Satz (nunmehr X) ein 
Versprechen ist, das unter gewissen Umständen (K) gemacht wird, dann kann 
der Satz als Vertrag (Y) gelten. Searles Institutions-Begriff ist so weit gefasst, 
dass auch Sprache als Institution verstanden werden muss („institutional 

                                            
1 Searle (1995, 32 ff). 
2 Zum Folgenden: Searle (1995, 80) und (2000, 129). 



 233  

fact“). Sie ist die elementarste Institution, da alle anderen (Geld, Verträge, 
Museen, die Kunstgeschichte) auf Sprache angewiesen sind.1 

So gründen sich gesellschaftliche Tatsachen auf „rohen Tatsachen“ 
der Natur. Sie entstehen jedoch nicht planmäßig, denn „X gilt als Y in Kontext 
K“ beschreibt keinen planmäßigen Prozess, sondern die Funktionsweise von 
(kollektiver) Intentionalität. Auch die Kunstinstitution ist ja nicht planmäßig 
entstanden, sondern hat sich in einem Jahrhunderte währenden Prozess her-
ausgebildet. Als dann im 18. Jahrhundert das Wort ‚Kunst’ geläufig wurde, 
benannte es etwas, das es de facto schon gab. 
 
 
Konditioniert auf Sprache 
 
Begriffe sind universell, insofern sie auf Gewohnheit, also auf Wiederholung 
beruhen, denn nur Universalien sind wiederholbar.2 Dass für ‚Hund’ im 
Englischen das Wort ‚dog’ und im Französischen das Wort ‚chien’ steht, tut 
der Universalität des Begriffes keinen Abbruch, denn Wörter können meist 
übersetzt werden, ohne dass der ihnen zugrunde liegende Gedanke sich 
dabei grundsätzlich ändert. Doch sind es sehr verschiedene Wörter, denen 
man nicht ansieht, dass sie auf dasselbe verweisen. Keines von ihnen lässt 
irgendwelche Analogie oder Ähnlichkeit mit dem nämlichen Tier erkennen –
‚Wau’ etwa würde viel näher liegen. Es scheint geradezu als seien ‚Hund’, 
‚chien’ und ‚dog’ völlig willkürliche Bezeichnungen, über die man sich 
irgendwann einig geworden ist. Dass sie grundsätzlich dasselbe bezeichnen, 
zeigt sich auch darin, dass Betrachter – ganz gleich welcher Nationalität – 
eine einigermaßen realistische Darstellung eines Hundes unmittelbar und 
ohne nachzudenken erkennen und verstehen, worauf diese verweist. Der 
Darstellung liegt also der gleiche Begriff zugrunde wie den Wörtern in den 
verschiedenen Sprachen, und wenn wir Darstellungen an Begriffe koppeln, 
dann tun wir dies meist, indem wir sie auf Sprache reduzieren. Reduktion auf 
Sprache ist das Prinzip von Enzyklopädien, und wären alle Symbole auf 
Sprache zu reduzieren, dann wäre diese nicht nur die fundamentalste 
Institution, sondern auch das fundamentalste Symbolsystem. 
 
Dass Sprache das fundamentalste Symbolsystem sei, ist die Grundannahme 
der Semiologie – der während des überwiegenden Teiles des 20. 
Jahrhunderts wohl vielversprechendsten Humanwissenschaft. Auch scheint 
Sprache regelmäßiger und analytischer und somit der wissenschaftlichen 
Erforschung zugänglicher zu sein als andere Zeichensysteme wie etwa Bilder. 
Ihre Erforschung, so der Begründer der modernen Sprachwissenschaft, der 
Schweizer Linguist Ferdinand de Saussure (1857-1913), sollte eine 
Wissenschaft hervorbringen, „welche die Wirkung der Zeichen im ge-
sellschaftlichen Leben untersucht.“3 Saussure machte einen Unterschied 
zwischen dem Bezeichnenden (signifiant – zum Beispiel Sprachgeräusche, 
Schrift oder andere Zeichen) und dem Bezeichneten (signifié – die an das 
Bezeichnende gekoppelte Bedeutung). Der Unterschied ist der zwischen X 
und Y in Searles Formel. In Zeichensystemen ist das Bezeichnende meist ein 
                                            
1 Searle (2000, 153). 
2 Russel (1980 [1950], 313). 
3 "…une science qui étudie la vie des signes au sein de la vie sociale", Saussure [1916, 33]. 



 234  

vom Betrachter unabhängiges, physikalisches Objekt oder Ereignis (ein Berg, 
ein Baum, ein Fluss), dass durchaus von einem Menschen hervorgebracht 
werden kann (ein Sprechgeräusch, ein Schrift- oder Handzeichen). Es wird 
zum signifiant, wenn es auf ein signifié verweist, und dieses signifié ist 
abhängig vom Betrachter. Im Kontext des abendländischen, rigiden 
Dualismus aber musste dieser Unterschied als der zwischen Außenwelt und 
Innenwelt, zwischen Materie und Geist gesehen werden. Deshalb ist es nicht 
verwunderlich, dass die Nachfolger Saussures (gemeinhin als ‚Strukturalisten’ 
bezeichnet), um den Dualismus zu vermeiden, sich auf das beobachtbare 
signifiant konzentrierten und die Psychologie des signifié eher 
vernachlässigten. Sie versammelten und klassifizierten vor allem Beispiele 
gesprochener Sprachen zur Beschreibung ihres jeweiligen ‚Kodes’ – ihres 
Vokabulars und ihrer Grammatik – in der Hoffnung auf wissenschaftliche 
Aufschlüsse nicht nur über Sprache sondern auch über die Wirkung von 
Zeichen im gesellschaftlichen Leben.1 Das dieser Hoffnung zugrunde 
liegende Wissenschaftsverständnis schien jedoch die Reduktion aller 
Symbole auf Sprache zu erfordern, und verführte so manchen zu einer Art 
„linguistischen Imperialismus“2 – so zum Beispiel Roland Barthes, dem ein 
System von Bildern und Gegenständen mit einem von Sprache unabhängigen 
signifié kaum denkbar erschien, oder Derridas „Il n’y a pas de hors texte“.3 
Auch Claude Lévi-Strauss’ Interpretation der „Desemantisierung der Kunst“ 
als Verlust von gemeinschaftlichen Symbolfunktionen impliziert jene 
Reduktion aller Symbolfunktionen auf das Sprachmodell: Die mittelalterliche 
Kunst sei noch durch einen Kode geregelt. Seit der Renaissance strebten die 
Künstler jedoch nach Analogie, was einen Verlust an Konvention und 
Gemeinschaft sowie die Versubjektivierung der Kunstrezeption bedeute. Dem 
ganz entsprechend nannte Roland Barthes die Photographie eine „Botschaft 
ohne Kode“.4 Mit der Gegenüberstellung von analoger (für das Bild) und 
kodierter (für die Sprache) Denotation haben die Strukturalisten eine neue 
Terminologie eingeführt für die alte Gegenüberstellung von Natur und Kultur 
beziehungsweise Materie und Geist, ohne damit an deren ideologischer 
Unterbauung zu rütteln. 
 
Der amerikanische Linguist Noam Chomsky warf dann das Ruder herum – 
weg vom signifiant und hin zum signifié, beziehungsweise weg von 
äußerlichen Manifestationen und hin zur Grundstruktur deren mentalen 
Gegenstückes.5 Wie so mancher vor ihm staunte Chomsky über die 
scheinbar unendlichen Möglichkeiten der Sprache, die doch wohl durch 
begrenzte Mittel hervorgebracht werden mussten. Jeder kann Sätze 
verstehen oder aussprechen, die er noch nie zuvor gehört oder 
ausgesprochen hat. Es ist kaum vorstellbar, dass die unendliche Vielfalt aller 
möglichen Sätze einer oder gar mehrerer Sprachen im Gehirn aufbewahrt 
liegen und nur darauf warten, abgerufen zu werden. Wittgenstein hatte im 
‚Tractatus’ vorgeschlagen, dass ein Satz ein Bild der Wirklichkeit sei, und 
dann den Rest seines Lebens damit verbracht, den Einfluss seiner eigenen 
                                            
1 Sperber (1968, 74 ff). 
2 Mitchell (1987, 56). 
3 Barthes (1968 [64], Introduction) und (1985, 249f). 
4 Barthes (1977, 43). 
5 Chomksy (1957) und (1965). Für eine frühe, kritische Würdigung von Chomskys Revolution siehe: 
Searle (29. Juni 1972).    



 235  

Theorie zu bekämpfen.1 Auch Chomskys Ansatz ist gegen die ‚Bildtheorie der 
Sprache’ gerichtet. Sein Forschungsprogramm konzentriert sich auf die 
Identifizierung unbewusster Regeln, die Strukturbeschreibungen für alle Sätze 
einer Sprache generieren können, einer „transformatorischen, generativen 
Grammatik“. Mit diesem Instrument hätte die Linguistik ein „Fenster auf das 
Bewusstsein“ eröffnen und somit zu einem streng wissenschaftlichen Zweig 
der Psychologie werden können. Tausende von Linguisten rund um die Erde 
haben jahrzehntelang versucht, allgemeine Prinzipien hinter den 
grammatikalischen Mustern verschiedenster Sprachen zu entdecken, und 
dennoch konnte eine einheitliche und vollständige, generative Grammatik, die 
allen Sprachen zugrunde liegt, noch nicht gefunden werden. 
Nichtsdestoweniger erlernt jedes Kind die grammatikalischen Prinzipien 
seiner Muttersprache in den ersten Jahren seines Lebens unbewusst, 
geradezu automatisch und ohne dass seine Umgebung ihm die Sprache 
vollständig in all ihrer Komplexität explizit beibringt. Die Fähigkeit, Sprachen 
zu erlernen, muss also angeboren und genetisch bestimmt sein.2 Sind jedoch 
die genetischen Grundlagen der Sprache ebenfalls die des Geistes? Dann 
könnte die Sprache in der Tat einen Ausblick bieten auf die biologischen 
Grundlagen des Denkens. 
 
Doch Vorsicht ist geboten: Unsere Weltsicht ist derart sprachlich strukturiert, 
dass es schwer ist, sich ein anderes als ein sprachliches Bewusstsein 
vorzustellen. Jacques Lacan meinte gar, dass das Unterbewusste strukturiert 
sei wie eine Sprache. Ob dies tatsächlich der Fall ist, bleibt trotz aller 
Anstrengungen, die ihr zugrunde liegenden Regeln oder (wie Chomsky sie 
heute bevorzugt zu benennen pflegt) Prinzipien zu finden, strittig.3 
Demgegenüber scheinen Erkenntnisse aus dem Bereich der Bewusstseins- 
und Gehirnwissenschaften stets mehr darauf hinzuweisen, dass das ‚Selbst’ 
sowie seine primäre Erfahrung der Wirklichkeit wesentlich nicht-verbal sind. 
Auch Damasios und Edelmans Forschungsergebnisse scheinen dies zu 
bestätigen.4 Sicher, Sprache ist das wichtigste analytische Instrument 
unseres Bewusstseins, denn mittels ihr kategorisieren und konzeptualisieren 
wir die ungeordnete Flut der sinnlichen Reize. Wie wir jedoch am Beispiel der 
Verarbeitung visueller Reize im ersten Kapitel gesehen haben, findet 
Kategorisierung schon auf primäreren Ebenen statt: Auch hier lassen sich 
Regeln identifizieren, und die Erforschung der Verarbeitung visueller Reize 
hat sich bisher als weitaus fruchtbarer erwiesen hinsichtlich der Einblicke in 
Bewusstseinsprozesse als die Erforschung generativer sprachlicher 
Grundregeln. 
 
Unser Hang, die Totalität der Wirklichkeit auf Sprache zu reduzieren, ist eine 
kulturgeschichtliche Konditionierung – ein ‚Default’ –, die sich vermutlich mit 

                                            
1 „Der Satz ist ein Bild der Wirklichkeit. Der Satz ist ein Modell der Wirklichkeit, so wie wir sie uns den-
ken.“ Wittgenstein (1963 [1921], § 4.01). Vergl.: Mitchell (1987, 14 ff). 
2 Jackendoff (1994, 6, 26). Die neuerliche Identifikation eines Sprachgens FOXP2, dass sich vor ca. 
200.000 Jahren gebildet haben soll, scheint dies zu bestätigen (NRC Handelsblad, Rotterdam 
15.08.2002). 
3 Vergleiche hierzu John Searles Rezension (28. Februar 2002) von Chomskys neuerem Buch: New 
Horizons in the Study of Language and Mind  (2002) sowie die Leserbriefe von Sylvain Bromberger, 
Searle und Chomsky in folgenden Nummern der Zeitschrift (25. April 2002 und 18. Juli 2002). 
4 Damasio (2000, 107-112); Edelman / Tononi (2000, 215 f). 



 236  

der enzyklopädischen Ausrichtung einer auf dem wissenschaftlichen Weltbild 
gegründeten Kultur erklären lässt. Es scheint geradezu, als habe der im 
Zeitraum zwischen der Renaissance und der Aufklärung zunehmend 
abstrakte und rationalistische Sprachgebrauch allen fließenden, erratischen 
Bedeutungsreichtum des mittelalterlichen Symbolaustauschs in sich 
aufgenommen oder ausgelöscht, um selbst das Monopol zu erwerben, da 
gleichzeitig und korrelativ dazu die nicht-sprachliche Wirklichkeit ihres 
unmittelbaren Sinngehaltes beraubt wurde. Anstatt dass jede Wahrnehmung 
durch dauernde Projektion überinterpretiert wird, werden nur noch 
linguistische Zeichen (und natürlich Zahlen) ernst genommen – der 
überwiegende Rest von der Totalität einer Bedeutung ist subjektiv und 
allenfalls gut für die Freizeit. So kann das wahrnehmende Subjekt, das sich 
einst nicht selbst reflektierte und für das alles Wahrgenommene tief 
symbolisch und unmittelbar bedeutsam war, sich nunmehr als egozentrischer 
Spiegel einer objektiv gewordenen Welt denken, die den unentwirrbaren und 
rätselhaften Wald von Symbolen in die Marginalität verdrängt hat.1 Seit dem 
Aufkommen der Massenkultur aber ist dieser Randbereich stets mehr zum 
Marktplatz geworden. Da die dort gehandelten Bilder und Symbole gemäss 
dem kleinsten gemeinsamen Nenner selektiert werden, sind sie nicht mehr 
tief symbolisch und unmittelbar bedeutsam, oder aber sie geben zumindest 
vor, dies nicht zu sein, weil sie aus guten Gründen ihre Intentionen nicht in 
den Vordergrund stellen. Da sie jedoch unserer Wahrnehmung simulieren, 
nehmen wir sie fraglos für bare Münze. Im Unterschied zum vorherrschenden 
Desinteresse an möglichen Intentionen der Bilder der Massenmedien geht 
man bei Kunstwerken automatisch davon aus, dass sie just wegen ihrer 
Intentionen ausgestellt werden; und diese müssen deutlich sein. Das schon 
angesprochene Modell einer Spießbürgerkunst, das keine Ambivalenz duldet, 
und wonach Erscheinung rein anschaulich, Gehalt aber rein begrifflich sein 
soll, ist, so scheint mir, eine Konsequenz der kulturellen Ausrichtung auf 
Sprache. Große Kunst entzieht sich der Sprache (womit eben nicht gesagt ist, 
dass sie keine Bedeutung hat), und hierher rührt ihre prinzipielle 
Unvereinbarkeit mit der Kultur, die sie hervorgebracht hat: Entweder 
versuchen wir in geradezu zwanghafter Weise herauszufinden, was der 
Künstler mit seinem Kunstwerk ausdrücken wollte, oder wir vergöttern Kunst 
als hermetisch und erhaben über jederlei Form von Erklärung. Beide 
Rezeptionsformen sind gleichermaßen unangemessen; in ihnen drückt sich 
vor allem Hilflosigkeit aus. Wie Bedeutung, so entsteht auch ein Kunstwerk 
aus den teils gefühlsmäßigen, teils rationalen, jedenfalls komplexen 
Wechselwirkungen zwischen Körper/Gehirn/Bewusstsein und der Welt. Es ist 
ein individueller Ausdruck der menschlichen Fähigkeit zur Symbolschöpfung, 
und wollen wir diese Fähigkeit besser verstehen, dann müssen wir uns von 
unserer kulturellen Konditionierung frei machen, dass Bedeutungen restlos 
auf Sprache zu reduzieren sind.  
 
Als gebürtiger Deutscher, der in einem niederländischen Kunstmuseum sein 
Brot verdient und mit einer Französin verheiratet ist, erfahre ich Tag für Tag, 
dass Bedeutungen sich in verschiedenen Sprachen und auch in Bildern 
ausdrücken sowie übersetzen lassen. Auf der Arbeit spreche ich und lesen 

                                            
1 Goux (1978, 68). 



 237  

tue ich vor allem in Niederländisch und Englisch, mit meiner Frau spreche ich 
Französisch und dieses Buch habe ich in deutscher Sprache verfasst. Da die 
meisten meiner Texte nicht in der Sprache publiziert wurden, in der sie 
verfasst worden sind, weiß ich, dass Bedeutungen – auch zwischen 
verwandten Sprachen – nicht immer 1:1 übersetzt werden können. 
Andererseits kann eine Übersetzung, wenn sie gut ist, einem Text neue 
Aspekte abgewinnen. Jede Sprache hat ihr eigenes Genie, und eine gute 
Übersetzung ist nicht eine 1:1-Übertragung sondern vielmehr die Transfor-
mierung der Bedeutungen eines Textes in das Genie einer anderen Sprache, 
wobei manchmal Bedeutungslagen aufgegeben werden müssen, um andere 
zu gewinnen. 
 Oft werde ich gefragt, in welcher Sprache ich denn denke. Die Antwort 
ist: Das hängt davon ab, woran ich denke oder in welcher Sprache ich gerade 
beschäftigt bin. Fragen geben Anlass zum Nachdenken, und so fiel mir auf, 
dass ich eigentlich gar nicht so oft in Sprachen denke, sondern viel eher in 
Bildern. Das mag mit meinem Beruf zu tun haben. Ich bin jedoch davon 
überzeugt, dass auch andere mehr in Bildern denken, als sie glauben, und 
schlage dem Leser dieser Zeilen vor, sich selbst während irgendwelcher 
trivialer Alltagsbeschäftigungen einmal bewusst zu Fragen, in welcher Form 
er nun gerade denkt. Als ich begann, über dieses Buch nachzudenken, hatte 
ich den Eindruck, dass ich genau wusste, was ich darin schreiben wollte – 
natürlich nicht die Worte, vielmehr war es ein allgemeiner Gesamteindruck. 
Es kam mir bildhaft vor, obwohl es natürlich nicht im engeren Sinne visuell 
war. Später stieß ich dann bei Antonio Damasio auf eine umfassendere 
Definition des Begriffs ‚Bild’, nämlich nicht als nur visuelles, sondern als 
mentales, was er synonym verwendet mit „mentalen Mustern“.1 Dieser Term 
kommt dem, was ich als Bedeutung erfahre, sehr nahe: ein momentanes 
Totalbild oder Muster, das viel mehr ist, als sich ausdrücken lässt; und wenn 
man versucht, dieses Totalbild zu demontieren und in eine, für andere 
nachvollziehbare Argumentation zu fassen, dann kann dies, wie in meinem 
Falle, eine ganze Reihe von Jahren in Anspruch nehmen. In meiner 
subjektiven Wahrnehmung hat sich das mentale Muster inzwischen kaum 
geändert, es hat sich nur präzisiert, und thematische Prioritäten haben sich 
verschoben. Ein anderer wird jedoch Schwierigkeiten haben, den Bezug 
zwischen meinen ersten Notizen und dem vorliegenden Ergebnis zu 
erkennen. 
 
Die, wenn auch beschränkte Austauschbarkeit von Symbolsystemen sowie 
die Tatsache, dass mentale Muster doch etwas ganz anderes zu sein 
scheinen als Sprache, weisen darauf hin, dass Bedeutungen unabhängig von 
Sprache ja überhaupt von Symbolsystemen gesehen werden müssen, 2 und 
die Unterscheidung der Bedeutung vom Symbol ist eine andere als die 
zwischen signifiant und signifié. Bedeutung ist die Kombination intentionaler 
Prozesse, die über alle 5 Sinne mit der Welt in Wechselwirkungen stehen; es 
ist die Antwort auf die nie gestellte Frage nach dem ‚Selbst’. Gibt es aber so 
etwas wie eine universelle Grammatik der Bedeutungen? Ray Jackendoff, ein 
ehemaliger Schüler Chomskys, führt in seinem Versuch, einen Ansatz für eine 
                                            
1 Damasio (2000, 317 ff). Damasio warnt davor “mental patterns” (mentale Muster) mit “neural patterns” 
(die im EEG beobachtbare Aktivitätsmuster von Neuronen) zu verwechseln. 
2 Jackendoff (1994, 185).  



 238  

solche zu formulieren, die räumliche Figur/Hintergrund-Unterscheidung als 
Beispiel an; das Beispiel erinnert auffallend an Arnheims Urkreis sowie and 
Hoffmans Regeln des Sehens:1 Ihm unterliegt das Prinzip der 
Kategorisierung, der Unterscheidung eines Gegenstandes oder einer Klasse 
von Gegenständen vom Rest der Welt. Es scheint, dass allen Kulturen bei 
aller Verschiedenheit solcherlei geradezu physische Prinzipien zugrunde 
liegen und diese den Aufbau kulturspezifischer, unbewusster Muster 
bestimmen. Unsere Gedanken/Bedeutungen/Konzepte sind konstruiert aus 
einem endlichen Satz solcher Muster, die eine unendliche Zahl von 
Gedanken/Bedeutungen/Konzepten beziehungsweise von mentalen Bildern 
unbestimmter Komplexität ermöglichen. 
 
 
Bild, Text und Symbol 
 
Kehren wir zurück zum geistesgeschichtlichen Ursprung der Vorstellung von 
der Kunst als spezifische Form der Weltaneignung – Leonardos Paragone. 
Leonardo profiliert darin seine „Malereiwissenschaft“ im Unterschied zu der an 
mittelalterlichen Universitäten gepflegten Form von Wissenschaft, die sich auf 
die Interpretation antiker Texte gründete. Seine Abgrenzung der Malerei 
brachte ihn zur Vergleichung von Bild mit Text. Schon im ersten Kapitel hatten 
wir gesehen, dass der Vorrang des einen oder des anderen strittig ist. 
Zunächst geht es in dem Streit darum, wer oder was von beiden natürlich, 
beziehungsweise kulturell ist. Dahinter verbirgt sich die Frage, die Leonardo 
vor allem interessierte, nämlich wer oder was besser geeignet ist, die 
Wirklichkeit so wiederzugeben, wie sie tatsächlich ist. Für Leonardo war die 
Malerei doppelt natürlich (und also doppelt wahr), weil sie an die Stelle 
sprachlicher Fiktionen die direkte Imitation der durch Gott geschaffenen Natur 
setzte und diese darüber hinaus mit den natürlichen Mitteln der 
‚wissenschaftlichen’ Darstellung schuf, die für Wahrheit Garant stand.2 Wir 
haben auch gesehen, dass der Disput viel älter ist: Meist wird Platos Kartylos  
als erste systematische Behandlung zum Thema angeführt; die 
Unterscheidung zwischen Natur und Kultur, die ja erst möglich wird, wenn der 
Mensch sich eine eigene ‚unnatürliche’, will sagen künstliche und kulturelle 
Umgebung geschaffen hat, ist allerdings derart grundlegend für das 
Menschsein, dass ihr wohl kaum ein historischer Entstehungsmoment 
zuzuordnen ist.3 
 
Im Kartylos diskutiert Sokrates – zunächst mit Hermogenes, dann mit Kratylos 
– über den Ursprung der Sprache und über Bedeutung. Hermogenes meint, 
dass Sprache aus Konventionen entstanden sei, und dass die Beziehungen 
zwischen Wörtern und den Dingen, die sie bezeichnen, willkürlich seien. 
Kratylos hingegen meint, dass Sprache auf natürlichem Wege entstanden 
sein müsse und dass der Klang eines Wortes irgendwann einmal durch jenes 

                                            
1 Ebenda, 194 und 203. Vergl. erstes Kapitel. 
2 "Ma le vere scientie son quelle che la sperienzia ha fatto penetrare per li sensi e posto silentio alla lin-
gua de litiganti" (Aber die wahren Wissenschaften sind diejenigen, die über die Sinne erfahren sind und 
die die Zungen ihrer Gegner zum Schweigen bringen). Leonardo da Vinci, Trattato della pittura, zit.n. 
Zwijnenberg (1999, 49).  
3 Zum Folgenden: Mitchell (1987, 75 ff).  



 239  

Ding bestimmt worden wäre, auf das es verweist.1 Die Natürlichkeit von 
Bildern steht im Kartylos nicht zur Diskussion: Alle Teilnehmer des Disputes 
scheinen davon auszugehen, dass Bilder natürliche Zeichen sind und den 
Dingen, die sie darstellen, mehr oder weniger ähneln. Das Natürliche steht bei 
solcherlei Disputen um den Vorrang von Sprache oder Bild meist für 
biologisch, objektiv und universell (also wahr) während das Konventionelle für 
gesellschaftlich, kulturell und regional (also willkürlich) steht. Wenn man 
allerdings die Überlegenheit des Menschen über die Natur herausstellen will, 
dann können sich die Wertigkeiten der Terme durchaus ins Gegenteil 
umkehren, und dann gilt die Natur als Sinnbild für die niederen Regionen des 
rohen Determinismus, für Irrationalismus und unscharfen Instinkt ohne 
Willensfreiheit. In Hegels Ästhetik zum Beispiel gipfelt die Hierarchie der 
Künste in der Poesie, und Shelley fand dieselbe gerade deshalb den anderen 
Künsten überlegen, weil ihr Medium unnatürlich sei.2 Einer der 
einflussreichsten neueren Kommentatoren zu diesem Thema war Ernst 
Gombrich – nicht zuletzt, da er im Laufe seiner intellektuellen Entwicklung 
abwechselnd auf beiden Seiten zu finden war. So argumentierte er in ‚Art & 
Illusion’ – gegen den gesunden Menschenverstand –, dass malerische 
Darstellung nicht einfach eine Angelegenheit des Kopierens der sichtbaren 
Wirklichkeit sei, sondern ein komplexer Prozess, währenddessen stilisierte 
Schemata – gewissermaßen ein Vokabular konventioneller Formen – so 
aufeinander abgestimmt werden, dass sie eine Illusion von Wirklichkeit 
erzeugen.3 Diese geradezu ‚linguistische’ Auffassung von der figurativen 
Malerei regte eine ganze Generation von Theoretikern dazu an, deren 
Implikationen systematisch weiterzuentwickeln – zu weit, so meinte 
Gombrich, und sah sich genötigt, diesem Übereifer mit einem Aufsatz gegen 
den „totalen Relativismus“ von Zeichensystemen entgegenzutreten.4 
 
Kaum je werden derlei Positionen bezogen, ohne damit offen oder versteckt 
Wertansprüche anzumelden – meist hinsichtlich kommunikativer Effizienz 
und/oder Wahrheitsgehalt. Was Wahrheit betrifft, da wusste schon Plato, dass 
Wissen sich aus mehreren Komponenten zusammensetzt: die Benennung, 
die Beschreibung, das Bild und ein Wissen von dem Gegenstand.5 Demnach 
wären Bilder und Beschreibungen hinsichtlich des Wissens von der 
Wirklichkeit und der Zuverlässigkeit dieses Wissens eher komplementär als 
konkurrierend. Zudem muss der Frage nach der Wahrheit eines Symbols jene 
nach der Wirklichkeit beziehungsweise nach dem Bezugsrahmen, bezüglich 
derer oder dessen es wahr sein soll, vorangestellt werden, denn was ist das 
Ding an sich ohne jederlei Bezugsrahmen? Und was Effizienz betrifft, wäre da 
zunächst die Frage, hinsichtlich welchen Kriteriums: Informationsgehalt, 
Eindeutigkeit, Verständlichkeit? – und es ließen sich noch einige andere 
bedenken. Wie die Gegenüberstellung zwischen Materie und Geist, so ist 
auch die zwischen Natur und Kultur irreführend, wenn sie als Antagonismus 
aufgefasst wird. 

                                            
1 Crystal (1997, 408). 
2 Hegel (1970/86 [1832-1845], Bd.15); Reiman / Powers (Hrsg., 1977, 483). 
3 Gombrich (1960/77 [1956]) 
4 Gombrich (1982 [1981], 278 ff). 
5 Mitchell (1987, 78, 93, Anm. 13). 



 240  

Gegen unreflektierte Einseitigkeit war der bisher wohl strengste und 
systematischste Ansatz einer allgemeinen Theorie für Symbole gerichtet:  
Nelson Goodmans ‚Languages of Art’.1 Anders als der Titel des Buches 
vordergründig suggerieren mag, nimmt Goodman darin der Sprache den 
zentralen Status als Reduktionsmodell für alle anderen Symbolsysteme. 
Seine Theorie soll unabhängig von einem bestimmten Symbolsystem sein 
und alle Symbolsysteme gleichermaßen systematisch erfassen. Da sein 
analytisch-philosophischer Ansatz, wie sich dies für einen solchen geziemt, 
wertfrei sein soll, beginnt Goodman mit der Entkräftung traditioneller, meist 
stillschweigend vorausgesetzter Annahmen, die ja immer an Wertigkeiten 
gekoppelt sind – etwa die, dass ein Bild wegen seiner Ähnlichkeit mit einem 
Gegenstand, wegen seiner Naturnähe, diesen am ‚wahrsten’ darstelle. Dass 
von einer Ähnlichkeit zwischen Abbild und Gegenstand kaum die Rede sein 
kann und dass die stattdessen viel richtigere Sichtweise einer Ähnlichkeit 
zwischen dem Abbild eines Gegenstandes und dessen Wahrnehmung nicht 
einmal notwendig ist, um diesen darzustellen, war ein Thema des ersten 
Teiles dieses Buches; dass sie aber noch nicht einmal ausreichend sein soll, 
scheint zunächst weniger einsichtig – und doch: Wenn das sprichwörtliche Ei 
einem anderen Ei ähnelt, dann stellt es dieses allein deshalb noch nicht dar, 
denn Darstellung hat jene Gerichtetheit, die mit dem hier verwendeten Begriff 
der Intentionalität gemeint ist. Ähnlichkeit dagegen ist symmetrisch: Wenn ein 
Ei dem anderen ähnelt, dann ähnelt auch das andere dem einen. Goodman 
bestreitet nicht, dass bildnerische Darstellung möglich ist, nur ist sie für ihn 
eine Sonderform der Referenz.2 Ähnlichkeit ist zur Darstellung weder 
notwendig noch ausreichend. Unerlässlich und ausreichend dagegen ist 
Referenz beziehungsweise Denotation – eine der Manifestationen von 
Intentionalität im Symbolaustausch (wir werden später noch anderen 
begegnen). 
 Ein Portrait etwa Philips IV. von Velazquez (Abb. 2) referiert auf den 
spanischen König, auch wenn es ihm nie wirklich geähnelt hat – was man bei 
vielen historischen Portraits nicht einmal mehr überprüfen kann. Umgekehrt 
referiert Philip IV. aber nicht auf das Portrait von sich. Die Beziehung 
zwischen Portrait und Portraitiertem ist gerichtet und nicht symmetrisch. 
Ausgedrückt in Searles Formel für Intentionalität liefe dies etwa auf Folgendes 
hinaus: Ein gewisses, materielles Objekt aus Holz, Leinwand und mit einer 
Schicht getrockneter Ölfarbe darauf (X) ist eine Darstellung (ein Portrait) 
Philips IV. (Y), da dies auf der Titelkarte daneben angegeben ist und ich, da 
es im Prado (K) hängt, davon ausgehen kann, dass es historisch belegt ist. 
Durch die Relativierung der Rolle der Ähnlichkeit und die Feststellung, dass 
der Kern von Darstellung die Denotation ist, bringt Goodman die Beziehung 
zwischen einem Bild und seinem Gegenstand auf einen gemeinsamen 
Nenner mit der zwischen einem Satz und seinem Inhalt. Er entkräftet so die 
Gegenüberstellung von Ähnlichkeit versus Kode und integriert die 
bildnerische Darstellung als eine Sonderform der Denotation in seine 
olympisch neutrale Symboltheorie.3  
Wichtig ist für Goodman nicht, wie Zeichen denotieren (durch Kodierung oder 
durch Ähnlichkeit), sondern wie gut sie das tun, und hierüber können keine 
                                            
1 Goodman (1976 [1968]) 
2 Ebenda, 5. 
3 Ebenda und Mitchell (1987, 71). 



 241  

allgemeinen Aussagen gemacht werden, da das Kriterium für ‚gut’ davon 
abhängt, wofür man ein Symbolsystem gebraucht und ob es für diese 
Funktion geeignet ist oder nicht. Goodman entwickelt Kriterien zur 
Klassifizierung von Symbolsystemen, die von den sehr verschiedenen 
Funktionen, die Symbolsysteme haben können, hergeleitet sind. Durch die 
Relativierung von ‚Ähnlichkeit’ kann er Fragen nach Wahrheit und Wirklichkeit 
ausklammern, die an sich nichts mit Symbolen zu tun haben und ihn nur in 
das weiter oben im Eiltempo durchkreuzte Minenfeld von philosophischen 
Problemen führen würden – etwa ob es eine oder mehrere Welten gibt, und 
ob sie als solche direkt für uns erfahrbar ist/sind.1 Was dann bleibt, ist die 
Effizienz der Denotation. Nach welchen Kriterien lässt sich diese nun 
beurteilen? 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
2. Velazquez,  
    König Philip IV. von Spanien, 
    vor 1628 

 
 
Goodman erläutert die Bedingtheit des Effizienz-Kriteriums am Beispiel eines 
Druckmanometers:2 Je höher der Druck, desto weiter schlägt der Zeiger aus. 
Jedoch sind eindeutige und wiederholbare Messungen mit einem solchen 
analogen System nicht möglich, denn einem Zeigerstand können unendlich 
viele Werte zugeordnet werden. Eine Skaleneinteilung auf der Scheibe, auf 
welcher der Zeiger ausschlägt, gibt zwar Anhaltspunkte. Prinzipiell ändert sie 

                                            
1 Goodman hat sich dann in seinem ‚Ways of Worldmaking’  (1974) in dieses Minenfeld begeben und 
dort auch den Unterschied zwischen Wahrheitsanspruch und Effizienz seiner Symboltheorie angespro-
chen, a.a.O., S.129.  
2 Zum Folgenden: Goodman (1976 [1968], 157 ff). 



 242  

jedoch nichts: Zwar würde sie die Einschätzung von Druckhöhen und deren 
Vergleich erleichtern, die Anzahl der Werte, die einem Zeigerstand 
zugeordnet werden können, bliebe – bei unendlicher Anzahl von Positionen 
hinter dem Komma – unendlich. Dies wird anders, sobald man sich auf eine 
andere Leseweise der Skalenscheibe einigt: Wenn jede Markierung auf der 
Skala als Zentrum eines Gebietes gelesen und jeder Zeigerstand innerhalb 
dieses Gebietes dem Wert der Markierung zugeordnet wird, dann sind 
Messungen – vorausgesetzt, dass die Gebiete deutlich zu unterscheiden und 
die Sprünge von einem zum nächsten Gebiet diskontinuierlich sind – 
eindeutig und wiederholbar. Die Unterteilung der Skala ist freilich ebenso 
willkürlich wie jede andere Einteilung von Messinstrumenten für Zeit, Wärme, 
Länge usw. Der Gewinn an Eindeutigkeit muss immer erkauft werden mit 
einem Verlust an Flexibilität und Feinfühligkeit. 
 Im Grunde beschreibt Goodman mit diesem Beispiel den elementaren 
Unterschied zwischen einem analogen und einem digitalen Computer, und so 
ist in seiner Symboltheorie das Gegenstück zu ‚analog’ (anstelle von ‚ähnlich’) 
nicht ‚kodiert’, sondern ‚digital’.1 Beim Gebrauch des Wortes ‚digital’ wird 
meist vergessen, dass es von ‚digit’ (Finger) kommt: Wenn ich das Wort 
‚Hund’ ausspreche und einen bestimmten (und keinen anderen) Hund meine, 
dann zeige ich mit dem Finger auf ihn: „Der Hund da.“ Dementsprechend 
denotieren digitale Systeme ihre Gegenstände eindeutig und 
unmissverständlich. Um dies gewährleisten zu können, müssen ihre Zeichen 
deutlich voneinander zu unterscheiden sein (syntaktisch diskontinuierlich) und 
eindeutig auf jeweils nur ein Denotat verweisen, also auch semantisch 
diskontinuierlich sein. Im Gegensatz dazu sind analoge Zeichensysteme 
undifferenziert und unbestimmt und können deshalb viele Bedeutungen 
haben: Sie sind sowohl syntaktisch als auch semantisch verdichtet. Der 
Unterschied ist ein prinzipieller, und keine der Denotationsformen ist generell 
besser; jede hat ihre Vorteile: Die digitale ist geeigneter, wenn Referenzen 
eindeutig und wiederholbar sein müssen, die analoge aber, wenn empfindlich 
und flexibel reagiert werden soll. In Reinform kommen sie nur selten vor. 
Meist gebrauchen wir Mischformen. Auf einer Skala ließen diese sich 
anordnen zwischen einer eher digitalen (präzise, unmissverständlich, 
analytisch, wiederholbar, mechanisch) und einer eher analogen Ausrichtung 
(bedeutungsreich, flexibel, feinfühlig, erratisch, sinnlich). Maß- und 
Schätzsysteme etwa sind standardisiert, weil auf Präzision und 
Wiederholbarkeit angewiesen, während Darstellungssysteme eher analog 
ausgerichtet sind: Sie verdichten Bedeutungen und haben oft unbegrenzte 
Bezugsmöglichkeiten; die Suche nach Abstimmung(en) zwischen Zeichen 
und Bezeichnetem erfordert hier Einfühlung und ist nie definitiv.2  
 
Ähnlichkeit mag dann weder notwendig noch ausreichend sein für Denotation, 
noch ein Garant für Wahrheit, festgehalten werden muss immerhin, dass sie 
bei gewissen Systemen eine, wenn auch untergeordnete Rolle spielt und bei 
anderen nicht, denn Sprache denotiert ja ohne Ähnlichkeit: ‚Hund’, ‚dog’ und 
‚chien’ denotieren die gleiche Klasse von Haustieren, ohne dass eines dieser 
Wörter irgendeine Ähnlichkeit oder Analogie mit dem nämlichen Denotat 
aufweist. Vorausgesetzt ich beherrsche die jeweilige Sprache hinlänglich, 
                                            
1 Zum Folgenden: Goodman (1976 [1968], 159 ff). 
2 Goodman (1976 [1968], 236). 



 243  

dann verstehe ich, was mit dem entsprechenden Wort gemeint ist. Dies ist 
möglich aufgrund einer Übereinkunft zwischen den Sprechenden über die 
Bedeutung des Wortes, die gewissermaßen die Rolle der Ähnlichkeit 
einnimmt. Die Übereinkunft ist vergleichbar mit der über die 
Diskontinuierlichkeit von Markierungen auf der Skala eines 
Druckmanometers, denn das Wort kann ja kein Schwein bezeichnen. 
‚Übereinkunft’ ist jedoch nicht allzu wörtlich zu nehmen, denn Sprechende 
schließen ja nicht wirklich Übereinkünfte, um miteinander sprechen zu 
können. Vielmehr handelt es sich hier um eine Art kollektiver Intentionalität 
(wie die Übereinkunft, dass das Stück Papier in meinem Portemonnaie ein 
Geldschein ist), die unbewusst vorausgesetzt und für das Verständnis 
unerlässlich ist. Wäre dann aber Sprache im Sinne Goodmans ein rein 
digitales Denotationssystem? Da das Wort ‚Hund’ kein Schwein bezeichnet 
und da beide Wörter deutlich voneinander zu unterscheiden sind, scheinen 
die  Bedingungen syntaktischer und semantischer Diskontinuität erfüllt zu 
sein. Wie schwierig jedoch Denotate von Wörtern wie ‚Wirklichkeit’, 
‚Wahrheit’, ‚Intentionalität’ deutlich einzugrenzen sind, konnte im Laufe dieses 
Kapitels schon festgestellt werden, und ‚dieses’ oder ‚jenes’ kann auf 
unendlich viele Denotate, obwohl nur jeweils auf eines zugleich referieren. 
Selbst  bei primären Objekt-Wörtern wie ‚Hund’ ist weniger deutlich, auf was 
referiert wird, als wir spontan annehmen.1 Deutlich dürfte mittlerweile 
geworden sein, dass ‚Hund’ nicht zu den Dingen gehört, die man tatsächlich 
sehen kann, denn es ist schon eine logische Abstraktion. Was ich tatsächlich 
sehe ist vielmehr eine gewisse Form mit einer gewissen Oberfläche und 
Textur, ein gewisses Muster von Bewegungen u. s. w., die – möglicherweise 
in Zusammenhang mit dem Hören eines gewissen Geräusches – ein 
mentales Muster kombinieren, das in meinem Bewusstsein mit der Kategorie 
‚Hund’ zusammenfällt.2 So sind auch diskursive Sprachen bei Goodman keine 
digitalen Denotationssysteme, denn Sprachen fehlt es an semantischer 
Diskontinuität und Eindeutigkeit. Syntaktisch aber sind sie deutlich und 
diskontinuierlich, denn wir hören und schreiben deutlich voneinander 
getrennte Wörter und Sätze.3 Deshalb eignet sich Sprache besser zur 
Analyse und Kategorisierung der Wirklichkeit, während Bilder besser 
strukturelle und topografische Zusammenhänge aufzeigen können. Wenn die 
elementarsten Informationseinheiten von Sprachen Wörter sind, dann sind 
dies bei Fotografien und Bildern Helligkeits- und Farbwerte, Linien, Flecken, 
Flächen. In Bildern denotieren zunächst solcherlei „Bildelemente“; und sie 
denotieren „Szenenelemente“ wie Schatten, Farben, Licht, Überschneidungen 
– und zwar auf analoge (undifferenzierte, syntaktisch und semantisch 
verdichtete) Weise:4 Schatten in der Szene sind auf dem Bild dunkle Flächen, 
und Lichtreflexe sind helle Flecken. Ein gewisses Maß an Diskontinuität und 
Bestimmtheit kommt erst mit Ähnlichkeit ins Spiel, das heißt, wenn ich etwas 

                                            
1 Bertrand Russel (1980 [1950], 65, 109) hat primäre oder Objektsprache definiert als eine, die gänzlich 
aus Objekt-Wörtern besteht und Objekt-Wörter als solche, die isolierte, d.h. diskontinuierliche Bedeu-
tungen haben und die erlernt worden sind, ohne dass dafür andere Wörter nötig gewesen waren. 
2 Russel (1980 [1950], 46). 
3 Das Geräusch selbst ist zwar kontinuierlich, die Wahrnehmung kodiert das Sprechgeräusch jedoch in 
Worte und Sätze – in eine phonologische Struktur. Vergl. Jackendoff (1994, 53 ff); Goodman (1976 
[1968], 178f). 
4 Willats  unterscheidet “scene primitives” und “picture primitives” als elementarste Informationseinheiten 
(1997, 7 f). 



 244  

erkennen kann, was mir bekannt vorkommt und was einer Kategorie 
zuzuordnen ist, denn dann markiert die Kontur die Grenze zwischen einem 
dargestellten Gegenstand und der Umgebung – wie schon der Arnheimsche 
Urkreis es tut. Die Denotation von Kategorien ist jedoch die Domäne der 
Sprache: Ein Wort ist schneller ausgesprochen oder aufgeschrieben als ein 
unmissverständlich realistisches Bild gemalt, und mit Wörtern lassen sich 
Aussagesätze formulieren – nur schwerlich aber mit Bildern. Jedoch werden 
Definitionen von Wörtern in Lexikoneinträgen zuweilen illustriert, um 
Eigenschaften und Zusammenhänge zu verdeutlichen. So müsste etwa eine 
Illustration zum Eintrag ‚Rauhaardackel’ zeigen, was mit Worten nur 
umständlich zu erklären ist. Sie braucht durchaus keinen bestimmten 
Rauhaardackel abzubilden; zu zeigen wäre ja nur, wie so ein Rauhaardackel 
aussieht. Bilder können sowohl tatsächlich existierende Dinge abbilden (was 
mit der Sprache umständlicher ist) als auch visuelle Konzepte. Und dann gibt 
es ja auch noch Bilder, die etwas darstellen, wovon wir wissen, dass es so 
etwas in Wirklichkeit nicht gibt – man denke etwa an Centauren, Zyklopen, 
Einhörner, Nymphen. Goodman fasst alle nicht konkreten Denotationen 
zusammen als „unbestimmte“ beziehungsweise als „Null-Denotationen“:  
 

 

3. Poussin, Gewitterlandschaft mit Pyramus und Thisbe, 1637-39 
 
Wir erlernen sie, wie wir die dazugehörigen Begriffe erlernen, und sie 
denotieren etwas, das nicht in der Natur, sondern in unseren Köpfen und in 
unserem Symbolaustausch existiert.1 Die Kunstgeschichte ist voll von 
„unbestimmten“ und „Null-Denotationen“: Caspar David Friedrichs ‚Wanderer 
über dem Nebelmeer' (vergl. Abb. 21 im zweiten Kapitel) etwa referiert nicht 
auf einen bestimmten Mann, sondern auf ein Mann-Konzept, auf den 
Betrachter, der versunken ist in ästhetischer Kontemplation, und Poussins 

                                            
1 Goodman (1976 [1968], 21-26). 



 245  

arkadische Landschaften (Abb. 3) denotieren keine konkrete Landschaften, 
sondern ein Landschafts-Konzept.  
 Was wäre in diesem Zusammenhang jedoch zu sagen von einem 
abstrakten Bild? Denotiert Malewitschs ‚Schwarzes Quadrat’ (1915) ein 
schwarzes Quadrat? – oder den Suprematismus? Malewitsch hätte wohl 
beides bestritten. Für ihn war das ‚Schwarze Quadrat’ eine „Ikone der 
Moderne“, und wie die alten Ikonen referierte es nicht auf etwas, dem Bilde 
äußerliches, sondern sollte eine eigene Wirklichkeit vergegenwärtigen. Ganz 
wie eine Ikone hing Malewitsch denn auch sein ‚Schwarzes Quadrat’ auf der 
‚Letzten futuristischen Ausstellung 0.10’ im Jahre 1915 in Petrograd in die 
Ecke anstatt auf die Wand (Abb. 4).  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

4. Installationsfoto von der 
‚Letzten futuristischen 

Ausstellung 0.10’ in 
Petrograd, 1915 

 
Mit seiner Ablehnung der figurativen Darstellung in Kombination mit dem 
Anspruch, etwas Wirkliches, eine Tatsache zu präsentieren, stand Malewitsch 
nicht allein. Es war das Grundanliegen und der gemeinsame Nenner aller 
Pioniere der abstrakten Malerei. So sprach Mondrian von einem ‚Neuen 
Realismus’: „Wirklichkeit wird hier verstanden als bildnerische Manifestation 
von Formen, nicht von Ereignissen des Lebens“1 – ganz ähnlich wie 
Kandinsky in der schon zitierten Passage aus seinem Aufsatz ‚Über die 
Formfrage’.2  
 
 
Kommunikation und Ausdruck 
 
Goodmans Symboltheorie ist viel kritisiert worden, und bezeichnenderweise 
spielt in den Kritiken – versteckt oder offen – immer wieder seine 
Gleichschaltung aller Symbolsysteme auf die Funktion der Denotation sowie 
die damit zusammenhängende Relativierung von Ähnlichkeit eine Rolle.3 
                                            
1 “Reality here is understood to be the plastic manifestation of forms and not of the events of life,” zit. n. 
Holtzman / James (Hrsg., 1987, 345). 
2 Kandinsky (Hrsg.Max Bill, 1955, 32). 
3 Ohne Anspruch auf Vollständigkeit seien hier folgende angeführt: Elkins (1986); Gombrich (1972) und 
(1982 [1981]); Locher (1994); Lopes (1996); Mitchell (1987); Schier (1986); Walton (1990); Willats 
(1997); Wollheim (1980 [1970]), (1974), (1987) und (1993). 



 246  

Bezeichnend ist dies, da es auf einen Widerspruch weist, der den 
traditionellen Disziplinen zur Erforschung von Bildern wie Kunstgeschichte 
und Ästhetik inhärent zu sein scheint. Einerseits streben sie danach, die 
Kunst als wesentlich eigene Darstellungsform zu profilieren und andererseits 
unterlegen sie ihren Konzepten von Darstellung – des wissenschaftlichen 
Anspruches halber – das von der Sprache hergeleitete, linguistische 
Denkmodell. Demnach verweisen auch Bilder (wie Wörter) auf Gegenstände 
oder Ereignisse einer äußeren Wirklichkeit und sind Kunstwerke, neben all 
den Qualitäten und Funktionen, die man ihnen sonst noch zuschreiben mag, 
auch Kommunikationsmittel.1 Der prononcierteste Vertreter der Idee, dass 
Künstler über ihre Kunst mit dem Betrachter kommunizieren, ist Richard 
Wollheim. Zwar gibt er zu, dass ein Kunstwerk nicht immer alle Bedeutungen 
haben muss, die der Künstler in es hineinlegen hat wollen; das wäre aber 
dann ein Versagen des Künstlers.2 Künstlerischer Ausdruck ist Wollheim 
zufolge immer der eines inneren psychologischen Zustandes, und ein 
Kunstwerk drückt den Zustand aus, insofern es mit diesem übereinstimmt. Es 
sei, so Wollheim, der Künstler, der seinen inneren psychologischen Zustand 
in sein Kunstwerk hineinlegt, und dessen Merkmale im Kunstwerk sind durch 
den Künstler intendiert. Wollheim bringt damit das Thema des künstlerischen 
Ausdrucks zurück auf dessen traditionelles Verständnis, und sein Verständnis 
von künstlerischer Intentionalität ist ebenso traditionell, beschränkt er sie doch 
auf Intention als bewusste Absicht.3 Hinter Wollheims Auffassung von 
künstlerischem Ausdruck und Intentionalität verbirgt sich denn auch der 
gleiche kartesische Dualismus, der einer Erklärung der Beziehungen 
zwischen Geist und Körper immer wieder im Wege steht. Dass sie im Lichte 
der neurophysiologischen Erkenntnisse der letzten Jahre nicht mehr haltbar 
ist, hoffe ich deutlich gemacht zu haben: Ein Bewusstsein unabhängig vom 
Körper lässt sich nicht erklären. Und im Hinblick auf die Kunst kann ich dem 
allein schon deshalb nicht beipflichten, da ich noch nie einem ernst zu 
nehmenden Künstler begegnet bin, für den die Frage, was er mit seinem 
Kunstwerk ausdrücken will (im Sinne von einer absichtlichen Mitteilung), 
irgendeine Relevanz gehabt hätte.  
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
5. Magritte,  
    Verrat der Bilder, 1928 

                                            
1 Elkins (1986, xi f)führt die Kritik der semiotischen Ausrichtung der Kunstgeschichte als zentrales Anlie-
gen seines Buches an. Seine hermetische Alternative („Twilight“) kann jedoch kaum überzeugen.  
2 ‚Criticism as retrieval’, in: Wollheim (1980 [1970], 200). 
3 Ebenda, 201; Wollheim (1993, 154 f). 



 247  

Jedoch hat Wollheim mit seiner frühzeitigen Kritik des Ansatzes von 
Goodman eine Diskussion entfesselt, die jenen bereichert und aus seiner 
olympischen Isolation herausgeführt hat. Besonders einflussreich war 
Wollheims Hinweis darauf, dass naturalistische Bilder uns viel direkter 
ansprechen als Beschreibungen.1 Wenn wir zum Beispiel das Abbild einer 
Pfeife sehen, dann sehen wir es als Pfeife. Gerade deshalb sah René 
Magritte sich ja genötigt zu seinem berühmten Bild ‚La trahison des images’ 
(Abb. 5). Es ist das Bild einer realistisch gemalten Pfeife mit darunter dem 
Text „Ceci n’est pas une pipe“, ebenfalls gemalt, und zwar in jener 
handschriftartigen Typographie, wie man sie in Schulfibeln findet, als wollte 
Magritte Erstklässlern eine offensichtlich nicht selbstverständliche Tatsache 
eintrichtern, nämlich dass es ja eben keine Pfeife ist, sondern nur deren 
Abbild. 
 
So scheint Denotation (hier ihr Sonderfall der Darstellung: die Referenz des 
Abbildes auf das Abgebildete) von direkter Intuition überlagert zu werden, 
sobald Ähnlichkeit im Spiel ist. Ähnlichkeit macht uns glauben, dass das 
Abbild das Abgebildete ist, und so hat  Kendall Walton Wollheims Formel des 
„sehen-als“ um sein Konzept der Mimesis als „make-believe“ bereichert. Das 
Sehen eines Fotos von einem Ding, so Walton, ist „tatsächlich das Ding selbst 
Sehen“, und so neigt man dazu, die Wahrhaftigkeit dessen, was man auf 
einem Foto sieht, ungefragt hinzunehmen.2 Waltons Konzept eröffnet 
Erklärungsmöglichkeiten – ohne dass er diese selbst weiter verfolgt – für 
Funktionsweisen der Bilder unserer Massenkultur, denn diesen geht es eher 
um das Ansprechen von Gefühlen mittels Illusion von Wirklichkeit als um die 
Vermittlung deutlich umrissener Bildinhalte. 
 

 
 

6. DIM – Reklame   
 

    

 
Wenn zum Beispiel Dim-Unterhosen konsequent von athletischen Männer-
Torsi getragen werden, dann fühlt mein Torso sich vielleicht auch ein 
bisschen athletisch an, wenn ich eine Dim-Unterhose trage (Abb. 6). Wohl 
kaum denke ich daran, dass die Torsi auf Reklamebildern von professionellen 
                                            
1 Ich beziehe mich auf Wollheims vielzitierte Formel des  “seeing-as”, erstmals entwickelt in seinem Art 
and its Objects (1980 [1970]), 16 – 22). 
2 Walton (1990), insbes. das Kapitel 8 ‚Deceptive Representation’ (293-352; Zitat: 331). 



 248  

Mannequins sind, die ihr ganzes Leben darauf abstimmen, so einen Torso zu 
haben. Darüber hinaus sind solche Bilder mittels Licht, Setting und 
Blickwinkel in hohem Maße manipuliert und also unrealistisch – kurz: Es sind 
eben nur Bilder, die (scheinbar ganz nebenbei) darauf aus sind, ihr Bildsein 
zu vertuschen.1  
 
Inwiefern dergleichen spontane Identifizierungen eines Abbildes mit dem 
Abgebildeten biologisch zu begründen sind, habe ich im ersten Kapitel 
beschrieben. Flint Schier, ein anderer Theoretiker, der Wollheims Faden 
aufgriff, hat dafür – wohl in Anlehnung an Chomskys ‚generative Grammatik’ – 
den Begriff „natural generativity“ geprägt, denn gewisse Bilder (Schier 
qualifiziert sie als ikonische) bedürfen offensichtlich keiner Grammatik, um 
lesbar zu sein.2 Schier verwendet Grammatik also als wesentliches 
Unterscheidungsmerkmal der Sprache gegenüber dem Abbild, während 
Donald Hoffman ja gerade auf eine Grammatik des Sehens aus ist. Vor  
Missverständnissen wegen abweichender ‚Grammatik’-Begriffe muss hier 
gewarnt werden. Für unseren Zusammenhang ist jedenfalls festzuhalten, 
dass Schiers „natürliche Generiertheit“ naturalistischer Abbildungen als 
Version des Natur-Arguments für deren Universalität gelesen werden kann: 
Universell ist sie – im Gegensatz zur Sprache – nicht bezüglich der Referenz 
auf äußere Wirklichkeit, sondern bezüglich der Art und Weise, wie wir diese 
als Menschen sehen. Damit ist zunächst die biologische Grundlage des 
Sehens gemeint, die für alle Menschen die gleiche ist, allerdings auch, was 
wir als geistige Wesen damit anfangen können. Auf der geistigen Ebene 
scheiden sich dann aber bald kulturelle und individuelle Bestimmtheiten 
voneinander: Sehensweisen, Präferenzen, Interessen, Bezugsrahmen etc. 
Die Grundlage, auf der dies geschieht, ist die gleiche, und deshalb meine ich, 
die Universalität der Kunst, von der schon Leonardo sprach, als 
humanistische oder anthropologische qualifizieren zu können. 
 
Meist wird in derlei kunsttheoretischen Diskussionen übersehen, dass die 
Darstellung einer objektiven, äußeren Wirklichkeit Künstlern ab der 
Renaissance nur bis hin zur Herauskristallisierung des modernen 
Kunstbegriffes ein wichtiges Anliegen war. Constable, Ruskin und die 
Romantiker waren ja die letzten, die in der wissenschaftlichen Erforschung 
der äußeren Wirklichkeit eine genuine Aufgabe der Kunst sahen. Darüber 
hinaus ist die Kunstgeschichte – auch schon vor der Entstehung des 
Kunstbegriffes – voll von dem, was Goodman „Null-Denotationen“ genannt 
hat. Die Komplementarität von Kunst und Wissenschaft – das Thema des 
zweiten Kapitels dieses Buches – scheint mir einer der Gründe, warum die 
‚objektive’ Wiedergabe der äußeren Wirklichkeit für Künstler der Moderne kein 
relevantes Problem mehr sein kann. Die Illusion scheinbarer Wirklichkeit 
wurde denn auch bald übernommen von der Fotographie, den Jahrmärkten 
und später dann von der Massenkultur. Unter diesem Gesichtspunkt ist die 
                                            
1 Wollheims späterer Ersetzung von „sehen-als“ durch „sehen-in“ kann ich nur teilweise und allenfalls 
bei Bildbetrachtungen im Rahmen der Kunstinstitution folgen, denn die These, dass ich sowohl die Dar-
stellung als auch den Bildträger sehe, scheint mir bei Reklamebildern – insbesondere wenn sie sich auf 
einem Bildschirm bewegen – unhaltbar: ‚Seeing-as, seeing-in, and pictorial representation’, in: Wollheim 
(1980 [1970], 213). Lopes (1996, 50, 176) meint das “Twofoldness” oder Illusionismus eine Frage des 
Grades sei. 
2 Schier (1986, insbes. 65 f). 



 249  

Diskussion um die Natürlichkeit ikonischer Zeichen nur von marginalem 
Belang für die Kunstgeschichte der Moderne. Was bleibt denn aber für die 
Kunst, wenn sie keine ‚objektiven Fakten’ mehr darstellt? Die triviale Antwort 
ist: Ausdruck von Gefühlen.  
 Die Vorstellung, dass ein Maler sich in seinen Kunstwerken ausdrückt 
und dass sich die in sein Kunstwerk hineingelegten Emotionen auf den 
Betrachter (der sie dann nacherlebt) übertragen, ist weit verbreitet.1 So 
verstanden ist Ausdruck eine Form der Darstellung von Gefühlen und also der 
Denotation. Dass Kunstwerke innere Zustände des Künstlers ausdrücken, ist 
ja auch Wollheims zentrale Forderung, und es scheint tatsächlich, dass er mit 
„ausdrücken“ eigentlich ‚darstellen’ meint. Auch im alltäglichen 
Sprachgebrauch laufen die beiden Begriffe ‚Ausdruck’ und ‚Darstellung’ leicht  
ineinander über, und genau deshalb hatte Goodman schon in ‚Languages of 
Art’ auf deren Unterschied insistiert: ‚Ausdruck’ bezieht sich eher auf Gefühle 
und Eigenschaften – demnach Qualia – als auf das platte Vorkommen einer 
Sache oder eines Ereignisses, welches seinerseits eher durch Darstellung 
denotiert wird.2 Es ist jedoch nicht leicht, sich eine Vorstellung von ‚Ausdruck’ 
zu machen, ohne dabei gleich an absichtliche Darstellung zu denken. 
 
Garantiert frei von Absicht wäre Ausdruck bei den uns mittlerweile 
wohlbekannten Rauhaardackeln. Irgendwann hat mich meine Frau darauf 
aufmerksam gemacht, dass Rauhaardackel immer schlechter Laune oder 
irgendwie ärgerlich zu sein scheinen, was in Kombination mit der Größe und 
der Körperform des Haustieres eine subtile, jedoch – hat man dies einmal so 
gesehen – nicht mehr zu übersehende Komik mit sich bringt. Ich kann mir 
durchaus vorstellen, dass den Leser dieser Zeilen unsere Assoziation von 
‚schlechte Laune’ und ‚Komik’ mit Rauhaardackeln befremdet (Vergl. Abb. 1). 
Für uns aber gibt allein der Name der Rasse schon regelmäßig Anlass zum 
amüsierten Lächeln, wobei anzumerken ist, dass der französische Term für 
Rauhaardackel, ‚teckel à poils durs’, die Komik noch unterstreicht: Obwohl 
etymologisch vom deutschen ‚Dackel’ herzuleiten, kann das französische 
‚teckel’ auch als Lautmalerei des Laufgeräusches der kurzen Pfoten eines 
Dackels gehört werden. Dazu im Widerspruch steht eine gewisse Virilität und 
Hartnäckigkeit, die mit ‚poils durs’ assoziiert werden kann. ‚Teckel’ und ‚poils 
durs’ stehen so in einem Spannungsverhältnis zueinander, dass dem 
zwischen manifestem Ärger und kleiner Körperform ähnelt. So hat das Wort 
sich für uns mit einem Ausdruckswert aufgeladen, der über dessen 
lexikalische Bedeutung hinausgeht. 
 Ärger und schlechte Laune sind Gefühle, die wir alle kennen, und die 
wir bei anderen am Gesichtsausdruck und am Verhalten ablesen können. Sie 
auf einen Rauhaardackel zu projizieren ist ein Anthropomorphismus, womit 
nicht gesagt ist, dass die Projektion absichtlich geschieht. Vielmehr ist es die 
Entdeckung einer Analogie zu Gefühlen aus unserem Erfahrungsschatz. 
Goodman spricht von einem kausalen Band zwischen Ausdruck (des 
Rauhaardackels) und dem was ausgedrückt ist (unsere Erinnerung an das 
Gefühl von Ärger und schlechter Laune). Im Zusammenhang mit meiner 
Argumentation hier würde ich eher von einem intentionalen Band sprechen. 
Ausgedrückt ist das Gefühl, das eine physische, objektive Tatsache der 
                                            
1 Gombrich (1982 [1972], 158 f). 
2 Goodman (1976 [1968], 45). 



 250  

(Außen-)Welt (eine Searlesche „rohe Tatsache“) beim Betrachter erregt, und 
rohe Tatsachen sind sowohl das Tier als auch das (Sprach-)Geräusch, mit 
dem es bezeichnet wird.1 Ausdruck ist also in hohem Maße abhängig vom 
Betrachter – nicht von jenem abstrakten Betrachter, für den selbstverständlich 
ist, dass das Stück Papier in meinem Portemonnaie eine Banknote ist, 
sondern von gewissen Individuen, die gewisse Erinnerungen an 
Rauhaardackel, an Ärger und schlechte Laune in ihrem jeweiligen 
Erfahrungsschatz mit sich tragen. Zwar ist er auch abhängig von gewissen 
Merkmalen des Gegenstandes der Projektion. Ob diese Merkmale Anlass zur 
Projektion geben, hängt jedoch vom Betrachter ab. Der Gegenstand ist 
gewissermaßen ein dankbares Beispiel für das, was der Betrachter in ihn 
projiziert. So ist Goodmans alternative Form der Denotation die 
Veranschaulichung (Exemplification). Sie verläuft in umgekehrter Richtung – 
vom Betrachter zum Gegenstand.  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

7. Monet, 
Die Rue Montorgueil im 
Flaggenschmuck, 1878  

 
 
Auch was ein Bild ausdrückt, ist das Gefühl, das es beim Betrachter anregt. 
Wenn mich ein Bild wie etwa Claude Monets ‚Die Rue Montorgueil im 
Flaggenschmuck’ (1878, Abb. 7) fröhlich stimmt, dann kann ich sagen: „Das 
ist ein fröhliches Bild.“ Aber natürlich fühlt das Bild nicht selbst, was es 
ausdrückt. Es ist nicht buchstäblich fröhlich, sondern figürlich. So involviert 
Ausdruck figürliche Eigenschaften und ist deshalb direkter; andererseits ist er 
weniger buchstäblich als die Darstellung. Übrigens braucht Monet durchaus 
nicht fröhlich gewesen zu sein, als er das Bild malte. Vielleicht war er es, 
vielleicht nicht – ob ja oder nein, ist unerheblich. Fröhlichkeit ist eine 
betrachterabhängige Eigenschaft oder Qualität (und kein Zustand) des Bildes. 

                                            
1 Ebenda, 47. 



 251  

Es macht den Betrachter fröhlich, indem es ihm ein Beispiel für Fröhlichkeit 
(fröhliche Farben, Darstellung von Sonnenschein und Fähnchen, die festlich 
im Wind wehen) gibt, dem er sich spontan (mimetisch) anverwandelt. Anstatt  
„Das ist ein fröhliches Bild“ wäre es also richtiger, zu sagen: „Das Bild ist ein 
Beispiel für oder veranschaulicht Fröhlichkeit.“ Veranschaulichen ist Zeigen, 
nicht Darstellen oder Beschreiben.1  
 
Selbst auf die Gefahr hin, dass ich den Leser dieser Zeilen beginne zu lang-
weilen, möchte ich doch noch einmal auf den Rauhaardackel zurückkommen, 
denn das Beispiel veranschaulicht auch eine besondere Eigenart des ästheti-
schen Gefühls. Bemerkenswert ist nämlich, dass weder der Anblick eines 
Rauhaardackels noch das Sprechen darüber, weder bei meiner Frau noch bei 
mir schlechte Laune (der supponierte Ausdruck des Rahaardackels) hervor-
bringt – ganz im Gegenteil. So entsteht das ästhetische Gefühl nicht notwen-
digerweise als ein direkter Transfer der Projektion; die Emotion kann ge-
dämpft werden, sich wandeln oder sich gar in ihr Gegenteil kehren. Man den-
ke etwa an die griechische Tragödie oder an Burkes „Sublime“. Ja wir rezipie-
ren sogar Kunstwerke mit Gefühlswerten, die wir im Alltag eher meiden. Ne-
gative Gefühle wie Angst, Hass, Ekel können ein positives Vorzeichen erhal-
ten, wenn sie durch ein Bild ausgelöst werden.2 In der ästhetischen Erfahrung 
sind Gefühle – ganz gleich ob positiv oder negativ – Modi der Empfänglichkeit 
für ein Kunstwerk, wobei deren Quantität oder Intensität keine Maßstäbe sind 
für dessen Qualität.3 
 
 
Kollektives (Unter)-Bewusstsein und Interface zur Wirklichkeit 
 
Goodman hat seinem Konzept der Veranschaulichung oder Exemplifizierung 
als umgekehrte Denotation einen großen Teil von  ‚Languages of Art’ gewid-
met. In den Kritiken seines Ansatzes spielt es jedoch eher eine untergeordne-
te Rolle, und dies ist wiederum bezeichnend: Die Idee einer Exemplifizierung 
als umgekehrte Denotation setzt sich über traditionelle Vorstellungen von 
Wirklichkeit und deren Darstellung, beziehungsweise von Symbolen hinweg, 
Vorstellungen, die darüber hinaus durch unsere alltägliche Erfahrung der 
Wirklichkeit unablässig bestätigt zu werden scheinen. Wird das Konzept je-
doch vor dem Hintergrund dessen, was in diesem Kapitel der Diskussion von 
Ausdruck, Denotation, Sprache und Abbild vorangegangen ist, weitergedacht, 
dann erfordert dies eine ziemlich radikale Revision unserer Defaults über 
Symbole und deren Funktionsweisen in Bezug zur Welt.  
 
Fassen wir also das Vorangegangene kurz zusammen: Für Berkeley und für 
so manche, die ihm darin folgten, gab die Einsicht, dass wir nur über die Sin-
ne Kontakt zur Welt haben, dass also die Sinne bestimmen, wie sie uns er-
scheint, Anlass zum Zweifel an deren tatsächliche Existenz. Deshalb aber die 
Existenz einer von uns unabhängigen Außenwelt rundheraus abzustreiten 
geht entschieden zu weit, und dergleichen modische Versuche dürfen, so 
scheint mir, ruhigen Gewissens auf den Abfallhaufen postmoderner Sensati-
                                            
1 Ebenda, 93. 
2 Ebenda, 246. 
3 Ebenda, 250. 



 252  

onslust geworfen werden. Und auch was Berkeley selbst betrifft, will ich Sear-
le gerne folgen: Unter epistemologischem Gesichtspunkt ist sein Zweifel irre-
levant. Doch müssen wir uns wohl, wollen wir das Funktionieren von Symbo-
len besser begreifen, an die unserer Intuition in flagranter Weise widerspre-
chende Vorstellung gewöhnen, dass wir keinen unvermittelten Zugang zu der 
unabhängig von uns existierenden Außenwelt haben – um so mehr, da wir 
heute wissen können, dass nicht nur die Sinne dazwischen liegen, sondern 
der ganze Körper, und dass darüber hinaus der Geist nicht losgelöst vom 
Körper zu erklären ist. Geist und Körper bilden zusammen eine Einheit, und 
zur Erklärung der Form jener mysteriösen Beziehung zwischen diesen bei-
den, traditionell getrennt betrachteten Konstituenten, scheint mir das Konzept 
der ‚Intentionalität’ das vielversprechendste, insbesondere da es auch die 
vielfältigen Beziehungen der Einheit Körper/Geist zur Welt (sowohl zur bet-
rachterabhängigen als auch der betrachterunabhängigen) am überzeugends-
ten auf einen Nenner bringt. Wenn aber das individuelle Bewusstsein keinen 
unmittelbaren Zugang zur Außenwelt hat, und wenn darüber hinaus der ver-
mittelte Bezug zwischen beiden eine intentionale Form hat, dass heißt, schon 
auf der primärsten Ebene vom Geist/Körper ausgehend in die Welt gerichtet 
ist und nicht umgekehrt, dann kann die durch unsere alltägliche Intuition un-
ablässig bestätigte Vorstellung, dass die Außenwelt durch unsere Sinne in 
unser Bewusstsein dringt und sich dort so spiegelt, wie sie ist, nur eine Illusi-
on sein. Wir konstruieren unsere Wahrnehmung vielmehr, und so konstruie-
ren wir auch die Welt(en), die wir wahrnehmen. Unabhängig von den Welten 
unserer Wahrnehmungen (nicht jenseits, darüber oder darunter) gibt es die 
eine Welt, auf die sich all unsere Intentionalität richtet, die jedoch an sich nicht 
direkt wahrnehmbar ist. Damit ist natürlich nicht gesagt, dass wir nichts von 
ihr wahrnehmen, und auch nicht, dass gewisse Aspekte der Wahrnehmung 
nicht verursacht wären durch diese eine, unabhängig von uns existierende 
Welt. Nur ist unsere Wahrnehmung höchst selektiv, und kann es nicht anders 
sein – und die erste Selektion ist schon lange gemacht, bevor das ‚cogito’ 
seine Präferenzen anmeldet. 
  
Wenn ich etwas über die Welt aussage oder sie unter irgendeinem Aspekt 
darstelle, dann meine beziehungsweise zeige ich – bewusst oder unbewusst, 
jedenfalls notwendigerweise – die Welt meiner Wahrnehmung, oder besser: 
Ich versuche zu erklären oder zu zeigen, was meine Interpretation der Welt 
ist. Meine Interpretation der Welt ist verursacht durch eine Reihe mentaler 
Muster in meinem Gehirn sowie durch das sie wiederum verursachende Neu-
ronenfeuer. Sie gründet auf meiner Weltansicht mit all den Bedeutungen, die 
ich meinen Wahrnehmungen zuschreibe, und die, als Ganzes genommen, die 
einzigartige, intentionale Beziehung meines Gehirns zur Welt bilden. So sind 
Bedeutungen, jede für sich genommen, schon äußerst komplex und nur teils 
bewusst. Ich kann eine Bedeutung nicht en bloc auf ein anderes Individuum 
übertragen, wie dies mit einem Software Packet von Computer zu Computer 
möglich ist. Was ich davon mitteilen kann, hängt in hohem Maße ab von dem 
Symbolsystem, das ich verwende. Für die meisten alltäglichen Handlungen 
wird Sprache das beste Symbolsystem sein. Wegen ihrer syntaktischen Dis-
kontinuität kann jedoch vieles nicht in Worte gefasst werden – all das, wor-
über Wittgenstein uns anrät, zu schweigen. Wenn es um räumliche Verhält-
nisse, visuelle Eindrücke, ja ganz allgemein um Konkretes oder um komplexe-



 253  

re Zusammenhänge geht, dann ist eine Skizze oder ein Schema oder ein Fo-
to oft besser geeignet. Die prinzipielle Austauschbarkeit von Symbolsystemen 
ist übrigens konsistent mit der alten Idee der Synästhesie, die durch neuere 
Erkenntnisse der Neurophysiologie untermauert worden ist, und wonach es 
für die Wahrnehmung nicht viel ausmacht, in welcher Form ein Ereignis oder 
ein Gegenstand sich präsentiert: Zwar lassen sich gewisse Gebiete des Ge-
hirns entsprechenden Sinnesorganen zuordnen. Wenn ein solches Gebiet je-
doch ausfällt (durch Gehirnschlag, Unfall, Tumor u.a.), dann können dessen 
Funktionen ohne weiteres durch andere Gebiete übernommen werden.1 
 
Ganz gleich, welches Symbolsystem ich verwende, jedes Symbol ist sowohl 
eine „rohe Tatsache“ (ein Berg, eine Eiche, ein (Sprech-)Geräusch, ein Licht-
fleck auf einem Bildschirm, ein Tintenfleck auf einer Buchseite usw.) als auch 
die Veräußerlichung oder Projektion auf eine äußerliche, rohe Tatsache eines 
Aspektes oder Fragmentes der Bedeutung – jener ganzheitlichen, einzigarti-
gen, intentionalen Beziehung meines Gehirnes zur Welt. Durch die Veräußer-
lichung wird das Stück Bedeutung zugänglich für andere und kann also zur 
Kommunikation dienen. Ein Symbol ist aber auch ein materielles Gegenüber 
(zumindest, wenn es beständig ist und nicht verfliegt wie ein Geräusch), das, 
wenn ich ein Stück meiner Bedeutung auf es projiziert habe, dieses konkreti-
siert; und so kann ich dann wieder meine Bedeutung suchende Intentionalität 
darauf loslassen. Dies geschieht beim Schreiben, Malen, Zeichnen, Kompo-
nieren gleichermaßen. Mittels meines Arbeitens an Symbolen vertiefe ich 
mich in Bedeutungen meines Bewusstseins und Unterbewusstseins und prä-
zisiere sie; und wenn man Jahre lang an einem Buch gearbeitet hat, dessen 
Inhalt man am Anfang glaubte, schon fix und fertig im Kopf zu tragen, dann 
kann man sich eine Vorstellung machen von dem Weg, den eine Bedeutung 
im Kopf manchmal ablegen muss, um sich als Symbol konkretisieren zu kön-
nen. So gesehen ist Symbolisieren eine Form des Testens von Bedeutungen, 
und so stehen Symbole zwischen uns und der Welt als sowohl intentionale als 
auch materielle Gegenstände, über die wir – wie über unsere Sinne – mit je-
ner in Wechselwirkung treten, Hypothesen testen und über die wir uns mitein-
ander austauschen können. 
 
Symbole bilden eigene Welten, und ihr Funktionieren scheint gar davon 
abzuhängen, dass wir die Welten, die sie bilden, als eigene sehen.2 Die 
Symbolwelten werden sowohl bestimmt durch den persönlichen als auch den 
kulturellen Gebrauch; sie sind Bindeglieder zwischen Individuen, die 
Kollektive bilden. Wenn Bewusstsein nicht die letzte Sicherheit ist, auf die wir 
uns verlassen können, sondern ein vergängliches und ständig im Fluss sich 
befindendes Phänomen, dass gewissermaßen im Nachhinein durch den 
intentionellen Prozess der Bedeutungsschöpfung hervorgebracht wird, und 
wenn kollektive Intentionalität die Welten der Symbole hervorbringt, dann 
müssen diese auch größtenteils unbewusst sein. Deshalb sind sie jedoch 
keineswegs weniger konkret. Der Fehler der klassischen Ästhetik und 
Kunstwissenschaften, Kunst als Ganzes zu nehmen, ohne zwischen 

                                            
1 Hickok / Bellugi / Klima (Juni 2001, 42 ff). Vergl. auch: Motluk (11. August 2001). 
2 Denn, wie eingangs dieses Kapitels schon einmal angedeutet, scheinen Legastheniker ja wegen der 
Unfähigkeit, sie als eigene Welten zu erkennen, nicht lesen und schreiben zu können. Vergl.: Kurvers 
(2002). 



 254  

materiellen, gesellschaftlichen beziehungsweise intellektuellen Aspekten zu 
differenzieren, hat sein Gegenstück in einer übermäßigen Differenzierung, 
welche die modernen Bewusstseins-wissenschaften kennzeichnet: In ihrer 
Terminologie kommt das Unterbewusste nur als streng solipsistische und also 
nicht kulturelle Kategorie vor. Sigmund Freuds (1856-1939) Konzept vom 
Unterbewussten implizierte dagegen noch einen Kulturkonflikt, denn 
Neurosen bilden sich aus einer Unfähigkeit, das individuelle Unterbewusste 
mit den ungeschriebenen Gesetzen der kulturellen Umgebung in Einklang zu 
bringen. So sind Freuds Theorien, die lange Zeit als überholt galten, 
neuerdings wiederentdeckt worden: Themen wie tiefe, unbewusste 
Motivation, Verdrängung, Wirklichkeits- und Lustprinzip könnten hilfreich sein 
beim Integrieren disparater, biologischer, neurologischer und psychologischer 
Beschreibungen des Gehirns und des Bewusstseins.1 Selbst ein Psychologe 
wie Ian Wilson, der Freuds Theorien eher als hinderlich ansieht, vertritt eine 
Vorstellung vom Verhältnis zwischen Bewusstsein und Unterbewusstsein, die 
doch auch an Freud erinnert: Bewusstsein als zunächst mehr oder weniger 
willkürliche Versuche, eine kohärente Erklärung der Wirklichkeit (also Sinn) zu 
konstruieren, die jedoch zum Unterbewusstsein passen muss, weil man sonst 
die falschen Lebensentscheidungen trifft, was, so würde ein Freudianer 
hinzufügen, zu Neurosen führt.2  
 Doch ist beim Wiederaufgreifen einer alten Theorie natürlich Vorsicht 
geboten – man muss die Spreu vom Weizen trennen:3 Auch wenn Freud in 
die Geschichte eingegangen ist als einer der ersten (nach Marx und 
Nietzsche), die daran gingen die Absolutheit des bewussten, denkenden ‚Ich’ 
zu unterminieren, hat seine Theorie vom „Über-Ich“, welches das „Es“ 
zensiert, doch eine Hintertür offengelassen für jene, die Moderne so prägende 
Grundannahme einer absoluten Instanz des Geistes. Wenn es auch ein 
kollektives Unterbewusstes gibt, dann ist die Theorie eines zensierenden 
Über-Ich zur Erklärung der Beziehung zwischen Bewusstsein und 
Unterbewusstsein eher irreführend. Die erste Theorie vom kollektiven 
Unterbewussten stammt ja von Freuds einstmaligem Schüler und später 
abtrünnigen Erzrivalen Carl Gustav Jung (1875-1961). Jung konzipierte 
dieses kollektive Unterbewusste aber als universal menschlichen Archetypus 
– wohinter sich wiederum das alles kontrollierende Subjekt der Aufklärung 
verbirgt, das zwanghaft die grenzenlose Überschaubarkeit und Machbarkeit 
des ‚Ich’ und der Welt, in der es lebt, unterstellt.  
 Searles kollektive Intentionalität weist, so scheint mir, einen Ausweg 
aus dieser Zwangsjacke, denn sie kann als Alternative zum kollektiven Unter-
bewussten aufgefasst werden. Entscheidend ist die Bedeutungsverschiebung 
beim Adjektiv ‚kollektiv’: Bei Jung stand es noch für ‚universell’; Searls 
kollektive Intentionalität hingegen konstituiert sich aus Regeln, die in einem 
überschaubaren Kollektiv (meist ist dies eine kulturelle Gemeinschaft) gelten. 
Die bruchlose Kontinuität zwischen individueller und kollektiver Intentionalität 
ist dieselbe wie die zwischen individueller Bedeutung und (kollektiven) 
Symbolen. In der Symbolwelt liegt das kulturelle Wissen (sowohl ex- als auch 
implizites, stillschweigendes) einer Gemeinschaft aufbewahrt. Die Teilung 
eines gemeinschaftlichen (Unter-) Bewusstseins, Geistes, will heißen der 
                                            
1 Solms (Mai 2004, 56 ff). 
2 Wilson (2002) 
3 Hobson (Mai 2004, 63). 



 255  

Gebrauch von Symbolen ist, es wurde eingangs dieses Kapitels schon 
gesagt, ein einzigartiges Merkmal des Menschlichen. Ohne ein solches, was 
ja einem Leben ohne Kultur gleichkäme, können wir, wie das Beispiel des 
Wolfsjungen im ersten Kapitel gezeigt hat, das latente Potenzial unseres 
Gehirnes nicht nutzen; und dies kommt daher, dass die Besonderheiten 
unserer kognitiven Strukturen nicht von vornherein eingebaut sind.  
 
Der Mensch ist nicht einzigartig wegen seines Gehirnes, denn dessen 
grundlegender Entwurf ist garnicht so besonders: Wir haben ein typisches 
Primatengehirn; ein neueres Modul zur Umsetzung von deren grundlegenden 
Kognitionsmustern ist im menschlichen Gehirn nicht auszumachen. Der am 
deutlichsten sichtbare Unterschied ist der Umfang, was ebenfalls nicht die 
Besonderheit menschlicher Kognitionsmuster erklärt, denn auch in 
Vogelgehirnen, um ein Beispiel zu nennen, sind gewisse, ans Singen 
gekoppelte Bereiche umfangreicher. Was den entscheidenden Unterschied 
ausmacht zwischen Menschen und Affen, der Symbolgebrauch, findet 
größtenteils außerhalb individueller Gehirne statt. Symbole machten zunächst 
Transaktionen zwischen Gehirnen möglich, und dann das Abladen wieder 
verwendbarer Information im kulturellen Gedächtnis. Erst angereichert durch 
dieses können sie auch als individuelle, interne Denkwerkzeuge gebraucht 
werden, und Sprache ist geradezu eine Invasion unserer Gehirne durch 
äußere Symbolsysteme.1 Als Denkwerkzeuge helfen Symbole, von der 
unmittelbaren Sinneserfahrung zu abstrahieren. So hat sich im Laufe der 
Entwicklung vom Proto-Affen zum Menschen der primäre Kortex, der direkt 
mit dem peripheren Nervensystem verbunden ist, kaum verändert. Jedoch 
vergrößerte sich beim Menschen der tertiäre Kortex, der keine direkten 
Verbindungen weder zur Peripherie noch zum Primärkortex hat, und der auch 
bei Affen höher entwickelt ist, zu einem ungeheuren Volumen.2  
 Hier stoßen wir auf ein weiteres, durch unser zwanghaftes 
Kausalitätsdenken induziertes Henne/Ei Problem: Was kam zuerst? – die 
Ausweitung des Tertiärkortex oder die Urinstitution Sprache? Der Psychologe 
Merlin Donald sieht hinsichtlich diese Henne/Ei Problems Anlass zu einer 
Paradigmenverschiebung: Seiner Meinung nach ist der Ursprung von 
Sprache viel eher in kognitiven Gemeinschaften, in der geteilten Aktivität 
vieler, miteinander verbundener Gehirne zu suchen. Solche Gemeinschaften 
entwickeln eine Eigendynamik, die unvorhersehbare, chaotische 
Entwicklungen jenseits des Kausalitätsprinzips hervorbringen können. In den 
Bewusstseinswissenschaften gebraucht man hierfür häufig den Begriff 
‚emerging evolution’.3 Jedoch kann auch Donald sich nicht ganz vom 
Kausalitätsdenken freimachen, und der Begriff der Intentionalität, so wie hier 
besprochen, scheint ihm fremd zu sein. Wenden wir ihn auf Donalds 
Paradigmenverschiebung an, dann entsteht das Bild einer Symbolwelt als 
kollektives, virtuelles Gehirn, an das jedes individuelle, physische Gehirn 
einer Gemeinschaft bewusst und unbewusst gekoppelt ist. Dieses Bild lässt 
Gombrichs, im ersten Kapitel besprochene „Rätsel des Stils“ in einem neuen 
Licht erscheinen, denn wenn Wirklichkeitserfahrung intentional von innen 
heraus konstruiert wird, und wenn jedes Gehirn eines Kollektivs an ein 
                                            
1 Donald (2001, 327, Anmerkung xiv, 11 f, 110 ff, 149 ff, 157). 
2 Ebenda, 165 ff. 
3 Ebenda, 253. 



 256  

solches virtuelles Kollektivgehirn intim gekoppelt ist, dann ist leicht 
einzusehen, wie schwierig es sein muss, sich davon abzukoppeln. Symbole, 
die integraler Bestandteil eines solchen kollektiven, virtuellen Gehirnes sind, 
können im Felde einer Gesellschaft, deren kollektive Intentionalität sie 
hervorgebracht hat, unbewusst, ja geradezu automatisch verstanden  werden. 
Sie sind selbstverständlich. Sich davon los zu machen, erfordert die 
Anstrengung des kritischen Bewusstseins.  
 
Sich von traditionell festgelegten Darstellungsformen zu befreien, wie dies die 
Renaissance Künstler auf ihrer Suche nach Universalität taten, erfordert eine 
bewusste Anstrengung, die in der Menschheitsgeschichte besonders ist, weil 
sie eine Relativierung der kollektiven Intentionalität voraussetzt. Stattdessen 
darzustellen, was man vor Augen hat, ist natürlicher, weil gegründet auf den 
optischen und biologischen Gesetzen des Sehens, und also universeller, 
jedoch deshalb in erster Instanz durchaus nicht nahe liegender. So war für 
Malewitsch die erste Begegnung mit einem realistisch gemalten Bild in einem 
Kiewer Schaufenster, wie er in seiner Autobiographie berichtet, noch ein 
Schock. Aufgewachsen auf dem Lande hatte er bis dahin nur Ikonen gekannt, 
und nun begriff er mit einem Schlage, dass es „zwischen der Kiewer Kunst 
und der Kunst des Dorfes einen Unterschied gibt.“1 So eigenartig dies uns 
auch heute erscheinen mag, selbstverständlich werden selbst naturalistische 
Symbole erst dann, wenn sie Teil der kollektiven Intentionalität geworden 
sind. Weil sie jedoch ‚natürlich’ sind, lässt sich ihr ‚Lesen’ problemlos schnell 
erlernen – viel schneller als das Lesen von ‚unnatürlichen’, kulturellen 
Symbolsystemen wie die Sprache eines ist.  
 So gesehen ist die Durchbrechung kollektiver Intentionalität, um zu  
einer tieferen, natürlicheren, universelleren Wahrheit durchzudringen, seit der 
Renaissance ein durchgängiges Prinzip der Kunst, und so müssen sich 
Künstler, seit das naturalistische Symbol zum Allgemeingut geworden ist, auf 
die Suche nach anderen Formen der Symbolschöpfung machen. Was bleibt, 
ist das Prinzip der Natürlichkeit der direkten sinnlichen Wahrnehmung als 
Leitfaden, die, weil individuell, ihre Wahrheit auf einer vorkulturellen Stufe 
suchen muss. Sie setzt an bei der möglichst direkten, sinnlichen 
Wahrnehmung, vor der kulturellen Kategorisierung durch Sprache, und 
deshalb sind die Symbole, die moderne Künstler hervorbringen, sowohl 
unkonventionell als auch syntaktisch und semantisch verdichtet. Seitdem der 
moderne Kunstbegriff als Bezugsrahmen fungiert, kann der zur Abstraktion 
fähige Schöpfer sein Kunstwerk schon während des Entstehungsprozesses 
wie selbstverständlich als losgekoppelt von den Selbstverständlichkeiten 
kollektiver Intentionalität begreifen und es als symbolisches Denkwerkzeug 
gebrauchen; und insofern es als Symbol unkonventionell ist, bedarf es eines 
symbolischen Raumes, um gesellschaftlich funktionieren zu können, denn auf 
der Betrachterseite verlangt es nach einer ähnlichen Disposition zum 
autonomen Symbolismus, um zum Gegenstand ästhetischer Auseinander-
setzung werden zu können.   
 
Um sich eine Vorstellung von der Funktion des Symbols als Denkwerkzeug zu 
machen, muss auf die epistemologische Problematik des Bezuges zwischen 

                                            
1 Zit. n. Smolik (1998, 24). 



 257  

Wirklichkeit und Wahrheit zurückgekommen werden, nämlich dass wir letztlich 
nicht wissen können, was ein Ding an sich ist. Als materielles Gegenüber ist 
ein Symbol eine rohe Tatsache, ein Ding an sich, das wir unter dem 
Gesichtspunkt der Bedeutung sehen, die wir ihm auferlegen. Insofern steht es 
zwischen seinem Nutzer und der von ihm unabhängigen Wirklichkeit. Symbole 
bilden gewissermaßen – um eine andere Metapher aus dem 
Computervokabular zu bemühen – ein ‚User- Interface’ (Gebraucher-
Schnittstelle) zwischen uns und der Welt, das selbst eine ganz eigene 
betrachterabhängige Wirklichkeit hat beziehungsweise ist. Jenseits des ‚User-
Interfaces’ eines Computers gibt es Software, Algorithmen, 
Aneinanderreihungen von Nullen und Einsen, Hardware usw., die für den 
Nutzer keine direkte Bedeutung haben,1 ganz ähnlich wie es jenseits von 
Bedeutungen nur Materie oder Energie gibt. Meist sitze ich zwar allein vor 
meinem Computer, über Netzwerke kann ich jedoch ein Interface mit anderen 
teilen. Wenn ich allein vor meinem Computer sitze, dann denke ich oft an 
einen Maler, der allein in seinem Atelier sitzt. Ich stelle mir vor, dass er an 
seinem Bild malt, etwa wie Lévi-Strauss’ ‚bricoleur’ – schöpfend aus seinem 
Arsenal von Bedeutungen und Weltvorstellungen sowie aus den materiellen 
Möglichkeiten und Begrenztheiten der Leinwandmalerei. Irgendwann kommt 
er an den Punkt, an dem er meint, dass es nun fertig ist,  und er ist von seiner 
Schöpfung so begeistert, dass es ihm ein Gefühl verschafft, wie Einstein es 
gehabt haben muss, als er die Relativitätstheorie fand. Wie kann jedoch 
irgend jemand anderes mit dem Bild etwas anfangen, wenn keine Geschichte 
oder deutliche Stellungnahme darauf abgebildet ist, und wenn er nicht weiß, 
was den Künstler zu diesem Bild gebracht hat? – Warum das Bild einem 
Publikum präsentieren, warum es ausstellen?  
 Dass Kunstwerke ausgestellt werden, ist für uns so selbstverständlich, 
dass solcherlei Fragen ungewöhnlich klingen. Aber ist es denn tatsächlich 
selbstverständlich, dass ein Gegenstand, den ein Individuum in der 
Abgeschlossenheit seines Ateliers gemacht hat, der nichts bestimmtes mitteilt 
und der auch ansonsten keinen praktischen Nutzen hat, von Interesse sein 
kann für jemand anders als dessen Schöpfer? In einen Roman kann ich mich 
hineinversetzen, Musik spricht direkt meine Gefühle an, auf einem Foto kann 
ich eine Szene oder eine Person erkennen, was aber kann ich mit einem 
abstrakten Bild anfangen? Wenn er vor einem abstrakten Bild steht, liegt dem 
unerfahrenen Museumsbesucher unweigerlich die letztlich nicht zu 
beantwortende Frage auf der Zunge: „Was wollte der Künstler damit 
ausdrücken?“  
 
Warum nur immer wieder diese Frage? – Auch der unerfahrene 
Museumsbesucher dürfte mit Symbolen ohne deutliche Referenz Erfahrungen 
haben. Denotation spielt im alltäglichen Symbolaustausch eine eher 
untergeordnete Rolle. Wie oft werden wir mit Dingen konfrontiert, von denen 
wir nicht wissen, was sie bedeuten, und vor der Mattscheibe fragen wir uns 
kaum je, was das alles bedeutet. Ja, unser aller Leben hat einst begonnen in 
jener ungeordneten Flut von sinnlichen Reizen, die keine oder allenfalls 
diffuse Bedeutungen aufdämmern ließen. Käme der Denotationsfunktion denn 
                                            
1 Jenseits des sichtbaren ‘User-Interfaces’ gibt es noch viele andere ‚Inerfaces’ – etwa zwischen Soft-
ware-Komponenten und dem Betriebssystem oder zwischen diesem und der Hardware. All dies ist für 
den normalen Gebraucher unsichtbar und bedeutungslos.  



 258  

doch nicht jene zentrale Rolle zu, die Goodman ihr in seiner Symboltheorie 
zuschreibt? – Nun, Funktionen brauchen nicht zu funktionieren, um 
Funktionen zu sein, und Goodman erweitert Denotation ja durch 
Veranschaulichung (Exemplification). Da jener jedoch in Bereichen 
verdichteter Symbole wie in der Kunstinstitution eine wichtigere Rolle 
zuzukommen scheint, möchte ich sie hier nun anhand einer anderen 
Symboltheorie näher untersuchen, welche nicht-denotierende Symbole als die 
allgemeineren und die Denotation als Sonderfall einstuft. 
 
Nehmen wir zum Beispiel die Formel ‚e = mc2’.1 Die meisten Leser dieses 
Buches werden wohl wissen, dass es sich hier um Einsteins 
Relativitätstheorie handelt. Was sie im Einzelnen bedeutet, werden nur die 
wenigsten wissen, und zur Überprüfung, ob sie auch mit Tatsachen 
übereinstimmt, muss man Physiker sein. Im Allgemeinen akzeptieren wir aber 
den Wahrheitsgehalt der Formel, da wir den Quellen vertrauen, aus denen sie 
stammt. Wir ‚wissen’ also eigentlich nicht ‚e = mc2’, sondern vielmehr: „‚e = 
mc2’ ist der Satz der Relativitätstheorie; er ist wahr, da wissenschaftlich 
überprüft.“ Der Wissenschaft kommt hier gewissermaßen die Rolle von Vor-
fahren in primitiven Gesellschaften zu. Da der Satz nicht analysiert werden 
kann, wird er zwischen Anführungszeichen gesetzt und als Symbol ohne 
Denotat in das System des individuellen Wissens integriert. Seine effektive 
Bedeutung ergibt sich nun aus seiner Beziehung zu anderen Symbolen. Kann 
ein Symbol nicht deutlich einer Bedeutung zugeordnet werden, dann findet 
zunächst eine kognitive Blockade statt. Bleibt es dabei, wie etwa, wenn ein 
Museumsbesucher sich darüber ärgert, dass da ein Pissoir auf einem Sockel 
steht („Was, das soll Kunst sein?“), dann wird jeder weitere Lernprozess im 
Keim erstickt. Durch Verschiebung des Interessenschwerpunktes kann jedoch 
der Prozess in Gang gehalten werden.  
 An dieser Stelle sei daran erinnert, dass der Kunstbegriff sich teils 
anhand der Fragmentierung und Entkopplung von Gegenständen von ihrem 
ursprünglichen Kontext und somit auch von ihrer ursprünglichen Bedeutung 
herauskristallisierte. Die Metapher tut dies im alltäglichen Sprachgebrauch mit 
Wörtern: Sie dichtet einem Wort eine neue Bedeutung an – es wird 
metaphorisch durch einen in begrenztem Maße unpassenden Gebrauch. Die 
Blockade erhöht dann die ästhetische Aufmerksamkeit. So bringen Metaphern 
alten Wörtern neue Tricks bei. Wenn aber ihre Neuheit überholt ist, dann wird 
die Metapher konventionell. Goodman nennt solche konventionelle Metaphern 
„eingefrorene“ und führt als Beispiele „hohe Noten“ oder „kalte Farben“ an.2 
Der Begriff der Avantgarde ist hierfür ein gutes Beispiel: Als Metapher für 
Künstler, die ihrer Zeit vorauseilen, hatte er nur ein kurzes Leben. Seine 
figürliche wurde bald zur einzigen, buchstäblichen Bedeutung, und heute ist 
der Avantgardebegriff gar zu einer konventionellen Plattitüde geworden.3 
 
Wie verbreitet diese, von unserem linguistischen Default-Verständnis von 
Symbolik sehr verschiedene Funktionsstruktur auch bei 
Stammesgesellschaften ist, hat der französische Anthropologe Dan Sperber 
während seiner Feldstudien beobachten können. Er fand diese Form der 
                                            
1 Zum Folgenden: Sperber (1974, 17, 110 ff). 
2 “Metaphor, it seems, is a matter of teaching an old word new tricks”; Goodman (1976 [1968], 68 f, 80). 
3 Kaiser (2002). 



 259  

Symbolik so grundsätzlich verschieden von unserem Default-Verständnis, 
dass er sie als „Symbolismus“ schlechthin vom semantischen und vom 
enzyklopädischen Wissen abgrenzte:1 Das semantische Wissen hat, wie 
gesagt, Denkkategorien und nicht das Weltganze zum Gegenstand. Sprache 
verwendet diese Kategorien, um Aussagen über die Welt zu formulieren und 
baut so ein enzyklopädisches Wissen auf. Entsprechend dem semantischen 
Wissen hat auch symbolisches Wissen, so wie Sperber es versteht, 
Denkkategorien und nicht das Weltganze zum Gegenstand. Jedoch 
verwendet der symbolische Diskurs nur teilweise oder gar nicht analysierte 
Sätze – etwa ‚e=mc2’ – als Kategorien und setzt sie miteinander in Beziehung. 
Solche symbolische Kategorien handeln nicht in erster Linie von ihrem 
Gegenstand, sondern haben vor allem die Symbolisierung selbst zum 
Gegenstand. Sie bilden eine Sprache, die von sich selbst spricht. Damit ist 
zwar ein Wissen über die Welt im denotativen Sinne vom symbolischen 
Diskurs nicht ausgeschlossen. Bei der Vermittlung dieses Wissens ist er 
jedoch eher ineffizient, ja und es ist auch nicht seine eigentliche Funktion, 
denn ihm ist (im Gegensatz zum enzyklopädischen Diskurs) Wissen über die 
Welt nicht Ziel, sondern Mittel. Darum auch vermittelt die semantische 
Bedeutung einer Aussage nichts über deren symbolischen Wert (im Sinne 
Sperbers). Die Interpretation symbolischer Phänomene hängt ab von ihrem 
Kontext, der bei so genannten ‚primitiven’ Gesellschaften meist ein ritueller 
ist. Jede Veränderung des Kontextes – und das gilt für Duchamps Pissoir 
ebenso wie ganz allgemein für Symbole – modifiziert die Interpretation. 
Sperbers Symbolbegriff ist ein mimetischer im oben angesprochenen, 
erweiterten Sinne der Mimesis als eher Anverwandlung denn als Darstellung. 
Die treibende Kraft im Laufe der Menschheitsgeschichte hinter der Erfindung 
lexikalischer Definitionen war das Bedürfnis nach Eindeutigkeit des 
mimetischen Ausdruckes, jedoch hat Sprache die unmittelbarere 
Wirkungskraft des Mimentischen nicht entkräftet, und zum Verständnis des 
Besonderen am Wirklichkeitsbezug der Kunst scheint es mir notwendig, beide 
voneinander zu unterscheiden, ohne der einen oder anderen eine höhere 
Allgemeinheit zuzuschreiben. 
 
 

 

8. Hartnäckig mit Nachsicht. Die Biegungen 
sind locker. Der Widerstand von links 
schwach. 
Von rechts verdichtete Schichten. 
 
 
 
 
 
 

9. Hartnäckig in steiferer Spannung. Die 
Biegungen härter. Der Widerstand von 

rechts stark bremsend. 
Links lockere „Luft“. 

    
 

                                            
1 Zum folgenden: Sperber (1974, 19, 103f, 119ff). 



 260  

Im Kontext von Goodmans Symboltheorie wären Sperbers Symbole 
Veranschaulichungen oder Beispiele (Exemplifications), die eher ausdrücken 
als denotieren. Sie zeichnen sich aus durch Bedeutungsvielfalt sowie durch 
syntaktische und semantische Verdichtung – im Gegensatz zu 
Ausgesprochenheit, Deutlichkeit und Denotation.1 Dichte, Bedeutungsvielfalt, 
Unmittelbarkeit und Veranschaulichung sind charakteristische Merkmale des 
Ästhetischen, das eher zeigt, was es selbst ist, als dass es etwas anderes 
erklärt. Das ‚Schwarze Quadrat’ ist das Beispiel eines schwarzen Quadrates 
ebenso wie Kandinskys Linie das Beispiel eben einer solchen Linie ist 
(diagonal, von links unten nach rechts oben, leicht gebogen, nicht den Rand 
überschneidend usw.), und rein als Linie kann sie etwas ausdrücken – so wie 
etwa zwei Beispiele aus Kandinskys Punkt und Linie zu Fläche zeigen (Abb. 8 
und 9).  
 
Ob und was Linien ausdrücken, hängt jedoch letztlich ab vom Betrachter.Die 
Analogie der Oppositionen bei Sperber und Goodman (Enzyklopädie bzw. 
Semantik versus Symbolismus hier; Denotation versus umgekehrte 
Denotation, bzw. Veranschaulichung oder Exemplifikation da) ist 
kennzeichnend für die Rolle, die dem Ästhetischen in der modernen 
Gesellschaft zugewiesen wird. Sie wurzelt in der die Moderne 
beherrschenden Dichotomie zwischen Kognition und Emotion. Auf der einen 
Seite teilen wir Tatsache und Wahrheit sowie Mutmaßung, Wahrnehmung 
und Schlussfolgerung als methodische Schritte wissenschaftlicher Forschung 
ein; auf der anderen Freude, Vergnügen, Schmerz, Befriedigung, 
Enttäuschung, Präferenz, Liebe, Abscheu – und zwar als gehirnlose und 
affektive Reflexe. Diese Dichotomie hindert uns daran einzusehen, dass in 
der ästhetischen Erfahrung Gefühl auf kognitive Weise funktioniert. Gefühle 
müssen gefühlt werden, wollen sie für die Kognition nutzbar gemacht werden, 
und kognitive Nutzung involviert Urteile, in denen immer auch ein 
Gefühlsmoment enthalten ist. Durch unterscheidende und vergleichende 
Urteile können wir ein Kunstwerk bewerten, verstehen und es in unsere 
Welterfahrung mit aufnehmen.2  
 
Im Gegensatz zur modernen sind in Stammesgesellschaften verdichtete und 
bedeutungsreiche Symbole Gemeingut. Obwohl kaum denotativ noch eindeu-
tig, wird ihre Bedeutung doch von den Mitgliedern der jeweiligen Gemein-
schaft geteilt. Sie funktionieren wie eine Sprache in der gemeinschaftlichen, 
meist rituellen Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit. Der in-
disch/amerikanische Kulturanthropologe Gananath Obeyesekere hat für die 
symbolische Auseinandersetzung mit Wirklichkeit den Begriff  „the work of 
culture“ geprägt (in Anlehnung an den Freudschen Begriff der Traumarbeit)  
und diese „Kulturarbeit“ als Prozess beschrieben, worin symbolische Formen 
einer Kultur durch Bedeutungsschöpfungen in den Köpfen der Individuen und 
durch Austausch in einer Gruppe immer wieder neu geschaffen werden, wo-
durch Symbole sich – ganz ähnlich wie die Metapher – immer mehr von ihrer 
ursprünglichen Bedeutung (Obeyesekere spricht unter Anlehnung an Freud, 

                                            
1 Goodman (1976 [1968], 252 f). 
2 Ebenda, 247ff. 



 261  

von tiefer, unbewusster Motivation) loslösen.1 Obwohl syntaktisch aufeinander 
bezogen, bilden sie doch keine Sprache in unserem enzyklopädischen, analy-
tischen Sinne. Sie veräußerlichen einen fließenden, erratischen Bedeutungs-
reichtum, so wie er auch mittelalterlicher Symbolik noch eigen war. Vermutlich 
ist in schriftlosen Kulturen der Abstand zwischen der Bedeutung des Indivi-
duums und der in die Symbole hinein interpretierbaren, gemeinschaftlichen 
Bedeutungen viel geringer als bei auf Rationalismus und syntaktisch diskonti-
nuierlichen, denotativen Sprachen gegründeten Kulturen wie der unserigen, 
wo jener fließende, erratische Bedeutungsreichtum, der die intentionale Aus-
einandersetzung eines jeden Individuums mit der Wirklichkeit bestimmt, auf 
die Privatsphäre oder auf die gesellschaftliche Geltungssphäre der Kunstinsti-
tution verwiesen wird.  
 
 
Kunst in der Global Culture 
 
Es scheint heute, als sei der alte Universalitätsanspruch der Kunst unter 
einem neuen Begriff wiedergeboren worden. Ist Kunst wirklich global 
geworden? Fraglos sind es Wissenschaft und Technik; und auch die 
Massenkultur hat sich innerhalb von relativ kurzer Zeit wie ein Teppich um 
den Globus gelegt. Beiden gegenüber ist die Kunst im Hintertreffen: 
gegenüber ersteren, weil sie nicht objektiv und nützlich ist, gegenüber 
letzterer, weil sich in der Kunst alles um jene, durch ein Individuum 
geschaffenen Originale, um physische Objekte dreht, die es jeweils nur 
einmal (oder in beschränkter Auflage) auf dieser Welt gibt. Die zentrale Rolle 
des Originals beruht nicht nur auf Fetischismus: Fassen wir Kunst als 
spezifische Form der Weltaneignung auf, dann ist jedes Kunstwerk das 
Ergebnis einer individuellen, intentionalen Erfahrung am Objekt und also 
prinzipiell einzigartig. Die technische Reproduzierbarkeit hat daran nichts 
geändert: Eine als individuelle Erfahrung am Objekt entstandene Video-Arbeit 
hat in den Distributionskanälen der Massenmedien kaum eine Chance. 
  
Seit einiger Zeit, und meist geschieht dies aus einem politisch korrekt 
verbrämten Impetus heraus, wechseln sich mit zunehmender Frequenz 
Ausstellungen ab, die es sich zur Aufgabe gemacht haben, auch die Kunst 
nun endlich wirklich global werden zu lassen und aus der elitären 
Zwangsachse Westeuropa-USA herauszulösen. Als historischer Dammbruch 
wird meist die Ausstellung ‚Magiciens de la Terre’ (1988) in der Pariser 
Grande Halle de la Villette angeführt. Vorläufiger Höhepunkt war die 
Documenta XI (2002), die durch einen gebürtigen Afrikaner geleitet wurde. 
Erstere zeichnete sich noch durch einen hohen Gehalt an Exotik und 
Primitivismus aus, die zweite war unzweifelhaft – obwohl gewisse Stars wohl 
bewusst weggelassen wurden – eine Ausstellung des aktuellen, 
internationalen Mainstream. Qua Ausstellungsfläche war es die bis dahin 
größte Documenta, und sie war ganz offensichtlich auf sehr professionelle 

                                            
1 Obeyesekere (1990, xix, 58)nennt dies „symbolic remove“ und setzt sich ab von den Strukturalisten, 
die das Subjekt von solchen gesellschaftlichen Prozessen der Symbolbildung ausklammern. Im übrigen 
ist sein Ansatz eher aus einer psychopathologischen Perspektive geschrieben: An der Stelle von Be-
deutung (oder Intentionalität) steht bei ihm (tiefe) Motivation, und die Grenze zwischen Symbol und 
Symptom ist fließend. 



 262  

Weise und mit viel Geld realisiert worden. Trotzdem beschlich mich nach 
deren Besuch das Gefühl, dass irgendetwas fehlte. Überwältigend war der 
Anteil von Arbeiten, die sich qua Träger und formaler Struktur jener perfekten 
und standardisierten Ästhetik angleichen, wie wir sie so gut aus unserem 
alltäglichen Umgang mit den Massenmedien kennen und die inhaltlich meist 
moralisierende oder anderweitig politisch korrekte Botschaften transportieren. 
Unweigerlich fühlte ich mich an Adornos Definition der Spießbürgerkunst 
erinnert, die ich hier der Deutlichkeit halber nunmehr in vollem Umfang 
zitieren möchte: „Der Anspruch von Wahrheit aber, der ein Allgemeines 
involviert und den ein jedes Kunstwerk anmeldet, ist unvereinbar mit purer 
Anschaulichkeit. (...). Sie [Die Insistenz auf Anschaulichkeit] dient der im 
Hegelschen Sinne abstrakten Scheidung von Anschauung und Geist. Je 
reiner das Werk in seiner Anschaulichkeit aufgehen soll, desto mehr wird sein 
Geist als ‚Idee’ selber verdinglicht, (...). Was an geistigen Momenten dem 
Gefüge des Phänomens [dem ästhetischen Objekt] entzogen ist, wird dann 
als dessen Idee hypostasiert. Meist läuft das darauf hinaus, das Intentionen 
[Absichten] zum Gehalt erhöht werden, während korrelativ die Anschauung 
dem sinnlich Befriedigenden anheimfällt. (...). Das herrschende Modell ist 
spießbürgerlich: die Erscheinung soll rein anschaulich, der Gehalt rein 
begrifflich sein, (...)“1 – nur ging es hier natürlich nicht um provinzialistische 
Kunst (denn Provinzialismus ist ja eine Konnotation von Spießbürgertum), 
sondern just um die endlich wirklich globale Weltkunst. Wäre denn die Kunst 
als sehr eigene Form der Weltaneignung, wie sie in diesem Buche 
beschrieben worden ist, nicht wirklich universal? Wäre sie eine kurzfristige, 
europäische Besonderheit gewesen, die sich mittlerweile und im Zeitalter der 
massenmedialen Globalisierung schon wieder überlebt hat?2 Kann Kunst nur 
wirklich universal werden, wenn sie sich an die Ästhetik der Massenmedien 
anpasst? Ich denke, dass jede Art von Enthusiasmus über diese wirklich 
zeitgemäße und wirklich globale, neue Universalität der Kunst voreilig wäre. 
Einerseits ist ihre Bedeutungsstruktur, wie an Adornos Zitat zu erkennen, 
nicht wirklich neu, und Salonkunst (das ist es wohl, was er meinte) hat nur 
selten dem Urteil der Zeit standgehalten. Andererseits kommt bei deren 
aktueller Version noch erschwerend hinzu, dass sie kaum noch von den 
Produkten der Massenmedien zu unterscheiden ist (wenn wir einmal davon 
absehen, dass sie meist weniger unterhaltend sind); im Übrigen beschränkt 
sich der Unterschied vor allem auf den Ort der Präsentation. Duchamp hat 
den Unterschied, wohl gerade weil das Ready-made ihn impliziert, nie explizit 
gemacht, und seine Jünger setzen ihn stillschweigend voraus, während sie 
seine Relevanz für die Kunst mit Argumenten bestreiten, die einer kritischen 
Würdigung kaum standhalten können. Als Pseudo-Avantgarde rennen sie 
offene Türen ein und verwässern den Kunstbegriff. Ist dies nun endlich das 
Ende der Kunst?   
 
Auguren vom Ende der Kunst von Hegel bis Danto3 begehen meist den 
klassischen Fehler von Kunstgeschichte und Ästhetik, dass sie eine einzige, 
überschaubare Kunstwelt voraussetzen. Kunst wird jedoch von Individuen 

                                            
1 Adorno (1970, 149 f). 
2 Dies ist die Konsequenz, die Larry Shiner (2001) zieht aus der Feststellung, dass die Idee der Kunst 
eine noch relativ junge und kulturgeographisch gesehen eine ziemlich begrenzte ist. 
3 Danto (1964, 571-584),  (1992) und (1997) 



 263  

gemacht, und die noch junge Geschichte der Kunst der Moderne hat immer 
wieder ausgewiesen, dass wichtige Entwicklungen eher im Schatten der 
allgemeinen Aufmerksamkeit begannen. Warum sollte das heute anders 
sein? – wegen unserer hochentwickelten, den Globus umspannenden 
Informationstechnologie? – oder weil wir heute so ungemein tolerant und 
aufgeschlossen sind, dass wir einen Van Gogh nicht mehr übersehen 
würden? Ich denke, dass, anstatt von Toleranz und Aufgeschlossenheit, 
vielmehr von einer „eingefrorenen Metapher“ der Avantgarde die Rede sein 
kann, die in Kombination mit überall zirkulierenden Klischees wie ‚anything 
goes’, ‚Kunst = Leben’ sowie einer pervertierten Idee vom Ready-made auf 
unscheinbarste Gesten eines an unkritischer Selbstüberschätzung leidenden 
Exhibitionismus losgelassenen wird. Avantgardistische Skandalträchtigkeit 
wird einerseits gezielt als Medienstrategie eingesetzt und verleiht andererseits 
einen Persilschein, alles, was nur neu erscheint, fraglos als notwendige, 
radikale Erneuerung der Kunst zu verehren. Die komfortable Selbstsicherheit, 
dass nur, was neu und radikal erscheint, relevante Kunst ist, hat nicht zuletzt 
wohl wegen ihrer entwaffnenden Simplizität das Urteil über zeitgenössische 
Kunst monopolisiert – und zwar auch außerhalb der Kunstinstitution. Die 
Kunstinstitution aber, die dem offensichtlich nichts entgegenzusetzen hat, 
scheint entmündigt: Sie folgt entweder blindlings oder zieht sich in die 
Schmollecke zurück; und gegen den Wahn von unfehlbarer Informiertheit 
ließe sich ein deutsches Sprichwort einwenden, wonach man vor lauter Wald 
die Bäume nicht mehr sieht – oder, um es mit Gombrich auszudrücken: Das 
unschuldige Auge ist blind. Das den gegenwärtigen Mainstream bestimmende 
Urteil ist allerdings kaum unschuldig, eher schon – in Ermangelung 
alternativer Kriterien – einseitig. Künstler, die nicht im Mainstream 
mitschwimmen, werden nur von wenigen wahrgenommen und stehen deshalb 
auch nicht im Rampenlicht, was absolut nicht bedeutet, dass es erfolglose, 
frustrierte Versager sind. In meinem Beruf habe ich regelmäßig mit Künstlern 
unterschiedlichster Generationen zu tun: Der eine hat irgendwann einmal im 
Zentrum einer Avantgardebewegung gestanden, der andere war an einem 
anderen Moment auf einer Welle mitgeschwommen, zu der er eigentlich nicht 
gehörte, ein dritter hat nie in eine Schublade gepasst, wieder andere sind 
gerade durchgebrochen oder stehen kurz davor. Allen ernst zu nehmenden 
Künstlern ist gemein, dass ihre Priorität bei ihrem Werk liegt, und nicht beim 
schnellen Erfolg. Auf meiner Berufserfahrung gründet sich meine 
Überzeugung, dass ein fundiertes Urteil eines künstlerischen Werkes nur 
möglich ist, wenn man es über einen längeren Zeitraum hinweg kritisch 
verfolgt. Mit ‚kritisch’ meine ich: anhand von Kriterien, und mein zentrales 
Kriterium, das dürfte mittlerweile deutlich geworden sein, ist die selbstkritische 
und konsistente Suche nach einer authentischen Wahrheit (und dazu gehört 
natürlich ein realistischer Blick auf die Bedingungen, unter denen dies möglich 
ist), was auch immer dies im jeweiligen Fall sein mag. 
 
Die heutigen Erben jener Universalität, die Leonardo vor Augen hatte, 
derjenigen, die sich auf das naturalistische Abbild gründet, sind zweifellos die 
Massenmedien. Eine Abspaltung der Kunst von dieser Universalität hat sich 
schon im späten 19. Jahrhundert angekündigt. Anschauliche Widerspiegelung 
der Wirklichkeit ist seitdem in der Kunst kein relevantes Thema mehr. Kann 
aber abstrakte oder anderweitig nicht-referentielle Kunst einen 



 264  

Universalitätsanspruch einlösen? – Sicherlich nicht in dem Sinne, wie die 
Massenmedien dies tun: Die Auseinandersetzung mit Kunstwerken ist eine 
individuelle Angelegenheit, bestimmt durch unveräußerlich persönliche 
Gefühle, Erinnerungen und Bedeutungen. Jedoch sind diese natürlich auch 
kulturell bestimmt.  
 Was kann ein Japaner angesichts der Venus von Milo im Louvre 
empfinden? – Nun ja, an der fragmentierten Venus lassen sich immerhin noch 
realistische Körperteile erkennen (vergl. die Abbildungen 15 bis 23 des dritten 
Kapitels). Wie steht es jedoch mit Objekten, die sich viel weiter von der 
sichtbaren Wirklichkeit entfernen, wenn sie nicht sprachlich kodiert sind 
beziehungsweise der Kode nicht bekannt ist? Gibt es – unabhängig von 
Sprache – kulturelle Grenzen, und welche nicht-sprachlichen Bedeutungen 
können diese Grenzen überschreiten?  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
10. Unbekanntes Objekt aus Neu Guinea 

 
Um solcherart Fragen auf den Grund zu gehen, hat der amerikanische 
Anthropologe Edmund Leach in einem Fachseminar das Foto eines Objektes 
präsentiert, das im zentralen Hochland von Neu Guinea gefunden worden 
war, über dessen kulturellen Ursprung man jedoch nichts weiter wusste (Abb. 
10).1 Niemand wusste zu sagen, wozu es gebraucht wurde und was es 
darstellte. Trotzdem waren die Reaktionen der Seminarteilnehmer alles 
andere als neutral. Sie unterstrichen die ästhetische Qualität des Objektes 
und befanden es als „in seiner Art gut“, ohne dessen „Art“ zu kennen. Aus 
                                            
1 Leach (1973, 221ff). 



 265  

derart fremden Kultobjekten, die sich an nichts aus unserer Erfahrungswelt 
koppeln lassen, scheint uns also etwas ansprechen zu können, selbst wenn 
wir den eigentlichen Sinn der Gegenstände nicht kennen, der sich ja nur aus 
ihrem ursprünglichem kulturellen Kontext heraus erklären ließe. Bei der 
Suche nach dem, was über Kulturgrenzen hinaus anspricht, stieß Leach auf 
„Zwischenkategorien der Empfindung“, die zwischen den Sinnen liegen: Im 
Dunkeln können wir uns ein Bild davon machen, wie ein Ding aussieht, indem 
wir es betasten. Andererseits können wir uns beim Betrachten eines Dinges 
schon vorstellen, wie es sich anfühlt. Leach meint, dass der Gebrauch eines 
Sinnes – zum Beispiel des Gesichtssinnes – um Eindrücke wiederzugeben, 
die wir normalerweise über andere Sinne empfangen – etwa den Tastsinn – 
ein grundlegendes Merkmal des ästhetischen Verhaltens ist. Erinnert sei hier 
ans erste Kapitel, nämlich an Picassos Umgehung der Konditionierung auf 
den optischen Naturalismus vermittels des Taktilen. Ein ästhetisches Objekt 
kann rein visuell etwa taktile Begierden ansprechen – und dies kann 
gleichermaßen gelten für Leaches unbekanntes Objekt als auch für die 
fragmentierte Venus von Milo; und wenn die Reizerreger fragmentarisch 
wiedergegeben sind, dann verstärkt dies ihre Wirkung noch. So kann ein 
Kunstwerk nicht nur Dinge ausdrücken, die nicht gesagt werden können, 
sondern auch Dinge, die nicht gesagt werden dürfen, die unerreichbar und 
deshalb um so mehr Gegenstand von Begierden sind – kurz: wir rühren hier 
an Tabus, blinde Stellen also, die nicht durch Konventionen geregelt sind und 
die es in jeder Kultur gibt. Tabus referieren auf das Triebhafte, unsere 
biologische Kondition. Unabhängig von der Universalität des Abbildhaften 
finden wir also wiederum die physiologische Gleichgeartetheit aller Menschen 
als Grundlage für das, was an Bedeutungen kulturelle Grenzen überschreiten 
kann: Als Fragmente sind Referenzen auf Tabus nicht ausdrücklich und 
können also auch nicht als Übertretungen gebrandmarkt werden. Um so 
direkter sprechen sie den nicht bewussten Teil unseres Bedeutungsschatzes 
an.1 
 
Wer meint, diese Version von Universalität des ästhetischen Verhaltens als 
nicht mehr von dieser Zeit verwerfen zu können, der sollte sich einmal 
darüber Gedanken machen, wo denn die Tabus unserer Zeit liegen – und 
man entgegne mir bitte nicht, dass unsere Zeit frei von Tabus sei. Ich denke 
ganz im Gegenteil, dass sie just da zu suchen sind, wo man sie am 
allerwenigsten zu finden glaubt – und Pornographie gehört sicherlich nicht zu 
ihnen. Darüber hinaus hat das ästhetische Verhalten ja auch mit Verstand zu 
tun, etwa wenn der Betrachter sich mit einer Tafel der Maésta 
auseinandersetzt: Sprache ist hier gewissermaßen in Stücke zerhackt worden, 
und im Museum steht der Betrachter vor einem Fragment des Altarstückes wie 
vor einem Sprachfragment als „Ding an sich“; und weil er es nie erschöpfend 
kennen kann, gibt es auf seine Frage nach dessen Bedeutung viele mögliche 
Antworten, wird er auf seiner Suche danach immer wieder auf das Ding 
zurückgeworfen. Als Schnitt durch die Sehpyramide ist selbst die 
fluchtpunktperspektivische Malerei Fragment, weil Fenster zur und folglich 
Ausschnitt von der Welt; und stellt das Bild eine Allegorie dar, dann ist auch 
deren Bedeutung konstruiert aus Bedeutungsfragmenten, die einer anderen, 

                                            
1 Den Hinweis auf die Analogie zwischen Tabu und Fragment verdanke ich J.L. Locher. 



 266  

kulturellen Bedeutungstotalität entrissen worden sind, um in dem neuen, 
künstlichen Kontext der Allegorie neuen Sinn zu stiften.1  
 
Picasso interessierte sich, wie gesagt, kaum für den ethnischen Kontext seiner 
Inspirationsquellen und setzte sich vor allem ästhetisch mit ihnen auseinander, 
das heißt: er entnahm Formelemente und verwendete sie in seinen Bildern 
(Abb. 11). So wies er den Weg zu einer für die klassischen Avantgarden sowie 
für weite Bereiche der Kunst des 20. Jahrhunderts sehr charakteristischen 
Arbeitsweise. Während der Allegoriker seine Fragmente noch aus einer 
mythologischen Bedeutungstotalität herausbrach, um sie dann zu einem 
organischen Kunstwerk zusammenzufügen, brechen Künstler seit dem frühen 
20. Jahrhundert ihr bildnerisches Material aus der Lebenstotalität heraus; und  
 

11. Picasso, 
Weiblicher Akt, 

Herbst-Winter 1907 

 
 
während Ersterer noch danach strebte, ein lebendiges Bild der Wirklichkeit zu 
geben, fügen Künstler der Moderne eher Fragmente zusammen, um etwas nie 
dagewesenes zu schaffen, ohne dabei die Tatsache dessen Gemacht-Seins zu 
vertuschen. Auch das Verhältnis des Bildes zur Wirklichkeit hat sich 
dementsprechend geändert: es verweist nicht mehr als Ganzes auf die 
Wirklichkeit; die Fragmente in einer Collage von etwa Picasso oder Schwitters, 
die Linien, Flächen, Farben, Texturen der Bilder von etwa Mondrian, Kandinsky, 
Malewitsch oder auch von Robert Ryman sind Wirklichkeit.2 Was ihnen an 
organischer Ganzheit und konventionell festgelegten Bedeutungen fehlt, gibt 
Raum für die Vorstellungskraft und die Bedeutungsschöpfung des Betrachters 
beziehungsweise für die Projektion von Gefühlen. Seit es den Kunstbegriff gibt, 
ist die Geschichte der Kunst eine der Rezeption von dekontextualisierten 
Fragmenten, und deren Sammelplatz ist das Museum, die Institutionalisierung 
der Vorstellung von einer universellen Kunst, wo sie in wechselnde 
Zusammenhänge zueinander gebracht werden können. Ganz analog dazu kann 
die Geschichte der modernen Kunst aufgefasst werden als eine von 
Dekontextualisierung und von Konventionsbrüchen. Losgelöst von Traditionen 
und Konventionen können Dinge in einem anderen Lichte erscheinen, und so 

                                            
1 Walter Benjamin (1963, 174ff) hat diesen Allegoriebegriff anhand der Literatur des Barocks entwickelt. 
2 Ich folge hier weitgehend der Argumentation Peter Bürgers (1974, 95, 97, 105), der den Benjaminschen 
Allegorie-Begriff auf das avantgardistische Kunstwerk angewendet hat. 



 267  

liegen Kreativität und Erfindung jenseits von Konventionen. Am prägnantesten 
hat Sol LeWitt dies in seinen Sätzen zur Konzeptuellen Kunst formuliert:  
 
„19. Die Konventionen der Kunst werden durch Kunstwerke geändert.  
20. Erfolgreiche Kunst verändert unser Verständnis von den Konventionen,      
indem sie unsere Wahrnehmung ändert.“1 
 
Insofern Kunst durch Individuen geschaffen und rezipiert wird, kann sie sich 
über Konventionen hinwegsetzten (was Künstler durchaus nicht immer tun); 
insofern auch ist ihre Universalität, wenn es sie denn gibt, statistisch nicht er-
fassbar. Wenn Kant vom Schönen sprach, das, obwohl nur subjektiv erfahr-
bar, ohne Begriff allgemein gefällt, dann ging er wohl davon aus, dass jeder 
angesichts von Schönheit das Gleiche empfindet – obwohl die Empfindung 
(begrifflich) nicht mitteilbar und deren Gleichheit deshalb nicht überprüfbar ist. 
So ist das ästhetische Empfinden – wie Rückenschmerzen – den Qualia zu-
zurechnen, deren qualitativer Aspekt sich nicht kommunizieren lässt – allen-
falls nachempfinden, wenn man die Empfindung selbst schon einmal erlebt 
hat. Die Frage, die sich nun aber aufdrängt ist: Warum all dieses Aufhebens 
machen von der Kunst, wenn es nur um höchstpersönliche Empfindungen 
geht? In der Tat, ginge es nur um subjektive Kapricen und um Nabelschau, 
dann wäre ihr kultureller Wert ziemlich zweifelhaft. Ich habe dieses Buch ge-
schrieben, um zu zeigen, dass es in ernst zu nehmender Kunst immer um 
mehr gegangen ist, nämlich um eine Form der Weltaneignung, die ursprüng-
lich in kultische Zwecke eingebunden war, und die sich in der Moderne und 
vor dem Hintergrund der kritischen Wirklichkeitsaneignung der Wissenschaf-
ten in der Kunstinstitution spezialisierte. Für diese Form der Wirklichkeitsan-
eignung scheint mir immer noch der Begriff der Mimesis – in seiner ursprüng-
lichen Bedeutung – die angemessenste Benennung.2 
 
Wie kann aber dann der kulturelle Wert eines Kunstwerkes erkannt werden, 
wenn er weder direkt überprüfbar, noch statistisch erfassbar ist? Wissen-
schaftliche Theorien können empirisch getestet werden, und ihre Stichhaltig-
keit kann jedermann in deren technischen Anwendungen tagtäglich erfahren. 
Wer aber Wissenschaft als auf Anwendungen gerichtete Forschung begreift, 
der verwechselt Wissenschaft mit Technologie.3 Für die Beurteilung wissen-
schaftlicher Theorien, deren Validität noch nicht allgemein akzeptiert ist, gibt 
es die Methode des Zitatindexes: Die Validität einer wissenschaftlichen Theo-
rie wird quantitativ beurteilt anhand der Anzahl der Referenzen auf die Publi-
kation der Theorie in der einschlägigen Fachliteratur. Analog hierzu in der 
Kunst wäre die Vorstellung, dass die Bedeutung eines Kunstwerkes sich be-
urteilen ließe anhand dessen Aufnahme in als wichtig angesehenen Ausstel-
lungen, Sammlungen, Publikationen und, nicht zuletzt, anhand der Bekannt-
heit die sein Schöpfer in der Kunstwelt genießt. Das Problem dieser Analogie 
liegt in der historisch leicht zu unterbauenden Konstatierung, dass viele 
kunsthistorische Schlüsselfiguren – das emblematische Beispiel hier ist Van 

                                            
1 “19. The conventions of art are altered by works of art. 
       20. Successful art changes our understanding of the conventions by altering our perceptions.” Le-
Witt (1978 [1969], 168). 
2 Gebauer / Wulff (1998). 
3 Goodman (1976 [1968], 242). 



 268  

Gogh, der Zeit seines Lebens keine monographische Ausstellung hatte – von 
der Kunstwelt ihrer Zeit kaum wahrgenommen wurden.  
 Hier bietet sich eine andere Methode der Validation von Kunstwerken 
an, die durchaus nicht neu ist, denn sie ist inhärent in der Idee des Kunstmu-
seums: der Test der Zeit. Sie ist auch für die Validation wissenschaftlicher 
Theorien wichtig, denn unabhängig davon, wie vieler Anhänger sie sich zu 
einem gegebenen Zeitpunkt erfreuen dürfen, dass sie sich einst als Irrtum 
herausstellen können, ist nicht immer auszuschließen. Wissenschaftliche 
Theorien und deren kritische Diskussion sind in der einschlägigen Fachlitera-
tur nachzulesen und können immer wieder von neuem evaluiert und empi-
risch getestet werden. In ganz analoger Weise sind Kunstwerke, wenn sie in 
die Kunstinstitution aufgenommen sind, der öffentlichen Diskussion zugäng-
lich. Ändern sich mit dem Verlauf von Zeit die gesellschaftlichen Präferenzen, 
die es einst in die Kunstinstitution gebracht haben, dann verschwindet es 
höchstwahrscheinlich ins Depot, und niemand schreibt mehr darüber. Auch 
wenn es dann nicht mehr im Rampenlicht des öffentlichen Interesses steht, ist 
es prinzipiell doch immer noch der kritischen Evaluation zugänglich. Solange 
es in der Kunstinstitution ist, gehört es dem Bereich „objektiver Inhalte des 
Denkens“ an, dem der Wissenschaftsphilosoph Karl Popper eine autonome 
Wirklichkeit zugeschrieben hat. In einem, im Jahre 1967 vor dem ‚Dritten In-
ternationalen Kongress für Logik, Methodologie und Wissenschaftsphiloso-
phie’ gehaltenen Vortrag unter dem im Zusammenhang mit der hier geführten 
Argumentation besonders vielsagenden Titel „Epistemologie ohne Wissendes 
Subjekt“ hat Popper das Denkmodell einer Welt objektiver Ideen und Inhalte 
entwickelt, denen ausdrücklich nicht nur wissenschaftliche, sondern auch 
poetische sowie die in Kunstwerken verarbeiteten Ideen zuzurechnen sind. 
Später hat er dann den Vortrag in Aufsatzform veröffentlicht – unter anderem 
in seiner Aufsatzsammlung ‚Objektives Wissen’ mit dem hier ebenfalls vielsa-
genden Untertitel: ‚ein evolutionärer Ansatz’.1 Popper benennt darin jenen Be-
reich objektiver Inhalte des Denkens als „Dritte Welt“, um sie von einer ersten 
Welt „physischer Objekte oder physikalischer Zustände“ (der Materie) sowie 
von einer zweiten der „Bewusstseinszustände oder des geistigen Befindens“ 
(das individuelle Bewusstsein) zu unterscheiden. Poppers Wissenschaftsphi-
losophie, die trotz der Komplexität der darin behandelten Probleme immer 
wieder durch ihre elegante Einfachheit besticht und über deren großen Ein-
fluss kein Zweifel bestehen kann, ist dennoch viel kritisiert und natürlich auch 
missbraucht worden.2 Dass er seine drei Bereiche „Welten“ getauft hat, kann 
im Zusammenhang mit Searle oder Goodman zu Missverständnissen führen: 
„Wir leben in exakt einer Welt, nicht in zwei oder drei oder siebzehn,“ so be-
ginnt Searle sein Buch über die Konstruktion von sozialer Wirklichkeit, um 
fortzufahren: „Unserem gegenwärtigen Wissensstand nach sind die grundle-
gendsten Merkmale dieser Welt am besten in der Physik, der Chemie und 
den anderen Naturwissenschaften beschrieben.“ Daneben gibt es aber auch 
noch Phänomene wie Bewusstsein und Sprache, die nicht in irgendeiner 
schlüssigen Weise physikalisch oder chemisch erklärbar sind, und der Frage, 
wie diese Phänomen mit der einen Welt zusammenhängen, hat Searle sein 

                                            
1 Popper (1979 [1968] , 106-152). 
2 Zu Poppers Missbrauch durch gewisse postmoderne Philosophen vergl.: Sokal / Bricmont (1997, 51). 



 269  

Lebenswerk gewidmet.1 Einige seiner Antworten wurden oben skizziert, und 
an dieser Stelle muss der Deutlichkeit halber noch unterstrichen werden, dass 
Searles Unterscheidung zwischen betrachterabhängig und betrachterunab-
häng nicht als eine zwischen Welten zu verstehen ist, sondern zwischen 
Merkmalen oder Aspekten ein und derselben Welt beziehungsweise der darin 
vorkommenden Tatsachen. Demgegenüber hat Goodman immer von vielen 
Welten gesprochen – je nach gewähltem Gesichtspunkt – und ist dafür auch 
von Searle heftig kritisiert worden.2 Doch scheint mir, dass Goodman seinen 
Radikalismus in ‚Ways of Worldmaking’ ein wenig temperiert hat: „Wenn es 
nur eine Welt gibt, dann umfasst sie eine Vielfalt von sich widersprechenden 
Aspekten; wenn es ihrer viele gibt, dann ergibt die Zusammenfassung aller 
eine. Die eine Welt kann als viele, und die vielen Welten können als eine auf-
gefasst werden; ob viele oder eine, hängt davon ab, wie man sie nimmt.“3  
 
Wenn Goodmans Symboltheorie mir hier als Leitfaden gedient hat, dann fühle 
ich mich in epistemologischer Hinsicht eher mit Searles Projekt verwandt, und 
im Übrigen meine ich, dass beide einander in dem, was vorangegangen ist, 
trotz allen Dissenses wunderbar ergänzen. Auch denke ich, dass Poppers 
Konzept von den „drei Welten“ dem noch Wertvolles hinzufügen kann, wenn 
wir nur das Wort ‚Welt’ nicht allzu wörtlich nehmen, oder – vielleicht noch 
besser – wenn wir es durch ‚Wirklichkeit’ ersetzen und, in Abweichung vom 
eingangs dieses Kapitels angeführten Zitat aus Wittgensteins Tractatus, die 
eine Welt von vielen möglichen Wirklichkeiten dieser Welt unterscheiden. 
Dann wäre nämlich Poppers dritte Welt die Wirklichkeit der Symbole, deren 
Schöpfung so charakteristisch und so wesentlich ist für das Menschsein und 
die für die vielen Interpretationen, die wir der Welt anheften, so bestimmend 
ist. 
 Poppers „dritter Welt“ gehören Theorien und theoretische Systeme an 
und – ihm noch wichtiger – ungelöste, wissenschaftliche Probleme sowie 
problematische Zusammenhänge. Am allerwichtigsten ist ihm öffentliche Kri-
tik. All diese Inhalte und den Stand der kritischen Diskussion zu einem gege-
benen Zeitpunkt trifft man in Zeitschriften, Büchern, Bibliotheken und im Inter-
net an – und eben auch in den Kunstinstitutionen. Obwohl diese Welt von 
Menschen gemacht ist, hat sie, wie die erste (und einzige) Welt, eine eigene 
Realität, und kann objektive Tatsachen, wie etwa‚ „e = mc2“ enthalten. Inso-
fern ist Poppers Denkmodell durchaus konsistent mit Searles kollektiver Inten-
tionalität. Es geht jedoch noch weiter: Poppers „dritte Welt“ kann gar, obwohl 
sie doch von uns gemacht wird, ontologisch objektive Tatsachen enthalten, 
die von uns erst noch entdeckt werden müssen, die demnach unabhängig von 
uns existieren. So fand der englische Mathematiker Andrew Wiles im Jahre 
1995, nachdem man 350 Jahren lang vergeblich danach gesucht hatte, die 
Lösung des berühmten „letzten Theorems“ des französischen Mathematikers 

                                            
1 “We live in exactly one world. As far as we currently know, the most fundamental features of that world 
are as described by physics, chemistry and the other natural sciences.” Searle (1995, xi). 
2 Goodman (1960, 48-56), (1984, 35) und zu Searles Kritik: Searle (1995, 157, 162-166). 
3 “If there is but one world, it embraces a multiplicity of contrasting aspects; if there are many worlds, the 
collection of them is all one. The one world may be taken as many, or the many worlds taken as one; 
whether one or many depends on the way of taking.” Goodman (1978, 2). 



 270  

Pierre de Fermat.1 Andererseits ist durchaus nicht alles objektiv oder wahr, 
was man in dieser Welt beziehungsweise Wirklichkeit antrifft. Wie das Be-
wusstsein, so ist auch die „dritte Welt“ bevölkert von Missverständnissen, 
Halbwahrheiten und falschen Interpretationen. Popper insistiert denn auch auf 
der Unterscheidung seiner „dritten Welt“ von der platonischen, die nicht durch 
Menschen gemacht (und deshalb fehlerhaft), sondern göttlich, unveränderlich 
und absolut ist. Entscheidend für die Zugehörigkeit einer Tatsache bezie-
hungsweise eines Symbols zu Poppers „dritter Welt“ ist, dass sie zugänglich 
und kritisierbar ist. Weder schaffen oder bestimmen wir sie, indem wir in ihr 
unseren jeweiligen Geisteszustand ausdrücken, noch bestimmt sie uns. Viel-
mehr entwickeln sich Bewusstsein und Wirklichkeit der Symbole (Poppers 
„zweite“ und „dritte Welt“)  in wechselseitiger Beeinflussung und durch Selek-
tionsprozesse hindurch – wiederum eine alternative Formulierung für kollekti-
ve Intentionalität oder auch für die Vorstellung vom Symbol als Interface zur 
Wirklichkeit.  
 
Kommt ein Kunstwerk in die Kunstinstitution, dann wird es in jene 
symbolische Wirklichkeit aufgenommen: Es wird öffentlich, und somit zum 
kollektiven Symbol. Hier treffen sich individuelle Schöpfung, individuelle 
Rezeption und gesellschaftliche Funktion. Hier ist auch der gesellschaftlich 
sanktionierte Freiraum für Adornos „gesellschaftliche Antithese zur 
Gesellschaft“:2 Bruch gesellschaftlicher Konventionen, Zeigen, das Dinge 
auch anders sein können, als man immer schon gedacht hat, ästhetisches 
Empfinden und möglicherweise Durchstoß zu einem tief empfundenen, ja 
vielleicht universellen Bewusstsein von Wirklichkeit, das wir im Alltag 
manchmal aus dem Auge verlieren.  

                                            
1 Fermat hatte auf den Rand einer Seite der Arithmetica des Diophantus von Alexandria eine Variation 
auf den Satz des Pythagoras notiert, die unlösbar schien, und daneben, dass er die Lösung gefunden 
habe, dass der Platz jedoch für die mathematische Demonstration nicht ausreiche; Singh (1997, 60ff). 
2 Adorno (1970, 19). 



 271  

Schluss 
 
Die Ausgangsfrage dieses Buches war: Was hat Kunst mit Wirklichkeit zu 
tun? Obwohl als gegeben meist vorausgesetzt, wird die Frage nach der Art 
und Weise der Beziehung zwischen Kunst und Wirklichkeit kaum je gestellt. 
Dies hat mit der gängigen Annahme zu tun, dass sowohl Kunst als auch Wirk-
lichkeit an sich schon unfassbar seien: Wie kann man die Beziehung zwi-
schen zwei an sich schon unfassbaren Termen beschreiben wollen? So ergab 
sich aus der ersten Frage zwangsläufig eine zweite: Sind diese Begriffe denn 
tatsächlich so unfassbar? Begriffe, deren Bedeutung undeutlich ist, verleiten 
leicht zu Missbrauch und Willkür – daher mein Unbehagen an der grassieren-
den Verwässerung von Begriffen, und insbesondere des Kunstbegriffes, wel-
ches ein entscheidender Anstoß zum Schreiben dieses Buches gewesen ist. 
 
Bezüglich des Kunstbegriffes hoffe ich gezeigt zu haben, dass dessen Fas-
sung gar nicht so schwierig zu sein braucht: Man muss ihn nur wörtlich neh-
men, nämlich als Begriff mit einer ihm eigenen Begriffsgeschichte. Als erleich-
ternder Umstand für die Fassung des Kunstbegriffes bietet sich die allgemein 
akzeptierte Verortung seiner Herauskristallisierung an: im Europa des späten 
18. Jahrhunderts. Auch die Entstehungsgeschichte eines Begriffes kann ver-
standen werden als ein Prozess kollektiver Intentionalität im Sinne von John 
Searle. Die den Prozess bestimmenden Vektoren hinterlassen ihre Spuren in 
dem Bedeutungsgeflecht, wofür der Begriff dann im allgemeinen Sprach-
gebrauch implizit oder explizit steht. Die wichtigsten Vektoren bei der Entste-
hung des Kunstbegriffes, so hoffe ich gezeigt zu haben, waren die des wis-
senschaftlichen Weltbildes sowie die damit einhergehende Entzauberung tra-
ditionalistischer Weltbilder. An die Stelle von durch Traditionen zusammenge-
haltene, kollektive Formen der Weltaneignung trat die des erkennenden Sub-
jektes, das im Laufe des 18. Jahrhunderts immer mehr auch bewusst fühlte; 
und an die Stelle der durch Traditionen gegebenen, gesellschaftlichen Einbin-
dungen traten nach rationalistischen Prinzipien ausdifferenzierte und instituti-
onalisierte Geltungsbereiche wie eben die Kunstinstitution. Die von diesen 
Vektoren hinterlassenen Spuren im Bedeutungsgeflecht des Begriffes sind 
Anti-Traditionalismus, was nicht dasselbe ist wie Geschichtslosigkeit, scho-
nungslose, jedoch nicht willkürliche Kritik an Bestehendem und nicht zuletzt 
die Autonomie der Kunst.  

 
Bleibt die Frage nach der Fassung des anderen Terms, nämlich dem der 
Wirklichkeit. ‚An sich’ ist diese ein ungeordnetes Kontinuum, und als solches 
ist sie tatsächlich unfassbar. Die ‚Wahr-Nehmung’ schafft darin Ordnung, und 
zwar schon auf der aller primärsten Ebene der Sinne, wobei die Grenzen zwi-
schen den biologischen, unbewussten, gefühlsmäßigen und bewussten Be-
stimmtheiten beziehungsweise Vorstellungen, die bei der Wahrnehmung eine 
Rolle spielen, fließend sind. Durch die Koppelung des Kantschen „Ding an 
sich“ an Erkenntnisse der Wahrnehmungstheorie, der Neurophysiologie, der 
Epistemologie, haben wir im Verlaufe des Buches mehrfach gesehen, dass 
eine Beschreibung oder Darstellung von Wirklichkeit immer sowohl vom je-
weiligen Gesichtspunkt, als auch von Darstellungssystemen sowie den diesen 
eigenen Kategorien – ihren ‚Defaults’ – abhängt. So ist die Unterscheidung 
biologischer Bestimmtheiten von unbewussten, gefühlsmäßigen oder bewuss-



 272  

ten Vorstellungen ja selbst schon eine Hilfskonstruktion des bewussten Den-
kens, um sich von dem Kontinuum ‚Wahrnehmung’ eine Vorstellung machen 
zu können. Die Gesichtspunkte und Kategorien, in die wir die Wirklichkeit ein-
teilen, um sie verstehen zu können, sind immer bis zu einem gewissen Grade 
zufällig und willkürlich, was kein Problem zu sein braucht, denn so funktioniert 
nun einmal die Wahrnehmung, und so hat sie sich ja im Evolutionsprozess 
bewährt. Eine kritische Darstellung von Wirklichkeit sollte sich jedoch über 
den Status der von ihr verwendeten Kategorien Rechenschaft ablegen, will 
sie beanspruchen, über triviale Alltagsvorstellungen hinauszureichen. So ha-
be ich die Wirklichkeit unter drei Aspekten betrachtet, die mir für den Kunst-
begriff die relevantesten zu sein scheinen: die Wirklichkeit ‚da draußen’ (wel-
che die Wissenschaft beschreibt oder die etwa ein Landschaftsmaler abbil-
det), die gesellschaftliche Wirklichkeit (interpersonale Beziehungen, Sprache, 
Traditionen, Institutionen etc.), die subjektive beziehungsweise individuelle 
Welt (Körper, Gefühle, Erlebnisse, Erinnerungen, Wissen, Wahrnehmung 
etc.); und um mir einen Zugriff auf die Art und Weise verschiedener Bezie-
hungen zur Wirklichkeit zu verschaffen, habe ich einige Subjekttypen vonein-
ander unterschieden: den Wissenschaftler, den Künstler, den Philosophen, 
den Alltagsmenschen. Die Kombination dieser Gliederungen bildete die Matrix 
meines ersten Inhaltsverzeichnisses. Während der Arbeit an dem Buche 
musste ich jedoch einsehen, wie sehr diese Aspekte und Kategorien ineinan-
der greifen und sich überlappen. Die behandelten Phänomene bilden eben 
ein Kontinuum, und jede Einteilung in Kategorien und Gesichtspunkte ist letzt-
lich willkürlich. Als rigide Kapiteleinteilung kann sie zu einer Zwangsjacke 
werden, die Verständnis eher behindert als fördert. Als methodisches Denk-
modell hat sie sich jedoch, so meine ich, als hilfreich erwiesen, und als sol-
ches unterliegt sie nunmehr jedem Kapitel – mit wechselnden Schwerpunkten 
hinsichtlich der jeweils behandelten Wirklichkeitsaspekte und Subjekttypen.  
 
Was ist jedoch nun die Beziehung zwischen Kunst und Wirklichkeit? Ist sie 
von anderen zu unterscheiden und, wenn ja, inwiefern? Und hat sie in unserer 
Global Culture überhaupt noch eine Relevanz?  
 
Auf einer allgemeineren Ebene fassen Begriffe wie ‚Wahrnehmung’ und ‚Ein-
greifen’ Beziehungen zur Wirklichkeit zusammen, wobei unser durch das wis-
senschaftliche Weltbild geprägter Default davon ausgeht, dass ‚Wahrneh-
mung’ die passive Registrierung von Fakten und dass (bewusstes) ‚Denken’ 
die Ursache unserer Eingriffe in de Wirklichkeit ist. Er prägte gleichermaßen 
unsere Vorstellung von einer rigiden Scheidung des Geistes vom Körper so-
wie unseren Hang dazu, Bezüge und insbesondere unseren Bezug zur Welt 
als Kausalverhältnis zu begreifen, dessen Ursache-Seite wie selbstverständ-
lich vom kartesischen ‚cogito’ eingenommen wird.  

Das Ideal der Aufklärung beanspruchte für dieses ‚cogito’ gar eine ge-
sellschaftliche Reichweite. Es ging davon aus, dass jedes Subjekt, wenn ihm 
nur die dazu nötige Freiheit gelassen werde, sich seinen Lebenssinn mittels 
der Vernunft selbst konstruieren könne. Zwar kann es dies durchaus, und die 
Protagonisten dieses Ideals gingen diesbezüglich als leuchtende Beispiele 
voran. Ihr Beispiel fand jedoch nur beschränkte Nachfolge. Natürlich konnten 
die Aufklärer nicht voraussehen, dass der Durchschnittsmensch auch nach 



 273  

seinem „Ausgang [...] aus seiner selbst verschuldeten Unmündigkeit“, 1 jen-
seits des Streites um Macht, Geld und Anerkennung, eher zum Wege der ge-
ringsten Mühen tendiert und, anstatt sich in eigener Verantwortung auf die 
Suche nach Sinn und Wahrheit zu machen, das latente Bedürfnis danach lie-
ber mittels oft hirnlosem Berufs- oder Freizeitaktivismus verdrängt. Der De-
terminismus des kleinsten Widerstandes lässt sich in der Natur an jedem 
Wasserlauf beobachten, und er findet sich wieder in biologisch-evolutionären 
Grundprinzipien bis hin zu primären Funktionen des Gehirnes. Ein primäres 
Funktionsprinzip des Gehirnes besteht nämlich darin, Prozesse zu automati-
sieren, denn so können sie schneller, effizienter und auf einer niedrigeren me-
tabolischen Ebene erledigt werden – und dies gilt letztlich auch für das Be-
wusstsein. Als viel aufwendigeres, langsameres Problemlösungsorgan entwi-
ckelte es sich auf derselben Grundlage: Sein Ziel ist es, Prozesse so weit zu 
automatisieren, dass sie auch ohne Bewusstsein funktionieren können. Da 
das gefühlte Sein und das Tun dem bewussten Denken, dem Beschreiben 
und Verstehen immer vorausgehen, setzt es erst im Nachhinein an. Selbst 
unser Gefühl, dass wir frei über unsere Intentionen und Aktionen bestimmen 
können, unsere subjektiv empfundene Selbstsicherheit, über einen freien Wil-
len zu verfügen, bildet sich in Gehirnzentren heraus, die unbewusst funktio-
nieren. Wegen dieses Ansetzens ‚nach den Tatsachen’ und wegen seiner 
Komplexität ist das Bewusstsein für Fehler anfällig.2 Demnach dürfte heute 
vom Ideal des ‚cogito’ eigentlich nicht mehr viel übrig bleiben: Es ist aufwen-
dig, langsam, ineffizient und fehlerhaft, und so sind wir für adäquates Handeln 
in alltäglichen Situationen, die meist nur beschränkt überschaubar bezie-
hungsweise kontrollierbar sind und doch schnelles Reagieren erfordern, auf 
ein realistisch ausgerichtetes Unterbewusstsein angewiesen. Bei dessen 
Herausbildung kann das Bewusstsein zwar eine Rolle spielen, doch ist es 
deshalb nicht machbar. 

Dennoch kann sich bis heute noch so mancher – und dies gilt auch für 
Wissenschaftler und Philosophen – kaum über seine kulturell konditionierten 
Defaults bezüglich der Begriffe ‚Wahrnehmung’, ‚Denken’ sowie bezüglich der 
Vorstellung von seinem kausalen Verhältnis zur Wirklichkeit hinwegsetzen. 
Doch gehören Kausalverhältnisse, die ja mechanisch funktionieren, eher dem 
Bereich der Physik an, während zur Erklärung der viel komplexeren Verhält-
nisse des Lebendigen der Begriff der ‚Intentionalität’ viel angemessener ist. 
Argumente und Beispiele zur Unterminierung des ‚cogito’-Defaults durchzie-
hen denn auch dieses Buch wie ein thematischer roter Faden – etwa mit der 
Erweiterung von Begriffen wie ‚Mimesis’ (als Anverwandlung anstatt nur als 
Nachahmung), ‚Bedeutung’ (als komplexe Beziehung des Gehirns zur Welt 
anstatt als eine auf Sprache zu reduzierende) und ja eben ‚Intentionalität’ so-
wie mit Lévi-Strauss Metapher vom „bricoleur“. Sie tragen viel besser einer 
älteren Sichtweise unseres Bezuges zur Wirklichkeit Rechnung, die durch Er-
kenntnisse der heutigen Neurophysiologie immer mehr bestätigt zu werden 
scheint, nämlich dass Wahrnehmung vielmehr aktive Anverwandlung als pas-
sives Registrieren und dass bewusstes Denken eher Folge als Ursache des 
Handelns ist. 
 

                                            
1 Kant (1979 [1783], 225). 
2 Roth (2004, 36, 38); Pauen (2004, 41ff) 



 274  

Das Konzept, in dem sich Denken und Wahrnehmen der Wirklichkeit – sowohl 
auf individueller als auch auf kollektiver Ebene – treffen, ist das Symbol. Zu-
nächst waren Symbole Kommunikationsmittel.1 Seit der Mensch – und hierin 
unterscheidet er sich von seinen nächsten Verwandten – mit ihnen eigene 
Symbolwelten gebaut hat, kann er sie auch als Denkwerkzeuge gebrauchen; 
und seitdem hat sich die Priorität umgekehrt: Der Symbole erster Zweck ist 
nunmehr Kognition, und ihre kommunikative Nützlichkeit hängt davon ab. So-
wohl in der Wissenschaft als auch in der Kunst, ja selbst im Alltag geschieht 
die Auseinandersetzung mit Wirklichkeit vermittels Symbolen, wobei sich ver-
schiedene Bereiche jeweils durch die Vorherrschaft gewisser Symboltypen 
auszeichnen, die sich besser entweder zur subjektiv intuitiven Einfühlung oder 
zur objektiv eindeutigen Beschreibung eignen. Auf welche Weise Symbole als 
Denkwerkzeuge funktionieren können und so unser ‚Interface’ zur Wirklichkeit 
bilden, ist leicht einzusehen bei Denkprozessen wie dem Verfassen von Tex-
ten oder dem Lösen mathematischer Formeln. In analoger Weise ist es mög-
lich, sich auch Kunstwerke als Denkwerkzeuge vorzustellen – während des 
Schaffensprozesses im Atelier, oder wenn man als Betrachter im symboli-
schen Raum der Kunstinstitution sich damit auseinandersetzt.  

Wir entdecken nicht nur die Welt vermittels Symbolen, wir verstehen 
und schätzen unsere Symbole je nach den Erfahrungen und Erkenntnissen, 
die sie uns über die Welt vermitteln. So ist das systematische Studium von 
Symbolen und Symbolsystemen in der Kunst und in der Wissenschaft, wie 
Goodman es vorexerziert hat, gleichzeitig ein Studium der Schöpfung und des 
Verständnisses unserer Welten. Ein Studium von Symbolen unter dem Krite-
rium ihres kognitiven Zweckes eröffnet nebenbei Möglichkeiten der Relativie-
rung gewisser kultureller Konditionierungen, wie zum Beispiel, dass Wissen-
schaft per se die Domäne der Kognition und Kunst die der Emotion sei. Ganz 
im Gegenteil sind Gefühle eben nicht tabu in der wissenschaftlichen For-
schung, sie sind sogar unabdingbar, und es wohnt der Kunst immer auch ein 
Moment kognitiver Erkenntnis inne. In der subjektiven Wahrnehmung vermi-
schen sich Konzeptualisierung und Gefühl, sie treten in Wechselwirkungen, 
und dieses Amalgam widersetzt sich einer sauberen Analyse in emotionale 
und kognitive Elemente. 
 
Da Kunstwerke sowohl syntaktisch als auch semantisch verdichtete Symbole 
sind, ist aus der Perspektive des auf syntaktisch diskontinuierliche und ein-
deutig denotierende Symbole angewiesenen Rationalismus nur schwer ein-
zusehen, wie sie als Denkwerkzeuge funktionieren können. Doch kann ich 
aus meiner Erfahrung im Umgang mit Künstlern bezeugen, dass sie ihre 
Kunstwerke durchaus als solche gebrauchen, und einer der Gründe, warum 
Kunstwerke ausgestellt werden, dürfte doch wohl sein, sie dem Betrachter als 
Gegenstände intellektuell emotionaler Auseinandersetzung, das heißt, als 
Denkwerkzeuge darzubieten. Sie können allerdings nur als solche funktionie-
ren, wenn der Betrachter sie auch als Denkwerkzeuge nimmt. Sie als solche 
auszuweisen, ist die Rolle der Kunstinstitution. Der sehr spezifische Symbol-
aspekt des Kunstwerkes fällt so mit dem der gesellschaftlichen Funktion 
‚Kunst’ sowie ihrer Institution zusammen: Dank ihrer Ausdifferenzierung, ihrer 
Abhebung vom Alltag kann sie als symbolischer Kontext funktionieren und ei-

                                            
1 Zum Folgenden: Goodman (1976 [1968], 264, 260, 265, 258, 245, 251, 249, 255, 261). 



 275  

nen willkürlichen Gegenstand zu einem Bedeutungsträger machen, dessen 
Denotationsfunktion sekundär ist. 

 
Was aber hat ein Kunstwerk, wenn es in die abgehobene Geltungssphäre der 
Kunstinstitution aufgenommen oder innerhalb dieser verhandelt wird, noch mit 
Wirklichkeit zu tun? Ist die Aufnahme in eine museale Sammlung nicht ein 
Begräbnis erster Klasse? – Nun, einerseits gehört ein Kunstwerk als physi-
sches Objekt der Welt objektiver Tatsachen an, und andererseits ist die 
Kunstinstitution als gesellschaftliche Geltungssphäre fest in der gesellschaftli-
chen Organisationsstruktur verankert: Ein Museum muss seine Politik gegen-
über der Öffentlichkeit verantworten, und der (ökonomische) Wert eines 
Kunstwerkes muss sich auf dem Kunstmarkt erweisen. Kunstwerke befinden 
sich im Museum an einem Ort, der öffentlich zugänglich und damit der allge-
meinen Kritik ausgesetzt ist. Das Museum steht durch diverse Verpflichtun-
gen, Abhängigkeiten und Aktivitäten in ständiger Wechselwirkung mit anderen 
gesellschaftlichen Geltungsbereichen, unterhält demnach vielfältige Bindun-
gen zum gesellschaftlichen Kontext; und in Versteigerungen wird der ökono-
mischen Wert von Kunstwerken beziffert. Auf diese Weise objektiviert die Gel-
tungssphäre ‚Kunstinstitution’ Kulturwerte, was nicht bedeutet, dass diese für 
jedermann oder zeitlos als Kulturwerte gelten müssen. Insofern sind Kunst-
werke vergleichbar mit wissenschaftlichen Erkenntnissen, die in Fachzeit-
schriften publiziert werden, denn auch diese sind der Kritik ausgesetzt und 
durchaus nicht immer zeitlos gültig. So sind museale Kunstwerke, obwohl 
auch physische Objekte, als Bedeutungsträger ebenfalls Bewohner von Pop-
pers „Dritter Welt“, der Welt objektiver Inhalte des Denkens. 
 
Der Schlüssel, um in dem nur schwer zu entwirrenden Amalgam von Konzep-
tualisierungen und Gefühlen eine Ordnung zu schaffen, liegt in der kantschen 
„Urteilskraft“, und die aktive Auseinandersetzung mit Kunst ist, so meine ich, 
eine ausgezeichnete Übung in der Urteilskraft – und zwar nicht nur für ihre 
Anwendung auf Kunst und wissenschaftliche Erkenntnisse, sondern auch auf 
die trivialen Situationen des Alltags. Wie notwendig nicht rational zu begrün-
dende Urteilskraft auch im Alltag ist, illustrieren die von Damasio untersuchten 
und beschriebenen klinischen Fälle, denn sie zeichnen sich alle durch die Pa-
thologie eines Verlustes der Urteilskraft aus: 1 Obwohl noch im vollsten Besitz 
ihrer rationalen Fähigkeiten konnten die an ihrem Vorhirn verletzten Ver-
suchspersonen Situationen der Wirklichkeit nicht mehr ‚erfühlen’. Zwar konn-
ten sie Problemstellungen immer noch perfekt durchrationalisieren, doch führ-
te dies kaum je zu einer Entscheidung für diese oder jene Option. Rationalität 
war bei ihnen zu einem endlos repetitiven Automatismus geworden. Mit der 
Fähigkeit, Rationalität und Gefühl miteinander zu verflechten, verloren sie 
auch diejenige, in einem gesellschaftlichen Kontext zu funktionieren. Damasi-
os klinische Pathologien können als Metapher genommen werden für unsere 
kulturell konditionierten „Pathologien der Moderne“: 2 Nur das, was rationali-
sierbar ist, zählt, und nicht der Anteil des subjektiven Einfühlens an der Wirk-
lichkeitsaneignung. Eine allzu einseitige Interpretation des Aufklärungsideals 
hat die Übung in subjektiver Wirklichkeitsaneignung wie wohl nie zuvor in der 
Menschheitsgeschichte den Zufälligkeiten des individuellen Schicksals über-
                                            
1 Damasio (1994) 
2 Kneer (1990) 



 276  

lassen. Werbung und Massenmedien haben davon dankbaren Gebrauch ge-
macht und die bindende Funktion von Traditionen übernommen, während sie 
inhaltlich – ganz im Gegensatz zu Traditionen – das maßgebliche Forum für 
die ständig wechselnden Moden sind: Anstatt Verwurzelung bieten sie wech-
selnde Identifikationsmuster. Diese sind effizienter als dies diejenigen von I-
dealen oder auch von Ideologien sein können, denn sie sprechen sinnlich di-
rekter die Intuition an. Angesichts der sinnlichen Massivität und Komplexität 
der von visuellen und auditiven Reizen überfrachteten Alltagswelt unserer 
Global Culture scheint mir die Fähigkeit zu intuitiver, ästhetischer und vor al-
lem kritischer Urteilskraft (als Komplement zur rational analytischen Kritik) 
notwendiger denn je: Sie schärft unsere intuitive Kritikfähigkeit und kann uns 
so wappnen gegen allzu schnelle oberflächliche Befriedigung, gegen Schein-
wahrheiten, Berieselung und Betäubung. 
 
Eine der höheren Funktionen des Bewusstseins besteht darin, ein kohärentes 
Ensemble von Wirklichkeitsinterpretationen zu konstruieren, das zumindest 
grob mit den Dispositionen unseres unbewussten Selbst und seinen Bezie-
hungen zur Welt übereinstimmen muss.1 Weicht es zu sehr davon ab, dann 
trifft das betreffende Subjekt die falschen Entscheidungen. Bewusstsein er-
fordert Anstrengung, die, wenn es um Sinnschöpfung anstatt um zweckratio-
nale Funktionalität geht, nicht immer durch einen unmittelbaren Nutzen be-
lohnt werden kann. Diese Nutzlosigkeit – oder Zweckfreiheit – mag ein weite-
rer Grund dafür sein, warum der Durchschnittsmensch im Widerspruch zum 
Ideal der Aufklärung an der Hinterfragung von Sinn, Wirklichkeit und Wahrheit 
kaum interessiert ist. Der Drang, der Künstler, Wissenschaftler oder Philoso-
phen jenseits unmittelbarer Notwenigkeiten – eben „interesselos“ – antreibt, 
ist Neugierde, ihr Ziel ist Verstehen, Erkenntnis, Erleuchtung. Diese und jede 
Entdeckung, die dahin führt, bereiten das befriedigende Gefühl, sich in Har-
monie mit der Wirklichkeit zu befinden. Ich möchte es als das ‚ästhetische Ge-
fühl’ bezeichnen. Kreative Menschen – nicht nur bildende Künstler, Musiker, 
Schriftsteller, Denker, Wissenschaftler, sondern auch der ‚Durchschnitts-
mensch’ – kennen es als eines, das sich in jenen seltenen Momenten hervor-
tut, da man meint oder anfühlt, etwas ‚Wahres’ über die Wirklichkeit gefunden 
zu haben: „Heureka“. Es scheint mir offensichtlich, dass das Bedürfnis nach 
diesem Gefühl von Kohärenz mit der Wirklichkeit ebenfalls eine evolutionäre 
Grundlage hat, denn nur die Arten, die mit der Wirklichkeit in Harmonie leben, 
können bestehen. Doch müssen wir das, was wir höchstpersönlich meinen 
gefunden zu haben, oft später relativieren oder gar revidieren, und sich stän-
dig von neuem dem Unbekannten auszusetzen ist anstrengend, ja beängsti-
gend. Sicherheit dagegen können wir finden bei den Selbstverständlichkeiten 
kollektiver Intentionalität, und so macht sich das ästhetische Gefühl mit zu-
nehmendem Alter eher rar, denn wir werden abgeklärter. Wer sich damit nicht 
zufrieden geben will, bleibt auf der Suche nach dem Erhabenen (im Burk-
schen Sinne); und insofern es dabei letztlich um eine wahrere Erfahrung der 
Wirklichkeit geht (jenseits der kulturgebundenen Selbstverständlichkeiten), 
scheint die kontinentale Koppelung des Erhabenen an Begriffe wie Harmonie 
und Schönheit der Burckschen gar nicht so sehr zu widersprechen. Als mo-
dernere, weniger belastete Benennung scheint mir der durch den amerikani-

                                            
1 So in etwa lässt sich Tim Wilsons (2002) Relativierung des Bewusstseins zusammenfassen. 



 277  

schen Psychologen Mihaly Csikszentmihalyi geprägte Begriff „Flow“ nicht un-
geeignet.1 Wir suchen dieses Gefühl vom ‚Sinn des Lebens’ und von ‚Wahr-
heit’ in der Religion, in der Gemeinschaft, in der Familie, in Büchern, am 
Fernsehen, in der Disco und manchmal auch im Museum, und es motiviert 
Künstler, Denker und alle anderen, die in der einen oder anderen Form auf 
der Suche nach Sinn und Wahrheit sind. Unser durch zweckrationales Den-
ken und Handeln bestimmtes Alltagsleben lässt dieses Bedürfnis meist in den 
Hintergrund treten. Irgendwann bricht es sich jedoch Bahn. Wenn dies in ei-
nem unpassenden Moment geschieht, dann wird es eher verdrängt oder auf 
künstliche Weise befriedigt: Konsum, Berieselung und Betäubung sind die 
gängigsten Ausflüchte. Gefährlich können solcherlei Ausflüchte werden, wenn 
sie jemanden darüber hinwegtäuschen, dass sein Lebensweg sich von der 
Wirklichkeit zu entfernen beginnt. Oft lassen sich solche Abweichungen von 
der Harmonie mit der Wirklichkeit zurückführen auf einst getroffene und 
manchmal selbst eher unscheinbare Entscheidungen. Man denke etwa an ei-
ne Partnerwahl, den Kauf eines Wohnhauses oder an einen Karriereschritt, 
von dem man – oft eingegeben durch die direkte Umgebung – denkt, dass er 
logisch und notwendig sei, der einen jedoch in eine Situation versetzt, deren 
Funktionen und Aufgaben nicht mehr mit den eigenen Talenten und Vorlieben 
übereinstimmen. Anstatt von Sinn erfüllt wird dann das Leben beherrscht von 
Angst oder Langeweile, und je weiter man sich von seiner eigenen Wirklich-
keit entfernt, desto schwieriger wird es, den Pfad der Harmonie mit ihr wie-
derzufinden. So mancher wird auf einem solchen Irrweg unglücklich oder gar 
krank.  
 
Es ist wohl kein Zufall, dass man Wörtern wie ‚Wahrheit’, ‚Lebensweg’, ‚Har-
monie’, ‚Irrweg’ oft in religiösen und quasi-religiösen Zusammenhängen an-
trifft, und ich möchte durchaus nicht bezweifeln, dass das Bedürfnis nach Sinn 
und ästhetischem Gefühl durch Religion und Glaubensgemeinschaft befriedigt 
werden kann. Voraussetzung ist allerdings, dass man daran glaubt, und da 
ich immer noch ein Anhänger des Aufklärungsideals bin, kann ich die Suche 
nach Sinn in Religion und Gemeinschaft nur als Regression sehen. Doch ist 
dies mein höchstpersönliches Urteil, und es bleibt eines jeden eigene Le-
bensaufgabe, seine Sinngebung und Harmonie mit der Wirklichkeit zu finden. 
Darüber hinaus bin ich mir durchaus darüber im Klaren, dass Leben gemäss 
dem Aufklärungsideal nicht allein eine Frage des Willens und der Selbstdis-
ziplin ist. Neugierde und individuelle Initiative jenseits kollektiver Intentionalität 
und der Zweckrationalität bedarf einer Grundlage individueller Erfahrungen 
und Kenntnisse jenseits des Alltags von Arbeit und Familie sowie einer ge-
wissen Übung in ästhetischer Urteilskraft. Die einen haben nicht die kulturel-
len Voraussetzungen, die anderen nicht die Zeit dazu (und durch Zweck und 
Interesse geleiteter Berufsaktivismus genügt sowieso zur materiellen Sub-
sistenz). Wenn man dann doch mit Sinnfragen konfrontiert wird, dann ist der 
Hang zur Regression einfach der naheliegendste. Er äußert sich etwa in Fun-
damentalismen, New Age, in der Suche nach fernöstlichen Lebensweisheiten, 
nach einer neuen Religiosität oder eben in Betäubung und Berieselung – Be-
helfe zur Kompensierung des Gefühlsvakuums, zur Behandlung von Sym-
ptomen jener Pathologien der Moderne. Selbst die Kunst kann zuweilen die 

                                            
1 Csikszentmihalyi (1990) 



 278  

Rolle einer Ersatzreligion übernehmen. Diese Rolle erfüllte sie ja schon im 
Ästhetizismus des ausgehenden 19. Jahrhunderts, und ich kann mich des 
Eindruckes nicht erwehren, dass ein gewisses, quasi-religiöses Bedürfnis 
auch heute noch bei den Ritualen der zeitgenössischen Kunstszene eine un-
terschwellige Rolle spielt. Wenn Kunst aber als Pseudoreligion sich geriert, 
dann geht man vorbei an ihrem, meiner Ansicht nach wesentlichem Potential, 
nämlich dem eines zur Wissenschaft komplementären Modus der Weltaneig-
nung. Ob dieser glaubhaft seinen Anspruch auf Universalität wahr machen  
kann, ist eine Frage, die sich mit der nach der Universalität des Mensch-Seins 
deckt – nach dem Realitätsgehalt jener Idee, die an der Wurzel des neuzeitli-
chen Weltbildes liegt. Dass man sich mit dieser Frage in ein ideologisches 
Minenfeld begibt, hat der Psychologe und Neurobiologe Kenan Malik ausführ-
lich beschrieben.1 Sie ist nicht das Thema dieses Buches, ergibt sich jedoch 
gewissermaßen aus ihm. An dessen Ende kann nur soviel gesagt werden, 
dass sie, wenn es diese Universalität denn gibt, jenseits von kulturellen Be-
grenzungen gesucht werden und vom rein Biologischen oder vom rein Me-
chanischen zu unterscheiden sein muss. Der beste Kandidat zur Unterschei-
dung eines universellen Mensch-Seins ist, so scheint mir, die Fähigkeit zur 
Konstruktion von Symbolwelten im individuellen und gemeinschaftlichen Um-
gang mit der Wirklichkeit. Ob diese angeboren ist oder erlernt werden muss, 
ist für seine Brauchbarkeit als universelles Kennzeichen des Mensch-Seins, 
so scheint mir, nebensächlich: Angeboren oder nicht, sie muss erst im Kon-
text einer Symbolkultur, einer kollektiven Intentionalität entwickelt werden. Ist 
sie einmal entwickelt, dann können mithilfe von Symbolen – gängigen oder 
neu erfundenen – die Grenzen kollektiver Intentionalität durchbrochen werden 
um zu universellem Mensch-Sein vorzustoßen. 
 
Abschließend muss noch etwas Zusammenfassendes hinsichtlich der Präzi-
sierung meiner Ausgangsfrage am Ende der Einleitung gesagt werden: die 
Frage, ob, und wenn ja inwiefern eine individuelle Auseinandersetzung mit 
Kunst sowie deren Untersuchung aus der Position des unabhängigen Beob-
achters heraus irgendeinen epistemischen Wert haben kann. Nun, was die 
individuelle Ebene betrifft, so hoffe ich glaubhaft gemacht zu haben, dass die 
Auseinandersetzung mit Kunst – und zwar gerade innerhalb des symboli-
schen Kontextes der autonomen Kunstinstitution – durchaus einen Wert hin-
sichtlich der individuellen Wirklichkeitsaneignung haben kann. Nur darf man 
diesen nicht in dem naiven Sinne verstehen, dass die Begegnung mit einem 
Kunstwerk den Blick auf die Welt erweitert. Das kann geschehen, ist jedoch 
eher die Ausnahme als die Regel. Zudem geschieht es nicht im Sinne einer 
religiösen Erleuchtung sondern ist vielmehr Ausfluss einer aktiven Auseinan-
dersetzung des Betrachters mit dem Kunstwerk – als einem Interface zur 
Wirklichkeit, ohne dabei gleich nach objektiven, „lexikalischen“ Wahrheiten zu 
suchen. Der individuell epistemische Wert der Auseinandersetzung mit Kunst 
scheint mir denn auch vielmehr in der Übung in kritischer Urteilskraft zu lie-
gen. Inwiefern die Auseinandersetzung mit Kunst die Urteilskraft schult ist je-
doch individuell verschieden und lässt sich wohl kaum je messen oder in 
Sprache fassen.  

                                            
1 Malik (2001) 



 279  

Der, in Epistemologie enthaltene ‚logos’-Teil, der für Theorie steht, bedarf da-
gegen der Sprache. Kann also die Auseinandersetzung mit Kunst auch einen 
epistemologischen Wert für einen unabhängigen Beobachter haben? Auf 
mögliche Antworten hoffe ich zumindest einen Ausblick gegeben zu haben. 
Deren Möglichkeit ist jedoch bedingt von zwei Voraussetzungen: (1.) dass die 
ästhetische Auseinandersetzung mit Wirklichkeit wesentlich als nicht-
sprachliche begriffen wird (selbst, wenn der Künstler Sprache als Material 
verwendet); (2.) dass konsequent eine Subjekt-Ontologie unterschieden wird 
von der üblichen Objekt-Ontologie. Auf welche Weise subjektive Phänomene 
wissenschaftlich untersucht werden können, hat Antonio Damasio skizziert.1 
Hier deutet sich eine Lösung des eingangs genannten „other-mind-problem“ 
an – ein möglicher Ansatzpunkt für weiterführende, epistemologische Überle-
gungen. Eine Epistemologie, die auf dieser Spur weiterdenkt, müsste sich je-
doch auf das Studium notorisch so ungreifbarer Entitäten wie Qualia einlas-
sen, was für so manchen innerhalb der Fachdisziplin einem ‚Fluchen in der 
Kirche’ gleichkäme. Interessanterweise hat Goodman auch hier Pionierarbeit 
geleistet: Seine Doktorarbeit, die er im Jahre 1940 in Harvard deponierte, hat-
te den Titel ‚A Study of Qualities’. Der Krieg verzögerte die Veröffentlichung, 
und im Jahre 1951 brachte er sie, völlig neu überarbeitet, als ‚Structure of Ap-
pearance’ heraus – seinem Hauptwerk, worin er ein epistemologisches Sys-
tem entwickelt, das mit Qualia beginnt.2 Es enthält die philosophische Grund-
lage für das, was er später unter anderem in ‚Languages of Art’ weiter ausar-
beiten sollte. Seit seinen frühesten Anfängen war Goodman ein origineller und 
führender Gegner des traditionellen, empiristischen Dogmas, dass all unser 
Wissen aufgebaut werden kann auf einer Grundlage ‚unschuldiger’ Wahr-
nehmung, frei von jedweder Konzeptualisierung.3 Dogmen zeichnen sich je-
doch immer wieder durch ihre Widerspenstigkeit aus, und so kommt es viel-
leicht, dass Goodman heute eher als Ästhetiker denn als analytischer Philo-
soph zu Buche steht. Ich meine, dass es sich im Lichte dessen, was uns die 
Bewusstseinswissenschaften an neuen Erkenntnissen gebracht hat, lohnt, 
Goodmans mögliche Bedeutung für die Epistemologie neu zu überdenken. 

                                            
1 Siehe hierzu  im 4. Kapitel ‚Geist und Körper’ und Damasio (2000, 83). 
2 Foundation of a  Realistic System – 1. Qualia as Atoms, in: Goodman (1977 [1951, 135 ff) 
3 Hellman (1977, xxiii) 



 280  

Bibliographie 
 
Theodor W. Adorno, ‚Wissenschaftliche Erfahrungen in Amerika', in: ders., Stichworte - Kriti-
sche Modelle 2 (Frankfurt/M: Suhrkamp, 1969,113-148) 
 
Theodor W. Adorno, Prismen - Kulturkritik und Gesellschaft (Frankfurt/M: Suhrkamp, 1969, 3. 
Aufl.) 
 
Theodor W. Adorno, Ästhetische Theorie (Frankfurt/M: Suhrkamp, 1970) 
 
Leone Battista Alberti, , Della pittura libri tre' [1435], in: Hubert Janitschek (Hrsg.), Leone Bat-
tista Alberti's kleinere kunsttheoretische Schriften [1877], in der Reihe: Rudolf Eitelberger von 
Edelberg (Hrsg.), Quellenschriften für Kunstgeschichte und Kunsttechnik des Mittelalters und 
der Renaissance, Bd. 11 (Reprographischer Nachdruck Osnabrück: Verlagsgruppe Zeller, 
1970/71)  
 
Svetlana Alpers, The Art of Describing - Dutch Art in the Seventeenth Century (Chicago: Uni-
versity of Chicago Press, 1982) 
 
Ludger Alscher et al. (Hrsg.), Lexikon der Kunst (Berlin: deb-Verlag des europäischen Bu-
ches, 1981)  
 
Perry Anderson, Die Entstehung des absolutistischen Staates [1974] (Frankfurt/M: Edition 
Suhrkamp, 1979)  
 
Friedrich Antal, ‚Studien zur Gotik im Quattrocento', in: Jahrbuch der preußischen Kunst-
sammlungen, Nr. 46, 1.Heft (Berlin: Grotsche Verlagsbuchhandlung, 1925) 
 
Frederick Antal, Die florentinische Malerei und ihr sozialer Hintergrund [1947] (Darmstadt: 
Progress-Verlag, 1959) 
 
Karel Appel, Art psychopathologique - Carnet 1948-1950 - Dessins et gouaches (Neuchâtel: 
Ides et Calendes, 1997)  
 
Rudolf Arnheim, Art and Visual Perception - A Psychology of the Creative Eye [1954] (Berke-
ley/Los Angeles/London: University of California Press, 1974) 
 
Russell Ash, Lord Leighton (London: Pavilion Book, 1995)  
 
Peter Aspden, 'Sharp end of Civilization', in: Financial Times, 13. Juni 2003 
 
Klaus Backes, Hitler und die bildenden Künste - Kulturverständnis und Kunstpolitik im Dritten 
Reich (Köln: DuMont, 1988) 
 
Quentin Bajac (Hrsg.), Ausstellungskatalog Musée d'Orsay, Paris, La Commune Photogra-
phiée (Paris: Éditions de la Réunion des musées nationaux, 2000) 
 
Roland Barthes, Mythologies (Paris: Éditions du Seuil, 1957) 
 
Roland Barthes, Elements of Semiology [1964] (New York: Hill and Wang, 1968) 
 
Roland Barthes, 'Rethoric of the Image', in: ders., Image-Music-Text (New York: Hill and 
Wang, 1977) 
 
Roland Barthes, L'aventure sémiologique (Paris: Éditions du Seuil, 1985) 
 
Ingo Bartsch, ‚Stilleben und Avantgarde', in: Gerhard Langemeyer / Hans-Albert Peters et al. 
(Hrsg.), Ausstellungskatalog Westfälisches Landesmuseum Münster/Staatliche Kunsthalle 
Baden-Baden, Stilleben in Europa (Münster/Baden-Baden: Westf. Landesmus./ Kuh. BB, 
1979/80) 



 281  

Charles Baudelaire, ‚Le peintre de la vie moderne', in: ders., Curiosités esthétiques, L'art ro-
mantique - et autres œuvres critiques (Paris: Bordas, 1990) 
 
Michael Baxandall, Painting and Experience in Fifteenth Century Italy [1972] (Oxford: Oxford 
University Press, 1988)  
 
Michael Baxandall, Patterns of Intention - On the Historical Explanation of Pictures [1985] 
(New Haven & London: Yale University Press, 1992) 
 
Jochen Becker, ‚Das Buch im Stillleben - das Stillleben im Buch’, in: Gerhard Langemeyer / 
Hans-Albert Peters et al. (Hrsg.), Ausstellungskatalog Westfälisches Landesmuseum Müns-
ter/Staatliche Kunsthalle Baden-Baden, Stilleben in Europa (Münster/Baden-Baden: Westf. 
Landesmus./ Kuh. BB, 1979/80) 
 
S.N. Behrman, Duveen [1951] (New York: The Little Bookroom, 2002)  
 
Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels [1928], hrsg. v. R.Tiedemann (Frank-
furt/M: Suhrkamp, 1963) 
 
Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit [1936] 
(Frankfurt/M: Suhrkamp, 1979) 
 
Russel A. Berman, ‚Konsumgesellschaft - Das Erbe der Avantgarde und die falsche Aufhe-
bung der ästhetischen Autonomie', in: Christa und Peter Bürger, Postmoderne: Alltag, Allego-
rie und Avantgarde (Frankfurt/M: Suhrkamp, 1987) 
 
Russel A. Berman, ‚Modern Art and Desublimation', in: Telos, Nr. 62 (Winter 84/85)  
 
Paolo Bianchi, ‚Der Künstler - Narr und Nomade’, in: Kunstforum International, Bd. 112 (Köln: 
März/ April 1991, 98ff)  
 
Max Bill (Hrsg.), Kandinsky -  Essays über Kunst und Künstler (Teufen [Schweiz]: Verlag Ar-
thur Niggli und Willy Verkauf, 1955) 
 
Jeremy Black, The British Abroad, The Grand Tour in the 18th Century (London: Sutton Pub-
lishing, 1992) 
 
Sylvain Blomberger, ‚Chomsky's Revolution', in: The New York Review of Books, Bd. XLIX, 
no. 7, 25. April 2002 
 
Carel Blotkamp, ‚Mondriaan en het luminisme. Kunst als overgang tot fijnere regionen', in: 
Ausstellungskatalog Kunsthalle Rotterdam, Meesters van het licht - Luministische schilder-
kunst in Nederland en Duitsland (Zwolle: Waanders, 1996) 
 
Anthony Blunt, Artistic Theory in Italy 1450-1600 [1962] (Oxford: Oxford University Press, 
1978)  
 
F.H. Bool / J.R. Kist / J.L. Locher / F. Wierda, Leven en werk van M. C. Escher [1981] (Am-
sterdam: Meulenhoff, 1993) 
 
B. Bower, ‚Babies Add up Basic Arithmetic Skills', in: Science News, no.142 (29. Aug. 1992) 
 
Ben Broos, Meesterwerken in het Mauritshuis (Den Haag: Staatsuitgeverij, 1987) 
 
Markus Brüderlin (Hrsg.), Ausstellungskatalog Fondation Beyeler, Riehen/Basel, Ornament 
and Abstraction (Köln/Basel: Dumont, 2001) 
 
Jacob Burckhardt, Die Kultur der Renaissance in Italien [1860] (Herrsching: Pawlak, 1981) 
 



 282  

Christa Bürger, ‚Das Verschwinden der Kunst - Die Postmoderne-Debatte in den USA', in: 
Christa und Peter Bürger, Postmoderne –  Alltag, Allegorie und Avantgarde (Frankfurt/M: 
Suhrkamp, 1987) 
 
Peter Bürger, Theorie der Avantgarde (Frankfurt/M: Suhrkamp, 1974)  
 
Peter Bürger, Zur Kritik der idealistischen Ästhetik (Frankfurt/M: Suhrkamp, 1983) 
 
Peter Bürger, ‚Problems in the Functional Transformation of Art and Literature during the 
Transition from Feudal to Bourgeois Society', in: Peter Hohendahl (Hrsg.), Peter Bürger and 
Christa Bürger - The Institutions of Art (Lincoln & London: University of Nebraska Press, 
1992) 
 
Peter Burke, The Fabrication of Louis XIV (New Haven / London: Yale University Press, 
1992) 
 
Hans-Berthold Busse, Kunst und Wissenschaft - Untersuchungen zur Ästhetik und Methodik 
der Kunstgeschichtswissenschaft (Mittenwald: Mäander Kunstverlag, 1981) 
 
W.F. Bynum / E.J. Browne / R. Porter (Hrsg.), Dictionary of the History of Science (Princeton 
NJ: Princeton University Press, 1981) 
 
Françoise Cachin (Hrsg.), Félix Fénéon. Au-delà de l'impressionnisme (Paris: Hermann, 
1966) 
 
Dan Cameron, ‚Karrieren, Kunst und Markt', in: Wolkenkratzer, Sept.1989 
 
F.W.Campbell / J.J. Kulikowski, ‚Orientation selectivity of the human visual system', in: The 
Journal of Physiology, London, Bd. 187, 1966 
 
Albert V. Carozzi, ‚Préface', in: ders. (Hrsg.), H.-B.de Saussure, Discours préliminaire aux 
voyages dans les Alpes (1779-1796] (Genf: Éditions Zoë, 1988) 
 
Ernst Cassirer, Das Erkenntnisproblem (Berlin: Bruno Cassirer, 1906)  
 
Ernst Cassirer, Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance (Leipzig: Teub-
ner, 1927) 
 
Ernst Cassirer, ‚Shaftesbury und die Renaissance des Platonismus in England', in: Friedrich 
Saxl, Vorträge der Bibliothek Warburg I [1930/31] (Leipzig: B.G. Teubner, 1923-1932) 
 
David Caute, The Dancer Defects: The Struggle for Cultural Supremacy During the Cold War 
(Oxford: Oxford University Press, 2004) 
 
Germano Celant, Andy Warhol: Super Warhol (Mailand: Skira Editore, 2003) 
 
David J. Chalmers, ‚The Puzzle of Conscious Experience', in: Scientific American, December 
1995 
 
Jean-Pierre Changeux, ‚De la science vers l'art - le projet du Museum National de 1793', in: 
Jean Clair (Hrsg.), Ausstellungskatalog Galeries nationales du Grand Palais, Paris, L'âme au 
corps - arts et sciences 1793-1993 (Paris: Éditions de la Réunion des musées nationaux / 
Gallimard / Electra,1993) 
 
Georges Charbonnier, Entretiens avec Claude Lévi-Strauss (Paris: Plon, 1961) 
 
André Chastel, Léonard de Vinci - Traité de la peinture (Paris: Éditions Berger-Levrault, 1987) 
 
Noam Chomksy, Syntactic Structures (Den Haag: Mouton & Co, 1957)  
 



 283  

Noam Chomksy, Aspects of the Theory of Syntax (Cambridge, Mass.: The MIT Press, 1965) 
 
Noam Chomsky, Reflections on Language (New York: Pantheon, 1975) 
 
Noam Chomsky, New Horizons in the Study of Language and Mind (Cambridge MA: Cam-
bridge University Press, 2000) 
 
Noam Chomsky / John Searle, ‚Chomsky's Revolution: An Exchange', in: The New York Re-
view of Books, Bd. 49, Nr.12, 18. Juli 2002 
 
T.J. Clark, Farewell to an Idea - Episodes from a History of Modernism (New Haven/London: 
Yale University Press, 1999) 
 
Sir George Clark (Hrsg.), William Temple -  Observations Upon the United Provinces of the 
Netherlands  (Reprographische Neuausgabe: Oxford, 1972) 
 
P. Cohen / J. Morgan / M.E. Pollack (Hrsg.), Intentions in Communication (Bradford Books / 
MIT Press: Cambridge, Mass, 1990)  
 
Auguste Compte, Cours de philosophie positive - Première et deuxième leçons  [1830] (digi-
tale Version 2002: 
http://classiques.uqac.ca/classiques/Comte_auguste/extraits/2_cours_philo_positive/cours_p
hilo_positive.pdf) 
 
Alan Cromer, Uncommon Sense - The Heretical Nature of Science (Oxford / New York: Ox-
ford University Press, 1993) 
 
Alfred W. Crosby, The Measure of Reality - Quantification and Western Society 1250-1600 
(Cambridge: Cambridge University Press, 1997)  
 
David Crystal, The Cambridge Encyclopedia of Language - Second Edition (Cambridge, New 
York, Melbourne: Cambridge University Press, 1997, 2. Ausgabe) 
 
Mihaly Csikszentmihalyi, Flow - The Psychology of Optimal Experience (Harper Collins Pub-
lishers, 1990) 
 
Antonio R. Damasio, Descartes' Error - Emotion, Reason and the Human Brain (New York: 
Avon Books, Inc., 1994)  
 
Antonio Damasio, The Feeling of What Happens - Body, Emotion and the Making of Con-
sciousness (London: William Heinmann, 2000) 
 
Arthur C. Danto‚ ‚The Artworld', in: Journal of Philosophy, Nr. 61, 15. Oktober 1964 
 
Arthur C. Danto, Beyond the Brillo Box (New York: Farrar, Strauss & Giroux, 1992)" 
 
Arthur C. Danto, After the End of Art - Contemporary Art and the Pale of History (Princeton, 
NJ: Princeton University Press, 1997) 
 
Daniel Dennett, Consciousness Explained (Boston: Little, Brown, 1991) 
 
Jan B. Deregowski, Illusions, Patterns and Pictures: A Cross-Cultural Perspective (London: 
Academic Press, 1980) 
 
Description de l'Égypte ou recueil des observations et des recherches qui ont été faites en 
Égypte pendant l'expédition de l'armée française, publié par les ordres de sa Majesté l'Empe-
reur Napoléon le Grand [1809], Gilles Néret (Hrsg.), vollständiger Nachdruck in verkleinertem 
Format (Köln: Benedikt Taschen Verlag, 1994) 
 



 284  

Denis Diderot, ‚Salon de 1765', in: Marie-Catherine Sahut / Nathalie Volle (Hrsg.) Ausstel-
lungskatalog Paris, Hôtel de la Monnaie, Diderot & l'Art de Boucher à David (Paris: Éditions 
de la Réunion des musées nationaux, 1984, 153-155) 
 
Paolo Diener, ‚Die reisenden Künstler und die Landschaftsmalerei in Iberoamerika', in: Aus-
stellungskatalog Hamburger Kunsthalle, Expedition Kunst - Die Entdeckung der Natur von 
C.D. Friedrich bis Humboldt (Hamburg: Dölling und Galitz Verlag, 2002) 
 
Lodovico Dolce, 'Aretino oder Dialog über Malerei' [1557] in: Rudolf Eitelberger von Edelberg 
(Hrsg.), Quellenschriften für Kunstgeschichte und Kunsttechnik des Mittelalters und der Re-
naissance, Bd. 2 (Hrsg. Cajetan Cerri, 1871, Reprographischer Nachdruck Osnabrück: Ver-
lagsgruppe Zeller, 1970/71) 
 
Lodovico Dolce, 'Dialogo della pittura', in: Mark W. Roskill (Hrsg.), Dolce's 'Aretino' and Ve-
netian Art Theory of the Cinquecento [New York, 1968] (Toronto: University of Toronto Press, 
2000)  
 
Merlin Donald, A Mind so Rare - The Evolution of Human Consciousness (New York / Lon-
don: W. W. Norton & Company, 2001) 
 
Pierre Duhem, Études sur Léonard de Vinci. Ceux qu'il a lu et ceux qui l'ont lu (Paris : 1906-
13); Auszüge:  http://www.personame.com/bulletin/article102.html" 
 
Frederic J. Duparc / Arthur K. Wheelock, Jr (Hrsg.), Austellungskatalog Mauritshuis, Den 
Haag und National Gallery of Art Washington, Johannes Vermeer (Zwolle: Waanders, 1996) 
 
Thierry de Duve, Au nom de l'art - pour une archéologie de la modernité (Paris: Éditions du 
Minuit, 1989) 
 
Gerald M. Edelman, Bright Air, Brilliant Fire - On the Matter of the Mind (New York: Basic 
Books, 1992) 
 
Gerald M. Edelman / Giulio Tononi, A Universe of Consciousness - How Matter Becomes 
Imagination (New York: Basic Books, 2000) 
 
S.Y. Edgerton, Jr., The Renaissance Rediscovery of Linear Perspective (New York: Basic 
Books, 1975) 
 
James Elkins, On Pictures and the Words that Fail Them (Cambridge: Cambridge University 
Press, 1986)  
 
Edith Ennen, Die europäische Stadt des Mittelalters [1972] (Göttingen: Vandenhoeck & Rup-
recht, 1979) 
 
Paul Feyerabend, Against Method (London: New Left Books, 1975)  
 
Richard P. Feynman, The Character of Physical Law [1965] (London / New York: Penguin, 
1992)  
 
Erich Franz, ‚Paul Signac et la Liberation de la couleur de Matisse à Mondrian' in: Ausstel-
lungskatalog Musée de Grenoble, Westfälisches Landesmuseum für Kunst und Kulturges-
chichte, Münster, Signac et la libération de la couleur (Grenoble / Münster / Paris: Éditions de 
la Réunion des Musées Nationaux, 1997) 
 
Walter J. Freeman, How Brains Make Up Their Minds (London: Weinfeld & Nicolson, 1999) 
 
R.H. Fuchs, Dutch Painting (London: Thames & Hudson, 1978) 
 
Peter Fuller, ‚The Venus and 'Internal Objects'', in: Art and Psychoanalysis (London: Writers 
and Readers Publishing Cooperative, 1980, 71-129) 



 285  

 
P. N. Furbank, ‚Tocqueville's Lament', in: The New York Review of Books, 8. April 1999 
 
Adolf Furtwängler, ‚The Venus of Milo', in: Masterpieces of Greek Sculpture, Bd. II (London: 
W. Heinemann, 1895) 
 
Suzi Gablik, Progress in Art (New York: Rizzoli, 1977) 
 
Lynn Gamwell, Exploring the Invisible - Art, Science and the Spiritual (Princeton University 
Press: Princeton/Oxford, 2002) 
 
Howard Gardner, Artful Scribbles: The significance of children's drawings (London: Norman, 
1980) 
 
Gary Garrels (Hrsg.), Ausstellungskatalog San Francisco Museum of Modern Art, Sol LeWitt 
– A Retrospective (New Haven/ London: Yale University Press, 2000)  
 
Gunter Gebauer / Christoph Wulff, Mimesis - Kultur, Kunst, Gesellschaft (Hamburg: Rowohlt, 
1998) 
 
Philip Gerrans, ‚Is it catching? Dan Sperber's model of culture as a contagious disease'; 
Rezension von Dan Sperbers Explaining Culture in: Times Literary Supplement, 20. Juni 
1997 
 
James J. Gibson, The Eological Approach to Visual Perception (Boston: Houghton Mifflin, 
1979) 
 
James J. Gibson, ‚The Information Available in Pictures', in: Leonardo, IV (1971)  
 
James J. Gibson, The Senses Considered as Perceptual Systems  (Boston: Houghton Mifflin, 
1966) 
 
Pierres-GillesGirault, Ausstellungskatalog Abbaye de Noirlac, Noirlac, Un langage sans pa-
role - L'image au Moyen-Age (Noirlac: Centre de l'Enluminure et de l'Image Médiévale, 1993) 
 
James Gleick, Chaos – Making a New Science (Abacus: London, 1993) 
 
Robert Goldwater, ‚Art History and Anthropology: Some Comparisions of Methodology',  in: 
Anthony Forge (Hrsg.), Primitive Art and Society (London / New York: Oxford University 
Press, 1973) 
 
Robert Goldwater, Primitivism in Modern Painting [1938]; erweiterte Neuausgabe unter dem 
Titel Primitivism in Modern Art (New York: Random House, Vintage Books, 1967) 
 
Igor Golomstock, Totalitarian Art - in the Soviet Union, the Third Reich, Fascist Italy and the 
People's Republic of China (New York: HarperCollins, 1990) 
 
Ernst H. Gombrich, Art & Illusion - A study in the psychology of pictorial representation, [1956] 
(London: Phaidon Press, 1960/77) 
 
Ernst H. Gombrich, ‚The "What" and the "How" - Perspective Representation and the Phe-
nomenal World' in: R. Rudner/I. Scheffler (Hrsg.), Logic and Art - Essays in Honour of Nelson 
Goodman  (New York, 1972) 
 
Ernst H. Gombrich, ‚Action and Expression in Western Art' [1972] in: ders., The Image & the 
Eye - Further Studies in the psychology of Pictorial Representation (London: Phaidon Press, 
1982) 
 



 286  

Ernst H. Gombrich, ‚The Mask and the Face: The Perception of Physiognomic Likeness in 
Life and in Art' [1972] in: ders., The Image & the Eye - Further Studies in the psychology of 
Pictorial Representation (London: Phaidon Press, 1982) 
 
Ernst H. Gombrich, ‚The Visual Image: Its place in Communication' [1972] in: ders., The Im-
age & the Eye - Further Studies in the psychology of Pictorial Representation (London: Phai-
don Press, 1982) 
 
Ernst H. Gombrich, ‚’The Sky is the Limit': The Vault of Heaven and Pictorial Vision' [1974] in: 
ders., The Image & the Eye - Further Studies in the psychology of Pictorial Representation 
(London: Phaidon Press, 1982) 
 
Ernst H. Gombrich, ‚Experiment and Experience in the Arts' [1974] in: ders., The Image & the 
Eye - Further Studies in the psychology of Pictorial Representation (London: Phaidon Press, 
1982) 
 
Ernst H. Gombrich, ‚Mirror and Map: Theories of Pictorial Representation' [1975] in: ders., 
The Image & the Eye - Further Studies in the psychology of Pictorial Representation (London: 
Phaidon Press, 1982)  
 
Ernst H. Gombrich, ‚Image and Code: Scope and Limits of Conventionalism in Pictorial Rep-
resentation' [1981] in: ders., The Image & the Eye - Further Studies in the psychology of Pic-
torial Representation (London: Phaidon Press, 1982) 
 
David Goodman / Colin A. Russel, The Rise of Scientific Europe 1500-1800 (Milton 
Keynes/London: Open University / Hodder&Stoughton, 1991) 
 
Nelson Goodman, A Study of Qualities [Diss. Harvard U., 1941] (Neudruck in New York als 
Teil der 'Harvard dissertations in Philosophy’- Serie: Garland, 1990) 
 
Nelson Goodman,The Structure of Appearance  [Harvard UP, 1951] (3rd ed. Boston / 
Dordrecht: Reidel, 1977) 
 
Nelson Goodman, ‚The Way the World is', in: Review of Metaphysics, 14 (Washington: The 
Catholic University of America, 1960) 
 
Nelson Goodman, Languages of Art [1968] (Indianapolis: Hackett Publishing Company, 1976)  
 
Nelson Goodman, Of Mind and Other Matters (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 
1984) 
 
Jean-Joseph Goux, Les iconoclasts (Paris: Éditions du Seuil, 1978) 
Nelson Goodman, Ways of Worldmaking (Indianapolis: Hackett Publishing, 1978) 
 
Clement "Greenberg, ‚Abstract Art' [1944]; Neuausgabe in: John O'Brian (Hrsg.), Clement 
Greenberg - The Collected Essays and Criticism (Chicago: University of Chicago Press, 
1986-1993)" 
 
Clement Greenberg, ‚Avant-Garde and Kitsch' [1939] in: ders., Art and Culture - Critical Es-
says (Boston: Beacon Paperback, 1965) 
 
Clement Greenberg, ‚Complaints of an Art Critic' [1967], Neuausgabe in: John O'Brian 
(Hrsg.), Clement Greenberg - The Collected Essays and Criticism (Chicago: University of 
Chicago Press, 1986-1993) 
 
Clement Greenberg, ‚Modernist Painting' [1966]; Neuausgabe in: John O'Brian (Hrsg.), Clem-
ent Greenberg - The Collected Essays and Criticism (Chicago: University of Chicago Press, 
1986-1993)" 
 
Francis Gribble, The Early Mountaineers (London: T. Fisher Unwin, 1899) 



 287  

 
Serge Guilbaut, Comment New York vola l'idée d'art Moderne (Nîmes: Éditions Jacqueline 
Chambon, 1983) 
 
Jürgen Habermas, Strukturwandel der Öffentlichkeit [1962] (Frankfurt/M: Suhrkamp, 1990) 
 
Jürgen Habermas, Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus (Frankfurt/M: Suhrkamp, 
1973) 
 
Jürgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bde., [1981] (Frankfurt/M: Suhr-
kamp, 1987/88) 
 
Jürgen Habermas, Die Moderne - ein unvollendetes Projekt [1981] (Leipzig: Reclam-Verlag, 
1990) 
 
Jürgen Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne - Zwölf Vorlesungen [1985] 
(Frankfurt/M: Suhrkamp, 1988)  
 
Nina Hall (Hrsg.), The New Scientist Guide to Chaos (Penguin Books, 1992) 
 
Richard Hamblyn, The Invention of Clouds - How an Amateur Meteorologist Forged the Lan-
guage of the Skies (New York: Farrar, Straus and Giroux, 2001) 
 
Bärbel Hedinger / Inés Richter-Musso / Ortrud Westheider, Ausstellungskatalog Bucerius 
Kunst Forum, Wolkenbilder – Die Entdeckung des Himmels (Hamburg / München: Hirmer 
Verlag, 2004) 
 
Georg Wilhelm Friedrich Hegel, ‚Das älteste Systemprogramm des deutschen Idealismus' 
[1796/97], in: Mathias Bertram (Red.), Digitale Bibliothek - Philosophie von Platon bis Nietz-
sche (Berlin: Directmedia Publishing GmbH, 1998) 
 
Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik Bd. I-III, Werke [1832-45] Bd. 
13-15 (Frankfurt/M: Suhrkamp, 1970/86)  
 
Geoffrey Hellman, ‚Introduction’, in: Nelson Goodman,The Structure of Appearance  [Harvard 
UP, 1951] (3. Ausg. Boston / Dordrecht: Reidel, 1977) 
 
Robert Hewison / Ian Warrel / Stephen Wildman, Ausstellungskatalog Tate Britain, Ruskin, 
Turner and the Pre-Raphaelites (London: Tate Gallery Publishing, 2000) 
 
Gregory Hickok / Ursula Bellugi / Edward S. Klima, ‚Sign Language in the Brain', in: Scientific 
American, Juni 2001  
 
J. Allan Hobson, ‚Counterpoint: Freud Returns? Like a Bad Dream,' in: Scientific American, 
Mai 2004 
 
A.P. Hodges, Alan Turing: the Enigma (London: Burnett Books and Hutchinson / New York: 
Simon and Schuster, 1983) 
 
Donald D. Hoffman, Visual Intelligence - How we create what we see  (New York / London, 
W. W. Norton & Company, 1998) 
 
Douglas R. Hofstadter und Daniel C. Dennett (Hrsg.), The Mind's I: Fantasies and Reflections 
on Self and Soul  (London / New York: Penguin, 1981) 
 
E.G. Holt, Literary Sources of Art History (Princeton: Princeton University Press, 1947) 
 
Gerald Holton, The scientific imagination - Case studies (Cambridge: Cambridge University 
Press, 1978)  
 



 288  

Harry Holtzman / Martin S. James (Hrsg.), The New Art - The New Life / The Collected Writ-
ings of  Piet Mondrian (London: Thames & Hudson, 1987)  
 
Max Horkheimer / Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung - Philosophische Fragmente 
[1944] (Frankfurt/M: S. Fischer Verlag, 1969) 
 
Luke Howard, Essay on the Modification of Clouds, and on the Principles of the Production, 
Suspension and Destruction; Being the Substance of an Essay Read before the Askesian 
Society in the Session 1802-1803 (London: Harvey and Darton, 1832) 
 
Jens E. Howoldt, ‚Von Caspar David Friedrich zu Carl Gustav Carus - Landschaftsmalerei 
zwischen ästhetischer Autonomie und wissenschaftlichem Anspruch', in: Ausstellungskatalog 
Hamburger Kunsthalle, Expedition Kunst - Die Entdeckung der Natur von C.D. Friedrich bis 
Humboldt (Hamburg: Dölling und Galitz Verlag, 2002) 
 
David Hubel / Torsten Wiesel, ‚Receptive Fields of Single Neurons in the Cat's Striate Cortex', 
in: The Journal of Physiology, London, Bd. 148, 1959 
 
Robert Hughes, Nothing If Not Critical – Selected Essays on Art and Artists (Alfred A. Knopf: 
New York, 1990) 
 
Johan Huizinga, ‚Nederland's beschaving in der zeventiende eeuw', in: ders., Verzamelde 
werken, Bd. 11 (Haarlem, 1941) 
 
Steven E. Hyman, ‚Diagnosing Disorders', in: Scientific American, September 2003 (Special 
Edition) 
 
Jean Marie Gaspard Itard, Rapport fait à son excellence le Ministre de l'Intérieur, sur les nou-
veaux développements et l'état actuel du sauvage de l'Aveyron (Paris : Imprimerie Impériale, 
1807) 
 
William M. Ivins jr., Art & Geometry - A Study in Space Intuitions (Cambridge, MA: Harvard 
University Press, 1946) 
 
Ray Jackendoff, Patterns in the Mind - Language and Human Nature (New York: Harper 
Collins / Basic Books, 1994) 
 
Jürgen Jahn (Hrsg.), Karl Philipp Moritz, Werke in zwei Bänden  (Berlin und Weimar: Aufbau-
Bibliothek Deutscher Klassiker, 1973) 
 
Frederic Jameson, ‚ Postmodernism and Consumer Society', in: Hal Foster (Hrsg.), The Anti-
Aesthetics - Essays on Postmodern Culture (Port Townsend, Washington: Bay Press, 1983) 
 
Frederic Jameson, ‚Postmodernism, or The Cultural Logic of Late Capitalism', in: New Left 
Review, Nr. 146 (1984) 
 
Yves-Alain Bois / Joop Joosten / Angelica Zander Rudenstine/ Hans Janssen, ,Catalogue', in: 
Ausstellungskatalog Gemeentemuseum Den Haag / National Gallery of Art Washington / Mu-
seum of Modern Art New York, Piet Mondrian (Mailand:  Leonardo Arte srl., 1994) 
 
Franz-W. Kaiser, Die Geschichte der ‚Société des antiquités’ von 1777 bis 1808, nicht veröf-
fentlichte Forschungsarbeit zur Staatsprüfung an der Gesamthochschule/Universität des Lan-
des Hessen, Kassel 1983 
 
Franz-W. Kaiser (Hrsg.), Ausstellungskatalog Haags Gemeentemuseum, Den Haag, Rhizome 
- A European Art Exhibition (Rijksdienst Beeldende Kunst / Haags Gemeentemuseum, Den 
Haag 1991) 
 



 289  

Franz-W. Kaiser, ‚Regarding the Vanishing Subject', in: Rudi Fuchs / Franz-W. Kaiser (Hrsg.), 
Ausstellungskatalog Haags Gemeentemuseum, Royden Rabinowitch, Sculpture 1962/1992, 
(Den Haag: Gemeentemuseum, 1992) 
 
Franz-W. Kaiser, ‚Art after Philosophy?' in: Luk Lambrecht (Hrsg.),  Ausstellungskatalog Pro-
vinciaal Museum Hasselt, ‚Dialogues' (Hasselt: Provincie Limburg, Culturele Aangelegenhe-
den, 1995)  
 
Franz-W. Kaiser, ‚Die psychopathologischen Zeichnungen von 1948 bis 1950' in: Ingried 
Brugger / Florian Steininger, Ausstellungskatalog Kunstforum Wien, Karel Appel (Wien: Jung 
und Jung Verlag 2002) 
 
Franz-W. Kaiser, '...en wat, als het idee van de avant-garde inderdaad passé zou zijn?/...and 
what if the idea of the avant-garde really is outdated?' in: ders. (Hersg.), Ausstellungskatalog 
Gemeentemuseum Den Haag, G. Tuzina (Den Haag: Gemeentemuseum, 2002) 
 
Franz-W. Kaiser / Jevgenia Petrova / Inge Wierda, Ausstellungskatalog Gemeentemuseum 
Den Haag, Kunst + religie in Rusland (Den Haag / Zwolle: Gemeentemuseum / Waanders 
Uitg., 2002) 
 
Franz-W. Kaiser, ‘Arnulf Rainer, artiste et collectionneur’, in: Ausstellungskatalog La maison 
rouge/Fondation Antoine de Galbert, Arnulf Rainer et sa collection d’Art Brut (Paris/Lyon: La 
maison rouge/Fagé Éditions, 2005) 
 
Michael Kammen, American Culture, American Tastes - Social Change and the 20th Century 
(New York: Alfred A. Knopf, Inc., 1999) 
 
Wassily Kandinsky (Hrsg.: Max Bill), Über das Geistige in der Kunst [1912] (Bern: Benteli Ver-
lag, 1952)  
 
Wassily Kandinsky (Hrsg.: Max Bill), Essays über Kunst und Künstler (Teufen [Schweiz]: Ver-
lag Arthur Niggli und Willy Verkauf, 1955) 
 
Wassily Kandinsky (Hrsg.: Max Bill), Punkt und Linie zu Fläche – Beitrag zur Analyse der ma-
lerischen Elemente [1926] (Bern: Benteli Verlag, 1973) 
 
Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft [Riga 1781]. Nachdruck der von Raymund Schmidt 
1924 überarbeiteten Kehrbachschen Ausgabe von 1877 (Wiesbaden: Verlag der Vertriebsge-
sellschaft Modernes Antiquariat, o.J.) 
 
Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft [1790], Werkausgabe Bd. X. (Hrsg. W.Weischedel, 
Frankfurt/M: Suhrkamp, 1974)  
 
Immanuel Kant, ‚Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung' [1783], in: ders., Von den 
Träumen der Vernunft - Kleine Schriften zur Kunst, Philosophie, Geschichte und Politik, hrsg. 
v. Steffen und Birgit Dietzsch (Gustav Kiepenheuer Verlag: Leipzig und Weimar, 1979, Aus-
gabe Fourier Verlag Wiesbaden) 
 
Jason Edward Kaufman, ‚Challenge to the Andy Warhol Authentification Board' in: The Art 
Newspaper, Vol. XIII, No. 140, October 2003 
 
Keneth D. Keele, ‚Leonardo da Vinci als Anatom' [1977], in: Ausstellungskatalog Hamburger 
Kunsthalle, Leonardo da Vinci - Anatomische Zeichnungen aus der königlichen Bibliothek auf 
Schloss Windsor (Gütersloh: Prisma Verlag, 1979) 
 
Martin Kemp (Hrsg.), Leonardo on Painting - An anthology of writings by Leonardo da Vinci 
with a selection of documents relating to his career as an artist (New Haven & London: Yale 
University Press, 1989) 
 



 290  

Martin Kemp, The Science of Art: Optical Themes in Western Art from Brunelleschi to Seurat 
(New Haven, Conn.: Yale University Press, 1990) 
 
David King, The Commissar Vanishes: The falsification of photographs and art in Stalin's 
Russia (New York:  Metropolitan Books, Henry Holt and Company: 1997) 
Morris Klein, Mathematics for the Nonmathematician (New York: Dover, 1985) 
 
Kluge -  Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache (Hrsg.: Elmar Seebold), 24. Auf-
lage (Berlin / New York: Walter de Gruyter, 2002) 
 
Georg Kneer, Die Pathologien der Moderne (Opladen: Westdeutscher Verlag, 1990)  
 
Wim Köhler, ‚Darmhormon PYY remt de Eetlust van Knagers en mensen', NRC Handelsblad, 
Rotterdam, 10. August 2002 
 
Rosalind Krauss, The Originality of the Avant-Garde and Other Modernist Myths (Cam-
bridge/Mass./ London: MIT Press:, 1986) 
 
Ernst Kris / Otto Kurz, Die Legende vom Künstler - Ein geschichtlicher Versuch [1934], 
(Frankfurt/M: Suhrkamp,1980) 
 
Paul Oskar Kristeller, ‚The Modern System of the Arts - A Study in the History of Aesthetics', 
Journal of the History of Ideas, 2 Teile, Bd. 12 und 13, Okt. 1951 und Jan. 1952 
 
Michael Kubovy, The Psychology of Perspective in Renaissance Art (Cambridge: Cambridge 
University Press,1983) 
 
Thomas Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions [1962] (Chicago: University of Chicago 
Press, 1970) 
 
Jeanne Kurvers, Met ongeletterde ogen - Kennis van taal en schrift voor analfabeten (Am-
sterdam: Uitgeverij Aksant, 2002) 
 
Ray Kurzweil, The Age of Spiritual Machines: When Computers Exceed Human Intelligence 
(New York: Viking / Penguin,1999)  
 
 Le Petit Robert 1 - Dictionaire alphabétique et analogique de la langue française (Paris: Dic-
tionnaires Le Robert, 1988) 
 
Edmund Leach, ‚Levels of Communication and Problems of Taboo in the Appreciation of 
Primitive Art', in: Anthony Forge (Hrsg.), Primitive Art and Society (London/ New York: Oxford 
University Press, 1973) 
 
Michel Lemire, ‚Fortunes et infortunes de l'anatomie et des préparations anatomiques, natu-
relles et artificielles', in: Jean Clair (Hrsg.), Ausstellungskatalog Galeries nationales du Grand 
Palais, L'âme au corps - arts et sciences 1793-1993, (Paris: Éditions de la Réunion des mu-
sées nationaux / Gallimard / Electra,1993) 
 
Gotthold Ephraim Lessing, Laokoon: oder über die Grenzen der Malerei und Poesie [1766] 
(Stuttgart: Reclam, 1964) 
 
Claude Lévi-Strauss, Anthropologie Structurale (Paris: Plon, 1958) 
 
Claude Lévi-Strauss, La pensée sauvage (Paris: Plon, 1962)  
 
Claude Lévi-Strauss, Mythologiques, Bd.I-IV (Paris: Plon, 1964-1971) 
 
Claude Lévi-Strauss / Didier Eribon, De près et de loin (Paris: Éditions Odile Jacob, 1988)  
 



 291  

George Levitine, The Dawn of Bohemianism (Pensylvania: The Pensylvania State University, 
1978) 
 
George Levitine, ‚Trompe-l'oeil Versus Utopia: The Context of Early Nineteenth-Century 
Primitivism', in: Melinda Curtis (Hrsg.), Ausstellungskatalog Art Department Gallery, Univer-
sity of Maryland, Search for Innocence: Primitive and Primitivistic Art in the 19th Century (Col-
lege Park: Department of Art and The Art Gallery, University of Maryland, 1975)  
 
Steven Levy, ‚Dr. Edelman's Brain', in: The New Yorker, 2. Mai 1994  
 
Sol LeWitt, ‚The Cube' [1966], in: Alicia Legg (Hrsg.), Ausstellungskatalog, New York, The 
Museum of Modern Art, Sol LeWitt (New York: The Museum of Modern Art, 1978)  
 
Sol LeWitt, ‚Sentences on Conceptual Art' [1969], in: Alicia Legg (Hrsg.), Ausstellungskatalog, 
New York, The Museum of Modern Art, Sol LeWitt (New York: The Museum of Modern Art, 
1978) 
 
Sol LeWitt, Incomplete Open Cubes (New York: The John Weber Gallery, 1974)  
 
Ronald Lightbown, Piero della Francesca (New York: Abbeville Press, 1992)  
 
Margaret Livingstone, Vision and Art: The Biology of Seeing (New York: Harry N. Abrams, 
2002)  
 
Hans Locher, ‚Uitbeelding: tonen en duiden? - Over Languages of Art van Nelson Goodman', 
in: Feit en Fictie, 1 (Groningen 1994)  
 
Giovan Paolo Lomazzo, Trattato dell'arte della pittura, scoltura et architettura di Gio. Paolo 
Lomazzo milanese pittore, diviso in VII libri [1584] (Nachdruck Verlag Olms, Hildesheim 1968) 
 
Dominic Lopes, Understanding Pictures (Oxford: Oxford University Press, 1996)  
 
G. H. Luquet, Le dessin enfantin (Paris: Alcan, 1927) 
 
G. H. Luquet, Les dessins d'un enfant (Paris : Alcan, 1913) 
 
William Lyons, ‚Introduction', in: ders. (Hrsg.), Modern Philosophy of Mind (London/Vermont: 
Everyman, 1995) 
 
Kenan Malik, Man, Beast and Zombie – What Science Can and Cannot Tell us about Human 
Nature [2000] (London: Phoenix, 2001) 
 
Lucien Malson, Les enfants sauvages (Paris: Union générale d'éditions, 1964) 
 
Guglielmo Manzi (Hrsg.), Leonardo da Vinci: Trattato della pittura...tratto da un codice della 
Biblioteca Vaticana e dedicato alla Maesta di Luigi XVIII Re di Francia (Rom: Stamperia de 
Romanis, 1817) 
 
David Marr, ‚Representing Visual Information: A Computational Approach'; in: Allen R. Han-
son / Edward M.Riseman (Hrsg.), Computer Vision Systems (New York: Academic Press, 
1978) 
 
David Marr, Vision: A Computational Investigation into the Human Representation and Proc-
essing of Visual Information (San Francisco: W. H. Freeman, 1982) 
 
Roger D. Masters, Machiavelli, Leonardo and the Science of Power (Indiana: University of 
Notre Dame Press, 1996) 
 
Robert May, ‘The Chaotic Rhythms of Life’, in: Hall (Hrsg. 1992) 
 



 292  

James W. McAllister, Beauty and Revolution in Science (Ithaca & London: Cornell University, 
1996) 
 
Peter J. McCormick, Modernity, Aesthetics, and the Bounds of Art (Ithaca / London: Cornell 
University Press, 1990) 
Colin McGinn, ‚Can We Ever Understand Consciousness?' in: The New York Review of 
Books, Bd. 46, Nr. 10, 10. Juni 1999 
 
Kynaston McShine, ‚La Vie en Rose', in: Anne d'Harnoncourt / Kynaston McShine (Hrsg.), 
Ausstellungskatalog The Museum of Modern Art & Philadelphia Museum of Art, Marcel 
Duchamp [1973] (Neudruck Prestel Verlag: München, 1989) 
 
Raffaele Milani, Il Pittoresco, L'evoluzione del Gusto tra classico e romantico (Rom / Bari: 
Guis. Laterza & Figli, 1996) 
 
Eugene F. Miller, David Hume –  Essays, Moral, Political and Literary [1777] (Indianapolis: 
Liberty Classics 1985) 
 
J.R. Minkel, ‚The Meaning of Life', in: New Scientist, 5. Oktober 2002 
 
Timothy F. Mitchell, Art and Science in German Landscape Painting, 1770-1840 (Oxford: 
Clarendon Press, 1993) 
 
W.J.T. Mitchell, Iconology - Image, Text, Ideology (Chicago / London: The University of Chi-
cago Press, 1987) 
 
W.J.T. Mitchell (Hrsg.), Art and the Public Sphere (Chicago / London: University of Chicago 
Press, 1992) 
 
Gérard Monnier, L'art et ses institutions en France de la Révolution à nos jours (Paris: Édi-
tions Gallimard, 1995) 
 
Preben Mortensen, Art in the Social Order - The Making of the Modern Conception of Art (Al-
bany: The State University of New York Press, 1997) 
 
Alison Motluk, ‚Infinite Sensation', in: Niew Scientist, No. 2303, 11 August 2001 
 
Karsten Müller, ‚Merkwürdige Prospekte - Ansichten der Schweizer Alpen', in: Ausstellungs-
katalog Hamburger Kunsthalle, Expedition Kunst - Die Entdeckung der Natur von C.D. Fried-
rich bis Humboldt (Hamburg: Dölling und Galitz Verlag, 2002, 58ff) 
 
Stephen Nadler, ‚Introduction', in: ders. (Hrsg.), Causation in Early Modern Philosophy 
(Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press, 1993) 
 
Francine Ndiaye, ‚Pablo Picasso', in: dies., Ausstellungskatalog der 6. Biennale des Arts 
Plastiques de Sisteron, De l'art d'Afrique à l'art moderne - aux sources de la création (St.-
Maur-Des-Fossés: Édition Sépia, 1995). 
 
Francine Ndiaye, Ausstellungskatalog Museum Paleis Lange Voorhout, Den Haag, Magische 
Maskers – Afrikaanse Maskers uit het Musée de l’Homme, Parijs (Den Haag / Gent: Snoeck-
Ducaju & Zoon, 1996) 
 
Diana Norman, Siena and the Virgin - Art and Politics in a Late Medieval City State (New Ha-
ven / London: Yale University Press, 1999) 
 
Michael North, Art and Commerce in the Dutch Golden Age (New Haven/London: Yale Uni-
versity Press, 1997) 
 
Gananath Obeyesekere, The Work of Culture - Symbolic Transformation in Psychoanalysis 
and Anthropology (Chicago/London: The University of Chicago Press, 1990) 



 293  

 
Henk van Os, Sienese Altarpieces 1215-1460, Bd. 1 (Groningen: Egbert Forsten, 1984) 
 
Erwin Panofsky, ‚Die Perspektive als 'Symbolische Form'’ [1924/25]; in ders., Aufsätze zu 
Grundfragen der Kunstwissenschaft (Hrsg H. Oberer / E. Verheyen, Berlin: Hessling, 1974) 
Alain Pasquier, La Vénus de Milo et les Aphrodites du Louvre (Paris: Éditions de la Réunion 
des musées nationaux, 1985) 
Michael Pauen, ‚Does Free Will Arise Freely?', in: Scientific American Special: Mind, Bd. 14, 
Nr. 1, New York 2004 
 
Roger Penrose, The Emperor's New Mind - Concerning Computers, Minds, and the Laws of 
Physics (London: Vintage, 1990)  
 
J. Piaget/ B. Inhelder, The Child's Conception of Space (London: Routledge and Kegan Paul, 
1956) 
 
Anne Pingeot / Sabine Schulze (Hrsg.), Ausstellungskatalog der Schirn-Kunsthalle Frankfurt, 
Das Fragment - Der Körper in Stücken (Bern: Bentelli Verlag, 1990) 
 
Renato Poggioli, The Theory of the Avant-Garde  [ital. Originalausgabe 1962] (Cambridge, 
Mass. / London: Harvard University Press, 1968) 
 
Edouard Pommier, ‚La théorie des arts', in: Philippe Bordes/ Regis Michel (Hrsg.), Aux armes 
et aux arts! (Paris: Adam Biro, 1988) 
 
Edouard Pommier (Hrsg. [1989]), Quatremère de Quincy - Lettres à Miranda sur le déplace-
ment des monuments de l'art de l'Italie [1796] (Paris: Macula, 1996) 
 
Edouard Pommier, ‚La Révolution & le Destin des Œuvres d'Art' in: ders. (Hrsg. [1989]), Qua-
tremère de Quincy - Lettres à Miranda sur le déplacement des monuments de l'art de l'Italie 
[1796] (Paris: Macula, 1996) 
 
Edouard Pommier, ‚La saisie des oeuvres d'art' ; in : Actes du Colloque : La Liberté en Italie 
(1796-1797), organisé par le Centre d'études d'histoire de la Défense, 7 juin 1996, Château 
de Vincennes, http://www.napoleon.org/fr/hors_serie/1campagne-
Italie/lesecrits/colloques/colloques.html 
 
Karl R. Popper, ‚Epistemologie Without a Knowing Subject' [1968], in: ders., Objective Knowl-
edge – An Evolutionary Approach (Oxford: Clarendon Press, 1979) 
 
Karl R. Popper, 'The Bucket and the Searchlight: Two Theories of Knowledge', in: ders., Ob-
jective Knowledge – An Evolutionary Approach (Oxford: Clarendon Press, 1979)  
 
Maarten Prak, Gouden Eeuw - Het raadsel van de Republiek (Nijmegen: SUN, 2002) 
 
Hans Prinzhorn, Bildnerei der Geisteskranken [1922] (zweite erweiterte Auflage, Ber-
lin/Heidelberg/New York: Springer, 1968) 
 
R.M. Pritchard / W. Heron / D.O. Hebb, ‚Visual Perception Approached by the Method of Sta-
bilized Images', Canadian Journal of Psychology, Bd.14 (1960) 
 
Catherine Puglisi, Caravaggio (London: Phaidon Press, 1998)  
 
Royden Rabinowitch, ‚Notes', in: Rudi Fuchs / Franz-W. Kaiser (Hrsg.), Ausstellungskatalog 
Haags Gemeentemuseum, Den Haag, Royden Rabinowitch, Sculpture 1962/1992, (Den 
Haag: Gemeentemuseum, 1992) 
 
V.S. Ramachandran / E.M.Hubbard, ‚Hearing Colors, Tasting Shapes', in: Scientific Ameri-
can, Mai 2003 
 



 294  

Charles Ravaisson-Mollien, Les Manuscrits de Léonard de Vinci (Paris: Maison Quantin, 
1881-91) 
 
Herbert Read, Education Through Art (London: Faber & Faber, 1943) 
 
D.H. Reiman / S.B. Powers (Hrsg.), Shelley's Poetry and Prose (New York: W.W. Norton, 
1977) 
 
Gisela M.A. Richter, Handbuch der Griechischen Kunst [1959] (Stuttgart: Parkland Verlag, 
1965) 
 
Jean Paul Richter, The Literary Works of Leonardo da Vinci [1880-3 ] (London: Phaidon 
Press, 1970) 
 
L.A. Riggs / F. Ratliff / J.C. und T. Cornsweet, ‚The Disappearance of Steadily Fixated Visual 
Objects' in: Journal of the Optical Society of America, Bd.43 (1953)  
 
Hans Robert Jauss, ‚Literarische Tradition und gegenwärtiges Bewußtsein der Modernität', in: 
ders., Literaturgeschichte als Provokation (Frankfurt/M: Suhrkamp, 1970)  
 
Jane Roberts, ‚Katalog der Zeichnungen' [1977], in: Ausstellungskatalog Hamburger Kunst-
halle, Leonardo da Vinci - Anatomische Zeichnungen aus der königlichen Bibliothek auf 
Schloss Windsor (Gütersloh: Prisma Verlag, 1979) 
 
Pierre Rosenberg, ‚Un peintre subversif qui s'ignore', in: Pierre Rosenberg (Hrsg.), Ausstel-
lungskatalog Paris, Galeries nationales du Grand Palais / Düsseldorf, Kunstmuseum & 
Kunsthalle / London, Royal Acadamy of Arts / New York, The Metropolitan Museum of Art, 
Chardin, (Paris: Éditions de la Réunion des musées nationaux, 1999)  
 
Gerhard Roth, ‚The Quest to Find Consciousness', in: Scientific American Special: Mind, Bd. 
14, Nr. 1, New York 2004 
 
William Rubin (Hrsg.), Ausstellungskatalog The Museum of Modern Art, New York, Primitiv-
ism in 20th Century Art - Affinity of the Tribal and the Modern, 2 Bde. (New York: The Mu-
seum of Modern Art, 1984) 
 
William Rubin, ‚Picasso', in: ders. (Hrsg.) Ausstellungskatalog The Museum of Modern Art, 
New York, Primitivism in 20th Century Art - Affinity of the Tribal and the Modern, (New York: 
The Museum of Modern Art, 1984)  
 
William Rubin (Hrsg.), Ausstellungskatalog The Museum of Modern Art, New York, Picasso 
and Braque – Pioneering Cubism  (New York: The Museum of Modern Art, 1989)  
 
William Rubin (Hrsg.), Ausstellungskatalog The Museum of Modern Art, New York, Picasso 
and Portraiture, (New York: The Museum of Modern Art, 1996) 
 
Bertrand Russel, An Inquiry into Meaning and Truth [1950] (London: Unwin Hyman Ltd., 
1980) 
 
Marie-Catherine Sahut, ‚Jean-Siméon Chardin, Paris, 1699 - Paris, 1779', in: Marie-Catherine 
Sahut / Nathalie Volle (Hrsg.) Ausstellungskatalog Paris, Hôtel de la Monnaie, Diderot & l'Art 
de Boucher à David (Paris: Éditions de la Réunion des musées nationaux, 1984)  
 
Ferdinand de Saussure, Cours de linguistique générale [Originalausgabe, hrsg. von Charles 
Bally und Albert Sechehaye unter Mitarbeit von Albert Riedlinger, Paris 1916] 
 
Fritz Saxl, ‚Rinascimento dell'Antichità - Studien zu den Arbeiten von A. Warburg', in: Reper-
torium für Kunstwissenschaft Bd. XLIII (Berin / Stuttgart: Deutscher Kunstverlag, 1922) 
 
Simon Schama, Rembrandt's Eyes (London: Allen Lane / The Penguin Press,1999) 



 295  

 
Simon Schama, The Embarrassment of Riches - An Interpretation of Dutch Culture in the 
Golden Age  (London: Fontana Press/Harper Collins)  
Ferdinand Schevill, The Medici (New York: Konecky & Konecky, 1949) 
Theodor Schieder / Fritz Wagner (Hrsg.), Handbuch der Europäischen Geschichte, Bd. 4 
(Stuttgart: Ernst Klett Verlag, 1968)  
 
Flint Schier, Deeper into Pictures - An Essay on Pictorial Representation (Cambridge: Cam-
bridge University Press, 1986) 
 
Friedrich Schiller, ‚Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen' 
[1795], in: ders.,  Über das Schöne und die Kunst - Schriften zur Ästhetik  [hrsg. v. Gerhard 
Fricke und Herbert G. Göpfert, 1975] (München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 1984)  
 
Julius von Schlosser, Die Kunstliteratur - ein Handbuch zur Quellenkunde der neueren 
Kunstgeschichte (Wien: Anton Schroll, 1924) 
 
Hans D. Schneider, Ausstellungskatalog Museum Het Paleis, De ontdekking van de Egypti-
sche kunst (Den Haag / Gent: Museum Het Paleis/Snoeck-Ducaju & Zoon, 1998)  
 
Gerhard Schulze, Die Erlebnisgesellschaft - Kultursoziologie der Gegenwart (Frankfurt/M. / 
New York: Campus, 1992-2000) 
 
John R. Searle, ‚A Special Supplement: Chomsky's Revolution in Linguistics', in: The New 
York Review of Books, Bd.. 18, Nr. 12, 29. Juni 1972 
 
John R. Searle, ‚Geist, Gehirn, Programm' [dt. Übers. von Ulrich Enderwitz; ursprgl. Ausgabe: 
'Minds, Brains, and Programs', in: The Behavioral and Brain Sciences 3 (1980) S. 363-373], 
in: Walther Ch. Zimmerli / Stefan Wolf (Hrsg.), Künstliche Intelligenz - Philosophische Prob-
leme (Stuttgart: Reclam, 1994) 
 
John R. Searle, ‚The Myth of the Computer' in: The New York Review of Books, Bd. 29, Nr. 7, 
29. April 1982 
 
John R. Searle, ‚Collective Intentions and Actions', in: P. Cohen / J. Morgan / M.E. Pollack 
(Hrsg.), Intentions in Communication (Bradford Books, MIT Press: Cambridge, Mass., 1990) 
 
John R. Searle, The Construction of Social Reality (London / New York: Penguin, 1995)  
 
John R. Searle, The Mystery of Consciousness (New York: The New York Review of Books, 
1997) 
 
John R. Searle, ‚I Married a Computer', in: The New York Review of Books, Bd. 46, Nr. 6, 8. 
April 1999 
 
John R. Searle, reply to Ray Kurzweil, ‚I Married a Computer': An Exchange, in: The New 
York Review of Books, Bd. 46, Nr. 9, 20. Mai 1999 
 
John R. Searle, Mind, Language and Society - Philosophy in the Real World (London: Phoe-
nix, 2000) 
 
John Searle, ‚End of the Revolution', in: The New York Review of Books, Bd. 49, Nr. 3, 28. 
Februar 2002 
 
Salvatore Settis, Giorgiones ‚Gewitter' - Auftraggeber und verborgenes Sujet eines Bildes in 
der Renaissance (Berlin: Verlag Klaus Wagenbach, 1978) 
 
Jean Seznec / Jean Adhémar, Salons, 4 Bde. (Oxford: Clarendon Press, 1957-1966, 
Neuausgabe, 3 Bde, 1975-1983) 
 



 296  

Larry Shiner, The Invention of Art - A Cultural History (Chicago: The University of Chicago 
Press, 2001) 
 
Paul Signac, D'Eugène Delacroix au néo-impressionnisme [1898/99] (Paris: Hermann, 1978) 
Susanna Singer (Hrsg.), Ausstellungskatalog Haags Gemeentemuseum, The Museum of  
Modern Art Oxford, Westfälisches Landesmuseum Münster, Henry Moore Institute Leeds, 
Kunstmuseum Winterthur, Centre Georges Pompidou, Fundació Tapiès Barcelona, Museum 
of Fine Arts Boston, The Baltimore Museum of  Art, Sol LeWitt – Drawings 1958-1992 (Den 
Haag: Haags Gemeentemuseum, 1992)  
 
Simon Singh, Fermat's Enigma. The Epic Quest to Solve the World's Greatest Math Problem 
(USA: Walker Publishing Company, 1997) 
 
Noemi Smolik, ‚“Die Kunst meines Landes ist ungleich tiefer und vor allem bedeutender als 
alles, was ich im Westen kenne“ – Die russische Avantgarde im Spannungsverhältnis zwi-
schen Ost und West', in: Uwe M. Schneede (Hrsg.), Ausstellungskatalog Hamburger Kunst-
halle / Kunsthaus Zürich, Chagall, Kandinsky, Malewitsch und die russische Avantgarde (Ver-
lag Hatje: Ostfildern-Ruit, 1998)" 
 
Albert Soboul, Les Sans-Culottes parisiens en l'an II, mouvement populaire et gouvernement 
révolutionnaire, 2 juin 1793 / 9 thermidor An II [1958 ] (Paris: Librairie Clavreuil, 1962). 
 
Alan Sokal / Jean Bricmont, Impostures intellectuelles (Paris: Éditions Odile Jacob, 1997) 
 
Mark Solms, ‚Freud Returns', in: Scientific American, Mai 2004 
 
Robert S. Solso, Cognition and the Visual Arts (Cambridge MA: MIT Press,1994)  
 
T. Spengler, ‚Die Entwicklung der chinesischen Wissenschafts- und Technikgeschichte'; Ein-
leitung zu J. Needham, Wissenschaftlicher Universalismus (Frankfurt/M: Suhrkamp, 1977) 
 
Dan Sperber, Le Symbolisme en général (Paris: Hermann, 1974) 
 
Dan Sperber, Qu'est-ce que le structuralisme - 3.le Structuralisme en anthropologie (Éditions 
du Seuil - Points: Paris, 1968) 
 
Hendrik Spiering, ‚Krasse krassen - Bewerkte oker bewijst vroeg Symboolgebruik mens', in: 
NRC Handelsblad, 12. Januar 2002 
 
Werner Spies, Ausstellungskatalog Centre national d'art et de culture Georges Pompiou, Pi-
casso sculpteur (Paris: Éditions du Centre Pompidou, 2000) 
 
Frederic Spotts, Hitler and the Power of Aesthetics (Woodstock / New York: The Overlook 
Press, 2002) 
 
Frances Stonor Saunders, Who Paid the Piper? - The CIA and the Cultural Cold War (Lon-
don: Granta Books, 1999) 
 
Sweezy / Dobb / Takahashi / Hilton / Hill / Lefebvre / Procacci / Hobsbawm / Merrington, Der 
Übergang vom Feudalismus zum Kapitalismus (Frankfurt/M: Syndikat, 1978) 
 
Harald Szeemann (Hrsg.), Ausstellungskatalog Städtische Kunsthalle Düsseldorf / Kunsthaus 
Zürich / Museum moderner Kunst Wien, Der Hang zum Gesamtkunstwerk (Aarau / Frank-
furt/M: Verlag Sauerländer, 1983) 
 
Ian Tattersall, ,How we came to be human', in: Scientific American, Dezember 2001 
 
Caroline Tisdall (Hrsg.), Ausstellungskatalog Guggenheimmuseum, Joseph Beuys (New 
York: Thames and Hudson, 1979) 
 



 297  

Hubert Treiber / Heinz Steinert, Die Fabrikation des Zuverlässigen Menschen - Über die 
‚Wahlverwandtschaft' von Kloster- und Fabrikdisziplin [München 1980] (Münster: Verlag 
Westfälisches Dampfboot, 2002)  
 
David Tritton, ‘Chaos in the Swing of a Pendulum’, in: Hall (Hrsg., 1992) 
 
Alan M. Turing, ‚Kann eine Maschine Denken?' [dt. Übers. v. P.Gänßler; ursprgl. Ausgabe: 
'Computing Machinery and Intelligence' in: Mind 59 (1950), S. 433-460], in: Walther Ch. Zim-
merli / Stefan Wolf (Hrsg.), Künstliche Intelligenz - Philosophische Probleme (Stuttgart: Rec-
lam, 1994) 
 
A. Richard Turner, The Renaissance in Florence - The Birth of a New Art (London: Calman & 
King, 1997) 
 
Giorgio Vasari, Lives of the Painters, Sculptors and Architects [Le Vite de' più eccellenti ar-
chitetti, pittori, et scultori italiani..., 1568] (London: David Campbell Publishers, 1996) 
 
Evert van Uitert / Louis van Tilborgh / Sjraar van Heugten, Ausstellungskatalog Rijksmuseum 
Vincent van Gogh, Amsterdam, Vincent van Gogh – Schilderijen (Mailand / Rom / Amster-
dam: Arnoldo Mondadori Arte / De Luca Edizioni D’Arte, 1990) 
 
Henk Th. van Veen, Cosimo de' Medici - Vorst en republikein (Amsterdam: J.M. Meulenhoff 
b.v., 1998) 
 
Rienk Vermij, De wetenschappelijke revolutie (Amsterdam: Uitgeverij Nieuwezijds, 1999) 
 
Leonardo da Vinci, ‚Trattato della pittura’, in: Heinrich Ludwig (Hrsg.), Leonardo da Vinci: Das 
Buch von der Malerei [1882], in der Reihe: Rudolf Eitelberger von Edelberg (Hrsg.), Quellen-
schriften für Kunstgeschichte und Kunsttechnik des Mittelalters und der Renaissance, Bde. 
15-17 (Reprographischer Nachdruck Osnabrück: Verlagsgruppe Zeller, 1970/71)  
 
Corrado Vivanti, ‚Zerrissenheit und Gegensätze' [1972], in: Ruggiero Romano et. al., Die 
Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen - Fünf Studien zur Geschichte Italiens (Frankfurt/M: 
Suhrkamp, 1980)  
 
Kendall Walton, Mimesis as Make-Belief - On the Foundations of the Representational Arts 
(Cambridge, MA, London: Harvard University Press, 1990) 
 
Andrea Weber, Duccio di Buoninsegna – about 1255-1219 (Köln: Köhnemann, 1997) 
 
Max Weber, Die protestantische Ethik [1920], 2 Bde.(hersg. v. Johannes Winckelmann Gü-
tersloh: Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1991) 
 
Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft [1922] (Tübingen: Mohr, 1947) 
 
Max Weber, ,Asketischer Protestantismus und kapitalistischer Geist' [1905], in: Johannes 
Winckelmann (Hrsg.), Max Weber - Soziologie, universalgeschichtliche Analysen, Politik 
(Stuttgart: Alfred Kröner Verlag, 1973) 
 
Max Weber, ‚Richtungen und Stufen religiöser Weltablehnung' [1916], in: Johannes Winckel-
mann (Hrsg.), Max Weber - Soziologie, universalgeschichtliche Analysen, Politik (Stuttgart: 
Alfred Kröner Verlag, 1973) 
 
J.A. Weisheipl, ‚Okham and the Mertonians', in: J.I. Catto (Hrsg.), The History of the Univer-
sity of Oxford (Oxford: Oxford University Press, 1984)  
 
John White, Duccio - Tuscan Art and the Medieval Workshop (London: Thames & Hudson, 
1979)  
 
Michael White, Leonardo - The First Scientist (London: Little, Brown & Co., 2000) 



 298  

Stefanie Wiech‚ ‚“...auf den blauen Grund des Himmels gemalt“ - Wolkenstudien', in: Ausstel-
lungskatalog Hamburger Kunsthalle, Expedition Kunst - Die Entdeckung der Natur von C.D. 
Friedrich bis Humboldt (Hamburg: Dölling und Galitz Verlag, 2002, 138ff)" 
 
John Willats, ‚How Children Learn to Draw Realistic Pictures', in: Quarterly Journal of Experi-
mental Psychology, 1977,29 
John Willats, Art and Representation - New Principles in the Analysis of Pictures (Princeton 
NJ: Princeton University Press,1997) 
 
Tim Wilson, Strangers to Ourselves (Cambridge: Harvard University Press, 2002) 
 
Johannes Winckelmann (Hrsg.), Max Weber - Soziologie, Universalgeschichtliche Analysen, 
Politik (Stuttgart: Alfred Kröner Verlag, 1973) 
 
Lynne Withey, Grand Tours and Cook's Tours (New York: William Morrow Inc., 1997) 
 
Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus - Logisch-philosophische Abhandlung 
[1921] (Frankfurt/M: Suhrkamp, 1963) 
 
Richard Wollheim, Art and its Objects [1970] (Cambridge: Cambridge University Press, 1980)  
 
Richard Wollheim, ‚Correspondence, Projective Properties, and Expression in the Arts’, in: 
ders., The Mind and its Depth (Cambridge, MA, London: Harvard University Press, 1993) 
 
Richard Wollheim, ‚Nelson Goodman's Languages of Art’ in: ders., On Art and the Mind - Es-
says and Lectures (Cambridge, MA, London: Harvard University Press, 1974) 
 
Richard Wollheim, Painting as an Art (London: Thames and Hudson, 1987) 
 
Lewis Wolpert, The Unnatural Nature of Science - Why science does not make (common) 
sense (London: Faber & Faber Ltd., 1992) 
 
Semir Zeki, A Vision of the Brain (Oxford: Blackwell Scientific, 1993) 
 
Semir Zeki, Inner Vision - An Exploration of Art and the Brain (New York: Oxford University 
Press, 1999)  
 
Robert Zwijnenberg, The Writings and Drawings of Leonardo da Vinci - Order and Chaos in 
Early Modern Thought (Cambridge, MA: Cambridge University Press, 1999) 



 299  

Abbildungen  
 
 
Kapitel I 
 

1.) Quadrat; Computergraphik: Franz Kaiser. 
2.) Würfel; Computergraphik: Franz Kaiser. 
3.) Aufgeklappter Würfel; Computergraphik: Franz Kaiser. 
4.) Technische Zeichnung eines Autos in vier Ansichten von vier Seiten; aus: 

http://www.geocities.co.jp/MotorCity-Rally/9527/image/fj45v.jpg 
5.) Piktogramme für Toiletten und Restaurants; aus: http://www.tourist-channel.sk/ 

proj_eurocamping/piktogramy.php3?NEW=OK&lang=ENG&body=START&ic_camp=
1&ic_vybavenie=1  

6.) Würfel in parallelperspektivischer Darstellung; Computergraphik: Franz Kaiser. 
7.) Umgekippter parallelperspektivischer ‚Würfel’; Computergraphik: Franz Kaiser. 
8.) Jugendfoto Fidel Castro, © AFP; aus: NRC Handelsblad 13-08-2006. 
9.) Altersfoto Fidel Castro, © AFP; aus: NRC Handelsblad 13-08-2006. 
10.) Silvio Berlusconi and Italian Cabinet Minister Roberto Calderoli at the press confer-

ence announcing the latter’s resignation, February 18 2006, © AP; aus: CBS NEWS, 
http://www.cbsnews.com/stories/2006/02/18/ap/world/mainD8FR87201.shtml 

11.) David Levine: Silvio Berlusconi, 2001; aus: The New York Review of Books, October 
18, 2001. 

12.) Hans Holbein: Jean de Dinteville and Georges de Selve ('The Ambassadords'), 1533, 
Oil on oak, 207 x 209 cm. London National Gallery; aus: 
http://www.cwrl.utexas.edu/~nydam/courses/spr05/images.shtml 

13.) Abb. 12, Detail. 
14.) Marino postitiv; Foto: Franz Kaiser. 
15.) Marino negativ; Foto: Franz Kaiser. 
16.) Ernest Eugène Appert: Crimes de la Comune: Assassinat des généraux Clément 

Thomas et Jules Lecomte, rue des Rosiers 6 à Montmartre dans la journée du 18 
mars 1871, Photomontage; aus: Bajac (Hrsg., 2000, 96). 

17.) Ernest Eugène Appert : Crimes de la Comune: Assassinat de Gustave Chaudey dans 
la prison de Sainte-Pélagie, le 23 mars 1871, Fotomontage; aus: Bajac (Hrsg., 2000, 
96). 

18.) Stalin with Antipov, Kirov and Schwernik, 1926; aus: King (1997). 
19.) Stalin with Kirov and Schwernik,1940; aus: King (1997). 
20.) Stalin with Kirov, 1949; aus: King (1997). 
21.) Stalin; aus: King (1997). 
22.) Coronation of the Virgin, oberes Mittelfeld der Rosette des Domes zu Siena, 1287/88; 

aus: Norman (1999, 43) 
23.) Sitzende Iran-Figur, Bidyogo, Guinea-Bissao-Inseln, Holz, 42,5 cm hoch, Rietberg 

Museum Zürich; aus: Ausstellungskatalog Museum Ludwig Köln / Gemeentemuseum 
Den Haag, Afrikanische Skultpur – Die Erfindung der Figur (Köln / Den Haag, 
1990/91, 105). 

24.) Sitzende Iran-Figur, Bidyogo, Guinea-Bissao-Inseln, Holz, 36,5 cm hoch, Museum für 
Völkerkunde Wien; aus: Ausstellungskatalog Museum Ludwig Köln / Gemeentemu-
seum Den Haag, Afrikanische Skultpur – Die Erfindung der Figur (Köln / Den Haag, 
1990/91, 108). 

25.) Sitzende Iran-Figur, Bidyogo, Guinea-Bissao-Inseln, Holz, 34,5 cm hoch, Privat-
sammlung; aus: Ausstellungskatalog Museum Ludwig Köln / Gemeentemuseum Den 
Haag, Afrikanische Skultpur – Die Erfindung der Figur (Köln / Den Haag, 1990/91, 
109). 

26.) Pablo Picasso: Les Demoiselles d’Avignon, 1907, Öl auf Leinwand, 243,9 x 233,7 
cm,  Lillie P. Bliss Bequest; aus: The Museum of Modern Art – The History and the 
Collection (2nd ed., New York: Harry Abrams, 1997, 94) 

27.) Pablo Picasso: Figure, 1907, Buchsbaum mit Malstift und Farbspuren auf der Kopf-
oberfläche, 35,2 x 12,2 x 12 cm, Musée Picasso, Paris; aus: Spies (2000, 43). 

28.) Pablo Picasso: Figure, 1907, behauene Eiche mit Farbhöhungen, 80,5 x 24 x 20,8 
cm, Musée Picasso, Paris; aus: Spies (2000, 45). 

29.) Kinderzeichnung eines Schreiners mit einer Säge; aus: Arnheim (1974 [1954],177). 



 300  

30.) Kinderzeichnung mit Integration im Bildraum; aus: Arnheim (1974 [1954],188). 
31.) Drawing of a Man (tadpole); aus: Willats (1977, 14). 
32.) Children’s Drawings of a table: typical drawings in each class; aus: Willats (1977, 11). 
33.) Die Größenverhältnisse zwischen Mutter und Tochter sind durch perspektivische 

Täuschung umgekehrt; Foto: M. Piller 
34.) Wellendiagramm; aus: Hoffman (1998, 2) 
35.) Johannes Vermeer: A Lady at the Virginal with a Gentlemen (‘The Music Lesson’), 

ca. 1662-64, Her Majesty the Queen Elizabeth II, Buckingham Palace, London; aus: 
Ausstellungskatalog Mauritshuis Den Haag / National Gallery of Art, Washington, Jo-
hannes Vermeer (Zwolle: Waanders, 1995/96, 129). 

36.) Michelangelo: Der Erwachende, 1530-34, Florenz Academia; aus: Time-Life – Die 
Welt der Kunst – Michelangelo und seine Zeit (1977 [1966], 167) 

37.) Michelangelo: Der Atlant, 1530-34, Florenz Academia; aus: Time-Life – Die Welt der 
Kunst – Michelangelo und seine Zeit (1977 [1966], 166) 

38.) Paul Signac: Saint-Tropez. Coucher de soleil au bois de pins, 1896, Öl auf Leinwand, 
65 x 81 cm, Musée de l'Annonciade, Saint-Tropez; aus: Franz (1997, 81) 

39.) Piet Mondrian: Mill in Moonlight, 1906/07, Öl auf Leinwand, 99,5 x 125,5 cm, Ge-
meentemuseum Den Haag; aus: Ausstellungskatalog Japan-Tournee, Mondrian – 
from figuration to abstraction (Toyo / Den Haag : Tokyo Shimbun / Gemeentemu-
seum Den Haag, 1987/88), S. 79. 

40.) Piet Mondrian: Mill in Sunlight, 1908, Öl auf Leinwand, 114 x 87 cm, Gemeentemu-
seum Den Haag; aus: Bois / Joosten/ Zander Rudenstein/ Janssen (1994, 101). 

41.) Piet Mondrian: Gray Tree, 1911, Öl auf Leinwand, 78,5 x 107,5 cm, Gemeentemu-
seum Den Haag; aus: Bois / Joosten/ Zander Rudenstein/ Janssen (1994, 121). 

42.) Piet Mondrian: Composition with Grid 9; Checkerboard with Light Colors, 1919, Öl auf 
Leinwand, 86 x 106 cm, Gemeentemuseum Den Haag; aus: Bois / Joosten/ Zander 
Rudenstein/ Janssen (1994, 191). 

43.) Piet Mondrian: Composition with Grid 8; Checkerboard with Dark Colors, 1919, Öl auf 
Leinwand, 86 x 102 cm, Gemeentemuseum Den Haag; aus: Bois / Joosten/ Zander 
Rudenstein/ Janssen (1994, 189). 

44.) Piet Mondrian: Composition with Red, Blue, Black, Yellow, and Gray, 1921, Öl auf 
Leinwand, 39,5 x 35 cm, Gemeentemuseum Den Haag; aus: Bois / Joosten/ Zander 
Rudenstein/ Janssen (1994, 202). 

45.) The response of a cell in the visual cortex to light of different colors; aus: Zeki (1999, 
101) 

46.) The location of visual areas in the human brain; aus: Zeki (1999, 134). 
47.) The position of the V4 complex on the inferior side of the brain; aus: Zeki (1999, 194). 
48.) M.C. Escher: Waterval, Oktober 1961, 38 x 30 cm, Gemeentemuseum Den Haag; 

aus: Bool / Kist / Locher / Wierda (1993 [1981/, 323) 
49.) René Magritte: Carte Blanche, Collection of Mr. and Mrs. Paul Mellon, National Gal-

lery of Art, Washington; aus:  Zeki (1999, 46). 
 
 
Kapitel II 
 

1.) Masaccio (Tommaso di Ser Giovanni Cassai, gen.), Die Heilige Dreifaltigkeit, ca. 
1427, Fresko, Sta. Maria Novella, Florenz; www.artunframed.com/ 
art_reproductions_6.htm 

2.) Leonardo da Vinci: Anatomische Figur mit Herz, Lunge und Hauptorganen, 28 x 19,8 
cm, K/P 38 r; RL 12597 r, The Royal Collection Her Majesty Queen Elizabeth II, 
Windsor Castle; aus: Ausstellungskatalog Hamburger Kunsthalle, Leonardo da Vinci - 
Anatomische Zeichnungen aus der königlichen Bibliothek auf Schloss Windsor 
(Gütersloh: Prisma Verlag, 1979), Abb. 1. 

3.) Leonardo da Vinci: Sektion der Hauptorgane und des Arteriensystems der Frau, 47,8 
x 33,3 cm, K/P 122r; RL 12281 r. (The Royal Collection Her Majesty Queen Elizabeth 
II, Windsor Castle); aus: Ausstellungskatalog Hamburger Kunsthalle, Leonardo da 
Vinci - Anatomische Zeichnungen aus der königlichen Bibliothek auf Schloss Windsor 
(Gütersloh: Prisma Verlag, 1979), Abb. 2 A. 

4.) Andreas Vesalius: Tabula Musculorum Nona bis Decimacuarta; aus: Andreas 
Vesalius, De humanis corporis fabrica , Basel 1543, S. 194, 197, 200, 203, 206, 208; 



 301  

http://www.udstillinger.dnlb.dk 
5.) André-Pierre Pinson: Femme à la larme – Halbkopf aus dem anatomischen Kabinett 

des Herzog von Orleans, 1784, Muséum national d’histoire naturelle, laboratoire 
d’Anatomie comparée, Paris; aus: Ausstellungskatalog Galeries nationales du Grand 
Palais, Paris, L'âme au corps - arts et sciences 1793-1993 (Paris: Éditions de la Ré-
union des musées nationaux / Gallimard / Electra,1993, Umschlag). 

6.) Michelangelo Merisi da Caravaggio: Der heilige Matthäus mit dem Engel, ca. 1602, 
223 x 183 cm, ehemals Kaiser-Friedrich-Museum, Berlin, im 2. Weltkrieg verbrannt; 
aus: Puglisi (1998, 178). 

7.) Michelangelo Merisi da Caravaggio: Der heilige Matthäus mit dem Engel, 1602-3, 295 
x 195 cm, S. Luigi dei Francesi, Rom; aus: Puglisi (1998, 181). 

8.) Jean-Baptiste Siméon Chardin: Verre d’eau et caffetière, 1760, 32,5 x 41 cm, Carne-
gie Museum of Art, Pittsburgh, Pennsylvania, Howard A. Noble Collection; aus: 
Bartsch (1979/80, 515). 

9.) Alexander Cozens: Serie von ‚Skies’ (Nr. 21-24) aus seinem, im Selbstverlag heraus-
gegebenen A New Method of Assisting the Invention in Drawing Original Composi-
tions of Landscape (London, 1785/86), Tate Gallery, London; aus: Hedinger / Richter-
Musso / Westheider (Hrsg., 2004, 166f) 

10.) John Constable: Zwanzig Wokenstudien nach Alexander Cozens,  1822, Courtauld 
Institute of Art, London; aus: Hedinger / Richter-Musso / Westheider (Hrsg., 2004, 
166f).  

11.) Luke Howard: Wolkenstudie – Dunkler Cirrostratus, 1803-1811, Wasserfarbe, 12 x 20 
cm, Royal Meteorological Society, als Dauerleihgabe im Science Museum, London; 
aus: Hedinger / Richter-Musso / Westheider (Hrsg., 2004, 153) 

12.) Luke Howard: Wolkenstudie – Angehäufte Cumuluswolken in unterschiedlichen  Sta-
dien, 1803-1811, Wasserfarbe, 17 x 28 cm, Royal Meteorological Society, als Dauer-
leihgabe im Science Museum, London; aus: Hedinger / Richter-Musso / Westheider 
(Hrsg., 2004, 152) 

13.) Carl Gustav Carus: Geognostische Landschaft, 1820, Öl auf Leinwand, 91 x 132 cm, 
Staatsgalerie Stuttgart (Leihgabe aus Privatbesitz); aus: Howoldt (2002, 91) 

14.) Joseph Mallord William Turner: Snow Storm – Steam Boat off a Harbour’s Mouth 
making Signals in Shallow Water, and going by the Lead. The Author was in this 
Storm on the Night the Ariel left Harwich, 1842, Öl auf Leinwand, 91,5 x 122 cm, Tate 
Gallery (Nachlass des Künstlers 1854); aus: Hewison / Warrel / Wildman (Hrsg.,2000, 
27) 

15.) -17.) Bretton Estate, Yorkshire: Ansicht formales Gartendetail, Blick von der Terras-
se, Blick auf die Terrasse; Fotos: Franz Kaiser und © Yorkshire Sculpture Park. 

18.) Garten von Stowe, Buckinghamshire, Gartenansicht; Foto: David Josborn, 
http://www.britishpanoramics.com/Landscape/ProofOne/images/Stowe.jpg 

19.) Stowe, Buckinghamshire, England, ’Plan of the Gardens at Stowe’, 1715; 
http://www.ar.utexas.edu/AV/Atkinson/lecture6/utopia9.html 

20.) Caspar Wolf: Der Lauteraargletscher mit Blick auf den Lauteraarsattel, 1776, Öl auf 
Leinwand, 54 x 82 cm, Aargauer Kunsthaus, Aarau; aus: Howoldt (2002, 81) 

21.) Caspar David Friedrich: Wanderer über dem Nebelmeer, ca. 1818, Öl auf Leinwand, 
94,5 x 74,8 cm, Hamburger Kunsthalle, Hamburg; aus: Gamwell (2002, 12) 

22.) John Constable : Noues à Salisbury, 1820 (?), Öl auf Leinwand, 45,7 x 55,3 cm, Vic-
tora and Albert Museum, Legat John Sheepshanks, Inv. FA38 R.29.41, London; aus: 
Ausstellungskatalog Galeries Nationales du Grand Palais, Paris, Constable – Le 
choix de Lucian Freud (Paris: Réunion des Musées Nationaux, 2002, 239) 

23.) Vincent van Gogh : De sterrennnacht, Juni 1889, New York, The Museum of Modern 
Art, Lillie P. Bliss Bequest; aus: Uitert / Tilborgh / Heugten (Hrsg., 1990, 217) 

24.) und 25.) Sol LeWitt: Two Working Drawings for Incomplete Open Cubes, 1974, Tus-
che auf Papier, jeweils 28 x 21,6 cm, LeWitt Collection, Chester, CT; aus: Singer 
(Hrsg., 1992, Nr. 90 und 88) 

26.) Sol LeWitt: Schematic Drawing for Incomplete Open Cubes, 1974, gedruckte Ausstel-
lungsankündigung der John Weber Gallery, New York, Oktober 1974; aus: Garrels 
(Hrsg., 2000, 149) 

27.) Sol LeWitt: Incomplete Open Cubes, 1974, Ausstellungsansicht; aus: Garrels (Hrsg., 
2000, 151) 

28.) Sol LeWitt: Incomplete Open Cubes, 1974; Skulpturphoto aus Ausstellungskatalog 



 302  

John Weber Gallery, 1974, Nr. 3-1. 
29.) Karel Appel, Broschüre ‚Psychopathological Art’, 1950, Doppelseite 38, 39, Kollage, 

Farbkreide, Kugelschreiber und Tusche auf Papier, 26 x 20 cm; aus: Kaiser (2002, 
14) 

30.) Robert Bénard : Arrivée du capitaine Cook sur les Iles Tonga, Kupferstich,  Musée de 
l'homme, Paris ; aus : Rubin (Hrsg., 1984, 6). 

31.) Pablo Picasso : Portrait of Daniel-Henry Kahnweiler, 1910, Öl auf Leinwand, 100,6 x 
72,8 cm, The Art Institute of Chicago, geschenkt von Frau Gilbert W. Chapman, in 
Erinnerung an Charles B. Goodspeed; aus: Rubin (Hrsg., 1996, 285) 

 
 
Kapitel III 
 

1.) Abacus; aus: http://gallery.hd.org/_c/mechanoids/abacus-4-AJHD.jpg.html 
2.) Gentile da Fabriano: Die Anbetung der Könige,1422/23, Tempera auf Holz, 300 x 282 

cm, Galleria degli Uffizi, Florenz; aus: http://www.artunframed.com/fabriano.htm 
3.) Masaccio (Tommaso di Ser Giovanni Cassai, gen.): Die Anbetung der Könige, ca. 

1425-1428, Tempara auf Tuch auf Pappelholz, 21 x 61 cm, Gemäldegalerie, Berlin; 
aus: http://ro.wikipedia.org/wiki/Masaccio 

4.) Piero della Francesca: The Annunciation, ca. 1454-58, Fresco, Capella Maggiore, 
San Francesco, Arezzo, Italien; aus: Lightbown (1992, 174). 

5.) Giorgio Vasari: Cosimo met zijn architecten, ingenieurs en beeldhouwers, 1555-1572, 
Palazzo della Signoria, Sala di Cosimo I; aus: Van Veen (1998, 86). 

6.) Meindert Hobbema: Een watermolen, ca. 1665-68, Öl auf Holztafel, 62 x 85,5 cm, 
Rijksmuseum Amsterdam; aus: 
http://www.rijksmuseum.nl/aria/aria_artists/00017405?lang=en 

7.) Meindert Hobbema: Een watermolen, ca. 1665-1668, Öl auf Holztafel, Rijksmuseum, 
Amsterdam; aus: http://essentialvermeer.20m.com/dutch-painters/hobbema_a.htm 

8.) Jan van Goyen: Gezicht over de Rijn naar de Eltense berg, 1653, Öl auf Leinwand, 
81 x 152 cm, Mauritshuis Den Haag; aus: Broos (1987, 159) 

9.) Versailles - Le château et le jardin en 1668 ; aus: 
http://academic.brooklyn.cuny.edu/history/dfg/core/versail.jpg 

10.) Versailles – Plan du château et du jardin ; aus:  
       http://les.visites.free.fr/400/versailles-carte.jpg 
11.) Hyacinthe Rigaud : Portrait de Louis XIV., 1700, Öl auf Leinwand, 279 x 190 cm, Mu-

sée du Louvre, Paris ; aus: http://web.grinnell.edu/courses/his/s05/his237-
01/Album/pages/1701_Louis14_jpg.htm 

12.) ‚An Historical Study’, Frontispize zu Titmarsh (W.M. Thackeray), The Paris 
Sketchbook, 1840, British Library, London; aus: Burke (1992, 124). 

13.) Jacques Louis-David: Consecration of the Emperor Napoleon I and Coronation of the 
Empress Josephine, 1805-07, Öl auf Leinwand, Oil on canvas, 629 x 979 cm, Musée 
du Louvre, Paris; aus: http://www.wga.hu/frames-
e.html?/html/d/david_j/4/405david.html 

14.) Duveen Gallery, British Museum, London; aus: 
http://www.parthenonuk.com/images/british_museum.jpg 

15.) Venus von Milo, Frontalansicht, Musée du Louvre, Paris ; © Jason Kottke; aus: 
http://www.kottke.org/ 

16.) Venus von Milo, Rückenansicht, Musée du Louvre, Paris ; © Michael Legg ; aus: 
http://www.michaellegg.com/paris.html 

17.) Venus von Milo – Vier Rekonstruktionsvorschläge; aus: Pasquier (1985, 34) 
18.) Venus von Milo - Furtwänglers Rekonstruktionsvorschlag; aus: Pasquier (1985, 41) 
19.) Salvador Dali: Venus van Milo met laden, 1936 / 1964, Bronze und Pelz, 98 x 32,5 x 

34 cm, Museum Boymans; aus: http://boijmans.medialab.nl/onDErW/eind2000/dali-
venus2.htm 

20.) Koit : Venus Milo bio, aus: http://www.koit.pwp.blueyonder.co.uk/milobio.htm 
21.) Reklame von KPN Telecom, September 1999. 
22.) Die Venus von Milo von Dali  (1936) und eine Karikatur von Geluck (1997); aus: 

http://www.skulpturhalle.ch/de/sammlung/highlights/2003/01/venus.html 



 303  

23.) Jabberwockie17: Venus De Milo is examined by a doctor after a car crash leaves her 
armless; aus: 
http://www.worth1000.com/cache/contest/contestcache.asp?contest_id=6611 

24.) Auguste Rodin: Torse d'homme, ca. 1887, Bronze, 60 x 30 x 25 cm, Geschenk Sir 
Joseph Duveen, 1923, Musée du Petit Palais; © Photothèque de la Ville de Paris – 
Foto: Ladet ; aus: http://www.paris.fr/portail/Culture/Portal.lut?page_id=6228 

25.) Auguste Rodin: L’homme qui marche, ca. 1899, großes Model, 1907, Gips, 213 cm x 
161 cm x 72 cm, Musée Rodin, Paris; © Musée Rodin - Foto: Adam Rzepka; aus: 
http://portal1.lacaixa.es/Channel/Ch_Redirect_Tx?dest=2-92-00-03020 

26.) Kanga-Maske, Dogon, bemaltes Holz, Geflecht aus pflanzlichen Fasern, Höhe ca. 
100 cm, Musée de l’Homme, Paris, Geschenk von Georges-Henri Rivière, 1931; © 
Foto-Archiv Musée de l’Homme, Paris; aus: Ndiaye (1996, 33). 

27.) Kanga-Makse beim Tanz anlässlich eines Dama; © F. Giovagnongi, Foto-Archiv Mu-
sée de l’Homme ; Musée du quai Branly, dépôt du Musée de l’Homme, Paris; aus: 
Ndiaye (1996, 32). 

28.) Kanga-Makse beim Tanz anlässlich eines Dama; © F. Giovagnongi, Foto-Archiv Mu-
sée de l’Homme; Musée du quai Branly, dépôt du Musée de l’Homme Paris; aus: 
Ndiaye (1996, 32). 

29.) Giotto di Bondone: The Mourning of Christ, ca. 1305, Fresco, Capella dell'Arena, 
Padua; aus: http://www.princeton.edu/~romance/images/giotto.jpg 

30.) Duccio di Buoninsegna: Maestà (Frontalansicht, Zentraltafel), 1308-1311, Tempera 
auf Holztafel, 212 x 424 cm, Siena, Museo dell’Opera del duomo; aus: 
http://www.wga.hu/art/d/duccio/buoninse/maesta/maest_01.jpg 

31.) Cimabue (Cenni di Peppi, gen.): Maestà di Santa Trinità, 1285-86, Tempera auf 
Holztafel, 385 x 223 cm, Galleria degli Uffizi, Florence; aus: 
http://www.christusrex.org/www2/art/Cimabue.htm 

32.) Duccio di Buoninsegna: Maestà, 1308-1311, Rekonstruktion der Vorderseite von 
John White (1979. 80ff); Computergraphik mit Modifikationen von Gardner von Teuf-
fel von Katherine Weaver, August 2003; aus: 
http://www.meredith.edu/art/research/maesta-front-with-poplar-p.gif  

33.) Duccio di Buoninsegna: Maestà, 1308-1311, Rekonstruktion der Vorderseite von 
John White (1979. 80ff); Computergraphik mit Modifikationen von Gardner von Teuf-
fel von Katherine Weaver, August 2003; aus: 
http://www.meredith.edu/art/research/back-with-poplar-pattern.gif 

34.) Duccio di Buoninsegna: Maestà – Temptation on the Mountain, 1308-1311, Tempera 
auf Holztafel, 43,2 x 46 cm, Frick Collection, New York; aus: Weber (1997, 64). 

35.) Duccio di Buoninsegna: Maestà – The Calling of St. Peter and St. Andrew, 1308-
1311, Tempera auf Holztafel, 43,2 x 46 cm, The National Gallery of  Art, Washington; 
aus: Weber (1997, 65). 

36.) Duccio di Buoninsegna: Maestà – The Transfiguration of Christ, 1308-1311, Tempera 
auf Holztafel, 48 x 50,1 cm; The National Gallery, London; aus: Weber (1997, 67). 

37.) Duccio di Buoninsegna: Maestà – The Annunciation, 1308-1311, Tempera auf 
Holztafel, 43,3 x 45,5 cm, The National Gallery, London; aus: Weber (1997, 48). 

38.) Gian Lorenzo Bernini: The Ecstacy of St. Teresa, 1645-1652, Marmor, Capella 
Cornaro, Santa Maria della Vittoria, Rom; aus: 
http://home.actlab.utexas.edu/~chelsea/pages/stTeresaVision.htm 

39.) Gian Lorenzo Bernini, Capella Cornaro, Santa Maria della Vittoria, 1647-1652, Rom; 
aus: Time-Life – Die Welt der Kunst – Bernini und seine Zeit (1973 [1970], 136). 

40.) Frederick Lord Leighton: Cimabue's Celebrated Madonna is Carried in Procession 
through the Streets of Florence, 1853-1855, Royal Collection, als Leihgabe in der Na-
tional Gallery, London; aus: Ash (1995, plate 1). 

41.) Jacques-Louis David: Death of Marat, 1793, Öl auf Leinwand, 165 x 128 cm, Musées 
royeaux des Beaux-Arts de Belgique, Brüssel; aus: Clark (1999, 14). 

42.) Marcel Duchamp: Fountain, 1917, Ready-made: Porzellan Pissoir auf seiner Rücksei-
te aufgestellt und auf der Oberseite mit schwarzer Farbe beschriftet: R. MUTT / 1917, 
Original verloren gegangen, zweite Version: Sidney Janis, New York, 1951, dritte 
Version: Galleria Schwarz, Mailand (Edition von 8 signierten und nummerierten 
Replikas), 1964; aus: d’Harnoncourt / McShine (Hrsg., 1989 [1973], 282) 

43.) Constantin Brancusi : Princess X, 1915-16, polierte Bronze, Sockel in drei Teilen, 
61,7 x 40,5 x 22,2 cm, Totalhöhe 112,5 cm und Atelierphoto, Mnam-Cci / Centre 



 304  

Georges Pompidou, Legat Brancusi 1957; aus: Ausstellungskatalog Centre Georges 
Pompidou, Constantin Brancusi / 1876-1957 (Paris: Gallimard, 1995, 141)  

44.) Taste-level chart, gezeichnet von Tom Funk für ‚Life’-Magazine, 11. April 1949, S. 
100-101; aus: Kammen (1999, 98f). 

45.) Joseph Beuys: „The silence of Marcel Duchamp is overrated“, Performance während 
einer Life-Übertragung des Zweiten Deutschen Fernsehens am 11. November 1964; 
aus: Tisdall (Hrsg., 1979, 92., Abb. 142). 

46.) Marcel Duchamp, Schachspiel im Pasadena Art Museum während Duchamps erste 
umfangreicher Retrospektive, 1963; Foto: Julian Walser; aus: d’Harnoncourt / McShi-
ne (Hrsg., 1989, [1973], 130). 

47.) Andy Warhol: Double Elvis, 1964, Siebdruck und synthetisches Polymer auf Lein-
wand, 207 x 208 cm, Tate Gallery; aus: 
http://www.tate.org.uk/servlet/ViewWork?cgroupid=999999961&workid=26977&searc
hid=7450&tabview=work 

48.) Andy Warhol, Liz, 1964, Farboffset, 59 x 59 cm, Fine Arts Museum of San Francisco; 
aus: http://search.famsf.org:8080/search.shtml?artist=warhol 

49.) Andy Warhol: Nine Jackies, 1964, Kunstdruck, 69 x 99 cm; aus: 
http://art.allayers.com/categories/page/the_three_phases_of_jackie_by_andy_warhol/ 

50.) Henry van de Velde : Villa Esche – Fassade von der Strasse aus und Eingangsfront, 
Chemnitz, 1902-11; Fotos: Hans-Chr. Schink, Postkarten des Henry van de Velde 
Museums. 

 
 
Kapitel IV 
 

1.) Hercule; Foto: Marie-Noël Rio 
2.) Diego Velásquez de Silva: King Philip IV. of Spain, vor 1628, Öl auf Leinwand, 201 x 

102 cm, Museo del Prado, Madrid; aus: 
http://www.angelfire.com/poetry/lisajarnot/blog/index.blog?entry_id=369133 

3.) Nicolas Poussin: Strormy Landscape with Pyramus and Thisbe, 1651, Öl auf Lein-
wand, 192,5 x 273,5 cm, Städelsches Kunstinstitut und Städtische Galerie, Frankfurt 
am Main; aus: http://www.wga.hu/frames-e.html?/html/p/poussin/4/38landsc.html  

4.) Installationsfoto von der ‚Letzten futuristischen Ausstellung 0.10’ in Petrograd, 1915; 
Kaiser / Petrova / Wierda (2002, 28). 

5.) René Magritte: La trahison des images, 1928, Öl auf Leinwand, 62,2 x 81 cm, Los 
Angeles County Museum of Art; Postkarte © 2003 C.H./ADAGP & JNF PRODUCTI-
ONS. 

6.) DIM – Reklame vom Internet 
7.) Claude Monet, Die Rue Montorgueil im Flaggenschmuck, 1878, Musée des Beaux 

Arts Rouen; aus: Time-Life – Die Welt der Kunst – Manet und seine Zeit 1832-1883 
(1973 [1968], 119). 

8.) und 9.) Beispiele Kandinskys für ausdrucksvolle Linien aus: Kandinsky (1973 [1926], 
152 f) 

10.) 20 cm hohes Steinobjekt, das im Jahre 1962 im Yambu Clan Territorium (Ambun Tal) 
im westlichen Hochlande von Neu Guinea gefunden wurde, Sammlung Philip Gold-
man, aus: Leach (1973, 222). 

11.) Pablo Picasso: Female Nude, Herbst-Winter 1907, Bleistift und Wasserfarbe, 61, 5 x 
45,5 cm, National Gallery, Prag; aus: Rubin (1989, 82) 



Franz-W. Kaiser 
 
Geboren am 30. November 1957 in Boppard am Rhein; lebt in Den Haag und in Paris. 
 
Fremdsprachen: 
 
Fließend Lesen, Sprechen, Schreiben: 

• Englisch 
• Französisch 
• Niederländisch 

Lesen und gebrochen Sprechen: 
• Italienisch 

 
Curriculum: 
 
1977-83 Studium der Kunst, Kunst- und Erziehungswissenschaften (Geschichte, Soziologie, Philosophie) an der 

Kasseler Universität. Abschluss mit einer Forschungsarbeit zur kunsthistorischen Bedeutung der 
‚Société des Antiquités de Cassel'. 

1982  Documenta 7: Aufbau und edukative Begleitung. 
1984  Volontariat im Van Abbemuseum, Eindhoven (Niederlande). Wichtigste Ausstellung: 

‚Augensternstunden' - die erste Günter Brus Retrospektive. 
  Assistent von Johannes Gachnang bei der Ausstellung ‚Idee, Prozeß, Ergebnis'  im Martin Gropius Bau, 

Berlin. 
  Assistent von Rudi Fuchs bei der Eröffnungsausstellung ‚Ouverture' des Castello di Rivoli bei Turin. 
  Co-Direktion bei den Proben und der Realisierung der 80. Aktion von Hermann Nitsch in Prinzendorf 

(Österreich). 
1984/85 Organisation Nouvelle Biennale de Paris in der Grande Halle de la Villette (Direktor: Georges 

Boudailles; Selektionsteam: Georges Boudaille, Gérald Gassiot-Talabot, Pierre Courcelles, Alanna 
Heiss, Kasper König, Achille Bonito Oliva). 

  Assistent von Rudi Fuchs bei der Ausstellung ‚Rennweg' im Castello di Rivoli, Turin, und in der 
Biblioteca Nacional, Madrid. 

1985/86 Kurator am Le Nouveau Musée von Villeurbanne (Direktor: Jean-Louis Maubant) bei Lyon; wichtigste 
Ausstellung: ‚Insicuro Noncurante' die erste umfassende Retrospektive von Alighiero Boetti, die nachher 
noch in der Villa Arson, Nizza, und im Van Abbemuseum, Eindhoven, zu sehen war. 

1986-89 Ausstellungsleiter im neu eröffneten Magasin/Centre National de Grenoble (Direktor: Jacques Guillot). 
Wichtigste Ausstellungen: Beuys-Aquarelle aus der Sammlung Van der Grinten (die erste 
umfassendere Beuys-Ausstellung in Frankreich), Gerrit van Bakel, Michelangelo Pistoletto, Serge 
Spitzer, Daniel Buren (Palissades du Palais Royal), John Baldessari, Ger van Elk, Richard Long,  Ulrich 
Horndash, Kazuo Katase, Lawrence Weiner, Paul-Armand Gette, Richard Prince, Robert Barry, 
Guillaume Bijl, Jef Geys. 

  Beteiligung bei der Errichtung der École du Magasin, einer neuen Form der Kuratorenaussbildung. 
1986-88 Konzeption und Realisation der in situ-Ausstellung ‚Meltem' (mit Jean-Michel Alberola, Lothar 

Baumgarten, Clegg & Guttman, Yannis Kounellis, Sol LeWitt, Hermann Nitsch, Giulio Paolini, Sarkis, 
Serge Spitzer, Pierre Weiss sowie der ‚Oresteia' von Yannis Xenakis) im Château d'Oiron, das im 
Gefolge dieser Ausstellung den Status eines Centre National d'Art erhielt. Die Grundidee war die einer 
zeitgenössisch-künstlerischen Interpretation einer spektakulären Renaissance-Architektur. Alle Künstler 
entwarfen in situ Arbeiten für den Ort. Als Gegenprobe wurde die gleiche Auswahl Künstler, ergänzt 
durch Armando, Joseph Beuys, James Brown und Cy Twombly, im folgenden Jahr in den neutraleren 
Ausstellungsräumen des Centre National d'Art Contemporain de Grenoble gezeigt - hier nicht mit in situ 
Arbeiten sondern mit Leihgaben. 

Seit Nov. 1989 Ausstellungsleiter im Gemeentemuseum Den Haag. Im Rahmen der Restrukturierung des 
Museums im Hinblick auf dessen Privatisierung im Jahre 1998, Entwicklung eines neuen 
Ausstellungssektors, dessen Effizienz sich mittlerweile bewährt hat: Heute organisiert das 
Gemeentemuseum ca. 40 Ausstellungen pro Jahr.  

   Wichtigste Ausstellungen seit 1990: Robert Barry, Karel Appel Retrospektive (nachher auch in 
der Kunsthalle Köln, Kunsthalle Linz und Fundació Miro, Barcelona), Royden Rabinowitch, Emil 
Schumacher (in Zusammenarbeit mit dem Frankfurter Städel), Yannis Kounellis Drawings (Tournee: 
Henry Moore Institute, Leeds, Fundació Tapiès, Barcelona), Sol LeWitt Drawings Retrospective 
(Tournee 1992-1995: Museum of Modern Art, Oxford, Westfälisches Landesmuseum Münster, Henry 
Moore Institute, Leeds, Kunstmuseum Winterthur, Centre Georges Pompidou, Fundació Tapiès, 
Museum of Fine Arts Boston, Baltimore Museum of Art), die erste Serge Spitzer Retrospektive 
(Tournee1992-93: Kunstverein für die Rheinlande und Westfalen, Düsseldorf, IVAM/Centre Gulio 
Gonzales, Valencia, Henry Moore Institute, Leeds), Donald Judd Print Retrospective (Tournee: Haus für 



Konkrete Kunst, Zürich, IVAM, Valencia, MAK/Museum für angewandte Kunst, Wien, Museum 
Wiesbaden), ‚Niele Toroni – Histoires de peinture’ (in Zusammenarbeit mit dem Stedelijkmuseum, 
Amsterdam), Projektleitung der Den Haager Präsentation der Mondrian-Retrospektive (1994), ‚Frank 
van Hemert – 123 werken’, ‚Van Monet tot Matisse - Meesterwerken uit het Pushkin Museum', ‚Wassily 
Kandisky - de grote doorbraak' (mit Werken aus der Tretyakov Galerie und der Hermitage, 1998), ‚Wols 
– de schilder als fotograaf’ (1999), Günter Tuzina, Ulrich Rückriem, ‚Kunst & Religie in Rusland’ (mit 
Werken aus dem State Russian Museum, St. Petersburg) (2003), ‚Piet Mondriaan – abstractie, 
warom?’ (Sammlungspräsentation), ‚De natuur als atelier’ (mit Werken aus der Sammlung des Musée 
du Petit Palais, Paris), Gary Lang, Hans Hartung (2004) 

Von 1992 bis 1997 Programmierung des Projektraumes mit Ausstellungen, die das in situ-Konzept aufgreifen, jedoch 
nun mitten im Museum und in der Konfrontation mit einer sehr vielfältigen Sammlung. Spezielle 
Installationen wurden entworfen von u.a.: Hamish Fulton, Floor van Keulen, Jürgen Partenheimer, 
Günter Tuzina, Ulrich Horndash, Paul Bradley, Pierre Weiss, Piet Dirckx, Gary Lang, und seit dem 
Wiederaufgreifen des Projektraumes im Jahre 2002 u.a. Erik Andriesse, Malachi Farrell, Alan Uglow. 

Von 1992 bis 2000 hatte der Ausstellungssektor des Gemeentemuseums eine Dependance, das Museum het 
Paleis, dessen Ausstellungs- und Funktionsetat zu einem großen Teil aus den Aktivitäten heraus 
erwirtschsaftet werden mußte. Wichtigste dort realisierte Ausstellungen: ‚Russische Avant-Garde' (die 
Chudnovsky Sammlung aus St. Petersburg), ‚Kunst als verzet' (deutsche Kunst zwischen den 
Weltkriegen, die Marvin & Janet Fishman Sammlung; Tournee: Liljewalchs Konsthall, Stockholm, 
Helsingin Taidehalli, Helsinki, Palais des Beaux Arts, Brussel), ‚Magische Maskers’ (afrikanische 
Masken aus dem Musée de l'Homme, Paris) / Iba Ndiaye, Jacques Villeglé, Auke de Vries (danach 
auch im Museum Wiesbaden). 

 
 
Neben der Tätigkeit fürs Gemeentemuseum wurden auf freelance-Basis realisiert: 
 
1990          ‚Paul-Armand Gette: Transect - and some other attitudes related to landscapes’  im Christchurch Mansion 

- die Inaugurations-Ausstellung des European Visual Arts Centre (EVAC, Direktor: Jeremy Reese) in 
Ipswich, UK. 

1991         ‚Rhizome – A  European Art Exhibition’ (mit Yan Pei Ming, Iba Ndiaye, Hidetoshi Nagasawa, Kazuo 
Katase, Anish Kapoor, Shirazeh Houshiari, Joseph Semah, Bülent Evren, Sarkis, Edu Kisman) - ein 
Auftrag des niederländischen Ministeriums für Wohlfahrt, Gesundheit und Kultur anläßlich der 
Abschlußkonferenz des Community Relations Project des Europarats in Den Haag.  

1994-2004 Verschiedene Karel Appel Ausstellungen, u.a. die erste Asien-Retrospective (Seoul und Kaohsiung), 
‚Variationi sul tema’ (Abbazia di Rodengo, bei Brescia), ‚Recente sculpturen & gedichten’ (S.M.A.K., 
Gent),‚Sculpturen 1936-2000’ (Cobramuseum, Amstelveen), Zeichnungen Retrospektive im 
Nationalmuseum Belgrad. 

2003-2005 ‚Hans Hartung – Conceptuel avant la lettre’ (Issoudin, Den Haag, Dunkerque, Angers), im Auftrag der 
Fondation Hans Hartung et Anna Eva Bergman, Antibes. 

2005          ‚Arnulf Rainer et sa collection d’Art Brut’,  La maison rouge-fondation Antoine de Galbert, Paris (danach 
auch in Den Haag und in Gent gezeigt) 

 
 
Gremien: 
 
- Stiftungsratmitglied von der Karel Appel Foundation 
- Mitglied des Comité technique (Ankaufkommission) des FRAC Franche-Comté (1997-2003) 
- Comité Culturel der Fondation de France (2001-2005) 
- Ankaufskommission des Europäischen Patentamtes (seit 2005) 
 
 
Berufsverbände 
: 
- CIMAM (ICOM) – Sektion zeitgenössische Kunst des International Council of Museums 
- IKT – Internationale Kunstausstellungsleitertagung 
- AICA – Association internationale des critiques d’art 


