
Re‐dating the seven early Chinese Christian manuscripts : Christians in
Dunhuang before 1200
Sun, J.

Citation
Sun, J. (2018, March 21). Re‐dating the seven early Chinese Christian manuscripts : Christians
in Dunhuang before 1200. Retrieved from https://hdl.handle.net/1887/61237
 
Version: Not Applicable (or Unknown)

License: Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/61237
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/61237


 
Cover Page 

 
 

 
 
 

 
 
 

The handle http://hdl.handle.net/1887/61237 holds various files of this Leiden University 

dissertation 
 
Author: Sun, Jianqiang 

Title: Re‐dating the seven early Chinese Christian manuscripts : Christians in Dunhuang 

before 1200 
Date: 2018-03-21 

https://openaccess.leidenuniv.nl/handle/1887/1
http://hdl.handle.net/1887/61237


191 

 

 

Conclusions and Implications 

When I began to investigate the first statement of Christian faith in China, I had not expected 

that  the  re‐reading  of  the  seven  putative  earliest  Christian  manuscripts  removed  from 

Dunhuang  Cave  17  in  1900 would  turn  into  such  an  empirical,  philological  and  technical 

undertaking. My  initial goal was to explain how minorities represented their religious beliefs 

in  a  powerful  culture  through  translation.  Nevertheless,  a  thorough  perusal  of  these 

manuscripts revealed that they presented many unsolved problems and that,  if not tackled, 

these obstacles will result in an unconsciously gerrymandering of the sources. 

One of the most salient stumbling‐blocks  is their chronology.  In the field, these manuscripts 

— more  precisely,  the  eight  titled  texts written  on  them —  are  currently  assumed  to  be 

sources used by the Tang church, an offshoot of the Church of the East that entered China in 

635  and  allegedly  disappeared  after  845.  However,  this  chronology  has  never  been 

substantiated  by  any  hard  evidence.  The  prevailing  dating  in  these  primary  sources,  as 

pointed out by Matteo Nicolini‐Zani,  is “based on an almost uncritical acceptance of a small 

amount of uncertain data and on the passive transmission of many unfounded assumptions.”1 

Therefore, this project abandoned the interpretative, theoretical and narrative approach, and 

turned  instead to digging out solid evidence that would provide a sound  foundation  for the 

dating of all the earliest Chinese Christian manuscripts. Now this work has drawn to an end, 

the time has come to propose a new chronology of these manuscripts and to anticipate some 

of the directions in which future scholarship might go. 

1 A new chronology 

This  research  reveals a new  chronology  that differs  radically  from  the  traditional dating.  In 

order to refine the difference, this section will adhere to the conventional order of discussing 

these manuscripts and pull the findings together so as to assign new dates to each source. 

1.1 The date of The Messiah Sutra and On One God 

 

Very probably, The Messiah Sutra and On One God were newly written by one scribe  in the 

period of Late‐Tang, Five‐Dynasties and Early‐Song, say between 800 and the early eleventh 

century. This conclusion rests on five statements, each building on its predecessor. 

                                                            
1 Matteo Nicolini‐Zani 2006:38. 



192 

 

The first statement is that the two manuscripts could only have been made after Christianity 

was first introduced to China. The postulation that The Messiah Sutra and On One God were 

made before the founding of the Tang church must be abandoned. The main reasons for this 

assertion are offered in Chapters 1 and 2. 

Tracing the earliest introduction of Christianity to China, Chapter 1 demonstrates that a pre‐

seventh‐century  presence  is  hypothetical  and  that  the  Tang  church  is  still  the  first  clear 

evidence of  the presence of Christianity  in China. The chapter points out  that conditions  in 

the  seventh  century would have  favored  such a venture. The Church of  the East had been 

strengthened in the wake of the Nestorian controversy centered on Christology that erupted 

in  the  fifth  century  and had  established  several metropolitans  in Central Asia. Meanwhile, 

China was unified by the Li family that established the Tang Dynasty in 618, had by and large 

embraced  an open worldview  and welcomed many  immigrants  from  far  and wide  in Asia. 

Importantly,  the  contemporaneous  Tang  evidence,  although  not  ample,  is  diverse  and  has 

been accumulating over the past 400 years. There are stone inscriptions, religious texts, Tang 

edicts and a  few sporadic clues contained  in Chinese annals and other sources. Despite  the 

fact that many details still remain unclear, the presence of the Tang church and such specific 

dates as  the year 638 when  the Tang court officially consented  to Aluoben propagating his 

faith are undeniable and have been confirmed by other sources. 

Chapter 2 demonstrates  that  The Messiah  Sutra  and On One God  are  indisputably  ancient 

Christian manuscripts. The  codicological  features  suggest  that  they are  common Dunhuang 

manuscripts. The synopsis reveals that they are religious texts and are largely intelligible. The 

former narrates Gospel stories in a fairly detailed way. Generally speaking, it can be matched 

to biblical teachings. The latter, although its three essays have been put in the wrong order, is 

devoted  to explaining one  theme, One God,  and  some parts of  its  third essay  can  also be 

matched to Gospel stories. 

Consequently, The Messiah Sutra and On One God were not made before Christianity gained 

an  institutional  profile  in  China,  that  is,  in  the  Tang  period.  Intellectually  the  creation 

(translation)  of  two  such  long  sources  would  have  required  a  considerable  amount  of 

theological training and, more pragmatically, financial support. In pre‐seventh‐century China, 

it is inconceivable that stable Christian communities would have been able to have found its 

feet simply on the basis of some occasional visits by individual Christian travelers. Before the 

Tang church, there would have been no need to make religious texts  in Chinese. These two 



193 

 

texts  can  only  have  been  created when  there  was  a  community  both  stable  and  sizable 

enough to need to use Chinese texts to nourish its faith. 

The second statement about the new dating  for The Messiah Sutra and On One God  is that 

their traditional chronology  is wrong. The two existing manuscripts were not created by the 

first  missionary,  Aluoben,  in  635‐638  and  641  respectively.  They  cannot  have  been  the 

originals  that were used by Aluoben  to discuss his  religion with  the  second Tang emperor, 

Taizong. Three reasons support this refutation. 

The first reason  is that the traditional dating  is not supported by any evidence. As argued  in 

Chapter 2,  it does touch upon the possibility, suggested by the historical event: Aluoben did 

translate some  texts. This event  is documented by  the 781 Xi’an Stele and  the colophon of 

manuscript P.3847. However, neither source specifies that The Messiah Sutra or On One God 

was  among  these  texts,  let  alone  that  the  two  surviving  sources  are  the  very  versions 

sanctioned  by  Tang  Taizong.  In  addition,  as  shown  in  Chapter  6,  The  Sutra  of  Reverence 

contained  in P.3847 also strongly suggests that the two sources were not made by Aluoben. 

Although it lists thirty‐five titles of sources that were made by Aluoben and Jingjing, strangely 

enough The Sutra of Reverence does not record the titles of The Messiah Sutra and On One 

God. 

The  second  reason  is  that  the  customary  argumentation  is  not  convincing.  As  analyzed  in 

Chapter 2, the date of The Messiah Sutra (635‐638) is based on the date of On One God (641). 

However, Haneda Toru, who  first noted  the Chinese numeral 641, was not confident about 

this date for On One God. Although he clearly knew that the two sources were written in the 

same hand, Haneda Toru never assigned the date of On One God (641) to The Messiah Sutra. 

Instead, his argument was that The Messiah Sutra had been made before the mid‐Tang (mid‐

eighth century). The nub of the problem is that the original context in which the numeral 641 

is mentioned is far from clear. It is impossible to determine whether this numeral refers to a 

specific year or to a time‐span. Furthermore, there is no way of knowing whether the point of 

reference  is  the death of  Jesus Christ or  some other event.  In other words, Haneda Toru’s 

tentative dating of On One God  is taken for granted as a fact, an acceptance that  in  its turn 

fuels speculations about the date of The Messiah Sutra. Moreover, the historical, philological 

and doctrinal aspects examined by P.Y. Saeki, who proposed that The Messiah Sutra was older 

than On One God, are dubious. As pointed out  in Chapter 2,  these  three arguments do not 

stand up to closer scrutiny. By and  large P.Y. Saeki’s observation rests upon  faulty premises 



194 

 

and  fallacious  reasoning,  for  instance,  the  out‐dated  idea  that  translation  is  a  progressive 

process and the later translation would necessarily be better than the earlier translation. 

The third reason for rejecting the older date of The Messiah Sutra and On One God is that the 

alleged author, Aluoben, would have not only offended his great patron, Tang Taizong, but 

also greatly anticipated his time by using the taboo  forms of complex characters. Chapter 3 

shows that these two documents are inconsistent in their avoidance of Tang Taizong’s name. 

On the one hand, shi 世 and min 民 are not tabooed, and shi and min 愍 occur in their normal 

forms. On the other hand, Tang Taizong’s name, demonstrated by three complex characters, 

die 牒, qi 棄 (from On One God) and hun 昬 (from The Messiah Sutra), was indeed tabooed. In 

the original manuscripts,  for  instance, the right top element of die 牒 was changed  into 云. 

Given that name taboo was a demanding, enduring tradition, this egregious violation reveals 

that the two Christian manuscripts could not have been the versions that were presented to 

the Tang court. In fact, the method of avoiding complex characters, gaijian, was only officially 

promulgated  in 658 by Tang Taizong’s son, Tang Gaozong.  It was a new technique.  It differs 

from  the quebi method, whose  first  instance  is dated 648. The promulgation of  the gaijian 

method  is  recorded  in  The  Jiutangshu  and  is  also  confirmed  by  inscriptions  on  Tang 

tombstones carved between 618 and the 660s.  In the five volumes of rubbings examined  in 

the course of this research, the taboo forms of die 牒, hun 昬 and die 諜 do not occur on any 

pre‐658  stones. Had he been  the author,  it would  seem  that Aluoben was  far ahead of his 

time. 

The  third statement  I want  to make about  the new date of The Messiah Sutra and On One 

God is that they were not copied between the 650s and the 760s or indeed soon after. There 

are  four  reasons  for  this  assumption.  The  first  three  are  offered  in  Chapter  4.  First  and 

foremost, neither of the two sources avoids zhi 治, the given name of Tang Gaozong. On One 

God actually employs the very orthodox form of zhi. The second reason  is the non‐taboo of 

Empress Wu’s name, zhao 曌, and their neglect of Wu’s New Forms. Between 689 and 690, 

Empress Wu  introduced  eighteen  new  forms  of  seventeen  characters  in  five  consecutive 

batches. As she promoted these new forms for political reasons and with the full panoply of 

state power behind her, all new forms were widely accepted and used, quickly replacing their 

orthodox  orthographies.  Among  422  tombstones  carved  between  689  and  704,  only  one 

inscription fails to employ any of these new forms. All other 421 inscriptions adhere strictly to 

the prescriptive edicts.  In stark contrast  to  these stones, neither The Messiah Sutra nor On 

One God adopts any of these new forms. All the characters that correspond to the new forms 



195 

 

have  been written  their  orthodox  orthographies.  The  only  suspicious  case,  might  have 

been the new form of chen but is demonstrated to be a scribal error of e 𢙣. The third  reason 

is  that neither  source avoids  the name of Tang Xuanzong,  longji 隆基.  In On One God,  the 

character ji 基  is written  in the orthodox form. The fourth reason, as argued  in Chapter 1,  is 

that the Tang church of this period initially enjoyed an impressive rise during the reign of Tang 

Gaozong, who bestowed a high official title on Aluoben. However, it suffered serious setbacks 

when  Empress  Wu  took  over  rule  in  China  and  reversed  the  religious  policy.  Although 

Christians  made  endeavors  to  stabilize  the  position  of  the  church  and  did  regain  Tang 

Xuanzong’s patronage in the 720s, the recovery was modest and of short duration. During the 

An  Lushan  Rebellion  (755‐763)  when  the  Tang  court  had  to  flee,  China’s  heartland  was 

ravaged, and the Tang church probably did not have sufficient resources to re‐establish itself 

properly. 

The fourth finding to support the new timeline of The Messiah Sutra and On One God is that 

their texts were newly created no earlier than the Late‐Tang and the Five‐Dynasties period. 

This  is demonstrated by their use of passives. As argued  in Chapter 5, the  frequency of the 

employment of passive markers  in the two Christian sources matches the common usage  in 

the Late‐Tang and Five‐Dynasties period. In the eighth century and thereafter, the changes in 

the way Chinese passive was  indicated are pretty obvious and  the  rise of bei  is  irrefutable. 

Whereas  the use of yu and  jian had almost disappeared and wei continued  to  fall, bei was 

asserting  itself everywhere.  In poems composed by Li Bai and Du Fu  in  the  first half of  the 

eighth  century, 40 percent of passive  sentences are bei  constructions.  In Bai  Juyi’s poems, 

composed somewhat later between the end of the eighth century and the early ninth century, 

70 percent of passive examples are bei constructions. Toward the middle of the tenth century, 

yu and  jian had died out, wei occurred only spasmodically and more  than 90 percent of all 

occurrences contained bei. In a nutshell, bei was the dominant marker. By the early eleventh 

century, bei seems to have been the only passive indicator applied by Chinese users. Turning 

to the use of the passive in The Messiah Sutra and On One God, the proportion of the use of 

bei  is 90 percent that  is much higher than of  its occurence  in Li Bai’s and Du Fu’s poems.  It 

even exceeds its use in Bai Juyi’s poems and essays, approaching the number of occurrences 

of the passive in the mid‐tenth century source The Zutangji (94%). 

Moreover,  the  use  of  the  rare  order  ‘bei  +  verb  +  jiangqu’  clearly  indicates  that  the  two 

Christian texts were not redacted. The coalescence of the ‘bei + verb’ order with jiangqu had 

been introduced in the fifth century. All pre‐eighth‐century examples are of the ‘bei + verb1 + 



196 

 

verb2’ order, in which jiangqu is a verb. As jiangqu lost its verbal status in the eighth century 

and was  reduced  to  an  ending,  the  coalescence  developed  into  the  ‘bei  +  verb  +  jiangqu’ 

order. During the following centuries, this new order continued to expand. Examples can be 

found  in sources made not only  in Dunhuang but also  in the Chinese heartlands and on the 

southern  Chinese  coast.  Nevertheless,  before  the  twelfth  century,  its  use  remained  fairly 

limited. Most  sources yield only one occurrence.  In On One God, however, not only  is  this 

order used more  frequently  than  in other  sources,  in  the  three  instances  in which  it does 

occur it also employs jiangqu as an ending rather than as a verb. Given this fact, it is strange 

that someone who seems to have had a marked tendency to use this particular order would 

have  intentionally  employed  it  to  replace  the  original  passive  sentences  of  the  pre‐eight‐

century sources. The most plausible explanation  for the use of this rare order  is that  it was 

adopted  naturally  in  conformity with  the  then  general  practice.  In  other words,  the  two 

Christian texts were newly created when the ‘bei + verb + jiangqu’ order was in common use. 

The fifth statement to buttress the new chronology of The Messiah Sutra and On One God is 

that  the strong possibility  that  the manuscripts were newly created between  the Late‐Tang 

and  Five‐Dynasties  period  and  the  sealing  off  of  Dunhuang  Cave  17.  Besides  the  fourth 

statement,  two other arguments  support  this  inference. The  first of  these  is  related  to  the 

inconsistency of the tabooing Tang Taizong’s name. As said in Chapter 3, Tang Taizong’s name 

was widely avoided throughout Tang China, and  it even remained tabooed for a while after 

the Tang had collapsed. Pertinently, the taboo forms of complex characters had been being 

used  so  long  that  they  seem  to  have  become  accepted  as  common  forms,  frequently 

employed  alongside  their  orthodox  orthographies.  The  taboo  forms  of  these  complex 

characters  including  die  牒  and  hun  昬 that  occur  in  the  Christian  documents  were,  as 

observed by a thirteen‐century official Zhang Shinan, still being resorted to on an impressive 

scale  in his own time. Therefore, the  inconsistency  in the observance of the taboo suggests 

that  the Christian manuscripts could have been made  long after Tang Taizong died, or  in a 

very much  later  time when  the  force of  the  taboo had either waned or had been officially 

abandoned. 

The fifth statement is given even more support by the recorded pre‐twelfth‐century presence 

of Dunhuang Christians. As argued  in Chapter 6, Christians first appeared  in Dunhuang after 

the eighth century. A seventh‐century presence has not been confirmed. Should The Messiah 

Sutra and On One God have been made  in the seventh century, these two Christian sources 

would  seem  to  have  been  completely  isolated  instances  of  Christian writings.  Apart  from 



197 

 

these two sources, no other contemporaneous texts have been found. Cogently, not a single 

clue  contained  in  any  evidence  found  in Dunhuang  can  be  dated  to  the  seventh  century. 

Conversely, if The Messiah Sutra and On One God are shown to be much more recent, the two 

sources  look  far  less  isolated.  The  closer  we  approach  the  time  of  the  closure  of  the 

Dunhuang Cave 17  in  the early eleventh  century,  the  less  the  isolation of  the  two  sources 

becomes.  Especially  from  the  Late‐Tang  and  Five Dynasties  period  (the  ninth  century  and 

thereafter), the wealth of evidence grows and the presence seems more diversified. Secular 

Sogdian sources demonstrate  that Christians  in Dunhuang were  in contact with  the outside 

world and this knowledge opens the door to the strong possibility that new Christians were 

then coming to China from the West. Despite this influx of newcomers, Chinese religious texts 

and silk paintings would also seem to indicate that some local Christians were descendants of 

the original adherents of the Tang church. Given this continuous presence, The Messiah Sutra 

and On One God could be just two among many other sources made by Dunhuang Christians 

in a later period. 

1.2 Kojima Forgeries A and B 

 

Kojima Manuscripts  A  and  B  are  not  Tang  texts  but modern  forgeries.  Not  only  do  the 

manuscripts  themselves  contain  inexplicable  variations,  a number of  critical points  in  their 

earlier contextualization also cannot be accounted for.  

The  most  salient  point  in  this  argument  is  that  their  authenticity  has  been  doubted  by 

scholars ever since their first publications. Although P.Y. Saeki published them as Tang texts 

that bear  the dates 720 and 717  respectively, Haneda Toru was chary about endorsing  this 

opinion. He  noticed  that  the  use  of Daqin  predates  the  Chinese Designation‐change  Edict 

promulgated in 745. 

The second point is that the latest research has confirmed Haneda Toru’s suspicion. Scholars 

reiterate  the  textual variations by demonstrating  the ways  in which  the Kojima Forgeries A 

and B differ from other Christians sources in terms of the use of some key theological terms 

like Messiah and God. They also  reveal  that other points, although accepted, are puzzling. 

They  have  discovered  that  Li  Shengduo  or  the  larger  Li  family  from whom  Yasushi  Kojima 

allegedly purchased  the  two  sources  in  the 1940s did not own  these  two manuscripts. The 

actual slip that was supposedly written by Li Shengduo himself does not match his calligraphy. 

Strangely,  this  important piece of  evidence was printed by Haneda  Toru, but  it was never 

noted by P.Y. Saeki and has now long been lost. 



198 

 

Thirdly, as demonstrated  in Chapter 6, other points are highly suspicious. P.Y. Saeki was not 

clear about when he firstly  learnt of (the photos of) the manuscripts. He never bothered to 

clarify whether it was 1943, 1944 or 1947. Compounding this uncertainty is the fact that the 

Japanese  collector Yasushi Kojima  remains a mysterious  figure. Both Haneda Toru and P.Y. 

Saeki did claim that Yasushi Kojima was their friend, but it seems that neither of them actually 

knew him and, when  it  is all  said and done,  they barely mention him. Moreover,  for  some 

mysterious reason Yasushi Kojima sent two different sets of photos to Haneda Toru and P.Y. 

Saeki simultaneously, and he, it appears, wanted to keep both his recipients in the dark about 

each other. As stated in Chapter 6, Haneda Toru certainly had no idea that P.Y. Saeki had also 

received the photos. 

In  light of  these arguments,  it  is  reasonable  to believe  that Kojima Forgeries A and B were 

made  in  the  first half of  the  twentieth century and  therefore  they cannot be used as Tang 

Christian  sources.  As  for  this  forgery  business,  if  Yasushi  Kojima was  not  the mastermind 

behind  it, at  least he seems to have been directly  implicated  in the fraud. We suggest using 

the phrase ‘Kojima Forgeries A and B’ to label the two dated manuscripts. 

1.3 The date of The Mysterious Bliss Sutra and The Sutra of Origins of the Daqin Jingjiao 

 

This research finds that the traditional dating of The Mysterious Bliss Sutra and The Sutra of 

Origins of the Daqin Jingjiao can be accepted. However, Chapter 6 does set further limits on 

the time‐span, proposing that the two manuscripts were produced between 745 and 787. 

The most prominent reason for this assertion is that they were written in the same hand.  

Secondly,  they are unquestionably authentic ancient manuscripts. Both were stamped by Li 

Shengduo with his personal seal and he annotated them. A second version of The Sutra of the 

Origins  of  the  Daqin  Jingjiao  has  been  found  on  the  Luoyang  Pillar  dated  829  that  was 

discovered  in 2006. As discussed  in Chapters 1 and 6, the variations  in the two versions are 

few and far between and are on the morphological level. Most parts are exactly the same.  

The  third  factor  that  endorses  this  dating  is  that  the  name  taboo  practice  suggests  The 

Mysterious Bliss Sutra was copied no earlier than the reign of the Tang emperor, Ruizong. The 

taboo example is dan 但, a complex character whose right element is the given name of the 

emperor, dan 旦. 



199 

 

Historical events also give some clues to the dating of The Mysterious Bliss Sutra. As said  in 

Chapters  1  and  6,  Dunhuang  was  conquered  by  the  Tibetan  empire  in  787  and  was  re‐

captured by  the Tang court  in 848. Therefore,  it seems  that The Mysterious Bliss Sutra was 

made before 787. 

Lastly, the use of the term Daqin suggests that The Sutra of the Origins of the Daqin Jingjiao 

seems to have been made after 745. 

Taking all the evidence together, the conclusion has to be that these two manuscripts were 

written in one hand between 745 and 787.  

1.4 The date of manuscript P.3847 

 

It is hard to date each part of P.3847 as a separate piece. The seal is broken and illegible. It is 

certainly possible that The Praise of the Three Majestics and The Sutra of Reverence could be 

Tang texts. However, this assumption still has to be substantiated by hard evidence. Given the 

current state of knowledge, it is impossible to venture any opinion beyond the claim that the 

whole manuscript P.3847 was made after the collapse of the Tang court, perhaps sometime 

between 907 and the sealing‐off of Dunhuang Cave 17. 

The evidence  is the phrase ‘Emperor Tang Taizong’ used  in the colophon. In Tang China, the 

use of such a phrase was extremely rare. Few Tang sources place the name of the dynasty, 

Tang,  in  front  of  Emperor  Taizong.  More  often  than  not,  Tang  people  placed  laudatory 

characters  in  front  of  the  actual  dynasty’s  name  (Tang).  Or  they  simply  wrote  ‘Emperor 

Taizong’.  As  noted  in  Chapter  6,  phrases  like  ‘Emperor  Tang  Taizong’  do  often  appear  in 

sources made after the dynasty fell. 

1.5 An overview of the new chronology 

 

From  the  data  that  can  be  extrapolated  from  the  foregoing  summary,  only  five  Chinese 

Christian  religious manuscripts were  taken  out  of Dunhuang  Cave  17. Not  a  single  one  of 

these manuscripts can be dated to the seventh century. All were made in rather later periods. 

Their new chronology is: 

Two Tang manuscripts were made between 745 and 787: 

1.  The Mysterious Bliss Sutra 志玄安樂經 

2. The Sutra of the Origins of the Daqin Jingjiao 大秦景教宣元本經 



200 

 

Two manuscripts,  including the texts they contain, were newly created between 800 

and the early eleventh century: 

3. The Messiah Sutra 序聽迷詩所經 

4. On One God 一神論 

Manuscript  P.3847  was made  after  907  and  before  the  early  eleventh  century.  It 

contains two texts, that we cannot confirm to be Tang texts: 

5. The Praise of Three Majestics 三威蒙度讚  

6. The Sutra of Reverence 尊經 

2 Implications 

This new chronology has far‐reaching significance. Given the research topic, this section will 

focus on drawing its implications for the history of Christianity in China. After this, in the next 

section more and broader implications will be proposed as future directions for research. 

2.1 The Messiah Sutra and On One God are not modern forgeries 

 

The  theory  that  The Messiah  Sutra  and  On  One  God were  forged  in  the  early  twentieth 

century  is  untenable.  It  emerged  from  the  general  interest  in  forgeries  of  Dunhuang 

manuscripts, and was first suggested  in the year 2000. But  it has never been proved. Taking 

another  tack  to counter  the criticism of other scholars who have  focused on orthographies 

and transcribed Syriac words, this dissertation shows that the general arguments propounded 

in  the  forgery  theory  are heavily based on presuppositions. As  argued  in Chapter 2,  these 

presuppositions have been shown to be either untrue or problematic and none stands up to 

closer scrutiny. Furthermore, the premise that The Messiah Sutra and On One God were the 

official  texts  used  by  Aluoben  to  discuss  with  Tang  Taizong  has  been  refuted  by  this 

dissertation. 

Even more  importantly,  this research has also demonstrated  that  few people,  if any, would 

have had the knowledge to forge these two manuscripts. As demonstrated in Chapter 3, even 

today  scholars  still do not  fully understand  the  taboos on  the  complex  characters  that  can 

also be found in the two Christian manuscripts. In fact, before 2010, not a single expert on the 

Tang church knew anything about  the taboo  form of die 牒.  Its handwritten  form has been 

transcribed  incorrectly  as 片京,  a  form  that  cannot  be  found  in  any  dictionary  and  is  very 



201 

 

probably a modern invention. Moreover, as shown in Chapter 5, a more thorough knowledge 

of the evolution of the Chinese passive was only began to be built up  in the early twentieth 

century. The thick, historical, descriptive method of studying Chinese was not systematically 

introduced  into China until the 1930s. A great deal of what we know about the evolution of 

the Chinese passive has only been produced by second‐generation scholars, especially those 

publishing  since  the  1980s.  Even  today,  the  rare  order  ‘bei  +  verb  +  jiangqu’  still  remains 

virtually unknown. Only two examples had previously been collected and first reported in the 

1990s. Therefore,  it  is very unlikely  that a  forger  in  the early  twentieth century could have 

been so far ahead of his time that he was better informed than many of today’s best experts. 

The knowledge he would have had  to  command of Chinese  taboos and  language  including 

Syraic would have been too accurate and too erudite to be credible. 

2.2 Dunhuang Christians must be understood in their own right 

 

Dunhuang  Christians  have  to  be  understood  in  their  own  right.  The  local  presence  of 

Christians  in Dunhuang must be clearly delineated and thoroughly analyzed before  it can be 

utilized to examine the presence and position of ancient Christians in China. Although it is too 

early to make any claim that they had developed their unique identity or customs, their local 

presence was unquestionably continuous for at least four centuries. 

As indicated by the sources dealt with in Chapter 6, Christians had established themselves in 

Dunhuang no later than the late eighth century. During the ensuing couple of hundred years, 

they kept  their  feet  firmly planted  in  this oasis well  into  the  twelfth century. Among  these 

Christians, some seem to have been newcomers who maintained spasmodic contact with the 

West  and  preferred  to  use  Sogdian  in  their  written  communications.  Nevertheless,  this 

Christian  community  almost  certainly  also  included  descendants  of  adherents  of  the  Tang 

church. These converts had been accustomed to using Chinese as a vehicle in which to write 

religious texts and to create religious images with special elements that can be seen far more 

prominently on many inscribed stones from China’s central plains than those found on stones 

from Central Asia. Moreover, they were also fairly well  informed about their ancestral Tang 

legacy. 

2.3 Revisiting the traditional historiography of China’s pre‐twelfth‐century Christians 

 

The traditional historiography of China’s pre‐twelfth‐century Christians must be revisited. The 

overall picture, sketched in Chapter 1, has to be re‐drawn. 



202 

 

First and  foremost, our  current knowledge about what  is  called  the Tang  church has  to be 

modified. A great deal of what  is commonly believed sits uneasily with the new chronology 

set out above. 

Abiding by the conditions of this new timeline,  it  is obvious that a great deal about of Tang 

theology  is still unknown. In our present state of knowledge,  it seems that no religious texts 

made in the seventh century have come down to us. All Christian sources known so far have 

been dated to the eighth or ninth century. In fact, only two religious texts made in the Tang 

central plains have come  to us. One  is  the  small  religious  section on  the Xi’an Stele  that  is 

dated 781. The other  is  the other version of The Sutra of  the Origins of  the Daqin  Jingjiao 

carved  on  the  Luoyang  Pillar  that was  erected  in  829.  Even  if  it were  to  be  insisted  that 

Dunhuang  once  fell  under  the  auspices  of  the  Tang  court  and  consequently  Dunhuang 

manuscripts  can  be  used  to  analyze  the  Tang  church,  only  two  more  manuscripts,  The 

Mysterious Bliss Sutra and The Sutra of the Origins of the Daqin Jingjiao, could be referred to 

with any certainty. Even were  they  to be used, according  to  this new chronology,  they are 

eighth‐century documents. 

The findings of this research have revealed that an enormous amount of knowledge about the 

presence of the Tang church still waits to be revealed. So far all that is possible to produce is 

only  a  rough  picture  of  the  bare  outlines. Most  of  the  information  available  is  still  that 

contained on the Xi’an Stele, that documents the history of the previous 150 years. Besides 

this Stele,  there are a  few Chinese  sources  like  the 638 Diffusion Edict and  the 745 Name‐

change  Edict.  After  the  year  781,  information  about  the  Tang  church  is  fragmentary  and 

widely dispersed.  In  fact, the 845  Intolerance Edict  is the only official record that has so  far 

been  identified. Besides these official sources, there are three dated stones, Mi Jifen muzhi, 

Huaxian  muzhi  and  the  Luoyang  Pillar.  They  bear  witness  to  the  fact  that  a  number  of 

Christian  families  remained  living  in Xi’an and  Luoyang  in  the early ninth  century and  they 

appear to have been using two church buildings at the time at which  it was erected. These 

stones shed some  light on  religious practice, church organization and  the day‐to‐day  life of 

the Tang Christians. As they have only recently been found, they have still not been properly 

contextualized. 

The final point to be made in this context is that the traditional narrative of the tragic fate of 

the Tang Christians seems to be inaccurate. The impact of the 845 Intolerance Edict seems to 

have  been  exaggerated.  This  edict was more  concerned with  economic matters  than with 

religion. It did not command church office‐bearers to renounce their faith. It simply ordered 



203 

 

them  to  return  to  the  ranks  of  the  laity.  In  the  eyes  of  the  Tang  court whose  economic 

foundation was an agricultural economy, these religious people had adopted an unproductive 

profession  that  cloistered  them  to  their  monasteries  all  year  round  and  made  them 

completely dependent on people like farmers who produced the essentials of life. Importantly, 

the  purport  of  this  edict  is  tailored  to  religious  people  and  does  not  target  laymen  like 

individual  converts. As  Christian  families  or  clans  or  even  individuals were  unquestionably 

engaged in production and were not dependent on others to support them, the edict ignores 

them.  Consequently,  they were  free  to  continue  to  practice  Christianity  and  perhaps  they 

offered religious people shelter after the edict had been promulgated and the latter had been 

forced  out  of  their monasteries.  Pertinently,  the  force  of  this  edict was  short  lived.  Tang 

Wuzong died only a few months after its promulgation. As the new emperor was a supporter 

of Buddhism, he revoked it. Its revocation would have meant that the religious people could 

have again  returned  to  their monasteries,  resumed  their preaching and  the propagation of 

their  faith  in  areas  adjacent  to  the  Tang  capital.2 That  is  to  say,  not  all  Tang  Christians 

necessarily left China’s heartland after 845. 

The underpinning of this premise sets us on a search for the post‐Tang church. As stated  in 

Chapter 1,  it  is conventionally assumed that the post‐Tang period the church had ceased to 

exist. This assumption seems to have been too gloomy. On the basis of the evidence adduced 

in  Chapter  6  and  the  new  timeline  set  out  for  the  Chinese  Christian  manuscripts,  it  is 

conceivable that Christians did continue to dwell in the Chinese central plains after the Tang 

court collapsed in 907. 

It  is not beyond the bounds of possibility to speculate that a fair number of these post‐Tang 

Christians were descendants of Tang Christians. Nevertheless, some might have been related 

to  the  Dunhuang  community.  As  shown  in  Chapter  6,  Dunhuang was  home  to  a  sizeable 

number of Christians before Cave 17 was walled up around 1006. These Dunhuang Christians, 

as  the  Sogdian business  letters  clearly  reveal, maintained  contacts with  the outside world. 

Moreover,  as  attested  by  Chinese Christian manuscript  P.3847,  some Dunhuang  Christians 

used  Chinese  to write  sources  and  also  knew  about  their  Tang  predecessors.  Given  how 

geographically  close  they were  and  their  undoubted  linguistic  advantages,  it  is  feasible  to 

suggest  that  some Dunhuang Christians, especially missionaries, could have  traveled  to  the 

plains of China and taken up residence there. 

3 Future directions 
                                                            
2 For the restoration of Buddhism after 846, see Stanley Weinstein (1987:136‐144). 



204 

 

Future research has a number of issues on which to focus. 

For instance, we should delve deeper into the local Dunhuang Christian presence in a search 

for answers  to a number of questions: How did Dunhuang Christians maintain contact with 

the outside world? Did they communicate with other strongholds of the Church of the East 

along the Silk Road like Turfan? What form did their religious life take? What was the position 

of Dunhuang in the church hierarchy? In order of seniority, did Dunhuang rank before or after 

Xi’an and Luoyang? How was the church organized in ancient China? 

These  questions  set  us  the  challenge  of  re‐analyzing  all  the  Chinese  Christian  religious 

manuscripts and from them deduce the lines of development or patterns of ideas and beliefs. 

Having extrapolated more data from them, we should be  in a better position to reconstruct 

the  theology  of  ancient  Dunhuang  Christianity.  In  particular,  we  must  re‐interpret  The 

Messiah Sutra and On One God within the confines of their ninth‐tenth‐century cultural milieu, 

and  explain why  the  scribe  (author?)  dropped many  elements  and  produced manuscripts 

plagued by a number of meaningless, gibberish sentences. 

Another challenge facing us is to re‐think the society (culture) of Tang China in the context of 

producing  a  re‐depiction  of  China’s  ancient  Christians.  For  instance,  to  what  degree  do 

common  labels  like  cosmopolitanism,  early  Tang,  high  Tang, mid‐Tang  and  late  Tang  truly 

reflect Tang society? 

This refined new chronology can, of course, be narrowed down. To accomplish this mission, 

another task will have to be undertaken: the substantiation of the situation by reference to 

historical records and archeological discoveries.  

Admittedly, this research raises more questions than it has answered. Nevertheless, what has 

been established in this dissertation is clear cut. The Messiah Sutra and On One God were not 

the work of Aluoben, penned sometime around the 640s. The Kojima Forgeries A and B are 

modern products and must not be taken as Tang Christian sources. Unquestionably post‐Tang 

Chinese Christian manuscripts do exist. Whereas Dunhuang Christians most certainly deserve 

be understood  in their own right, the Tang church needs to be re‐described, and post‐Tang 

Christians are still waiting  to be revealed.  In sum,  the overall picture of pre‐twelfth‐century 

Christians  in China  is much more  complicated  than  it was ever  thought  to be. Their whole 

story is crying out to be re‐told. Or perhaps, more aptly it is still waiting to be told. 

 


