
Re‐dating the seven early Chinese Christian manuscripts : Christians in
Dunhuang before 1200
Sun, J.

Citation
Sun, J. (2018, March 21). Re‐dating the seven early Chinese Christian manuscripts : Christians
in Dunhuang before 1200. Retrieved from https://hdl.handle.net/1887/61237
 
Version: Not Applicable (or Unknown)

License: Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/61237
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/61237


 
Cover Page 

 
 

 
 
 

 
 
 

The handle http://hdl.handle.net/1887/61237 holds various files of this Leiden University 

dissertation 
 
Author: Sun, Jianqiang 

Title: Re‐dating the seven early Chinese Christian manuscripts : Christians in Dunhuang 

before 1200 
Date: 2018-03-21 

https://openaccess.leidenuniv.nl/handle/1887/1
http://hdl.handle.net/1887/61237


32 

 

 

Chapter 1 The traditional narrative of China’s pre‐twelfth‐century Christians 

 
In the country Daqin, the Great Virtue named Aluoben, […] reached Chang’an in the ninth year of the 

Zhenguan reign [635]. (大秦國有上德曰阿/羅本 [……] 貞觀九祀至於長安) 
— The Xi’an Stele (781)1 

 
The  Foreign  Ministry  will  document  [other]  monks  and  nuns  and  clearly  indicate  their  foreign 
teachings.  The  three  thousand  strong  Daqin  [Christians],  Muhu  [Muslims?]  and  Zoroastrians  will 

resume  lay  life  and  cease  to  confound  Chinese  customs.  (隸僧尼屬主客，顯明外國之教。勒大秦 

[、] 穆護、祆三千餘人還俗，不雜中華之風。) 
— The Chinese Intolerance Edict (845)2 

 
The mentions  of  Christianity  in  contemporary  Chinese  authors  of  the  tenth,  eleventh,  and  twelfth 
centuries are very few, and what there are are either extremely vague or refer definitely to an already 
distant past, and we believe  that nothing has yet been  found  to suggest  that  there were Christians 
surviving in China during the eleventh and twelfth centuries. 
— A.C. Moule (1870‐1957)3 

 
 
 
These  three  excerpts  give  a  rough  indication  of  China’s  pre‐twelfth‐century  Christians,  in 

which  the  seven Chinese Christian manuscripts are  conventionally placed: Christians  led by 

Aluoben,  it  is  argued,  first  reached  China  in  635,  and  were  extinguished  after  845.  To 

understand  this  traditional  historiography  better,  this  chapter  begins  by  discrediting  the 

theories that propose that Christianity might have been  introduced  into China prior to 635, 

and  then  reiterates  that  the  earliest  presence  in  China  is  the  Tang  church  by  presenting 

affirmative evidence to back up this claim. Finally, the chapter introduces the popular picture 

of the Tang church depicted by mainstream scholars. 

1.1 Possible Christian presence in pre‐Tang China and expansion of the Church of the East 

It  is  not  known  when  Christianity  first  entered  China.  There  are  rumors,  legends  and 

possibilities,  all  of which  suggest  that  Christianity might  have  been  introduced  into  China 

anytime between  the  first  century  and  the  sixth  century. However,  these  theories  rest on 

tenuous indications drawn either from such legends as that about Thomas working in Asia in 

the  first  century,  or  from  knowledge  about  the  earliest  Sino‐Roman  contacts  that  are 

mentioned in historical sources, or from the legendary role the Silk Road played in facilitating 

                                                            
1 For column numbering of this Stele, this dissertation follows Paul Pelliot (1996: Fig.2, Cols. 10‐11).  
2 Liu Xu 劉昫 945/1975:605. 
3 A.C. Moule 1930:73. 



33 

 

East‐West cultural exchanges. None of these is based on solid evidence.4 The most reasonable 

scenario  is  that  the Church of  the East gradually expanded  to  the  Far East and  introduced 

Christianity  to China before 635  and,  at  the present  stage of  knowledge,  this  scenario  still 

cannot be dismissed from the realms of possibility.  

1.1.1 The Church of the East in the pre‐fifth‐century Middle East 

 

The origins of the Church of the East can be traced back to early Christian communities in the 

Middle  East.  In  this  early  period,  cities  in  frontier  regions  between  the  Roman  and  the 

Parthian  Empires  (247BCE‐224CE)  —  for  example,  Antioch,  Edessa  (modern  Urfa  in 

southeastern  Turkey)  and  Arbela  (in  northern  Iraq)  —  were  Christian  strongholds.  The 

Parthian‐controlled province of Assyria  in particular provided an  ideal  shelter  for Christians 

who escaped the persecutions of the Roman Empire. There, Christians used Classical Syriac as 

a major  literary  language  into which to translate the Bible, explore theological concepts and 

write liturgy and poetry; in the process gradually developing their own religious traditions and 

rituals.5  

During  the Sasanian Empire  (224‐651),  the Church of  the East continued  to prosper.  In  the 

early fourth century, the bishops of Seleucia‐Ctesiphon assumed leadership over the churches 

in  Persia.6 In  the  fifth  century,  Christians  grew  into  a  force  strong  enough  to  exert  some 

competitive pressure upon  the Persian  state  religion,  Zoroastrianism. Meanwhile,  the  local 

Christian church was reinforced demographically and theologically by the arrival of adherents 

of Nestorius, Patriarch of Constantinople  (r. 428‐431), who were being persecuted by other 

Christians in the Roman Empire on account of their adherence to what is called the Nestorian 

controversy after the 431 Council of Ephesus. 

The Nestorian controversy concentrated on the debate about Christology. Nestorius claimed 

that the Virgin Mary should be called Christotokos (mother of Christ) rather than Theotokos 

(mother  of  God).  This  doctrine  contradicted  the  understanding  of  some  then  prominent 

churchmen, most notably Cyril of Alexandria  (r. 412‐444), who were not natives of Antioch, 

                                                            
4 For a concise review of these theories, see A.C. Moule (1930:1‐26). Lately, a number of scholars have proposed 
that,  in  the  years  between  65  and  68  CE,  the  group  around  Thomas  carved  some  stone  images  (fish,  birds, 

human figures) on the rock faces of Kongwangshan 孔望山 in Lianyungang 連雲港, a northern Chinese port city. 
For more  information,  see Pierre Perrier  (2012)  and  the  Thomas‐in‐China webpage maintained by  Enjeux de 
L'Étude  du  Christianisme  des  Origines,  http://www.eecho.fr/category/christianisme‐apostolique/thomas‐en‐
chine/. However, mainstream  scholars  have  shown  that,  as  one would  expect,  these  images were made  by 
Buddhists. For a short English introduction to these sculptures, see Sonya Lee (2010:33 ff.). 
5 For more details, see David Wilmshurst  (2011:1‐11), Christoph Baumer  (2006:99‐25), and Wilhelm Baum and 
Dietmar W. Winkler (2003:7‐11). 
6 David Wilmshurst 2011:12, 32.  



34 

 

the city in which Nestorius received his theological training. Cyril and others argued that the 

term Christotokos implied that Christ was not truly God but merely human. Driven by zealous 

piety,  personal  ambition  and  other  factors,  they  vehemently  accused  Nestorius  of 

undermining  the  unity  of  the  human  and  divine  natures  of  Christ,  thereby  of  denying  the 

reality  of  the Incarnation.  After  a  heated  and  complex  debate,  they  successfully  deposed 

Nestorius, and had his teaching officially condemned as a heresy not once but twice; first  in 

the Council of Ephesus  and  then  in  the Council of Chalcedon  (451).7 Denounced by official 

anathemas, his followers faced severe persecution in the Roman Empire, and they fled to the 

Persian Empire in large numbers. There, they were welcomed by church theologians who, like 

Nestorius,  had  been  trained  in  Antioch.  They  intermingled  with  regional  Christians  and 

strengthened the local church. 

1.1.2 The expansion of the Church of the East from Central Asia to China’s western borders 

 

Examining the ancient Christian presence in Central Asia, it has to be acknowledged that the 

surviving evidence is not very extensive. Few contemporaneous local records have come to us. 

For  instance: “No Christian Sogdian texts have been discovered  in Sogdiana.”8 As far as  I am 

aware,  there are no Chinese historical  sources  that document Christians  in  Sogdiana, even 

though  the  Tang  court  had  set  up  post  stations  along  the Oxus  River  in  the mid‐seventh 

century  and  only  retreated  from  this  area  in  the mid‐eighth  century  in  the wake  of  the 

historical confusion caused by the conjunction of Muslim expansion into Central Asia and the 

devastation of the Tang heartland caught up in the throes of the An Lushan Rebellion 安史之

亂 (755‐763). 

Despite  scant  evidence,  the  Christian  presence  and  Christian  activities  in  Central  Asia  are 

undeniable. It has been attested by relevant passages contained in the Syriac and Arabic texts 

that have been examined by Alphonse Mingana, and archeological finds  like the many Syro‐

Turkish tombstones that are being digitized by P.G. Borbone.9 All these materials suggest that 

major centers like Merv, Samarkand, Semiryechye and Turfan had nourished sizable Christian 

communities for some time. 

                                                            
7 The  condemnation of Nestorius  cannot be  reduced  to  a merely  theological disagreement. Political  factions, 
personal  maneuverings,  confusion  about  terminology,  powers  of  discourse  and  rhetoric  and  interpretative 
methods all appear to have played  important roles  in his downfall. For more details, see Susan Wessel (2004), 
Sebastian P. Brock (1996), John A. McGuckin (1996:7‐21, 1994) and W. Macomber (1958:142‐154). 
8 Nicholas Sims‐Williams 1992a:532. 
9 Alphonse Mingana 1925.  For  the project directed by P.G. Borbone  in Pisa University,  see Margherita  Farina 
(2013). 



35 

 

Among these cities, Merv seems to have played a leading role in the evangelization of Central 

Asia. As  the  gateway  to Central Asia proper,  the oasis  city of Merv  and  its  adjacent  lands 

probably served as a springboard for the Church of the East from which it could expand to the 

north and beyond.  In  the early  fifth  century,  the  city was  the  seat of a bishopric  that  sent 

delegates  to participate  in  synods held  in Mesopotamia. Bishops Bar Shabba and  John,  for 

instance, represented Merv in the synods of 424 and 497.10 In the sixth century, Merv became 

a  metropolitanate,  “ranking  seventh  in  seniority  after  other  cities  located  mainly  in 

Mesopotamia”.11 During  these  two  centuries,  dozens  of Christian  centers were  established 

along the western bank of the Oxus River, and these centers  like Herat and Sīstān regularly 

continued to send representatives to church meetings for a few more centuries.12 

In Sogdiana, Christians were residing in its principal city, Samarkand, no later than the seventh 

century. Early evidence of their presence there are a possible Christian cross on the obverse 

of coins attributed to a ruler of Osrūšana (sixth or early seventh century) and some ossuaries 

with  Christian  symbols  excavated  in  Samarkand  and  dated  not  later  than  the  seventh 

century.13 However, the time of the creation of a metropolitan see  in Samarkand  is unclear. 

B.E. Colless states that Arabic and Syriac sources yield various dates, ranging from the early 

fifth  century,  under  the  patriarchate  of  Ahai,  to  the  early  eighth  century  under  Patriarch 

Selibha  Zekha.14 The  local  Christian  community  seems  to  have  flourished  in  the  tenth  and 

again in the thirteenth century. Many tombstones from this period have been found by Soviet 

archeologists,  and  they  are being  re‐examined by Mark Dickens.15 In  the  fifteenth  century, 

Samarkand Christians were annihilated during a persecution.16 

When precisely Christians journeyed farther east and created centers or metropolitanates in 

China’s westernmost province, Xinjiang 新疆,  is very hard  to determine. The  information  is 

fragmentary.  The  earliest  record  of  the metropolitan  see  of  Kashgar  seems  to  be  that  of 

Patriarch  Elijah  III  (r.  1176‐1190)  nominating  two  successive  metropolitans:  John  and 

Sabrisho.17 In Khotan, a Christian cemetery has been found as well as the remains of a church 

building can be dated to the mid‐fifth century.18 Closer to the desert’s eastern fringes, there is 

an  impressive Christian presence  in  the Turfan Oasis.  In Bulayïq, a  town  situated about 10 

                                                            
10 Alphonse Mingana 1925:320. 
11 Ian Gillman and Hans‐Joachim Klimkeit 1999:210. 
12 Erica C.D. Hunter 1992:365; Alphonse Mingana 1925:318‐320. 
13 Cited from Nicholas Sims‐Williams (1992a:532). 
14 B.E. Colless 1986:51‐52. 
15 Mark Dickens 2016:106‐129. 
16 B.E. Colless 1986:53‐55. 
17 Alphonse Mingana 1925:325. 
18 Cited from Nicholas Sims‐Williams (1992a:532). 



36 

 

kilometers north of Turfan in the foothills of the Tianshan 天山, the German teams led by A. 

von  Le Coq  found a whole  library of Christian  fragments at  the beginning of  the  twentieth 

century. The presence of Sogdian and other religious manuscripts focusing on asceticism and 

the religious life has led scholars to assume that the site must have been a monastery of the 

Church of the East. These manuscripts are written in various languages, but the majority are 

in Sogdian and Syriac. Most can be dated around the ninth and tenth century.19 The bulk of 

them are now housed in Germany and have attracted the attention of a long line of scholars 

from J.P. Asmussen and Nicholas Sims‐Williams to Erica C.D. Hunter and Mark Dickens.20 

1.1.3 Speculation about a pre‐Tang Christian presence 

 

Since there is little doubt that the Church of the East had reached the western edge of China 

proper by  the  seventh  century, many  scholars have  speculated  that Christian missionaries, 

using Central Asia as a transit route, could have entered China before 635. For  instance,  Ian 

Gillman and Hans‐Joachim Klimkeit write that “a Christian presence in China in the 6th century 

cannot be completely ruled out”.21 

While nobody would deny  that  the expansion of  the Church of  the East  is  impressive,  the 

speculation about a pre‐Tang presence has not been substantiated by any archeological finds, 

by Chinese annals or by church records. Crucially, so far there has been a failure to distinguish 

between  the  incidental  presence  of  Christian  travelers  and  traders,  as  opposed  to  the 

presence of a settled Christian community.  

We  should  realize  that  some  Christians  traveling  into  ancient  China  does  not  necessarily 

provide  sound  evidence  that  Christianity  as  a  faith  was  introduced  into  the  Far  East.  By 

analogy,  today  technologies allow people  to mobilize  in unprecedented numbers. Even  the 

remotest corners of  the Earth welcome massive numbers of visitors each year, but most of 

these  visitors  do  not  travel  to  diffuse  their  faiths. Almost  all  travelers  are  concerned with 

pragmatic matters — family, business, sightseeing and the more mundane aspects of life. At 

this moment, for instance, thousands of Westerners who are Christians are touring China; but, 

undeniably,  the majority are not promulgating Christianity. Similarly, among  the millions of 

ancient  Christians  who  trekked  along  the  Silk  Road,  the  majority  were  merchants  who 

traveled in endless caravans for business rather than for propagating their faith. 

                                                            
19 Nicholas Sims‐Williams 1990:545. 
20 J.P. Asmussen 1982. The  fragments are so numerous  it took 100 years  for scholars to publish them. For the 
latest publications, see Nicholas Sims‐Williams (2014), and Erica C.D. Hunter and Mark Dickens (2014). 
21 Ian Gillman and Hans‐Joachim Klimkeit 1999:267. 



37 

 

Pertinently, although some of these people were zealous about evangelizing the foreign lands, 

it  is  inconceivable  that  the majority of  the Christian merchants would have  taken a vow  to 

spread their faith at every opportunity wherever they stopped. Nevertheless,  it  is  important 

to  remember  that,  even  if  some  pre‐seventh‐century  remains  (for  example,  a  cross)  are 

excavated in the future, this evidence will still be too flimsy to pronounce that Christianity as 

a  faith  (religion)  had  been  introduced  into  China.  After  all,  there  is  nothing  to  stop  an 

individual convert roaming through a new land, but undeniably the ability or the conviction to 

implant a religion into a new culture is something that goes very well beyond the realm of an 

individual’s  capacities.  In  a  nutshell,  for  the  first  clear  evidence  of  a  Christian  presence  in 

China, in spite of the impressive pre‐seventh‐century expansion of the Church of the East, we 

must still look to the Tang church. 

1.2 The earliest undisputed Christian presence in China: the Tang church 

This research agrees with mainstream scholarship that the earliest Christian presence in China 

can be  traced back  solely  to  the  Tang  church. Apart  from  the  seven Christian manuscripts 

found in Dunhuang Cave 17 that are the subject of this thesis, the other primary records used 

by  scholars  are  quite  explicit.  Roughly  speaking,  these  records  can  be  divided  into  three 

groups: Chinese Christian sources and Chinese historical texts supplemented by a few other 

fragments. As most documents will be discussed more extensively  in the following chapters, 

this section will  focus predominantly on  the Xi’an Stele and will mention  the other sources 

only briefly. 

1.2.1 The Xi’an Stele 

 

The  Xi’an  Stele,  also  known  as  the Nestorian Monument,  stands  2 meters  tall  and  is  now 

housed in the Xi’an Stele Museum 西安碑林博物館 — see Figure 1.1.22  Of all the evidence, it 

is by far the most  important primary source, yielding a rich variety of  information about the 

Tang  church. Most  of  the  historical  data  are derived  from  this  Stele  and  cannot  be  found 

anywhere else. 

In structural terms, the Stele can be divided  into two parts.23 The  first part  is a crest that  is 

decorated with a common Chinese  religious motif — Figure 1.2.  It has been dressed  into a 

half‐round  circle  on which  two  intricately  entwined  dragons  facing  a  large  circular  object 
                                                            
22 The Stele  is about 20 centimeters thick. For a detailed measurement, see Henri Havret  (1897:140, 161). For 

how the Stele was moved into the museum in 1907, see Lu Yuan 路遠 (2009). 
23 As shown in Fig. 1.1, the Stele should have one more part, a tortoise foundation called a guifu 龜趺 in Chinese. 
Sadly, the original base has never been found. Figs 1.1 and 1.2 are photographed by David Castor. 



38 

 

(pearl?). They support a flat face that is decorated with a Maltese cross set on a lotus flower 

below which is carved the title of the Stele, Daqin Jingjiao liuxing Zhongguo bei (大秦景教流

行中國碑).  The  second  part  of  the  Stele  is  the  inscription  that  is  entitled  Jingjiao  liuxing 

Zhongguo bei song bing xu (景教流行中國碑頌並序). 

              

          Figure 1.1 The Xi’an Stele                                     Figure 1.2 The crest of the Xi’an Stele 

 

The  inscription  is  a  long  text  that  contains  approximately  1,800  Chinese  characters 

supplemented by a few lines of Syriac at the bottom. Seventy monks’ names are inscribed in 

both  Chinese  and  Syriac  on  both  sides  of  the  Stele.24 It was  composed  by  Jingjing,  “Adam 

priest  and  chorepsicopus    and  fapsh‘  of  Ṣin(i)stan”  ܐܕܐܡ ܩܫܝܫܐ ܘܟܘܪܐܦܝܣܩܘܦܐ ܦܐܦܫܥ )

 ,The inscription opens with a theological introduction, recounting the Creation 25.(ܕܨܝܢܣܬܐܢ

the fall of man, the Incarnation, Crucifixion and Ascension of Jesus, the Trinity as well as the 

important  rites and practices — baptism,  facing east  in worship, growing beards, sevenfold 

daily worship and so on. Then  follows a historical account that documents the expansion of 

                                                            
24 Some names on the Stele’s left side were ruined by Han Taihua 韓泰華, who added a few columns of Chinese 
to document that he built a roof to shelter the Stele in 1859. For more details, see Michael Keevak (2008:107). 
For a full translation of the Syriac names, see Paul Pelliot (1984:55‐61). 
25 For  the English  translation of  the original Syriac,  see Samuel N.C.  Lieu  (2009:229). The  rank,  chorepsicopus 
[chorepiscopus], means country‐bishop or a suffragan bishop; fapsh’ seems to be the Chinese Buddhist (Daoist) 

term for a priest or a monk: fashi 法師; Ṣin(i)stan is China. 



39 

 

the  Tang  church under  the patronage of  various  Tang  rulers between 635  and 781 —  see 

below.  The  third  part  consists  of  a  verse  of  poetry  that  recapitulates  the  theology  and 

showers  lavish praise on the Chinese emperors. The  final part  is a short yet  important note 

that  sheds  some  light on  the  communication maintained between  the Tang  church and  its 

mother church  in the Middle East.  It gives the time of the setting up of the Stele  (781) and 

mentions that “The ruling Patriarch Ningshu  learns about the Jing community [Christians]  in 

the East” (時法主僧寧恕知東方之景眾也).26 

A  few more words must be  said  about  the historical  account  given  in  the  inscription.  This 

account  is not a simple historical narration recounting how  the Tang church expanded over 

time.  It  is  also  a  meticulous  list  of  the  imperial  patronage  bestowed  by  six  male  Tang 

emperors:  Taizong,  Gaozong,  Xuanzong,  Suzong,  Daizong  and  Dezong,  providing  crucial 

chronological points of reference. Understandably, this account also eulogizes the Tang court 

and  this  rules  out  any  chance  of  neutrality.  Upon  consideration,  it  should  probably  be 

considered  more  a  claim  to  a  historical  pedigree  than  a  purely  historical  document.  As 

demonstrated  by  the  extensive  quotations  below,  the  phrasing  is  so  ornate  that  when 

translated into English many sentences do not make any sense at all. It sings the praises of the 

emperors who  supported  it  to  the  skies,  but  carefully  avoids  criticizing  the  Empress Wu, 

during whose reign, as will be discussed  in detail, the Tang church suffered severe setbacks. 

“In  the  eyes  of  the  author  of  the  [S]tele,”  Pénélope  Riboud  observes,  “tolerance  towards 

foreign religions depended almost entirely on the emperor’s will to accept them.”27 Therefore, 

this short account also offers us a unique glimpse of the church‐state relationship.28 

The Stele was discovered in Xi’an by chance in the 1620s.29 Over the past four hundred years, 

it has generated an abundance of literature. A debate about its genuineness, for instance, was 

ignited  soon after  the  Jesuits  in China  reported  the discovery  to Europe  in  the 1620s. This 

debate  occupied  the  better  part  of  three  centuries,  involving  almost  all  the  best Western 

minds — Athanasius Kircher, Leibniz and Voltaire, to name  just a  few.30 Doubts were stilled 

                                                            
26 Paul Pelliot 1996: Fig.2, Col.31. Ningshu is the phonetic transcription of Hananishu, the patriarch of the Church 
of  the East  in Seleucia‐Ctesiphon who died  in 780. Given  the distance,  it  is generally assumed  that  this news 
probably had not yet reached Tang China by 781. For more details, see Samuel N.C. Lieu (2009:230‐231). 
27 Pénélope Riboud 2001:31. 
28 For the  latest research on the church‐state relationship, see Pénélope Riboud (2001:30‐33) and Chen Huaiyu

陳懷宇 (2015). 
29 For the exact time and place of discovery, see Li Tang (2004:25‐29) and Pénélope Riboud (2001:12‐15). 
30 Jesuits treated the discovery as a providential sign, utilizing the Stele to convince the Chinese that Christianity 
(Catholicism) was not new and to persuade more Europeans to support their work (Order). However, opponents 
suspected that  the  Jesuits had  fabricated this Stele  for  their own  interests. For  this debate and how  the Stele 
was accepted in Europe, see Michael Keevak’s monograph (2008). 



40 

 

only  in  the early 1900s when  the  Stele was meticulously  studied by Henri Havret  and P.Y. 

Saeki and more supporting sources were found.31 

1.2.2 Chinese non‐Christian sources 

 

In the course of the twentieth century, scholars also found a few Tang Chinese non‐Christian 

texts, official and  lay,  that document Tang Christians. All are very  short. Most mention  the 

Tang church only  in passing — actually as no more  than a designation. Yet  they provide an 

important context to our discussion. All will be used in the following sections. 

The first group are three edicts. The 638 edict  is the one that permitted the propagation of 

Christianity in the Tang Empire. One version of this edict is also carved on the Xi’an Stele. The 

745 edict ordered  that  the name of  the Christian church be changed. The 845 edict curbed 

the propagation of all so‐called non‐Chinese religions, including Christianity. 

The  second  source  is  a  catalogue  of  Chinese  Buddhist  sutras,  The  Datang  Zhenyuan  xu 

Kaiyuan  shijiaolu 大唐貞元續開元釋教錄.  It was  compiled  by  the monk  Yuanzhao 圓照 in 

794.  It  briefly  documents  that  Jingjing  collaborated with  Prajna  to  translate  the  Buddhist 

sutras. This cooperation was  first studied by  J. Takakusu, who  relied on an almost  identical 

version found in The Zhenyuan xinding shijiaolu 貞元新定釋教錄 that was also composed by 

Yuanzhao six years later in 800.32 I shall concentrate on the 794 version. 

The  third  source  is  The  Chongyansi  beiming  bingxu 重巖寺碑銘並序,  a  Chinese  text  that 

commemorates  the  renovation of  a Buddhist monastery  in E’zhou 鄂州,  a  city  in  the mid‐

Yangtze River region. It was authored by a local governor, Shu Yuanyu 舒元舆, in 824. 

Besides these documents, there is one private source that is often mentioned by scholars, The 

Liangjing xinji 兩京新記. As it contains a record of the topography of Xi’an and Luoyang, there 

is a chance  that  it mentions  the Tang church under  the designation Bosisi 波斯寺  that  this 

study  translates  as  Persian Monastery.  It was  compiled  by Wei  Shu 韋述  in  the  720s.  The 

original version  is  long  lost but many of  its sections seem  to have been preserved  in other, 

later  sources.  The  fly  in  the ointment  is  that  these  surviving  sections have obviously been 

                                                            
31 P.Y. Saeki 1916; Henri Havret 1902, 1897, 1895. 
32 J. Takakusu 1896. 



41 

 

redacted, and for this reason The Liangjing xinji is not used in this dissertation to construct its 

arguments.33 

1.2.3 Newly discovered Christian inscriptions 

 

Between  the  early  1950s  and  2016,  a  few  more  Christian  stone  inscriptions  have  been 

excavated in China. All are dated to the early ninth century. The most reliable ones are those 

known as Mi Jifen muzhi 米繼芬墓誌 (806), Hua Xian muzhi 花獻墓誌 (828) and the Luoyang 

Pillar  (829). The most dubious example  is  Li Su muzhi 李素墓誌  (818). As argued below,  it 

should not be included in the source material. 

Furthermore, Aluohan muzhi 阿羅憾墓誌  (about  300  characters)  has  also  been  associated 

with  the  Tang  church  for  some  time.  This  tombstone  reveals  that  Aluohan was  a  Persian 

nobleman who had made a successful political career in Tang China. It was reported by Duan 

Fang  端方  (1861‐1911).  In  1913,  Haneda  Toru  initially  suspected  that  Aluohan  was  the 

transcription of Abraham; in 1916, P.Y. Saeki, who was inspired by Haneda Toru, was the first 

to  identify Aluohan as a Christian.34 Recently, however, Antonino Forte has  lucidly exposed 

the  fact  that  Haneda  Toru’s  suspicion was  taken  for  granted  to  be  factual  and  fueled  an 

impressive amount of speculation. He concludes that “there  is no basis whatsoever allowing 

to state that Aluohan was a Christian nor that his original name was Abraham.”35 As far as the 

sources are concerned, there is no longer any reason to take this stone as a Christian source. 

1.2.4 Other sources 

 

There are yet more texts that seem to document the Tang church. The first are five Syriac and 

Arabic fragments that might refer to Tang Christians. These are discussed by A. Mingana and 

Pénélope  Riboud.36 The  second  are  a  few  other  Dunhuang manuscripts  that  also mention 

Christianity, albeit briefly —  like  the  fragments of The  Lidai  fabao  ji 歷代法寶記. They are 

dealt with in Chapter 6. 

                                                            
33 This source seems to have been rather popular and was frequently quoted. For instance, it was the main text 

Song Minqiu 宋敏求 used when he compiled The Henan zhi 河南志 and The Chang’an zhi 長安志  in 1054 and 
1076  respectively.  Scholars believe  that  the original  Tang  version  can be  reconstructed on  the basis of  later 

quotations. For a restored version, see Xin Deyong 辛德勇 (2006). 
34 Citied from Antonino Forte (1996a:375‐428).  
35 Ibid., 409. See also Ma Xiaohe 馬小鶴 (2008:538‐578) and Lin Wushu 林悟殊 (2003:227‐270). 
36 Pénélope Riboud 2001:9; A. Mingana 1925:305‐308. These sources suggest that the Church of the East had a 
metropolitan see in China. However, these small nuggets of information are no more than brief mentions, and 
their information is too fragmentary to allow a more detailed reconstruction. 



42 

 

1.3 The three periods of the Tang church (635‐840s) 

In  the  conventional  narrative,  the  fate  of  the  Tang  Church  was  tragic:  all  Christians 

disappeared  after  845.  To  understand  how  scholars  have  arrived  at  this  narrative with  its 

gloomy ending, this section  introduces the Tang church taking  into account ancient sources, 

the general background of Tang culture and scholarly publications.  In order to get a grip on 

the materials, I have divided the Tang Christian presence into three periods: arrival‐diffusion 

(635‐649), expansion‐setback‐recovery (649‐790s) and disappearance (800‐840s).37 

1.3.1 Arrival‐diffusion (635‐649) 

 

According to the Xi’an Stele:38 

Taizong, the accomplished emperor, was glorious and  inspirational. He  learnt from the sages 
how to reign over people.  In the country of Daqin, the Great Virtue was named Aluoben. By 
observing the blue clouds and catching the rhythm of winds, he carried true sutras, traveled 
through perils and  reached Chang’an  in  the ninth year of  the Zhenguan  reign  [635]. At  the 
command of Emperor  [Taizong],  the minister Duke Fang Xuanling  led an escort of guards of 
honor to the western outskirts [of Xi’an], receiving and then conducting Aluoben to the palace. 
Aluoben  translated books  in  the  library and was questioned about  the Way  in  the  imperial 
apartments.  Understanding  the  profound  truth,  the  Emperor  thereafter  permitted  the 
propagation. In the seventh month (autumn) of the twelfth year of the Zhenguan reign [638], 
the edict was  issued:  “The Way does not have a  constant name. The Holy does not have a 
permanent form. All teachings are established according to the  locality, benefiting the  living. 
Aluoben,  the Great Virtue  from  the  country of Daqin, has brought  scriptures  to  the Upper 
Capital from afar. Perusing the doctrines, one finds that they are mysterious and non‐action; 
scrutinizing the fundamental principles, one finds that they are established and essential. The 
wording should be concise; the reasoning should be flexible. As they are beneficial to things 
and people, they should be promulgated under Heaven. Have the requisite offices construct a 

Daqin Monastery in the Yining quarter of the capital and ordain twenty‐one monks.” (太宗文

皇帝光華啟運明聖臨人大秦國有上德曰阿/羅本占青雲而載真經望風律以馳艱險貞觀九祀

至於長安帝使宰臣房公玄齡總仗西郊賓迎入內翻經書殿問道禁闈深知正真特令傳授貞觀

十有二/年秋七月詔曰道無常名聖無常體隨方設教密濟群生大秦國大德阿羅本遠將經像來

獻上京詳其教旨玄妙無為觀其元宗生成立要詞無繁說理有忘筌/濟物利人宜行天下所司即

於京義寧坊造大秦寺一所度僧二十一人) 

 
 
This quotation outlines the first stage of the Tang church: the arrival and diffusion during the 

reign of  the  second Tang emperor. According  to  this  record,  the  first missionary, Aluoben, 

arrived in 635 and was given a warm official reception by high‐ranking court officials. After he 

                                                            
37 There are other ways to periodize the Tang church. For example, John Foster (1939) visualizes a progression of 
five stages: arrival  (635‐649), advance and opposition  (650‐711), recovery  (712‐754), great  influence  (756‐  the 
early ninth century) and eclipse  (the early ninth century‐845). Samuel Hugh Moffett  (1998:291‐314) proposes 
four stages: the first Christian mission (635‐649), persecution (656‐712), recovery (712‐781) and disappearance 
(781‐980). As only the pre‐781 presence was recorded in some detail thanks to the Xi’an Stele, Ian Gillman and 
Hans‐Joachim Klimkeit  (1999:267, 282) simply divide  the Tang church  into  two periods — appearance  (before 
781) and disappearance. 
38 Paul Pelliot 1996: Fig.2, Cols. 10‐13. 



43 

 

had spent a few years translating religious texts into Chinese and discussing these texts with 

Tang Taizong, Aluoben won the emperor’s trust, securing an edict that allowed him to begin 

the propagation of his religion in 638 by constructing a church building in Xi’an. 

Admittedly, this record  is over‐concise. Some critical details are not clear. For example, who 

exactly was Aluoben? How did he establish contact with the Tang court? The paucity of the 

information has already caused some scholars to doubt the accuracy of Jingjing’s narration of 

the early‐seventh‐century history almost 150 years later in 781 — for example, the grandiose 

reception might have been an exaggeration.39 Nevertheless,  it  is true that Jingjing did redact 

some  texts. The most obvious proof of  this  is  the usage of  the  term Daqin,  that, as will be 

shown, was widely used only after 745. Most likely, the first church building was designated a 

Bosisi  (Persian Monastery)  rather  than  Daqinsi  (Daqin Monastery).  Nonetheless,  both  the 

general  conditions  and  other  sources  indicate  that  by  and  large  this  brief  record  seems 

accurate. 

Firstly,  conditions  in  the  early  seventh  century  seem  to  have  been  very  favorable  to  the 

implantation of a new religion in Chinese society. The Tang dynasty at the time was a young 

court  led by open‐minded, strong rulers. These early Tang rulers were  less extravagant and 

were more empathetic toward people. They often consulted court officials and were willing 

to  follow  professional  advice.  Internally,  they  reformed  the  government  and  encouraged 

agriculture,  literature and trade; externally, they sought to  improve relations with neighbors 

by  diplomatic  negotiations.  Tang  Taizong,  for  instance,  is  widely  regarded  as  one  of  the 

greatest rulers in China’s history. His rule became the exemplary model for future emperors. 

His policies were so effective that the Tang court quickly grew strong enough to bring changes 

into the Asian political arena. In 630, he brought Turkic powers under his rule and was given 

the title Heavenly Qaghan, as if he were the suzerain of all the Turkic peoples.40 

Secondly, several specific points contained in the Xi’an Stele are confirmed by other records. 

The most  informative and  important source, the Diffusion Edict, was also recorded  in other 

sources like The Tanghuiyao 唐會要, an institutional history of the Tang dynasty compiled in 

961.  In  all  versions,  the  diffusion  year  (638),  the  construction  site  of  the  first  church  (the 

Yining quarter) and the number of the ordained monks (21) are consistent. As far as this edict, 

                                                            
39 For more detail, see Lin Wushu 林悟殊 (2011a:123‐127, 2003: 57‐61). 
40 For more details, see Denis Twitchett (2007:222) and Zhu Zhenhong 朱振宏 (2003). 



44 

 

or  at  least  these  detailed  aspects,  is  concerned,  Jingjing  neither  forged  it  nor made  any 

serious redactions. The 638 Diffusion Edict can be safely used as a source.41 

1.3.2 Expansion‐setback‐recovery (649‐790s) 

 

The  fortunes  of  the  Tang  church  in  the  period  of  expansion‐setback‐recovery  are  also 

recorded  almost  exclusively  on  the  Xi’an  Stele.  Nevertheless,  there  are  a  few  additional 

sources  that  yield  interesting  clues  to  endorse  these  findings.  All  these  sources  will  be 

incorporated together in chronological order in this section. 

After Taizong died  in 649, his son Gaozong  inherited many of his policies, one of which was 

that  of  religious  tolerance.  The  Xi’an  Stele  confirms  that  Gaozong  continued  to  patronize 

Christians, and he even bestowed a high title on Aluoben:42 

Gaozong, the great emperor, duly succeeded to the ancestors and embellished true principles. 
Not only did he have  Jingsi  [Christian monasteries] erected  in  each prefecture, but he  also 
promoted Aluoben  to be  the State Great Protector. The  law  spread  into  ten provinces. The 
country enjoyed great prosperity and  stability. Monasteries  stood  in one hundred  cities. All 

families enjoyed the  jing [Christian] blessings. (高宗大帝克恭纘祖潤色真宗而於諸州各置景

寺仍崇阿羅本為鎮國大法主法流十/道國富元休寺滿百城家殷景福) 

 

Unquestionably the expansion documented is impressive. By the end of the seventh century, 

Christianity would be seen to have been spreading  into many provinces of the Tang Empire. 

As  some phrases  like  the  “ten provinces” exactly match  the administrative  system of Tang 

China  (that divided the Empire  into ten provinces),  it  is an  intriguing challenge to try to see 

how  far Christianity actually penetrated  into Tang China and  if  it exerted any  influence on 

Chinese  culture.  The  greatest  problem  is  that  these  numbers  and  indications,  like  “each 

prefecture” and “one hundred cities”, cannot be taken at face value.43 So far, no archeological 

evidence  for  the  Tang  church  has  been  found  in  any  Chinese  cities  other  than  Xi’an  and 

Luoyang. These grandiose  indications might,  therefore, be  little more  than polite  flattery of 

both the reigning dynasty and the Tang church. The text on the Stele is, of course, a form of 

court panegyric, and  the choice of words might have done  little more than add some extra 

color to a rather modest achievement. 

                                                            
41 Except  for  the usage of  the  terms Daqin and Bosi, other variations  remain on  the morphological  level. The 
close similarity between the different versions has prompted Antonino Forte (1996b:349‐373) to restore the full, 
original edict. 
42 Paul Pelliot 1996: Fig.2, Cols. 15‐16. 
43 For more discussions, including other numbers recorded on the Xi’an Stele, see Pénélope Riboud (2001:25‐30), 

F.S. Drake (1936‐1937), and Lin Wushu 林悟殊 (2003:27‐64). 



45 

 

Nonetheless,  the  fate  of  Christians  changed  dramatically  after  Tang Gaozong  died  in  683. 

Setbacks quickly presented themselves:44 

In  the  Shengli  reign  [698‐700],  the  Buddhists  seized  the  advantage  and  raised  their  voices 
[against Christians] in the Eastern Capital [Luoyang]. At the end of the Xiantian reign [713], the 

xiashi [Daoists] derided and slandered [Christians] in the Western Capital [Xi’an]. (聖曆年釋子

用壯騰口於東周先天末下士大笑訕謗於西鎬) 

 

Although neither  the  Stele nor other Chinese  sources  give  any  supplementary  information 

and  are  silent  about  whether  similar  incidents  occurred  outside  Luoyang  and  Xi’an,  the 

inference  that  can  be  drawn  from  the  sources  discussed  below  is  that  the  setback was  in 

deadly earnest. The churches  in  the  two capitals were damaged,  if not ruined. They do not 

seem to have been restored until the 720s when efforts to make a recovery finally succeeded. 

Since the general atmosphere and religious policies changed abruptly when the Empress Wu 

seized the imperial power from the Li family, it seems that the Tang church did suffer severe 

duress in the period from the 690s to the 710s, and that the achievements of the earlier fifty 

years all threatened to come to naught. 

The Empress Wu was an ambitious and  intelligent woman, gifted with excellent judgment  in 

politics and men. She was born into a rich family that had supported the first Tang emperor in 

his  fight  for  the  throne. At  the  age of  fourteen,  she was  taken  to  the palace  to be  a  low‐

ranking concubine of Taizong. When Taizong died, she married his son Gaozong, and  finally 

became  the  empress  in  655  after  a  series  of  bloody  power  struggles.  After  her  second 

husband died,  she gained  full control over  the court and her ambition  seemed  to know no 

bounds.  She  successively  raised  the  rank  of  and  then  demoted  her  other  two  sons,  Tang 

Zhongzong  and  Tang  Ruizong.  Finally,  she wearied  of  this  puppet  show,  took  the  title  of 

Emperor 皇帝 herself and ascended the throne, not only removing the capital from Xi’an to 

Luoyang but also changing the title of the dynasty from Tang to Zhou in 690.45  

Understandably, such a usurpation by a female could not easily be tolerated  in a patriarchal 

society. The Li family and orthodox royalists rebelled and instigated a number of coups d'état. 

Undeterred to secure her grip on power, the Empress Wu devised a series of strategies. On 

the one hand,  she  responded with  ruthlessness  and  cruelty. Before  she was deposed by a 

coup  d'état  led  by  her  daughter  Princess  Taiping  and  her  grandson,  the  future  Emperor 

                                                            
44 Paul Pelliot 1996: Fig.2, Col.16. 
45 For more introduction to the rise in power of Empress Wu and her reign, see N. Harry Rothschild (2015, 2008). 



46 

 

Xuanzong,  in 705, she  like all other male emperors ruled with an  iron fist.46 Meanwhile, she 

shrewdly realized  that religion could benefit her ascendancy. With  this  in mind, she altered 

state religious policies and used Buddhism to  legitimize her rule.  In Tang China, Daoism had 

enjoyed  a  special  status.  Tang  emperors  claimed  to  be  descendants  of  Li  Er  李耳,  the 

legendary  founder and presiding deity of Daoism, who happened  to have  shared  the  same 

family name as that of the Tang royal family. For this reason, they had elevated Daoism to the 

status of a state cult.47 In 666 Gaozong, for example, visited the temple of Li Er and created 

him “grandiose and primordial emperor” (太上玄元皇帝).48 To ensure that her machinations 

were  successful,  Empress Wu  deliberately  reversed  this  policy  by  promoting  Buddhism.  Six 

months after her ascension, she “ordered: Buddhist doctrine ranks higher than the Daoist law, 

and the Buddhist monks and nuns take precedence over the Taoist priests and convents” (令

釋教在道法之上，僧尼處道士女冠之前).49 Taking  matters  even  further,  she  also  utilized 

the  Buddhist  eschatological  prophecy  of Maitreya,  a  future  Buddha  of  this world.  It was 

foretold  that  this bodhisattva would be  reincarnated as a  female deity who would become 

the  monarch  of  the  entire  world.  She  ordered  that  this  prophecy  be  recorded  in  The 

Dayunjing 大雲經 and dispatched it throughout the empire.50 

It  goes without  saying  that  the  change  in  state  policy  upset  the  religious  status  quo.  The 

ascendancy of Buddhism on this surge of imperial favor triggered a large‐scale reallocation of 

societal resources. The changed religious dynamic presented a competitive challenge not to 

mention a  certain  threat  to other  religions  including Daoism. Minor beliefs  like Christianity 

probably  felt  even more  pressured  than  Daoism,  especially  given  that  it  lost  its  imperial 

patronage in a period of political turmoil. The actual pressure, one should imagine, must have 

been much greater than the verbal threats recorded in the Xi’an Stele. 

Of  course,  Christians  sought  measures  to  face  these  challenges  and  looked  for  ways  to 

consolidate and revive the Tang church. One of the steps that they took was to seek outside 

assistance. The Xi’an Stele tells us that monks and noblemen arrived in China from the West 

and offered great help:51  

Luohan,  the  head monk,  and  Jilie,  the Great Virtue,  together with  the  noblemen  from  the 
West  and  other  eminent monks who  had  forsaken  all  earthly  interests;  all  cooperated  in 

                                                            
46 For more details, see Charles Benn (2002:5). 
47 For a concise introduction of the Tang Daoism, see T.H. Barrett (1996). 
48 Liu Xu 劉昫 945/1975:90.  
49 Ibid., 121. 
50 Several copies of this text have been found in Dunhuang. For more details, see Antonino Forte (2005, 1988). 
51 Paul Pelliot 1996: Fig.2, Cols.16‐17. 



47 

 

restoring the fundamental principles and rebinding the broken ties. (有若僧首羅含大德及烈

並金方貴緒物外高僧共振玄網俱維/絕紐) 

 

Not much is known about this delegation. Some of its members must have been high‐ranking 

and resourceful officials or diplomats. Their primary aim seems to have been to contact the 

Tang  court  and  attempt  to  regain  imperial  patronage.  And  their  strategy  worked:  the 

following passage on the Stele reveals that imperial patronage was resumed. Churches in the 

Tang capitals were repaired. Emperor Xuanzong commanded  five of his brothers or the  five 

kings in the following quotation to visit the church and bestowed his favor on the renovated 

church by  sending  portraits  of  deceased  Tang  emperors,  all males  of  course. By  the  740s, 

when the second delegation led by Jihe arrived in China from the West and was even granted 

the privilege of holding a service in the Chinese imperial palace, the Tang church would seem 

to have recovered from its previous setback:52 

Xuanzong, the Perfection of the Way Emperor, ordered the Ningguo King and four other kings 
to visit the monastery and set up the altars. The temporarily distorted beam of the Law was 
rectifed;  the momentarily  turned  stone  of  the Way was  restored.  At  the  beginning  of  the 
Tianbao reign [742‐756], he commanded the General Gao Lishi to dispatch the portraits of the 
five sages [the previous five male emperors] to be placed in the monastery and bestowed one 
hundred rolls of silk [on  it].  In the third year [744], Jihe from the country of Daqin examined 
the stars, chose an auspicious day and came to the court. Seventeen monks including Luohan 
and Pulun, were summoned as was Jihe, the Great Virtue, to perform religious services in the 
Xingqing Palace. The emperor personally wrote the calligraphy for the name of the monastery. 
The dragon  [emperor’s] writing was hung above  the door. The writing was richly decorated, 
sparkling more  brightly  than  the  gleaming  clouds;  the writing  of  the wise  pervaded  space, 

rising and radiating as if vying with the sun. (玄宗至道皇帝令寧國等五王親臨福宇建立壇場

法棟暫橈而更崇道石時傾而復正天寶初令大將軍高力士送五聖寫真寺內安置賜絹百/匹 

[…….] 三載大秦國有僧佶和瞻星向化望日朝尊詔僧羅含僧普論等一七人與大德佶和於興慶

宮修功德於/是天題寺牓額戴龍書寶裝璀翠灼爍丹霞睿扎宏空騰淩激日) 

 

The  recovery  seems  to have  culminated  in a  special edict  issued by  the Tang  court  in 745, 

ordering the designation of Christian church buildings to be changed from Bosisi to Daqinsi. 

This crucial edict is recorded in several Chinese sources that have been examined by Antonino 

Forte; the following version is from The Tanghuiyao:53 

The sutras and teaching of Persia that originated in Daqin had been propagated and practiced 
in China for a long time. Hence these had given their name to the first monasteries. If it is to 
be revealed to more people, however,  it must follow  its origins. Therefore, [the designation] 
Bosisi [Persian Monastery]  in the two capitals will be changed to Daqinsi [Daqin Monastery]. 

The prefectures and counties that have [these monasteries] shall conform to this change. (波

                                                            
52 Ibid., Cols.17‐18. 
53 Wang  Pu 王溥  961/1955:864.  There  are  a  few  other  versions  that  are  slightly  different.  They  have  been 
examined by Antonino Forte (1996b). 



48 

 

斯經教。出自大秦。傳習而來。久行中國。爰初建寺。因以為名。將欲示人。必修其

本。其兩京波斯寺。宜改為大秦寺。天下諸府郡置[寺]者，亦准此。) 

 

As  it  is  the  only  eighth‐century  Chinese  court  document  about  Christianity  that  has  come 

down  to us,  this edict has  received considerable  scholarly attention, much of  it devoted  to 

two interrelated questions: Why was it promulgated and why was the term Daqin advocated? 

For example, Antonino Forte  states  that  “[it] may have been adopted  just because by  that 

time official Persian backing of the religion [Christianity] had already ceased. That was quite 

normal given the collapse of the country and the loss of any hope that the Sassanian dynasty 

would  be  restored.”54 T.H.  Barrett  notes  that  the  Byzantines were  “seasoned  international 

diplomats” and “were practising a culturally  sensitive diplomacy  in Asia”  that  suggests  that 

they could have been involved. He argues:55 

If  they  felt  any  stake  in  the  use  of  the  name  Da  Qin,  then  it  is  possible  that  its  use  by 
Nestorians formed part of a deal for  information  in exchange for protection that could easily 
have been brokered  in advance of the Christians' securing the edict of 745 by the Byzantine 
mission to China of 742, which certainly included an important cleric, according to the Chinese 
record. 

 

It is certainly possible that politics played a role in the promotion of the name Daqin and the 

abandonment  of  the  name  Bosi,  because  by  that  time  the  Persian  Empire  had  ceased  to 

exist.56 However, in view of the evidence on the Xi’an Stele, it is more likely that the Church of 

the East rather than Byzantium was  involved  in this development. As attested by the above 

records, at least two delegations arrived at Xi’an during this period: one sometime in the 710s 

and  the  other  in  744.  Although  there  is  no  record  that  the  first  team  knew  about  and 

communicated with the second team, it would not be a complete leap in the dark to assume 

that  some members  of  the  first  team went  back  to  and  briefed  the West  on  the  difficult 

situation  in which  the  Tang  Church  found  itself; while  some would  have  been  ordered  to 

remain in China to liaise between the East and the West. Luohan, for instance, seems to have 

been responsible  for  liaising. With the assistance of Luohan who had remained  in China  for 

three  decades,  Jihe  could  have  effortlessly  updated  the  Chinese  court  on  the  latest 

                                                            
54 Antonino Forte 1996b:364. 
55 T.H. Barrett 2002:560. 
56 For more details, see David Wilmshurst (2011:121‐124) and Pénélope Riboud (2001:18, 20). 



49 

 

developments  in  the West. Working  together,  these  two Christians  could have  successfully 

persuaded the Tang court to abandon the term Bosi and use the term Daqin instead in 745.57 

This recovery of the Tang church seems to have  led to a period of expansion  in the second 

half  of  the  century. Of  this  the  Xi’an  Stele  says:  Tang  Suzong  permitted  “Jingsi  [Christian 

monasteries] to be re‐erected in Lingwu and the other four counties” (於靈武等五郡重立景

寺);  Tang  Daizong  bestowed  incense  and  food  on  the  Tang  church.58 Moreover,  some 

Christians became quite famous. Yisi 伊斯, for instance, came from Central Asia and served in 

the imperial army led by Guo Ziyi 郭子儀, who played a critical role in crushing the An Lushan 

Rebellion. Probably  in appreciation of his  loyalty and medical  skills, Yisi was  summoned by 

Tang Suzong. Later, he was also  rewarded with high‐ranking  titles and money  that enabled 

him to renovate old churches, take care of the poor, bury the dead and finance the erection 

of the Stele in 781.59 Yisi’s son, Jingjing, seems to have been familiar with religious circles. He 

cooperated with  the  Buddhist missionary  Prajna  in  the  translation  of  the  Buddhist  sutras 

around 786, but  the quality of  their  translations was unsatisfactory  and  their efforts were 

rejected  by  the  Tang  court.  This  cooperation  is  documented  in  The  Datang  Zhenyuan  xu 

Kaiyuan shijiaolu composed by Yuanzhao in 794:60 

After  petitioning  to  translate  the  sutras,  [Prajna]  began working with  Jingjing,  the  Persian 
monk  in the Daqin Monastery, rendering the Satparamita‐sutra from a foreign  language  into 
seven  rolls.  At  that  time,  however,  Prajna was  not  familiar with  this  language,  nor  did  he 
understand Chinese; Jingjing could not read Sanskrit, nor understand the Buddhist teachings. 
They  claimed  that  the  text  had  been  translated,  but  they  had  not  extracted  even  half  the 
meaning. They […] submitted the translation in the hope of propagating the text. The Emperor 
[Tang Dezong] was  intelligent, wise and accomplished. He  revered  the Buddhist canons and 
found  out  that  the  translation made  no  sense  and  the wording was  confusing. Moreover, 
Buddha’s monastery and the Daqin Monastery are located in different places. Their practices 
are diametrically opposed  to each other.  Jingjing was bound  to preach  the  teaching of  the 
Messiah,  and  the  Buddhist  monks  had  to  promulgate  the  sutras  of  the  Buddha.  [The 

Emperor …] commanded [others] to rework the text and submit a retranslation. ([般若]請譯

佛經。乃與大秦寺波斯僧景淨。依胡本六波羅蜜譯成七卷。時為般若不閑胡語。復未解

唐言。景淨不識梵文。復未明釋教。雖稱傳譯未獲半珠。[……]  錄表聞奏。意望流行。聖

上睿哲文明允恭釋典。察其所譯理昧詞踈[疏]。且夫釋氏伽藍大秦僧寺居止既別。行法

全乖。景淨應傳彌尸訶教。沙門釋子弘闡佛經。[……] 重更翻譯訖聞奏。) 

                                                            
57 This still does not eradicate the problem of the place to which the term Daqin actually refers. Although Daqin 
is often associated with Rome, many Chinese  texts use  this  term  inconsistently and vaguely  to  refer  to  some 
country to the west of China. In some Daoist sources, as pointed out by T.H. Barrett (2002:558‐559), Daqin is not 
even  a  real  country;  it  is  “a  specifically  Daoist  utopia”  in  the  West,  for  which  the  “obvious  candidate  is 
Byzantium”. For a broader discussion of the term Daqin, see Samuel N.C. Lieu (2013:123‐132). 
58 Paul Pelliot 1996: Fig.2, Col.20. 
59 Ibid., Cols.22‐25. The then ruling emperor was Tang Dezong. For the discussions of Yisi, see Max Deeg (2013) 

and Nie Zhijun 聶志軍 (2010:215‐220, 2008). 
60 Prajna arrived China  in 782. The translation event took place after Prajna had found his relatives and settled 

down in 786 (貞元二祀). The text here is cited from http://www.cbeta.org/result/normal/T55/2156_001.htm. 



50 

 

 

1.3.3 The so‐called disappearance (800‐840s) 

 

As  mentioned  several  times  above,  the  conventional  narrative  of  the  first  presence  of 

Christianity  in  China  is  that  the  Tang  church  disappeared  in  the  ninth  century.  The  845 

Intolerance Edict, Pénélope Riboud points out, “is commonly taken as marking the end of the 

first period of Christianity  in China proper.”61 As attested by A.C. Moule’s verdict quoted at 

the beginning of the chapter, it is maintained that not a single Christian could be found in the 

heartland of China from the ninth century and thereafter. 

It is not surprising that this has led to a preoccupation with the so‐called “failure” of the Tang 

church.62 Pondering the reasons for its eclipse, some scholars assert that an overdependence 

on too many Buddhist, Daoist and Confucian expressions watered down the theology and this 

heavy borrowing in its turn weakened the Christians’ identity. Others accuse the Tang church 

of relying too much on imperial patronage. On the other hand, many argue that, besides any 

exacerbation  that  might  have  been  caused  by  religious  and  theological  issues,  the 

disappearance was an extremely complex matter and  involved  larger historical and societal 

developments.63 

Although  the  findings  of  this  dissertation  challenge  this  narrative  of  disappearance,  it  is 

essential to note that two principal reasons have  inspired this theory. The  first  is related to 

sources. Before the 1980s, not a single ninth‐century Chinese Christian source was known. At 

the same time, all the then known sources (including the 845 Intolerance Edict) do suggest a 

tragic  fate.  Two Arabic  sources,  for  instance,  indicate  that  the  Tang Christians  died  out. A 

travel account authored by Abu Zayd in the tenth century notes that many Tang Christians did 

not  survive  the  civil  strife  that  followed  the  collapse  of  the  court.  Abu  Zayd  reports  that 

“120,000” Muslims, Jews, Mazdeans and Christians were slaughtered in 879 when rebels led 

by Huang Chao 黃巢 sacked Guangzhou, a port city in South China.64 The other account, The 

Fihrist of al‐Nadīm, a  tenth‐century  survey of Muslim  culture, also  suggests  that Christians 

                                                            
61 Pénélope Riboud 2001:8. This edict  is fairly  long, and some extra clues are supplemented by Chinese annals 

and by some passages written by the incumbent minister Li Deyu 李德裕.  All these records have been reprinted 
by P.Y. Saeki (1916:281‐287). The parts concerned with Christianity were translated into English by John Foster 
(1939:158‐162). 
62 Pénélope Riboud 2001:35. For more details, see also Samuel Hugh Moffett (1998:303) and Lin Wushu 林悟殊 
(2003:85‐119). 
63 For instance, P.Y. Saeki (1955:(6)‐(7)) offers a comprehensive cluster of nine interrelated reasons, of which the 
first eight are directly related to characteristics of the Tang church that supposedly was too heavily dependent 
on outside factors. 
64 Cited from Pénélope Riboud (2001:28). This travelogue is Ancient Accounts of India and China. 



51 

 

had all but disappeared. The author,  Ibn al‐Nadim, was  told by a Christian monk  from  the 

southern Arabian city Najran who just returned from China that “Christians who used to be in 

the  land of China had disappeared and perished  for various  reasons,  so  that only one man 

remained  in  the  entire  country”.65 Moreover,  the  short  Chinese  essay,  The  Chongyansi 

beiming  bingxu,  composed  in  824  to  commemorate  the  renovation  of  the  Buddhist 

Chongyansi Monastery,  also  indicates  that  the Christian  community had been  rather  small 

and its presence was not at all impressive:66 

The current court follows but surpasses medieval times. It also tolerates the advent of various 
foreign  teachings  that  include Manichaeism, Daqin  [Christianity] and Zoroastrianism. All  the 
three  barbarian  monasteries  under  Heaven  [Tang  China],  when  taken  together,  are  not 

enough to equal the number of our Buddhist monasteries in one small city. (國朝沿近古而有

加焉。亦容雜夷而來者。有摩尼焉。大秦焉。祆神焉。合天下三夷寺。不足當吾釋寺一

小邑之數也。) 

 

The second reason has to do with political instability. By the second half of the ninth century, 

the Tang government was being openly challenged by powerful local warlords, and the Tang 

court seemed to be nearing its end. Consequently historians label this period the late Tang. In 

907,  the  last  emperor  was  poisoned  at  the  age  of  fifteen,  and  China’s  central  plains 

descended into chaos. During the ensuing fifty years or so, five dynasties were established in 

the North  and  ten  states  in  the  South  only  to  fall  again,  succeeding  one  another  in  quick 

succession, and it is from them that the usual name of this period, the Five Dynasties and Ten 

Kingdoms, is derived. Stability was only gradually restored after 960 when Zhao Kuangyin 趙

匡胤  founded  the Song dynasty  that spent  roughly  the next  three decades unifying China’s 

heartland. This  instability, many scholars believe, could have  inflicted further, perhaps fatal, 

damage upon the already weakened Tang church.  

These  arguments,  although  widely  shared,  are  not  convincing.  The  ancient  sources  are 

anything but clear. All,  like  the comment about  the  last Christian, seem  to be exaggerated. 

Moreover, since a  few Christian stones have recently been excavated  in Xi’an and Luoyang, 

the dismal  fate of  the people known as  the Tang Christians  requires  some  reconsideration. 

These stones demonstrate that a number of rich Christian families resided in the two capitals 

of the Tang Empire and that there was at least one church building in each capital in the first 

half of  the  ninth  century. Given  that  the  845  edict did not  target  these Christian  families, 

Christian  ecclesiastics  could  have  left  their  churches  or monasteries  and  returned  to  the 

                                                            
65 Ibn al‐Nadim 1970:837. 
66 Dong Gao 董誥 1819/1983:7498. 



52 

 

bosom of  their  lay  families  from where  they could have continued  to preach  their  faith.  In 

other words, Christians could have still been living in the Tang capitals or their vicinities after 

845. As the Conclusion to this dissertation will revisit this argument, this section will just cast 

a swift eye over what these stones add to the sum of our knowledge of Christianity  in Tang 

China. 

The early‐ninth‐century Christian presence in Xi’an is confirmed by the stone Mi Jifen muzhi, 

on which fewer than 500 characters, some of them illegible, have been carved. The inscription 

briefly records the  life of Mi Jifen who was buried  in 806.  It was found  in 1955 but failed to 

attract much attention until Ge Chengyong re‐examined  it  in 2001 and Matteo Nicolini‐Zani 

translated Ge Chengyong’s  article  into English  in 2004.67 As  the  inscription  records  that Mi 

Jifen had two sons and “the younger is the monk Siyuan who resides in the Daqinsi” (幼曰僧

思圓住大秦寺), the Christian attribution of this stone is irrefutable.68 

The presence of Christians in Luoyang is attested by two stones. The first is that known as Hua 

Xian muzhi. This tombstone was found  in 2010; the preliminary examination was conducted 

by Mao  Yangguang  and Wu  Changxing.69 The  inscription  contains  almost  600  characters, 

giving a brief overview of the life of Hua Xian. According to the inscription, Hua Xian remained 

aloof from worldly concerns, and did not pursue higher governmental posts. Instead he chose 

to be with his family. He died of an illness at his home in Luoyang and was buried in 828. The 

inscription on the stone states that Hua Xian was a pious Christian who “often cleansed his 

heart to serve the Jingzun [the Messiah] and strictly observed the teaching” (常洗心事景尊，

竭奉教理。).70 The nomenclature Jingzun was a key term favored by Tang Christians to refer 

to  the Messiah. The 781 Xi’an Stele,  for example, uses  this phrase:  “Therefore, my one‐in‐

three divided, and the Jingzun Messiah concealed His true majesty and was born like a man” 

(於是我三一分身景尊彌施訶戢隱真威同人出代).71 Pertinently,  the phrase  Jingsi 景寺  that 

occurs in the final verse of the inscription was also used several times in the paragraphs from 

the  Xi’an  Stele  quoted  above.  Every  time  it  occurs  it  refers  to  a  church  building  or 

monastery.72 

                                                            
67 Ge Chengyong 2004; Ge Chengyong 葛承雍 2001. 
68 Ge Chengyong 葛承雍 2001:182. 
69 Wu Changxing 吳昶興 2015a:247‐266, 2015b:197‐198; Mao Yangguang 毛陽光 2014. The tombstone of Hua 
Xian’s wife was also discovered at the same time. Sadly, neither  inscription documents any religious  faith. For 

the rubbings, see Mao Yangguang 毛陽光 and Yu Fuwei 余扶危 (2013:534‐535, 546‐547). 
70 Cited from Mao Yangguang 毛陽光 (2014:85). 
71 Paul Pelliot 1996: Fig.2, Col.6.  
72 For a good list of the use of the character jing 景 on the Xi’an Stele, see Xu Longfei (2004:115). 



53 

 

The  second  stone  is  the  Luoyang Pillar —  see  Figure 1.3.73 It was unearthed  in  Luoyang  in 

2006 and has caused quite a stir around the world. So far, a number of English and Chinese 

articles have been published about it; some accompanied by fine plates have been collected 

into  a  volume  by  Ge  Chengyong.74 The  pillar  is made  of  limestone  and  is  carved  into  an 

irregular  octagonal  prism.  The  surviving  part  is  the  top  half, measuring  40  centimeters  in 

diameter and about 70 centimeters in height.75 As indicated by the Buddhist term jingchuang 

(經幢),  the  stone was not a gravestone buried underground but a pillar erected above  the 

ground, probably directly in front of the tomb. 

 

Figure 1.3 The Luoyang Pillar 

 

Structurally, the pillar can be divided into four parts. The first part, as indicated in Figure 1.3, 

consists of  its  top  faces  that are elaborately decorated with various  images  including  flying 

human  figures and crosses —  for  the cross  rubbings,  see also Figures 6.10 b‐c. The  second 

part is its main body. Faces 1‐4 are inscribed with a short religious text (431 characters), The 

Sutra  of  Origin  of  Origins  of  the  Daqin  Jingjiao  大秦景教宣元至本經.  Attached  to  this 

religious  text  is  the  third  part,  The  Pillar  Epithet  of  the  Sutra  of  the Origins  of  the  Daqin 

Jingjiao 大秦景教宣元至本經幢記, that is carved on Faces 5‐6. It consists of 364 characters, 

                                                            
73 The picture shows Faces 5, 6 and 7 (anti‐clockwise).  It has been downloaded from the website of the Sichou 

zhilu 絲綢之路, http://www.siluyou.org/index/citywwinfo/id/237.html. 
74 Ge Chengyong 葛承雍 2009.  For  the English  introductions,  see Ge Chengyong  (2013), Matteo Nicolini‐Zani 
(2013b, 2009), Zhang Naizhu (2013), and Li Tang (2009). 
75 The height of each  face varies  from 60 centimeters  to 85 centimeters. For detailed measurements, see Luo 

Zhao 羅炤 (2007:100, note 1). 



54 

 

documenting  the erection of  this pillar. The  fourth part  is  the year of  the burial 829  that  is 

inscribed at the top of Face 8.76 

Although  the  loss  of  the  pillar’s  lower  part  precludes  our  knowledge  of  some  details,  its 

Christian  attribution  is  not  contested.  Firstly,  the  crosses,  as  argued  in  Chapter  6,  are 

reproduced  and decorated  in  the  style preferred by  the Church of  the  East.  Secondly,  the 

religious  text can be matched  to  the Dunhuang manuscript, The Sutra of  the Origins of  the 

Daqin Jingjiao. In fact, the two sources seem to be two versions of the same text. Only a few 

characters are different, probably because  the original  text was copied many  times and  fell 

victim  to  inevitable scribal errors. As  the differences are  limited  to  the morphological  level, 

many scholars have been tempted to reconstruct an original Tang text.77 Finally, four people 

from the  local Daqin Monastery are  listed although  it  is very hard to decipher these names. 

They are the monk Qingsu (景僧清素), who seems to have been the brother of the deceased, 

“Xuanying, Harmony of the Doctrine, head of the monastery, whose secular family name was 

Mi”  (寺主法和玄應俗姓米),  “Xuanqing, Great Virtue  of  the  Respect‐Inspiring Deportment, 

whose secular family name was Mi” (威儀大德玄慶俗姓米) and “Zhitong, Great Virtue of the 

Nine Grades, whose secular family was Kang” (九階大德志通俗姓康).78 

Besides  these examples,  there  is another questionable  tombstone,  that of Li Su muzhi. The 

inscription  infers that Li Su was a blood nephew of a Persian king. His  family had moved to 

China  in  the  mid‐eighth  century  when  his  grandfather  was  sent  to  the  Tang  court  as  a 

‘hostage’ and had had  the  family name Li bestowed on him. Li Su himself was an excellent 

astronomer and served in the Tang astronomical bureau for half a century. He died in 818 and 

was buried alongside his wife, whose tombstone was also unearthed in Xi’an in 1980. 

For some time, Li Su muzhi did not attract much attention. Recently, however, Rong Xinjiang, 

with whom Pénélope Riboud concurs, has argued  that Li Su was a Christian and  that  the Li 

family constituted a big Christian house.79 He adduces four pieces of evidence to support his 

argument. 1. All Li Su’s six sons’ names contain the character jing 景, that, as indicated above, 

was used as a  key  term by Tang Christians. 2. The  Simenjing 四門經, a  text on astronomy 

translated  into Chinese by Li Su,  is also  listed  in  the Christian manuscript P.3847. 3. At  the 

                                                            
76 The Pillar bears another important date, 815 (元和九年). This date might have been the time the anonymous 

deceased died. See also Matteo Nicolini‐Zani (2013b, 2009) and Nie Zhijun 聶志軍 (2014; 2010:054‐063). 
77 For more details and the reconstructed version, see Wu Changxing 吳昶興 (2015c:137‐171), Nie Zhijun 聶志軍 

(2010: 020, 360‐361); Lin Wushu 林悟殊 and Yin Xiaoping 殷小平 (2008:329‐335). 
78 All  these  names  are  listed  in  the  lower  part  of  Face  8.  They  have  been  studied  by Matteo  Nicolini‐Zani 
(2013b:145‐149; 2009:122‐124). 
79 Pénélope Riboud 2015:46; Rong Xinjiang 榮新江 2001:254‐257.  



55 

 

time that Christians erected the Xi’an Stele in 781, Li Su and his family were resident in Xi’an. 

4. Li Su’s courtesy name, Wenzhen 文貞, also appears on the Xi’an Stele, “ ܠܘܩܐ   僧文貞” (Luka 

Monk Wenzhen). Therefore, Li Su could have been this Christian monk named Luka in Syriac. 

As  interesting  as  all  of  these  are,  the  evidence  still  remains  inconclusive.  The  association 

between the  information contained  in other sources and the clues extracted  from the Li Su 

muzhi  is tenuous. The character  jing and the name Wenzhen, as Wu Changxing has already 

pointed out, are  common Chinese  characters. Many people used  these  characters as or  in 

their given names.80 That Li Su  lived  in Xi’an when Christians erected the Xi’an Stele  is of no 

further significance, since it could well have been a coincidence. Turning to Li Su’s translation, 

it  is  rather  complex.  The  translated  source  analyzed  by  Rong  Xinjiang  is  entitled  Yusi 

simengjing 聿斯四門經. Wu Qiyu argues that  it  is not the same as the Christian source The 

Simenjing.81 More importantly, both Li Su’s translated work and the Christian text have been 

lost. Only their titles are known to us and  it  is not safe to equate one source with the other 

simply because their titles are similar. Lastly, given that Li Su’s family was very successful and 

served  the  court  for  almost  a  century,  it  is  odd  that  neither  the  Chinese  historical  annals 

examined by Rong Xinjiang, nor Li Su’s tombstone nor his wife’s gravestone mention anything 

about their religion.82 In light of all of this, there is very little compelling evidence to continue 

to claim that Li Su was a Christian. 

1.4 Conclusion 

This  chapter has not exhausted every  aspect of  the  conventional historiography of China’s 

pre‐twelfth‐century  Christianity.  Nevertheless,  it  has  attempted  to  present  some  crucial 

evidence  that has  supported  the  traditional narrative,  showing why  the Christian  texts  are 

widely believed to have been produced between the 635 and 845. 

Christians could have entered China before 635 as the Church of the East gradually expanded 

toward  China’s western  boarders.  However,  stable  Christian  communities  did  not  emerge 

from such occasional visits before the seventh century.  It  is therefore  inconceivable that an 

individual  Christian  would  have  received  a  theological  training  adequate  to  translate  or 

                                                            
80 Wu Changxing 吳昶興 2015b:200. 
81 Wu Qiyu 吳其昱  (2001:41‐42)  argues  that  Yusi  simengjing 聿斯四門經  is  an  Indian  source  translated  into 
Chinese. The Christian source The Simenjing could have been translated  from the Tetrabiblos, a Greek text on 
the  philosophy  and practice  of  astrology written  by  the Alexandrian  scholar  Claudius  Ptolemy  in  the  second 
century. 
82 For the transcriptions and rubbings of these two stones, see Rong Xinjiang 榮新江 (2001:239‐243). 



56 

 

compose these religious texts, or  indeed that a small group of believers would have felt the 

need to produce these Chinese manuscripts. 

Although the Tang church is not documented in detail, its presence is obvious. The evidence is 

diverse and has been accumulating over the past four hundred years. There is no doubt that 

Christianity gained an  institutional presence  in China under the Tang Dynasty. The Christians 

arrived  in 635 and began to diffuse their faith  in 638. Despite the setbacks  in Empress Wu’s 

reign,  by  and  large  the  Tang  church  enjoyed  imperial  patronage,  appearing  to  make 

considerable advances  in Tang China. Sadly, according  to  the  traditional understanding,  the 

845  Intolerance  Edit  inflicted  unprecedented  damage  on  the  Tang  church.  Consequently, 

Christianity disappeared in China that had been thrown into turmoil by the chaos that ensued 

after  the  collapse  of  the  late‐ninth‐century  Tang  court. By  the  time  the  Song  dynasty  had 

gradually stabilized the country in 960, it is said that not a single Christian remained in China. 

Therefore many scholars assume that not a single Christian text was composed between the 

second half of the ninth century and the early eleventh century. 

However,  newly  excavated  stones  indicate  quite  clearly  that  there were  Christian  families 

living in China around the area of the capital in the ninth century. It therefore behooves us to 

take a closer  look at what has been called the disappearance of the Tang church and hence 

the traditional chronology of the seven Dunhuang Christian manuscripts and these topics will 

be examined in the following chapters. 


