
The spiritual Tolkien milieu : a study of fiction‐based religion
Davidsen, M.A.

Citation
Davidsen, M. A. (2014, October 16). The spiritual Tolkien milieu : a study of fiction‐based
religion. Retrieved from https://hdl.handle.net/1887/29078
 
Version: Corrected Publisher’s Version

License: Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/29078
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/29078


 
Cover Page 

 
 

 
 
 

 
 
 

The handle http://hdl.handle.net/1887/29078 holds various files of this Leiden University 
dissertation 
 
Author: Davidsen, Markus Altena 
Title: The spiritual Tolkien milieu : a study of fiction-based religion 
Issue Date: 2014-10-16 

https://openaccess.leidenuniv.nl/handle/1887/1
http://hdl.handle.net/1887/29078


499 

English	Summary	
The	Spiritual	Tolkien	Milieu:	A	Study	of	Fiction‐based	Religion	

This book offers a comprehensive analysis of the history, social organisation, and belief 

dynamics of the spiritual Tolkien milieu, a largely online‐situated network of individuals 

and groups that draw on J.R.R. Tolkien’s literary mythology for spiritual inspiration. It is 

the  first academic  treatment of Tolkien spirituality and one of  the  first monographs on 

fiction‐based  religion,  a  type  of  religion  that  uses  fiction  as  authoritative  texts. Other 

fiction‐based  religions  include  Jediism  (based  on  George  Lucas’  Star Wars)  and  the 

Church of All Worlds (inspired by Robert Heinlein’s Stranger in a Strange Land). 

  The  first  religious practices  inspired by Tolkien’s narratives  appeared  in  the  late 

1960s after the publication of a paperback edition of The Lord of the Rings in 1965. Hippies 

married each other in ceremonies based on the book and read passages during LSD trips 

in order to amplify the spiritual experience. Some readers wondered whether The Lord of 

the Rings was  in  fact a parable about Faery and  joined  the emerging Neo‐Pagan move‐

ment  to explore  the Celtic and Germanic mythologies  from which Tolkien had drawn 

much of his  inspiration. Two significant religious movements, Tolkien religion and  the 

Elven movement,  developed  out  of  the  post‐paperback  fascination with Middle‐earth 

and consolidated after the posthumous publication of The Silmarillion in 1977. 

  Tolkien religion focuses on ritual interaction with the supernatural denizens of the 

Middle‐earth  universe.  Tolkien  religionists  either  evoke  these  beings  or  go  on Other‐

world journeys to visit them in Middle‐earth. The Valar, Tolkien’s demiurgical pantheon, 

are  the preferred communication partners  in  these  rituals, but Tolkien  religionists also 

work with the Maiar, an order of lesser spiritual beings which includes Gandalf, with the 

Quendi,  the Elves of Tolkien’s world, or with Eru  Ilúvatar, Tolkien’s creator God. Tol‐

kien religionists believe that Tolkien’s narratives refer to supernatural places and beings 

that exist in the real world, and they defend this reading of Tolkien by constructing him 

as a visionary, an esotericist, or even as an incarnated fey spirit. Most Tolkien religionists 

are Neo‐Pagans who add Tolkienesque rites to an otherwise standard Pagan practice. In 

the 21st century, however,  increasingly purist Tolkien  traditions have developed, aided 

by the emergence of the Internet and the publication of The History of Middle‐earth (1983‐

1996), a twelve‐volume collection of Tolkien’s drafts and writings on Middle‐earth. 

  The Elven movement emerged in the early 1970s when a group of ceremonial magi‐

cians  began  to  playfully  self‐identify  as  Elves,  naming  themselves  the  Elf  Queen’s 

Daughters. During the 1980s and 1990s, the Elven movement underwent a profound me‐

tamorphosis, as a growing number of ‘awakened Elves’ made increasingly literal claims 

about  their Elven nature, professing  to possess Elven genes or an Elven soul. Tolkien’s 

legacy continues to be felt among the contemporary self‐identified Elves, but their turn 



500		 THE	SPIRITUAL	TOLKIEN	MILIEU	
 

 

to  literalism has caused many of  them  to view Tolkien’s  fiction as an dubious or even 

illegitimate source of inspiration. 

  Fiction‐based  religion  raises  questions  about  the  persuasive  power  of  narrative, 

about  religious  blending,  and  about  rationalisation  of  beliefs. How  can  some  readers 

come  to  believe  that  supernatural  agents  from  fictional  narratives  are  real? How  do 

fiction‐based  religions  emerge when  their  authoritative  texts  lack  important  religious 

building‐blocks, such as descriptions of rituals? And how do adherents of fiction‐based 

religions  legitimise their beliefs, given the fact that their religion  is based on fiction? In 

short,  talking Tolkien  religion  as  a  case  the dissertation  aims  to  answer  the  following 

main  research questions:  ‘which  semiotic  structures  and processes  are  involved  in  the 

construction and maintenance of fiction‐based religion, and which social structures sup‐

port the plausibility hereof?’ In the first part of the book, A Theoretical Framework for the 

Study of Fiction‐based Religion,  I develop an analytical  toolkit appropriate  for answering 

these  questions.  In  the  second  part  of  the  book,  The  Spiritual Milieu  Based  on  J.R.R. 

Tolkien’s Literary Mythology, the theoretical apparatus is employed in a detailed analysis 

of the spiritual Tolkien milieu. 

 

Part	I:	A	Theoretical	Framework	for	the	Study	of	Fiction‐based	Religion	

The  theoretical part  falls  into  five  chapters.  In  chapter 1, “Individual Religion and  the 

Post‐traditional Religious Field”, I sketch how processes of detraditionalisation, deinsti‐

tutionalisation, and dedogmatisation have led to the emergence of a post‐traditional reli‐

gious field  in  the West. Post‐traditional religion  is not embedded within one particular 

religious tradition, but characterised by the blending of elements from various religious 

traditions which each other and with material from other cultural sources, such as fiction 

and popular science. Socially, the post‐traditional religious field takes the form of a ‘cul‐

tic milieu’ (to speak with Colin Campbell). As such, it comprises both formal post‐tradi‐

tional organisations  (such  as  the Theosophical Society) and post‐traditional  individual 

religion  (or  “spirituality”). The  individuals  and  small groups  engaged  in Tolkien  reli‐

gion,  together with  their beliefs and practices, constitute a sub‐milieu within  the cultic 

milieu. On the one hand, this ‘spiritual Tolkien milieu’ constitutes a milieu of its own be‐

cause  individuals  and  groups,  especially  in  the  age  of  the  Internet,  are  connected 

through  partly  overlapping  networks  that  allow  individuals  to  exchange  ideas  and 

groups to share members. On the other hand,  the spiritual Tolkien milieu constitutes a 

sub‐milieu within the cultic milieu because Tolkien spirituality has emerged through the 

blending of elements from Tolkien’s narratives with existing rituals and beliefs from the 

wider cultic milieu. 

  Chapter 2, “Fiction‐based Religion”,  focuses on  the  category of  fiction‐based  reli‐

gion, a subtype of post‐traditional religion. The chapter is framed as a critical discussion 

with  Adam  Possamai who was  the  first  to  identify  and  describe  religions  based  on 

popular  fiction  as  a new  religious  form. With  reference  to  Jean Baudrillard, Possamai 



	 SUMMARY	 501 
 

 

 

coined  the  term  ‘hyper‐real  religion’  to  denote  this  type  of  religion.  For  Baudrillard, 

however, all  living religions are social constructions and therefore hyper‐real. Since the 

notion of hyper‐real religion is thus confusing, I propose fiction‐based religion as a more 

precise alternative. Drawing on possible worlds‐inspired fiction theory, I define fiction as 

any literary narrative which is not intended by its author to refer to events which have 

taken place  in the actual world prior to being entextualised. Fiction‐based religion thus 

stands in contrast to religion whose authoritative narratives claim to be historical or non‐

fictional  in  the  sense  of  referring  to  events  that  indeed  have  taken place  in  the  actual 

world prior to their entextualisation, either in an historical or mythical past. I then elabo‐

rate on Possamai’s distinction between hyper‐real religions  that use popular culture as 

either a secondary or primary source of  inspiration  to develop a  threefold  typology of 

fiction‐based  religion.  I  distinguish  between  fiction‐inspired  religion  (including Neo‐Pa‐

gans  who  are  influenced  by  Tolkien’s  writings  in  a  general  way),  fiction‐integrating 

religion  (including  the Tribunal of  the  Sidhe  and  other groups  that  integrate  elements 

from Tolkien’s  literary mythology  into an existing  religious  tradition), and  fiction‐based 

religion sensu stricto (including ‘purist’ Tolkien‐based religion that takes Tolkien’s works 

as its very foundation). I finally show that while Possamai states that hyper‐real religion 

originated in the 1950s, the history of fiction‐inspired religion can be traced back at least 

to the Theosophical Society’s use of Edward Bulwer‐Lytton’s novels late in the late nine‐

teenth century.  

  In chapter 3, “The Religious Affordances of Fictional Narratives”, I seek a middle‐

way between the claim that (religious) narratives have one single, inherent meaning that 

can be reconstructed through careful interpretation, and the contrasting claim that texts 

themselves are devoid of meaning and that meaning‐construction takes place only in the 

process of reading. Inspired by the American psychologist James Gibson, I coin the term 

textual affordances to denote the several interpretation possibilities that a text can offer, 

with  various  strength,  at  the  same  time.  Religious  affordances, more  specifically,  are 

those  traits  in a narrative  that promote a  religious  reading,  i.e. a  reading  that  takes at 

least some of the supernatural agents, worlds, and processes in the text to refer to super‐

natural agents, worlds, and processes  in  the actual world.  I  identify  four  types of  reli‐

gious affordances, of which  religious narratives  tend  to possess at  least  the  first  three. 

These  are  (1)  fantastic  elements which  are  real  (though  often  non‐ordinary) within  the 

narrative world, but  supernatural  from  the perspective of  the world of  the  reader;  (2) 

narrative  religion,  especially  in  the  form  of  ritual  communication  with  superhuman 

beings; and  (3)  textual mechanisms  that  thematise and assert  the  text’s veracity. Some‐

times religious narratives also include (4) claims to stem from a divine source. Many fic‐

tional narratives include both fictional affordances and (less pronounced) religious affor‐

dances and hence promote both a (dominant) fictional reading and a (sub‐dominant) re‐

ligious reading. 

  Chapter 4, “Religious blending in Fiction‐based Religion” discusses religious blen‐

ding, a process which remains curiously undertheorised despite scholarly agreement on 



502		 THE	SPIRITUAL	TOLKIEN	MILIEU	
 

 

its significance in contemporary religion. Religious blending is particularly central to the 

study of  fiction‐based religion,  for no  fiction‐based religion  is based exclusively on  fic‐

tion. They always draw on established religious traditions as well. These traditions typi‐

cally supply interpretive strategies and ritual scripts which are used to religionise the fic‐

tion.  For  instance,  the Neo‐Pagan  notion  that  there  exist magical  otherworlds  can  be 

applied to Tolkien’s literary mythology and used to claim that Middle‐earth constitutes 

such an otherworld. Neo‐Shamanistic ritual techniques can subsequently be used to take 

one  to Middle‐earth. Since no standard  theory of  religious blending exists,  I set out  to 

assemble a  toolkit  for  the  study of blending processes on different analytical  levels  in 

(fiction‐based) religion. I make a first distinction between bricolage, i.e. religious blending 

by individuals, and syncretism, i.e. the blending of religious traditions. In dialogue with 

earlier  scholarship on  syncretism,  I  then develop  a more  fine‐grained  set of  analytical 

concepts,  distinguishing  forms  of  syncretism  that  are  either  ambiguous  and  instable 

(mixture), result in a new stable tradition (synthesis), cause one tradition to be usurped 

by another (assimilation), or involve the adoption of elements by a small tradition from 

its cultural surroundings  (inward acculturation). Since Tolkien spirituality  involves  the 

blending of  fictional and  religious concepts, such as Tolkien’s Quendi with  the álfar of 

folklore, I pay special attention to religious blending on the concept  level. I distinguish 

between  two  forms  of  religious  concept metamorphosis,  resemantisation  and  concept 

construction,  and demonstrate  the usefulness  of Gilles Fauconnier  and Mark Turner’s 

theory  of  conceptual  blending  to  analyse  such  processes.  The  strength  of  conceptual 

blending  theory  is  that  it allows one  to break up  concepts  into  semiotic elements of a 

lower order, and  to analyse  the processes of projection, compression, and so on  invol‐

ving these elements on the sub‐concept level. 

  In chapter 5, “Dynamics of Belief  in Religious Traditions”,  I sketch a semiotic ap‐

proach to the study of religious belief. I use the term religious belief to refer to any expli‐

cit or implicit statement which assumes the existence of supernatural agents, worlds, or 

processes in the actual world. Adopting a semiotic approach, I consider religious beliefs 

to be signs. Indeed, religious beliefs constitute a special type of signs which are not only 

defined by  their content, but also by  the  fact  that  they, despite possessing no objective 

reference, insist on referring to real events and states of being in the actual world. I make 

a fundamental distinction between elemental religion and rationalised religion, two com‐

ponents of religious traditions defined by different types of belief. Elemental religion re‐

fers to practices that assume the existence of supernatural agents, worlds, or processes in 

a straightforward literal sense, the assumptions (or first‐order beliefs) which underpin these 

practices,  and  the  experiences which  these practices  induce. Elemental  religion  consti‐

tutes  the basis,  indeed a sine qua non, for religious  traditions. This core can become the 

object of a process of  religious  rationalisation. This process  involves  the elaboration and 

justification of elemental religion, and leads to the formulation of explanations and theo‐

ries (rationalised religion) that constitute a reflective, second‐order kind of religious be‐

liefs. One particular important aspect of religious rationalisation is ontology assessment, 



	 SUMMARY	 503 
 

 

 

i.e. a process through which a particular type and degree of reference is ascribed to exist‐

ing beliefs. I draw up a typology of principal ontology assessments, including affirmation, 

which confirms that the belief in question is referential in a literal sense, and transforma‐

tion, which asserts  that a merely metaphorical sign relation exists between  the belief  in 

question and its alleged referent. I differentiate between various sub‐types of transforma‐

tion. Moving on  to  the ontology assessment of  texts,  I  identify  four religious modes  in 

which religious narratives and supernatural fiction can be read, namely the mytho‐histo‐

rical, mytho‐cosmological, mythopoeic, and binocular modes.  I count also on  two non‐

religious modes, namely  the euhemeristic and  the fictionalising modes. A separate sec‐

tion is devoted to justification, i.e. epistemological reflections on the plausibility of belief. 

I distinguish between  two main  strategies of  justification, namely  legitimisation, which 

seeks to prove the objective existence of the alleged referents of beliefs, and relativisation, 

which defends beliefs by de‐objectivising them as subjective truths or as expressions of a 

non‐rational mode of thought. 

 

Part	II:	The	Spiritual	Milieu	Based	on	J.R.R.	Tolkien’s	Literary	Mythology	

The second part of  the dissertation, The Spiritual Milieu Based on  J.R.R. Tolkien’s Literary 

Mythology,  opens  with  chapter  6,  entitled  “Method:  Data  Collection  and  Analytical 

Strategy”.  In  this chapter,  I outline my method of data collection  (mainly snowballing) 

and present an overview of my data. The data include sixteen interviews and extensive 

email communication with members of spiritual Tolkien groups, numerous homepages 

of  groups  and  individuals,  published writings  by  Tolkien  religionists,  ritual  formats 

from several groups, and recordings of Skype rituals. 

  In  chapters 7  through 16,  I analyse  the  religious affordances of Tolkien’s  literary 

mythology and carry out a number of case studies of groups within the spiritual Tolkien 

milieu. Taken together, the ten chapters offer a thick description of the spiritual Tolkien 

milieu. Chapter 7 is entitled “The Religious Affordances of The Lord of the Rings”. In this 

chapter,  I demonstrate  that The Lord  of  the Rings  contains numerous  fantastic elements 

(e.g. superhuman beings, otherworlds, magic, visions) and a  limited elements of narra‐

tive religion (e.g. divine powers and rituals directed at them; morality, cosmology, and 

eschatology).  It  also  includes  a  frame narrative  that  stages  the main  story  as  ‘feigned 

history’ and thus thematises its veracity. While all this was meant by Tolkien to be taken 

with a grain of salt, The Lord of the Rings certainly contains  textual and paratextual ele‐

ments that make a non‐fictional reading of the text possible. 

  The Lord of  the Rings was published  in 1954‐55, but  it did not become a bestseller 

until  it appeared  in paperback  in 1965. This story  is told  in chapter 8, “An Unexpected 

Success: Hippies, Neo‐Pagans, and The Lord of  the Rings”.  I show how hippies adopted 

the Shire  life of the Hobbits as a social model, and demonstrate how Neo‐Pagans were 

moved  by Tolkien’s  enchanted world  and  considered The  Lord  of  the Rings  to  contain 

metaphorical references to metaphysical realities. For instance, while Neo‐Pagans gene‐



504		 THE	SPIRITUAL	TOLKIEN	MILIEU	
 

 

rally did not consider Lothlórien to be a real place, some of them saw (and see) the Elven 

forest kingdom as a metaphorical reference to real otherworldly places very much like it. 

Indeed, for some readers it was The Lord of the Rings that first made them wonder about 

the possible reality of otherworlds and magic, this being their first step towards becom‐

ing Pagans. 

  Chapter 9, “The Religious Affordances of The Silmarillion” explores the religious af‐

fordances  that were added  to Tolkien’s  literary mythology with  the publication of The 

Silmarillion  in  1977. Compared  to The  Lord  of  the Rings,  the  new  religious  affordances 

include  in  particular  an  elaboration  of  the  narrative  religion.  In  fact,  much  of  The 

Silmarillion discusses the cosmogony, theology, cosmology, and eschatology according to 

the lore of the Quendi. This new material allows Tolkien’s works to be cast as a mytho‐

logy in its own right, and the Elven point of view in The Silmarillion invites readers and 

Tolkien religionists to identify with the Elves (rather than with Hobbits or humans). 

  Chapters 10  through 12 describe  three cases of Tolkien spirituality centred on  the 

self‐identification  as  Elves. Chapter  10,  “The  Tribunal  of  the  Sidhe: A Case  Study  of 

Religious Blending”, introduces the Tribunal of the Sidhe, a Neo‐Pagan group that was 

founded  on  the  American West  Coast  in  1984  and  probably  constitutes  the  largest 

Tolkien‐integrating  religious  movement  today.  The  Tribunal’s  members  claim  to  be 

Changelings,  i.e.  Elves  (or  similar  beings)  from  an  astral  world  who  have  been 

incarnated in human bodies. They also claim that Tolkien was a Changeling himself and 

that The Lord of the Rings and The Silmarillion tell the history of the Changelings in mythic 

form. I discuss the self‐identification as Changeling as an example of religious blending, 

analysing  how  members  combine  elements  from  Tolkien’s  mythology  with  various 

forms of  fairy spirituality and  revelations of  their own  to construct and  rationalise  the 

notion that they are Changelings. 

  Chapter 11  is  entitled “The Elven Movement: A Case Study of Construction and 

Maintenance of Plausibility”. In  this chapter,  I examine  the range of semiotic strategies 

for plausibility construction, i.e. rationalisation, legitimisation, and relativisation, which 

the  Elves  use,  often  in  combination,  to  elaborate  upon  and  justify  their  core  identity 

claim ‘we are Elves’. Special attention is given to the Elves’ effort to negotiate a balance 

between fabulousness and plausibility. The awakened Elves identify with the Elves of le‐

gend and  fantasy  fiction because  these beings are near‐immortal magicians, but being 

humans after all, they cannot plausibly claim to possess the same powers as their narra‐

tive role models. A balance between fabulousness and plausibility is found, for example, 

by self‐identified Elves who claim to have lived fabulous past lives (among the stars and 

on Atlantis), but who maintain that their Elven powers in this life are severely tempered 

because their souls are trapped in weak human bodies. I also analyse the process of ‘con‐

version’ (or interpretive drift) which new members of the movement go through to deve‐

lop their fascination with Elves into the belief and public profession that they really are 

Elves. Finally, I consider to what extent fiction, Internet communities, and the cultic mi‐



	 SUMMARY	 505 
 

 

 

lieu function as plausibility structures for the Elven community, and I identify the ‘plau‐

sibility threats’ facing the community. 

  The construction of the Elves as a superior race is also the concern of the alternative 

historians discussed  in chapter 12, “Esoteric Historians on  the  ‘Truth’ Behind Tolkien’s 

Elves”. The chapter focuses on Laurence Gardner and Nicholas de Vere who use Tolki‐

en’s literary mythology to legitimise their conspiracy theories about a royal, Elven blood‐

line which  includes Christ and Charlemagne. While  they do not directly  integrate ele‐

ments  from Tolkien’s narratives  into  their religious beliefs and practices,  they seek out 

similarities between Tolkien’s texts and bloodline lore and use these similarities to sug‐

gest that Tolkien possessed esoteric knowledge which he hinted at  in his books. In this 

way,  the alternative historians  construct Tolkien as a  fellow  esotericist and attempt  to 

rub his prestige as a mythologist and philologist off onto their own speculations. 

  Chapter  13,  “Summoning  the  Valar,  Divining with  Elves:  Tolkien  and Western 

Magic”,  is devoted  to  two cases of  integration of Tolkien’s  literary mythology  into  the 

Western magic tradition. I first analyse an interesting example of ritual blending, namely 

the High Elvish Working created in 1993 by the Fifth Way Mystery School. The structure 

of the ritual was taken from the so‐called Supreme Invoking Ritual of the Pentagram of 

the Hermetic Order of the Golden Dawn. The content, including the evocation of the Va‐

lar  and  certain phrases  in Elvish, were drawn  from Tolkien’s  literary mythology. The 

High Elvish Working, which was  circulated among Neo‐Pagans and published on  the 

group’s homepage, has been a major source of inspiration for later groups in the spiritual 

Tolkien milieu. The second case is Terry Donaldson’s Lord of the Rings Tarot deck, pub‐

lished in 1997. Especially the accompanying book is interesting, for here Donaldson con‐

nects Tolkien’s mythology to the elaborate system of correspondences established by the 

Golden Dawn. He furthermore provides guidelines for visualisation rituals based on the 

card  illustrations and  introduces new Tolkien‐inspired spreads.  It goes  for most of  the 

Tolkien‐integrating religionists treated in chapters 10 through 13 that they are at pains to 

decide for themselves whether Tolkien’s literary mythology is merely fiction (albeit spiri‐

tually advanced and religiously enlightening fiction) or whether it constitutes a real my‐

thology (albeit a relatively inferior or derived one). 

  Chapters 14, 15, and 16 are concerned with Tolkien spirituality  that has emerged 

online in the 21st century. Chapter 14, “Peter Jackson’s Movies and Middle‐earth Pagan‐

ism”, analyses the religious affordances of the movie adaptations of The Lord of the Rings 

(2001‐2003) and examines a number of online groups which draw (or drew) most of their 

Tolkien inspiration from these movies. In contrast to the book version of The Lord of the 

Rings, Jackson’s movies have no frame story anchoring the narrative world in the world 

of the reader, and they include no narrative religion whatsoever. Even so, groups of self‐

identified Middle‐earth Pagans have developed  rituals directed  at  characters  from  the 

movies. Not only superhuman characters, such as Gandalf and Galadriel, are the object 

of these rituals, but also human and Hobbit characters, including Aragorn, Éowyn, and 

Frodo. These  characters are  either believed  to  inhabit  some non‐physical plane of  exi‐



506		 THE	SPIRITUAL	TOLKIEN	MILIEU	
 

 

stence or to be expressions of the Wiccan God and Goddess. Many Neo‐Pagans have ex‐

perimented with movie‐based rituals, but Middle‐earth Paganism has not been success‐

ful in terms of tradition‐forming and institutionalisation. Most Middle‐earth Pagans lost 

interest after a short while, some moving on  to religious blending  involving other mo‐

vies and TV series. For example, some are now self‐identified Vampires. 

  Chapter 15, “The Religious Affordances of The History  of Middle‐earth and of Tol‐

kien’s Letters and Essays”, covers the religious affordances of the vast corpus of Middle‐

earth texts that lie beyond the three well‐known books, The Hobbit, The Lord of the Rings, 

and The Silmarillion. In terms of religious affordances, the twelve volumes that make up 

The History of Middle‐earth are interesting for three reasons. First, they include the earliest 

versions of the stories that would evolve into The Silmarillion, versions which Tolkien re‐

ligionists argue are the closest we get to Tolkien’s original revelation. Second, The History 

of Middle‐earth includes much detailed information about the Valar which can be used to 

construct for Valar‐directed rituals. Finally, The History of Middle‐earth includes two unfi‐

nished  ‘time  travel’ stories which are highly autobiographical  in character and suggest 

that Tolkien believed  in  the possibility of ancestral memory  regression. This  theme  re‐

turns  in Tolkien’s  letters  in which he describes  an uncanny  and  recurring dream of  a 

Great Green Wave. Tolkien’s son Michael had  the same dream, and  that made Tolkien 

speculate that they both accessed an ancestral memory of the destruction of Atlantis. Tol‐

kien’s letters also add to the religious affordances of his mythology in other ways, as Tol‐

kien often muses on the relationship between his narratives and the historical record and 

even expresses a feeling of inspiration. Indeed, Tolkien frequently states that he did not 

invent his stories, but that he rather “recorded” or “reported” what was already there.  

  Chapter  16,  “Legendarium  Reconstructionism:  A  Case  Study  of  Tolkien‐based 

Religion”, examines two closely cooperating groups, Tië eldaliéva (The Elven Path) and 

Ilsaluntë Valion (The Silver Ship of the Valar). Like Middle‐earth Paganism, Tië eldaliéva 

and  Ilsaluntë Valion emerged online after  the movies, but  the  two  latter groups draw 

most extensively on The Silmarillion and The History of Middle‐earth. They are interesting 

because they go the furthest in creating a Tolkien‐based spiritual tradition. For example, 

drawing on Tolkien’s narratives,  supplemented with  their own  inventions and  revela‐

tions, members of Tië eldaliéva have created a complete lunisolar calendar. Drawing on 

ritual formats from ceremonial magic and Wicca, they have developed elaborate rituals 

for each moon phase and solar festival. Since physical co‐presence has been unattainable, 

the  group  carried  out  its  rituals  over  the phone  or  on  Skype.  Ilsaluntë Valion, which 

broke off from Tië eldaliéva in 2007, has further refined the ritual calendar and gradually 

purged  the  ceremonial magical  elements  from  the  group’s  rituals.  Supplementing  the 

collective rituals, Ilsaluntë Valion has furthermore developed a freer and more individu‐

al ritual approach. In the group’s own terms, members do gnostic research using Tolki‐

en’s narratives as a means of  transportation  to  the  Imaginal Realm or Faery. Based on 

extensive virtual ethnography of the two groups, the chapter sketches the history of Tië 

eldaliéva and  Ilsaluntë Valion, analyses  the modes of religious blending  in  the groups, 



	 SUMMARY	 507 
 

 

 

and discusses how members embed their Tolkien‐based ritual practices within a sophis‐

ticated world‐view and religious philosophy. 

 

Conclusions	

In the conclusion, I sum up the empirical findings and theoretical implications of the dis‐

sertation  in  sixteen  theses  on  Tolkien  religion,  fiction‐based  religion,  and  religion  in 

general. These theses are not identical to the fourteen propositions (‘stellingen’) accompa‐

nying the dissertation. For lack of space I cannot discuss all sixteen theses here, but will 

restrict myself to a few main conclusions pertaining to the core notions of religious affor‐

dances, religious blending, and dynamics of belief in religious traditions.  

  I  assert  that  a given narrative’s usability  as  an  authoritative  text  for  religion de‐

pends on  the  amount and  types of  religious  affordances  it possesses. This means  two 

things. First, only  texts  that  include at  least  some  religious affordances can become  the 

foundational texts of religion at all. The spiritual Tolkien milieu could only emerge be‐

cause Tolkien’s Middle‐earth narratives  include some measure of religious affordances. 

Second, based on  the religious affordances of a given  text  it  is possible  to predict how 

religion based on  it will  look. Within  the spiritual Tolkien milieu, we can observe  that 

groups based on The Lord of the Rings, The Silmarillion, or Jackson’s movies differ in ways 

that reflect the religious affordances of their authoritative narratives. Indeed, groups  in 

the  spiritual Tolkien milieu  consistently  (a)  identify with  (the  race  of)  the  narrator  of 

their main authoritative Tolkien text; (b) direct rituals towards those beings who are di‐

vine or at  least extraordinary from  the perspective of  the narrator; and (c) adopt a rea‐

ding mode that reflects their main text’s thematisation of its own veracity. For example, 

groups based on The Lord of the Rings identify as humans or Hobbits, venerate the Elves, 

and interpret Tolkien’s world as connected to the prehistory of the actual world. By con‐

trast, groups based on The Silmarillion identify as Elves, venerate the Valar, and consider 

Middle‐earth a spiritual world situated in another dimension. 

  A comparison of the different cases of Tolkien religion also reveals which kinds of 

religious affordances are necessary for religion to emerge and which are merely faculta‐

tive. The very existence of movie‐based Middle‐earth Paganism demonstrates that religi‐

ous practices can emerge from a narrative that  includes only fantastic elements, but no 

narrative religion, and which does not thematise its own veracity. It is telling, however, 

that Middle‐earth  Paganism was  not  successful  as  a movement  and  collapsed  almost 

instantly, while Tolkien  traditions  based  on more  substantial  narratives  endure. Only 

groups based on The Silmarillion or The History of Middle‐earth have evolved  into stable 

communities with sophisticated  traditions. And only The Silmarillion and The History of 

Middle‐earth  include substantial narrative religion – The Lord of  the Rings  includes some 

traces of narrative religion, but mostly in the appendices or in the form of hints that only 

become apprehensible  in  the  light of The Silmarillion. This demonstrates  that only  texts 

that  include narrative religion can become  the anchor point of stable  fiction‐based reli‐



508		 THE	SPIRITUAL	TOLKIEN	MILIEU	
 

 

gions. As far as the spiritual Tolkien milieu goes, it is not necessary that the main fiction‐

al text thematises its own veracity. (The History of Middle‐earth does so, but The Silmaril‐

lion does not). 

  All groups  in  the  spiritual Tolkien milieu  engage  in  religious blending,  and  this 

process  is patterned. Whenever  their main authoritative Tolkien  text  lacks certain  reli‐

gious affordances, Tolkien religionists adopt building‐blocks from other traditions. Con‐

cretely, all groups within the spiritual Tolkien milieu borrow ritual elements and rationa‐

lisation strategies from established religious traditions. Unsurprisingly, Tolkien religion‐

ists draw these building‐blocks from traditions with which they are already familiar. For 

example, many Tolkien religionists are Neo‐Pagans and naturally draw on Wiccan circle 

casting  to create Tolkienesque rituals directed at  the Elves and  the Valar. Besides Neo‐

Paganism,  Tolkien  religionists  draw  on  the Western magic  tradition,  theosophy,  and 

Christianity, in roughly that order of importance. 

  In  their  actual  practice,  all Tolkien  groups  engage  in  religious  blending,  but  the 

groups’ normative stance on ‘syncretism’ differs dramatically. Some groups do not give 

the issue much thought, while others articulate an ‘anti‐syncretic’ ideal of Tolkien exclu‐

sivism. In the latter case, there is thus a striking discrepancy between what members do 

(they blend) and what they claim to do (not to blend). This has far‐reaching implications 

for the study of religion in general. It demonstrates that the study of people’s consciously 

professed  attitudes  towards  syncretism  (or  indeed  the  study  of  religious discourse  in 

general) can  tell us  little about actual processes of  religious blending  (or  indeed about 

religious practice in general). The conclusion to be drawn from this is that we must prio‐

ritise the study of religious practice (i.e. what religious people do) over the study of reli‐

gious discourse (i.e. what religious people say that they do).  

  Tolkien religion normally develops in three steps. As a first step, individuals who 

are typically both fans of Tolkien’s works and practising Pagans or magicians craft expe‐

rimental and playful Tolkien‐focused rituals and/or playfully identify as Elves, for exam‐

ple  in  the context of  rituals or  role‐playing games. Many  individuals never go beyond 

this point, but some gradually drift towards belief. This second step is marked by the de‐

velopment of what can be termed ‘elemental Tolkien religion’, i.e. serious ritual interac‐

tion with (or self‐identification as) the supernatural agents from Tolkien’s narratives and 

the implied belief that the Valar, Maiar, and Elves are real. The third and final step is the 

construction of rationalised Tolkien religion in the form of belief elaborations, ontology 

assessments, and  justifications. For example, some Tolkien religionists assert  that ritual 

interaction with the Valar is possible because the Valar are not merely fictional entities, 

but real beings (affirmative ontology assessment), and that one can visit them on the as‐

tral plane and gain access to their spiritual knowledge (belief elaboration). More rarely, 

Tolkien  religionists  interpret visions of  the Valar  as  contacts with  Jungian  archetypes. 

Most Tolkien religionists  justify  their beliefs by making an appeal  to subjective experi‐

ence. It differs, however, whether they consider their experiences to be proof of the ob‐

jective  existence  of  the Valar  (legitimisation)  or whether  they  bracket  the  question  of 



	 SUMMARY	 509 
 

 

 

ontology and stress instead that the Valar are real for them or real in some non‐objective 

way (relativisation). 

  All Tolkien  traditions, both  those focused on Elven  identity and  those  focused on 

ritual  interaction with  beings  from  Tolkien’s  narrative world,  have  an  onion‐shaped 

belief  system. At  the  centre of  the belief  system are a  few  core beliefs which are very 

stable. These  are  the beliefs which  are  expressed,  implicitly or  explicitly,  in  elemental 

practice. In the Elven movement, the most fundamental core belief is the identity claim 

‘we are Elves’. The  core belief of Tolkien  religion  is  that  ‘Tolkien’s  literary mythology 

refers  to  real  supernatural beings, namely  the Valar,  the Maiar,  and  the Quendi, who 

dwell in a world that is different from the physical world, but can be accessed in ritual’. 

Around these stable core beliefs exists the multitude of rationalisations and justifications 

that make up rationalised Tolkien religion. Compared to the core of elemental religion, 

these rationalisations and justifications are strikingly flexible and unstable. It is common 

for  individuals  to change  their mind about  rationalisations and  justifications, exchang‐

ing, for example, a literal conception of the divine for a depersonalised conception, while 

holding on to  the same core beliefs, elemental practice, and religious  identity. It  is also 

common for individuals to hold several, in principle mutually exclusive, rationalisations 

and justifications to be true at the same time, and to activate the one or the other accor‐

ding to context. For example, many Tolkien religionists will both talk about the Valar as 

discrete  persons  and  argue  that  the  Valar  are  personal  expressions  of  non‐personal 

archetypes;  they will  sometimes  argue  that  their  experiences  prove  the  objective  exi‐

stence of  the Valar, but at other  times say  that  the Valar  feel subjectively real  for  them 

and that their possible objective existence is irrelevant. Finally, it is relatively unproble‐

matic  for a group  to  include  individuals with  conflicting  rationalisations and  justifica‐

tions as  long as  they  share  core beliefs and elemental practice. All  this  shows  that  the 

function of  rationalised Tolkien  religion  is not  to  construct  a  sophisticated doctrine  to 

supplant or trump elemental religious practice, but rather to supply a repertoire of ideas 

and narratives  that  together add meaningfulness and plausibility  to  the elemental  reli‐

gious core. 

  The relation between elemental religion and rationalised religion that I sketch here 

is not particular  to Tolkien religion or even  to  fiction‐based religion, but  is an  inherent 

quality of religious traditions as such. All religious traditions are semiotic systems com‐

prised of a core of elemental religion and a superstructure of rationalised religion. And 

all religious traditions are subject to belief dynamics, such as ontology assessment, belief 

elaboration,  justification,  and  religious blending.  It  is possible  to  analyse  the  structure 

and dynamics of any religious tradition with the conceptual model that I lay out in this 

study. 

  The spiritual Tolkien milieu  is  tiny, but  fiction‐inspired religion  is quite common. 

This is certainly the case if one counts both members of organised fiction‐based religions, 

such as Jediism, and the many religious bricoleurs who find inspiration in books, such as 

Dan Brown’s The Da Vinci Code, and films, such as James Cameron’s Avatar. Martin Ram‐



510		 THE	SPIRITUAL	TOLKIEN	MILIEU	
 

 

stedt has argued that the  increasing religious use of fiction reflects a more general pro‐

cess in contemporary religion, namely a ‘metaphorical turn’ from literal to metaphorical 

belief and from ritual to play. Against  this background,  it  is  interesting  to observe  that 

Tolkien religionists hold strikingly  literal beliefs and  insist on being categorically diffe‐

rent  from  fans  (who play). As a  rule,  they adopt a mytho‐cosmological  reading mode, 

approaching Tolkien’s stories as imaginary stories about real supernatural entities. That 

is to say, they insist that the Valar and the Elves are real spiritual beings who can contact 

humans on Earth, but whose home world is situated on another plane, in outer space, or 

in another time. Granted, Tolkien religionists usually do not read Tolkien’s narratives as 

history, but they typically do hold historical beliefs about Atlantis and the peaceful co‐

existence of Elves and humans in the past. In short, the decline of institutional religion in 

the West allows for an  increasing religious use of fiction, but  if Tolkien religion  is any‐

thing to go by, the rise of fiction‐based religion does not indicate that a metaphorical turn 

is taking place in contemporary religion. 


