
Eurocentrisme et lettres africaines dans le champ
universitaire
Schipper, Mineke

Citation
Schipper, M. (1986). Eurocentrisme et lettres africaines dans le champ
universitaire. Peuples Noirs, Peuples Africains, 50, 97-111. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/7782
 
Version: Not Applicable (or Unknown)
License: Leiden University Non-exclusive license
Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/7782
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if
applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:3
https://hdl.handle.net/1887/7782


BABOU PAULIN BAMOUNI

BURKINA FASO
Le processus de la Révolution

(Préface de Mongo Betl)

... beaucoup d'équivoques sont levées pour une meil-
leure appréciation de révolution politique du Burkina et,
plus particulièrement, de la Révolution d'Août qui n'en
est qu'à sa première étape, celle de la Révolution démo-
cratique et populaire.

190 pages - 90 F

L'HARMATTAN
Edition-Diffusion

7. rue de l'Ecole-Polytechnlque - 75005 Paris

E. KENGNE POKAM

LA PROBLEMATIQUE DE L'UNITE NATIONALE
AU CAMEROUN

Essai sur la dichotomie entre discours et pratique politiques
dans un système monolithique

On aimera ce livre ou on ne l'aimera pas. Mais II ne
laissera personne Indifférent. A coup sûr II dérangera.
Parce qu'il nous ramène aux réalités troublantes et par-
fols rebutantes de notre société ; parce qu'il porte au grand
lour quelques-unes de ses contradictions fondamentales.
N'est-ce pas là aussi un de ses plus grands mérites ?

(Extrait de la préface de Maurice Kamto. chargé de cours
à l'Université de Yaoundé.)

166 pages - 85 F

L'HARMATTAN
Edition-Diffusion

7. rue de l'Ecole-Polytechnlque - 75005 Paris

en
z
O
ocu.

§o.
UJ
o.

U)
cc

s
ÖL

UJ
o.

i
l

POUR TOUTE DIFFUSION DE LA REVUE

S'ADRESSER A :

PEUPLES NOIRS-PEUPLES AFRICAINS, revue bimestrielle
82. avenue de la Porte-dai-Champs. 76000 Rouen (France)

8
z



9' ANNÉE N° 50 — MARS-AVRII^ V986
I.S.S.N. 0181-4081'

P E U P L E S N O I R S

P E U P L E S A F R I C A I N S
Directeur : MONGO BETI

û.
2 OTAGES FRANÇAIS AU LIBAN,

JAGUARS FRANÇAIS EN CENTRAFRIQUE
i

<0 L'AFRIQUE DES «AFRICANISTES»
te

FURIEUSE RÉPRESSION AU CAMEROUN
Z
0) POUR UN NOUVEL ORDRE SOCIAL AU CAMEROUN
LU

o! LE TEMPS ET L'ESPACE KANAKS
D

CHEIKH ANTA DIOP :
A PROPOS DU NUMÉRO SPÉCIAL

EUROCENTRISME ET LETTRES AFRICAINES

M BLANCH ELI N E », la littérature pour enfant«
à l'assaut du racism«

Poem««

LAETITIA, roman réunionnai« (suite)

Tarif« d'abonnement
>

Prix : 47 F
(0

Redaction-Administration — Diffusion — Vent« au numéro :
O 82, avenu» de la Porta-dec-Champa — 76000 ROUEN

Tél. 35.89.31.97



)IOP

s notre pré-
ions de pu-

noirs-Peu-
eur de Na-
mourir.
x)ur témoi-
nd philoso-
aborer à ce
ts d'ores et

ue tous les
fin du mois
l'intention

:ette livrai-

chaque col-
personnel-
ricains (82,
00 Rouen -
du thème

nunération
.» la dimen-
3 sa propre

avec plai-
sur le vo-

a diffusion

P.N.-P.A.

EUROCENTRISME
ET LETTRES AFRICAINES

DANS LE CHAMP UNIVERSITAIRE

Le champ universitaire européen des Facultés des Let-
tres a mis longtemps à s'intéresser aux recherches en
littératures africaines et cet intérêt n'est toujours pas
très grand, en dépit de la francophonie. Celle-ci a même
probablement plutôt freiné cet intérêt, comme peuvent
le laisser penser certains motifs de la coopération « fran-
cophonique » :

« La France désire plus que toute autre nation
diffuser au loin sa langue et sa culture. Son besoin
de rayonnement intellectuel trouve bon emploi
auprès de peuples dont la langue convient mal
aux idées et aux techniques modernes ou n'est
pas admise dans les relations internationales :
elle leur apporte un mode d'expression et une
méthode de pensée »'.

Se servant lui aussi de cet argument du « rayonnement
nécessaire » de la langue et de la culture françaises, J.-P.
Dannaud va jusqu'à lancer un appel au gouvernement
français pour que celui-ci sauve en Afrique l'avenir de la
langue française, « symbole de liberté et de progrès ».
Dannaud est obsédé par l'idée d'une assimilation sur

1. « La politique de coopération avec les pays en voie de déve-
loppement >, Rapport de la commission Jeanneney, numéro spé-
cial de La. Documentation française, novembre 1964, p. 62.

T



PEUPLES NOIRS / PEUPLES AFRICAINS

une vaste échelle et il en vient à rêver à haute voix d'une
Afrique latine de langue française en cours de formation
qui ferait pendant à l'Amérique latine de langue espa
gnôle ou portugaise :

« L'assimilation des élites avec lesquelles nous
sommes en contact, jointe au sentiment que cha-
cun de nous éprouve de la valeur singulière de
la langue et de la culture qui sont les nôtres, nous
incite à considérer déjà comme une réalité cette-
Afrique d'expression française »2.

Les arguments donnés ne voilent pas les intérêts de
ceux qui propagent ce point de vue : il s'agit de l'élar-
gissement du champ européen, entendons « francopho-
ne » ou même « français ». De nos jours, de tels argu-
ments ne sont peut-être plus avancés aussi ouvertement
que par le passé, mais les mêmes idées sont à la hast-
dé l'enseignement universitaire dans les Facultés.

Evolutionnistes et relativistes

Depuis l'époque coloniale, les lettres africaines écrites
en langues européennes se sont développées sans cesse
et peu à peu chercheurs et critiques ont commencé a

1 s'y intéresser. Parmi les chercheurs, il y a eu, en gros,
deux catégories : les spécialistes en sciences sociales et
les spécialistes des lettres européennes, c'est-à-dire fran
çaises, bien entendu.

Dans l'anthropologie, la notion de relativisme cul-
turel a été introduite bien avant que celle-ci ne fût con-
nue des études littéraires qui ont continué à persister
dans leurs idées évolutionnistes.

En effet, les anthropologues sont passés par ces deux
phases, à savoir l'évolutionnisme et le relativisme cul-
turel bien avant que les chercheurs en lettres se rendent
compte de l'existence d'un quelconque problème inter
culturel. Frantz Boas, par exemple, a cloué au pilori

2. J.-P. Dannaud, « Enseignement et avenir de la langue fran-
çaise dans les pays d'Afrique noire », dans Coopération et déve
loppement. septembre-octobre 1965, p. 18 et p. 29.



PEUPLES NOIRS / PEUPLES AFRICAINS 99

l'évolutionnisme que son collègue E.B. Tylor avait prê-
ché dans son livre Primitive culture (1871). Celui-ci avait
des idées bien eurocentristes : la civilisation occiden-
tale moderne fut son point de repère — tous les peuples
non-occidentaux étaient considérés comme moins avan-
cés, car ils étaient restés « en arrière », ils se trouvaient
à un stade antérieur. Pour Tylor et ses disciples, il n'exis-
tait qu'un seul processus d'évolution qui valait pour la
nature aussi bien que pour la culture.

Boas a sérieusement critiqué cet évolutionnisme dans
des ouvrages comme The Mind oj Primitive Mon (1911),
et Race, Language and Culture (1940). Déjà au début
du siècle il avertissait ses étudiants de ne pas projeter
les catégories occidentales et leurs propres valeurs sur
les cultures qu'ils voulaient étudier. Ceci donna lieu à
des changements considérables dans les recherches an-
thropologiques. Pour la première fois, les chercheurs
utilisaient le mot « culture » au pluriel et en arrivaient
à la conclusion qu'à travers le monde les éléments cul-
turels connaissaient des variations quasi infinies.

Les évolutionnistes avaient toujours considéré que la
culture, comme les « lumières » et le « progrès », résul-
taient de la rationalité et de la créativité. Après Boas et
les siens la culture en vint à signifier tout autre chose :
ce qui relie les peuples à la tradition, à l'irrationnel.
Parmi les noms bien connus de l'Ecole de Boas figurent
Ruth Benedict et Melville Herskovits. Tous deux ont
souligné la valeur égale de toutes les cultures.

Selon Herskovits, personne n'est qualifié pour juger,
apprécier et surtout hiérarchiser les diverses cultures.
Herskovits pense que de tels jugements dépendent de
l'expérience culturelle de chacun et ne font que refléter
la culture à laquelle on appartient, y compris les préju-
gés de celle-ci, l'homme ayant tendance à considérer ses.
propres catégories comme universellement valables. Aus-
si est-on obligé de conclure que des jugements généraux
ne sont pas possibles : une culture ne peut être évaluée
que par ceux qui en relèvent.

Ceci, malheureusement, fait perdre de vue l'ensemble.
Au fond, Herskovits voudrait que le chercheur occidental'
dépasse son ethnocentrisme et qu'il considère les autres
cultures avec tolérance : il demande une coexistence
pacifique à base de relativisme culturel, au- Heu d'un.



100 PEUPLES NOIRS / PEUPLES AFRICAINS

ethnocentrisme encore tenace de nos jours, non seule-
ment dans l'anthropologie mais également dans les au-
tres sciences humaines. Il fallait des définitions nouvelles
et des termes nouveaux parce que le point de vue avait
changé.

A première vue, le relativisme culturel peut paraître
séduisant, mais la grande difficulté réside dans la notion
de système de valeurs. D'une part, Herskovits et les siens
dénient à tout individu la possibilité de porter des ju-
gements indépendants d'un système de valeurs culturel ;
d'autre part, ils veulent pratiquer une anthropologie « ob-
jective » et non conditionnée par une culture spécifique.
Voilà une contradiction évidente, comme l'a déjà cons-
taté Lemaire3.

En fait, le relativisme culturel confirme l'ethnocen-
trisme qu'il a voulu combattre. L'idée démocratique
du relativisme culturel est celle de l'ethnocentrisme uni-
versel. On prêche le statu quo à partir de l'idée qu'il
existe une immuabilité des différences réelles entre les
cultures, et l'on rejette toute contamination d'une culture
par des éléments d'une autre. L'isolement est valorisé,

Erôné : l'homme est pris au piège de la camisole de
arce du déterminisme culturel. Au fond, le relativisme

culturel n'est rien d'autre qu'une protestation théorique
contre le processus séculaire d'occidentalisation de la
race humaine. Historiquement il est d'ailleurs intéres-
sant de noter à quel point le champ de l'anthropologie
s'est mis au service du colonialisme, comme il ressort
du livre de Gérard Leclerc Anthropologie et colonialisme4.
En un premier temps, l'évolutionnisme à la Tylor a jus-
tifié le colonialisme, puisqu'on apportait la civilisation
aux indigènes. Ensuite, l'Occident fut d'avis que les in-
digènes ne devaient pas acquérir trop de civilisation,
d'où les propos de Georges Hardy : « Le danger n'est
jamais d'enseigner trop peu, c'est d'enseigner trop »*.
Les indigènes, il est vrai, commençaient à devenir « dif-
ficiles ». C'est à ce moment-là que la théorie du relati-
visme culturel devenait très commode : elle justifiait

3. T. Lemaire, Over de waarde van culturen. Een inleiding in
de cultuurfilosofie, Baarn, Ambo, 1976, chap, l et 2.

4. Gérard Leclerc, op. cit., Paris, Fayard, 1972.
5. Georges Hardy, Nos grands problèmes coloniaux, Paris, A. Co-

lin, 1929, p. 78.



PEUPLES NOIRS / PEUPLES AFRICAINS 101

le conservatisme, prêchant que les cultures existantes
devaient être respectées et les inégalités perpétuées.

Ceci dit, il n'est pas inutile d'être conscient de l'iné-
vitabilité de l'ethnocentrisme de toute culture, non seu-
lement pour les anthropologues mais encore pour les
chercheurs d'autres domaines. Alors les systèmes de va-
leurs sous-entendus dans toute culture pourront devenir
objet de recherches comparatives. Cela se fait depuis
un certain temps dans le domaine des sciences sociales.
En histoire, Toynbee a été un des meilleurs avocats de
cette nouvelle approche de l'histoire et s'est attaché à
plaider pour l'élargissement de l'horizon des chercheurs
et des étudiants. Dans la théologie aussi on a commencé
à prendce au sérieux la théologie de la libération et la
« black theology ». Un nombre croissant de chercheurs
regardent d'un oeil critique les formes d'ethnocentris-
me, ou plutôt d'eurocentrisme qui régissent les prati-
ques sociales et culturelles, aussi bien que les recher-
ches scientifiques et bon nombre de théories.

Cette introduction nous amène à poser la question
des études littéraires : les chercheurs en ce domaine
ont-ils dépassé les idées évolutionnistes, comme les an-
thropologues ? Pour répondre à cette interrogation je
me limiterai au champ européen, tout en constatant
que, malheureusement, les universités africaines ne sont
pas plus épargnées par les conceptions évolutionnistes
que leurs homologues occidentales.

Si les changements en anthropologie ont commencé
relativement tôt, cela vient de ce que celle-ci a été la
première à profiter du colonialisme, en faisant des re-
cherches multiples et prolongées dans les pays occupés.
Dans le domaine de la littérature, par contre, le terme
de relativisme culturel n'a été utilisé pour la première
fois qu'en 19696, dans une note en bas de page par Roy
Harvey Pearce dans son recueil Historicism Once More.
La littérature a mis longtemps à s'initier aux idées rela-
tivistes. D'éminents personnages comme René Wellek
y étaient violemment opposés, n'y voyant qu'une « anar-
chie des valeurs »7.

6. Roy Harvey Pearce, op. cit., Princeton University Press, 1969.
7. René Wellek and Austin Warren, Theory of literature. Har-

mondsworth. Penguin Books (1949), 1973, p. 43.



102 PEUPLES NOIRS / PEUPLES AFRICAINS

La critique littéraire prisonnière des traditions

A partir des années soixante, la discussion sur l'évo-
lutionnisme et le relativisme a surtout été mise en branle
par des comparatistes comme Haskell Block et Etiemble.
Mais encore à cette époque la littérature orale et les lit-
tératures des peuples africains étaient plutôt considérées
comme une province de l'anthropologie qui, il va de
soi, ne les a guère étudiées en fonction de leurs qualités
littéraires. A qui la faute ?

Depuis les années soixante-dix, la théorie littéraire
s'est considérablement développée et il me semble que
les recherches en littératures africaines pourront en
bénéficier. La nouvelle littérature comparée s'est libérée
de l'approche ancienne où des normes inflexibles ser-
vaient de point de départ obligatoire. Elle a appris de
la sémiotique à voir le texte comme un message qui est
transmis dans un processus de communication. Ce mes-
sage n'est produit et reçu comme littéraire qu'à partir
de certaines conventions et dans certaines circonstances.
Dans cette nouvelle perspective, les études littéraires
ont un autre but : il ne s'agit plus, comme c'était le cas
dans le passé, de transmettre les valeurs littéraires de
sa propre culture ni de procéder à la défense et illus-
tration d'une quelconque tradition littéraire. Dans le
nouveau champ de recherches, le transfert de valeurs
littéraires et la formation de traditions littéraires n'est
plus le but poursuivi. Valeurs et traditions sont elles-
mêmes devenues objet de recherche.

Les développements théoriques sont assez encoura-
geants. Cependant, ils sont le plus souvent loin d'avoir
déteint sur la pratique des recherches, de l'enseignement
universitaire et de la critique littéraire qui, dans l'en-
semble, sont encore nettement dominés par la littérature
institutionnalisée et son système de valeurs.

En effet, nous avons tous l'expérience de l'héritage
culturel qui nous a été transmis dans les écoles et uni-
versités que nous avons fréquentées. Dans son livre Les
contre-littératures. Bernard Mouralis décrit de manière
convaincante les caractéristiques institutionnelles de la
littérature avec un « L » majuscule dans nos sociétés
occidentales, et notamment en France. La littérature



PEUPLES NOIRS / PEUPLES AFRICAINS 103

comme institution est une construction à base d'un sys-
tème de valeurs qui domine dans un contexte national,
politique, culturel. Comme il le fait remarquer, il y a
une identification totale entre les manuels et antholo-
gies utilisées dans les écoles, d'une part, et ce qui est
considéré comme littérature, d'autre part :

« Les auteurs et les textes sont retenus par le
manuel parce qu'ils sont "littéraires" et ils sont
littéraires parce qu'ils figurent dans le manuel »'.

Le manuel de littérature et l'anthologie naissent à par-
tir d'une sélection ; ils présentent un tableau conforme
à l'idée que se font les rédacteurs de la littérature en
fonction de leur propre système de valeurs. Ce qui est
transmis comme littérature — nationale ou internatio-
nale — ressemble à un héritage réservé à la nouvelle
génération. Cependant, il s'agit d'un héritage dont une
partie considérable reste dissimulée et à laquelle on ne
se réfère pas. Cette partie, appelée « contre-littérature »
par Mouralis, tâche d'exercer son influence et d'attirer
l'attention de ce petit groupe elitaire qui décide de ce
qui doit ou de ce qui ne doit pas figurer dans la Litté-
rature.

La contre-littérature inclut des œuvres de la littéra-
ture orale aussi bien que de la littérature écrite, du pré-
sent et du passé. La plupart des oeuvres littéraires prove-
nant d'autres cultures sont également dans cette optique
vouées au champ des contre-littératures.

Néanmoins, il est certain que des changements s'ac-
complissent dans l'évaluation et la composition de l'hé-
ritage littéraire national et international. La décoloni-
sation l'a influencé et actuellement l'immigration de
grands nombres de gens originaires d'autres cultures
qui se sont définitivement établis dans le monde occi-
dental, influence chaque jour davantage la littérature
et la culture de cette partie du globe.

Le mécanisme de la contre-littérature a été l'objet
d'une approche sémiotique dans les recherches d'Itamar
Even-Zohar qui en parle dans le cadre de sa théorie du

8. Bernard Mouralis, Les contre-littératures, Paris. P.U.F., 1975,
p. 32.



104 PEUPLES NOIRS / PEUPLES AFRICAINS

polysystème. Cette théorie ne s'applique pas exclusive-
ment aux littératures : l'auteur considère les modèles
sémiologiques de la communication humaine (culture,
langage, littérature, société) comme des systèmes à struc-
ture ouverte, hétérogène :

« It is (...) a polysystem — a multiple system,
a system of various systems wich intersect with
each other and partly overlap, using concurrently
different options, yet functioning as one structu-
red whole wose members are interdépendant (...).
The heterogeneic structure of culture in society
can, of course, be reduced to the culture of the
ruling class only, but this would not be fruitful
beyond the attempt to construct homogeneic mo-
dels to account for the principal mechanisms go-
verning a cultural system when time factor and
adjacent system' pressures are eliminated»*.

Il donne l'exemple assez simple d'une communauté
qui possède deux options littéraires, deux littératures,
parce que la société est bilingue :

« For students of literature, to overcome such
cases by confining themselves to only one of these,
ignoring the other, is naturally very "convenient"
(or rather more "comfortable' ) than dealing with
them both. Actually, this is common practice in
literary studies : how inadequate the results are
cannot be exaggerated »10.

La théorie du polysystème s'applique non seulement
lorsqu'il s'agit de deux littératures dans deux langues
différentes d'un seul pays mais elle est valable pour
toutes les littératures de différents groupes sociaux d'un
seul pays et pour différentes littératures du niveau in-
ternational et interculturel, dans la mesure où elles
s'influencent mutuellement de façon variable à l'inté-
rieur du polysystème. Ainsi on ne pourra plus considérer

9. Itamar Even-Zohar, « Polysystem theory », dans Poetics today,
vol. I, number 1-2, autumn 1979, p. 290.

10. Ibid., p. 291.



PEUPLES NOIRS / PEUPLES AFRICAINS 105

une littérature donnée comme un phénomène à part,
négligeant toutes les relations positives et négatives qu'elle
entretient avec d'autres littératures adjacentes — com-
me le champ universitaire des lettres a eu l'habitude de
le faire.

Il est évident que les chercheurs ont trop souvent et
exclusivement considéré et étudié comme littérature les
prétendus chefs-d'œuvre de leur propre culture.

D'un point de vue sémiotique, Even-Zohar plaide contre
un tel elitisme inflexible, contre l'assimilation en matière
de critique littéraire et recherches littéraires, et contre
ceux qui croient pouvoir écrire l'histoire littéraire en
s'occupant uniquement des auteurs de « chefs-d'œuvre »
qui, au plus, ne représentent que la culture de ceux qui
écrivent cette histoire littéraire :

« as sholars committed to the discovery of the
mechanisms of literary history, we cannot use
arbitrary and temporary value judgments as cri-
teria in selecting the objects of study in a histo-
rical context. The prevalent value judgments of
any period are themselves an integral part of the
subjects to be observed. No field of study can
select its objects according to norms of taste
without losing its status as an intersubjective dis-
cipline »".

Jusqu'ici, les développements esquissés ci-dessus n'ont
guère trouve d'échos dans les Facultés de Lettres. En
général, on continue à transmettre l'héritage littéraire
et ses valeurs comme par le passé. Comment la littéra-
ture est-elle définie dans ce contexte ? Les critères uti-
lisés sont-ils d'ordre esthétique ou éthique, ou mixtes ?
Au cours de l'histoire, on peut constater que les gens
n'ont jamais été d'accord sur la définition de la littéra-
ture. Les critères formels ont changé et ont été révisés
si souvent qu'il est impossible de les voir autrement que
comme arbitraires. Les études des littératures apparte-
nant à d'autres continents sont là pour le confirmer.

11. Ibid., p. 292.



106 PEUPLES NOIRS / PEUPLES AFRICAINS I
L'université occidentale contestée

Dans ces circonstances il est recommandable de sépa-
rer, dans la mesure du possible, les études et l'évaluation.
Or, l'usage de normes inflexibles de qualité à la suite
de Wellek ne s'accorde pas avec ladite approche. Dans
nos universités, les valeurs littéraires occidentales ont
trop longtemps été considérées comme universelles. Jus-
qu'aux années soixante, les encyclopédies et les antho-
logies se sont, au sujet de la littérature universelle, prin-
cipalement limitées à la description et au choix de textes
d'oeuvres littéraires occidentales. La littérature africaine
en est absente ou n'occupe qu'une place des plus mo-
destes. De plus, cette place est le plus souvent due à
l'idéologie de la francophonie. Cela vaut aussi bien pour
les anthologies que pour les programmes universitaires.
Les rares exceptions ne font que confirmer la règle.

Depuis l'histoire coloniale, le transfert forcé de va-
leurs littéraires occidentales vers d'autres contextes cul-
turels est pratique courante. Aux yeux des chercheurs
de ces contextes culturels, ceci peut présenter certains
avantages, mais aussi nuire à leurs cultures. Ceci a don-
né lieu à maintes discussions dans les ex-colonies, dis-
cussions qui n'ont guère pénétré dans les murs des uni-
versités occidentales.

Combien de chercheurs en Europe savent que, en de-
hors du continent, la question se pose de savoir si un
Européen est capable d'étudier d'autres littératures que
la sienne propre ? Il se peut qu'on hausse les épaules
face à une question si impertinente et si peu « scien-
tifique », mais ne serait-il pas pertinent de nous deman-
der ce qu'il y a derrière une telle question ?

Dans un article intitulé Comparatism and Separatism
in African Literature, le Nigérian Isidore Okpewho ex-
plique comment deux camps se sont formés parmi les
chercheurs africains en littérature comparée. A côté de
ceux qui préconisent la même optique large que nous
avons proposée ci-dessus, il y en a d'autres qui, selon
lui, refusent d'y souscrire pour la bonne raison que.
dans le passé, des chercheurs et des critiques occiden-
taux ont trop souvent affiché dans leurs recherches
comparatives une conception eurocentrique vis-à-vis de



PEUPLES NOIRS / PEUPLES AFRICAINS 107

la littérature africaine, allant même, dans certains cas,
jusqu'à l'ignorer. Par réaction, la même myopie qui a
caractérisé la recherche occidentale pendant si long-
temps, est alors adoptée pour réagir contre cette atti-
tude par ceux à qui elle a fait tort.

Quand les Européens ont bien voulu prêter attention
aux littératures africaines, ils ont souvent fait preuve
d'une attitude evolutionniste indéniable. Okpewho n'a
pas tort de noter que

« the political undercurrents of comparatism do
indeed deserve some emphasis, especially in the
light of the painful political history of Africa.
The colonial and other foreign presence among
us did so much savagery to our cultural values
that it is no surprise to find some of our scholars
looking inward for a rediscovery of our violated
essences. But we can also take what seems to me
a deeper view of domination and argue that it is
essentially an effort toward dehumanization »l}.

Néanmoins, ce chercheur lui-même plaide pour des
recherches littéraires interculturelles, tout en admettant
qu'elles ont été jusqu'ici entravées par les rapports his-
toriques inégalitaires qui barraient la route à l'intersub-
jectivité et continuent à la barrer dans un certain nombre
de cas, à cause de l'eurocentrisme et des réactions que
celui-ci a provoquées.

J'ai participé à de telles discussions et organisé un
colloque sur ce sujet au Centre d'Etudes Africaines à
Leiden en 1976. Les participants ont examiné la question
de savoir si les mêmes méthodes peuvent servir à étudier
les littératures africaines et européennes. Des chercheurs
venus d'Afrique, d'Amérique et d'Europe se sont penchés
sur ce problème. Toute étude visant à démontrer le de-
gré d'évolution de la littérature africaine entre la pré-
histoire et la modernité occidentale fut rejetée. A Leiden
la conclusion unanime fut que telle ou telle méthode
ne pouvait être limitée à une seule culture, que toutes

12. Isidore Okpewho, < Comparatism and Separatism in Afri
can Literature», dans World Literature Today, 1981, vol. 55 (I).
p. 26.



106 PEUPLES NOIRS / PEUPLES AFRICAINS

pouvaient être utilisées, pourvu que les chercheurs res-
pectifs soient conscients des limites imposées par leur
propre situation historique et culturelle".

Des recherches historiques sur la façon dont des tex-
tes originaires d'autres cultures ont été reçus ou ignorés
par lecteurs et critiques occidentaux et vice-versa, don-
neraient sans doute des résultats révélateurs, autant par
ce qu'ils disent que par ce qu'ils taisent.

Il y a des signes de plus en plus nombreux prouvant
que les sciences humaines sont en train de combattre
l'eurocentrisme de leurs disciplines respectives. Nous
avons mentionné, à titre d'exemples, les livres de Gérard
Leclerc et de Bernard Mouralis pour l'anthropologie et
les lettres respectivement. En histoire un livre très in-
téressant à signaler est certainement l'ouvrage de Roy
Preiswerk et Dominique Perrot intitulé Ethnocentrisme
et histoire14.

En ce qui concerne les études littéraires, il n'est peut-
être pas inutile de nous poser quelques questions en
guise de « test », et de formuler quelques conclusions.

— Comment définissons-nous le concept de littérature
universelle (« world literature ») ? Notre définition con-
tient-elle des traces d'évolutionnisme culturel ?

— A quel point nos programmes universitaires démon-
trent-ils que les recherches et l'enseignement ont besoin
d'un cadre international, voire interculturel pour per-
mettre une meilleure compréhension de notre propre
littérature et de son fonctionnement dans un contexte
plus large ?

— Etant donné que les livres scolaires et les livres
d'études obligatoires révèlent le goût littéraire et la vi-
sion du monde de ceux qui les ont écrits, avons-nous
essayé de les confronter avec une sélection de textes
qui en ont été systématiquement exclus ?

— A quel point l'évolutionnisme continue-t-il à in-
fluencer les études littéraires ? Qu'il n'ait pas disparu,
les exemples ne manquent pas, bien qu'ils deviennent

I

13. Mineke Schipper (Red.), Text and Context. Methodological
Explorations in the field of African Literature, Leiden, Afrika-
Studiecentrum, 1977.

14. Op. cit., Paris, Editions Anthropos, 1975.



PEUPLES NOIRS / PEUPLES AFRICAINS 109

de nos jours bien plus subtils qu'auparavant. J'en donne
deux des plus éloquents. Robert Cornevin situe les débuts
du théâtre africain après l'arrivée des Européens en
Afrique. En outre, son livre Le Théâtre en Afrique noire
et à Madagascar est dédié à un Français colonial qu'il
n'hésite pas à qualifier de « père du théâtre africain »...
Autre cas : depuis toujours, les Européens avaient dé-
fini l'épopée par l'exemple de L'Odyssée et de L'Iliade
qui nous sont parvenues grâce à la plume d'Homère.
Okpewho, lui-même spécialiste des classiques européens,
conteste cette approche après avoir soigneusement étudié
un certain nombre d'épopées orales en Afrique. Il en
veut à Ruth Finnegan qui, à l'exemple des Chadwick
et Sir Bowra, est tombée dans le même piège, malgré
sa connaissance de la littérature orale africaine. Elle
aussi avait pris Homère comme critère et il lui fait des
reproches :

« for setting Homer up as the yardstick of defi-
nition of the epic and for dismissing as inade-
quate all « primitive » heroic narratives which
do not mimic the classic devices of Homer (or
at least such of them as the written culture has
passed on to us). I have indeed made the Homeric
corpus the major counterpoint of my examina-
tion of various African texts and have consequen-
tly reached conclusions which raise questions
about the validity of the fashionable premises
concerning the art of Homer »".

Un des points intéressants des épopées africaines est
que celles-ci sont toujours transmises oralement. Cepen-
dant, les spécialistes européens du genre n'ont jamais
pensé à inclure de tels textes dans leurs recherches pour
approfondir leurs connaissances des effets de l'oralité
au sujet des textes d'Homère. Les Chadwick qui n'étaient
pas familiers de la littérature africaine écrivaient sans
gêne

« We have no reason to think that Africa posses-
ses such rich literary material as the regions

15. Okpewho, art. cit., p. 27.



110 PEUPLES NOIRS / PEUPLES AFRICAINS

already studied. It has not seemed worthwile,
therefore, to treat comprehensively any single
area in Africa »'*.

Bien qu'ils aient fait un travail intéressant dans le
domaine de l'épopée, leur façon de parler de la littéra-
ture africaine est pour le moins étonnante. Dans la bon-
ne tradition evolutionniste, ils tiennent à la ligne qui
mène du primitif au barbare et au civilisé. L'épopée
étant une forme « développée » celle-ci ne peut pas exis-
ter en Afrique où ils n'avaient prouvé aucune trace de
récit développé.

Nécessité d'une nouvelle approche

On pourrait les excuser en disant que c'était là les
idées des années trente et quarante et que les épopées
africaines n'ont été transcrites qu'à partir des années
soixante. Cependant ces mêmes idées ont été reprises,
sous des formes plus subtiles, dans l'œuvre du grand
spécialistes de l'épopée, Sir CM. Bowra, et même par
Ruth Finnegan dans son livre, bien connu et par ailleurs
très valable, Oral Literature in Africa".

Disons donc que mieux vaut se méfier des termes com-
me civilisation, littéraire, universel, qui ont trop souvent
été employés comme synonymes de ce que les Occiden-
taux ont produit dans leurs propres cultures.

La nouvelle approche de la littérature comparée est
plus large. Elle considère les textes 'comme une forme
particulière d'échange de signification entre des parte-
naires d'une situation de communication. Ceux-ci peuvent
appartenir à des cultures différentes, ce qui entraine
des conséquences. Les études littéraires devraient nous
faire comprendre dans quelles circonstances et pourquoi
des textes littéraires ont un sens pour des lecteurs Si
l'auteur et le lecteur n'ont rien en commun, la commu
nication est vouée à l'échec.

16. H.M. and N.K. Chadwick, The Growth of Literature. 3 vol
Cambridge University Press, 1932-1940.

17. C.M. Bowra. Heroic Poetry, London. Macmillan. 1952 ; R u t h
Finnegan, Oral Literature in Africa, Oxford University Press. 1970
voir notamment pp. 108 et suiv.



PEUPLES NOIRS / PEUPLES AFRICAINS 111

Des contextes culturels différents amènent à des in-
terprétations variées du même texte. C'est ainsi qu'un
écrivain britannique très respecté en Europe comme
Joseph Conrad a été violemment critiqué par le Nigérian
Chinua Achebe pour être un raciste sans pareil. Aucun
critique européen n'avait lu Heart of Darkness de cette
façon-là. Il en est de même d'un écrivain contemporain
bien connu comme V.S. Naipaul encensé par les critiques
occidentaux et souvent considéré comme un « faux-frère »
dans la critique du Tiers-Monde. Il y a des points de
départ, des systèmes de valeurs différents, qui font
qu'on lit et écrit de manière différente.

Dans le cadre du processus de communication, les
relations entre l'auteur, le texte, le lecteur et son contex-
te culturel peuvent toutes trouver leur place. En étudiant
la littérature africaine, les chercheurs universitaires pro-
fiteront de cette largeur de vue théorique. D'autre part,
les théoriciens européens pourront eux aussi profiter
des commentaires critiques des spécialistes des littéra-
tures d'autres continents qui manient à leur façon cer-
tains outils théoriques dans leurs champs respectifs.

D'autres vues sur le monde ont produit d autres tex-
tes ; d'autres perspectives sur les textes donnent lieu
à d'autres critiques littéraires qui, à leur tour, peuvent
contribuer à des changements de perspectives. De leur
côté, les chercheurs s'occupent des textes et des criti-
ques en les comparant, par exemple en vertu de contex-
tes culturels, pour mieux comprendre leurs rapports
et les différences.

La première tâche à accomplir reste sans doute de
réduire l'influence puissante de l'eurocentrisme sur les
programmes universitaires. Je ne crois pas qu'il puisse
disparaître totalement. Le proverbe baoulé le dit bien :
« L'arbre transplanté n'aura jamais une ombre aussi
douce que celui qui a poussé sur place. » A en juger
d'après le champ universitaire européen, on pourrait
penser qu'un tel proverbe a une valeur universelle.

Mineke SCHIPPER
Département de Littérature comparée

Université Libre d'Amsterdam


