
Het begin van seculiere zingeving 

Cliteur, PauJ, "Het begin van seculiere zingeving", 

in: Cliteur, P.B., e.a., Houwelingen, A.A., red., e.a., 

Cultuur, politiek & christelijke traditie, Uitgeverij 

Callenbach, Baarn 1996, pp. 9-21. 

Nog maar de helft van de Nederlanders gelooft in God. Dat blijkt uit 
een onderzoek over secularisatie van het Sociaal Cultureel Planbureau, 
dat onder de titel Secularisatie in Nederland, 1966-1991 in 1994 verschenen 
is. Nog maar een kwart gelooft onvoorwaardelijk in God, de rest twij­
felt wel eens. Nederland was eens een vrome natie, maar het is in vijfen­
twintigjaar een van de meest geseculariseerde landen ter wereld gewor­
den. 

Toch zijn er ook nog enkele gegevens die erop vvijzen dat traditione­
le leerstukken van het christelijk geloof nog aanhang vinden. Van alle 
Nederlanders gelooft toch nog bijna de helft in een leven na de dood; 41 
procent gelooft in de hemel; 20 procent in de duivel; 15 procent gelooft 
in de hel; 8 procent in het vagevuur. 

Het is interessant om wat met die cijfers te spelen. Sommige daarvan 
verbazen mij een beetje. Wanneer slechts 50 procent van de mensen in 
God gelooft, had ik verwacht een veel kleiner aantal aan te treffen dat 
zou geloven in de duivel. Twintig procent is nog heel wat. Ook de v~if­
tien procent voor de hel vind ik nog veel. Maar verder waren de cijfers 
geen verrassIng. 

Het was ook al langer bekend dat de aanhang van de verzuilde instel­
lingenafneemt. In 1991 zou nog maar 35 procent van de ouders hun 
kinderen naar een confessionele school willen sturen. Maar daarop zijn 
de bestaande voorzieningen niet berekend. Van alle ruim 8000 basis­
scholen is namelijk 65 procent van confessionele signatuur. Volgens cij­
fers van het ministerie van Onderwijs en Wetenschappen gaat 69 pro­
cent van alle kinderen naar een confessionele basisschool. 

Interessanter dan deze cijfers is wellicht de interpretatie die we daaraan 
zouden moeten geven. Wat betekent dit eigenlijk? Laat ik drie vragen 
opwerpen. 

Allereerst: wat betekenen deze secularisatiecijfers voor de publieke 
moraal in de zin van het gedeeld geheel van waarden en normen~ Zal 
ook de publieke moraal eroderen? Of kunnen we de waarden en nor­
men hooghouden zonder dat we in God geloven? Cultuurpessimisten 
geloven daar niet in. Humanisten wel. 

Als tweede: hoe zit het met de behoefte van Nederlanders aan alterna-

9 



tieve zingevingskaders? Heeft alleen de betekenis van het christelijk zin­
gevingskader afgenomen of vormt dat een voorstadium voor het verval 
van alle zingevingskaders? Dit is een punt dat een centrale rol speelt in 
de discussie over het 'postmodernisme'. Volgens sommigen zal ons elk 
collectief zingevingskader komen te ontvallen: Ik geloof dat zelf niet; de 
redenen daarvoor zal ik nog verschaffen. 

Als derde: gesteld dat men ervan uitgaat dat alternatieven voor het 
christendom moeten worden gevonden, welke zouden dat zijn? En zijn 
deze voorhanden? . 

Mijn antwoord op die laatste vraag geef ik nog niet om de spanning er 
een beetje in te houden. Laat ik ter beantwoording van die laatste vraag 
als uitgangspunt nemen wat een van de onderzoekers van het Sociaal 
Cultureel Planbureau in een krant heeft gezegd. 1 Het gaat om onder­
zoeker] .W. Becker. 

Becker zegt in een interview: 'Wellicht zijn we als intellectuelen ge­
neigd te denken dat alle mensen behoefte hebben aan zingeving. Ik 
denk dat die behoefte wat overtrokken is.' En op de vraag hoe het nu is 
voor degenen voor wie God, hemel en hel hebben afgedaan, antwoordt 
Beeker: 'Voorlopig - met nadruk op voorlopig - zie ik er niet veel voor 
in de plaats komen. Zingeving lijkt beperkt te blijven tot wat existentië­
le stellingen als: ieder moet zijn eigen leven zin geven, je moet er zelf 
iets van maken.' 

Hier worden kort achter elkaar maar liefst drie zeer controversiële uit­
spraken gedaan. Het zijn uitspraken die overigens van een geheel ande­
re orde zijn dan het cijfermateriaal dat in het rapport van het SCP ge­
presenteerd wordt, want het gaat om een vermoeden van een van de 
onderzoekers over de toekomst en dat is natuurlijk iets heel anders dan 
het meten en tellen van de empirische sociaal-wetenschapper. (Wilde 
zei: 'lt's hard to prophesize, especially about the future. ') Ik ben niet erg 
geneigd de onderzoeker bij te vallen met die drie opmerkingen. Zij lij­
ken mij zelfs hoogst kwestiens. Wat zegt Beeker? 

De behoefte aan zingeving is groot 

Als eerste stelt hij dat de behoefte tot zingeving die aan mensen wordt 
toegeschreven wat overdreven is. In tegenstelling tot Becker ben ik van 
mening dat mensen wel degelijk behoefte hebben aan een zingevingska­
der. Ik weet dat het tegenwoordig niet erg populair is om uitspraken te 
doen over het wezen van de mens, want het wezen van de mens wordt 
variabel geacht en hij heeft dus geen wezen, zegt men. Maar ik trek daar 
toch alleen de conclusie uit dat men voorzichtig dient te zijn met genera-

10 



lisaties over 'de mens' en ik wil mij er niet geheel van distantiëren. 
Er lijken mij een paar constanten te onderkennen in de menselijke 

natuur waarover men iets kan zeggen en die lijken mij van grote bete­
kenis voor de beantwoording van de vraag of de mens een zingevend 
wezen is. Ik begin met een van de .meest onomstotelijke waarheden 
over de mens: de mens is steifelij"k. 

Het is deze specifieke toestand die de mens vragen doet stellen: waar­
heen, waartoe, waarvoor? Daarvoor behoeft men geen Mieke Telkamp 
te zijn of een andere vertolker van het levenslied. Het gaat om een oer­
menselijke behoefte aan zingeving. Het feit dat we geboren worden, le­
ven en sterven, roept bij ons als vanzelf de vraag op waartoe het allemaal 
dient. Het dringt de vraag op van Peggy Lee: 'Is that all there is?' 

Het is een wat 'verwende' manier van stellen, overigens. 'Is that all 
there is?' Want waarom zou dit leven niet genoeg zijn? Gerard Reve be­
dankt God met de woorden: 'Eerst dit leven en dan straks nog een eeu­
wig leven; je vraagt je weleens af waar hebben we het aan verdiend?' 

Maar alle gekheid terzijde. De"behoefte aan zingeving is een oermen­
selijk gegeven. We bouwen allemaal een wereldbeeld oflevensbeschou­
wing op. Of dat kan geschieden op louter aardse premissen zal ik nog 
aan de orde stellen. 

Er komt wel degelij"k iets voor in de plaats 

Als tweede zei Becker dat hij nog niet zag wat er voor het christendom in 
de plaats zou komen. Welnu, als men dat letterlijk neemt (hij ziet het 
nog niet) valt daar weinig op af te dingen. Maar misschien is dat te wij­
ten aan Becker. Misschien ziet hij niet wat zich wel degelijk afspeelt. 
Wat ik zie, is dat mensen zich met levensbeschouwelijke vragen bezig­
houden. Dat kunnen we al onderkennen in onze eigen reflexie. Denk 
eens na over hoe dat bij uzelf verloopt. U wordt getroffen door iets. 
Daar denkt u over na. Dat doet u niet zomaar, maar u plaatst uw ge­
dachten in een groter geheeL Daarin zit een zekere orde en samenhang, 
maar er is ook, dat kan niemand ontkennen, verwarring en tegenstrij­
digheid. Maar met die verwarring en tegenstrijdigheid, daar proberen 
we iets mee te doen. Wat? We proberen die ideeën met elkaar in ver­
band te brengen, ze in een -kader te plaatsen, orde en samenhang aan te 
brengen. Naar mijn idee is dat een begin van filosofie of van een levens­
beschouwing. In filosofie en levensbeschouwing probeert de mens orde 
en samenhang aan te brengen in zijn gedachten over het leven en de 
wereld. Men probeert deze te systematiseren, in een coherent verband 
te plaatsen. Daarmee geeft men zin aan het bestaan. 

II 



Maar dit speelt zich aanvankelijkallemaal af binnen het individu. Laten 
we nog eens een stap verder gaan en bezien of we de stap kunnen ma­
ken naar een zekere mate van collectiviteit. Ik denk dat zoiets kan, ja 
zelfs onvermijdelijk is. Beginnend bij mijn eigen ideeën, probeer ik over 
mijn levensbeschouwelijke noties te praten,.ik probeer er een verant­
woording voor te geven. Ik ben bedroefd wanneer mij dat niet lukt en 
verheugd wanneer ik mensen ontmoet die mijn inzichten delen. De 
schok der herkenning heet dat. Men kan die schok der herkenning er­
varen langs de weg van geschriften, ·maar ook via het gesproken woord 
en tegenwoordig ook op het Internet: mensen participeren in één en 
dezelfde, althans een verwante, gemeenschap van ideeën, voorkeuren en 
afkeuren. 

Zo ontstaan groepen mensen, gemeenschappen. Er zijn niet alleen 
gemeenschappen van mensen die hun enthousiasme delen voor dinky 
toys, maar ook gemeenschappen van mensen die zich herkennen in 
ideeën of in het werk van filosofen als Voltaire (de Club Voltaire) of 
Bertrand Russell. 

Langzaam aan ben ik nu al vanuit het individualistisch perspectief op­
geschoven naar een meer collectivistisch perspectief Het is oermenselijk 
dat wij ons verheugen in het feit dat we wat betreft onze levensbe­
schouwing niet alleen staan op de wereld, dat er mensen zijn die er ook 
zo over denken. De meest vreselijke eenzaamheid in het leven is mis­
schien wel die waarbij we weliswaar 'onder de mensen' verkeren, maar 
elke uiting van de ander ons het gevoel geeft dat we mentaal en levens­
beschouwelijk in een ander universum leven. Misschien is dat wel let­
terlijk ondraaglijk. 

Wat er voor in de plaats komt is seculiere zingeving 

Dat brengt mij op een derde opmerking van Becker. Hij zei over de te­
loorgang van het christendom:'Voorlopig ( ... ) zie ik er niet veel voor in 
de plaats komen. Zingeving lijkt beperkt te blijven tot wat existentiële 
stellingen als: ieder moet zijn eigen leven zin geven, je moet er zelf iets 
van maken.' 

Dat laatste fascineert mij. Kennelijk ziet Becker het existentiële per­
spectief dat je zelf zin moet geven aan het leven niet als een serieus alter­
natief voor het teloorgegane christelijke zingevingskader. Maar hoe 
komt het dat hij daar zo schamper over doet? Is dat niet omdat hij, net 
als veel anderen, gewend is aan het christelijk verhaal, zó sterk zelfs, dat 
het 'andere' nauwelijks als iets eigengeaards wordt onderkend? 

Eeuwenlang is zingeving gelieerd geweest aan een religieus, meer spe-

12 



cifiek, een theïstisch denkkader. ZÓ sterk dat we ons nauwelijks meer 
iets anders kunnen voorstellen. Toch zijn er seculiere alternatieven, zo­
als enkele ftlosofen ons hebben getoond. 

Laat ik ter inleiding van die alternatieven de door mij bewonderde 
filosoof Arthur Schopenhauer maar eens aan: het woord. Schopenhauer 
typeert de condition humaine als volgt. De schimmige geslachten van de 
mensen ontstaan en vergaan in rusteloze voortzetting, terwijl de indivi­
duen in angst, nood en pijn de dood in de armen dansen. Hier ligt de 
bron van verwondering over het bestaan en de oorsprong van de filo­
sofie. 

We zien, ook Schopenhauer wijst op de betekenis van de dood als iets 
dat de mens tot filosoferen en nadenken over de eigen positie in het 
universum aanzet. Maar wat interessant is bij Schopenhauer, is dat hij 
stelt dat het èhristendorn op die zingevende behoefte van de mens ei­
genlijk maar een heel onvolkomen antwoord heeft kunnen formuleren. 
De mensen vragen namelijk wat de tragedie van het leven te betekenen 
heeft en zij roepen naar de hemel om een antwoord. Maar de hemel 
blijft stil, schrijft hij. Daarentegen komen wel de priesters met hun 
openbaringen. 

Voor Schopenhauer formuleren die priesters echter maar een heel ge­
brekkig antwoord op de problemen waar we voor staan. Immers nie­
mand weet het antwoord op de grote vragen van het waarheen en waar­
toe en het is dan ook uitermate hypocriet dat de priesters beweren 
daarover 'Spezialnachrichten' te hebben die zij van de naam 'openba-., . 
nng voorZ1en. 

Want wat is eigenlijk 'openbaring', vraagt Schopenhauer? Men moet 
wel een klein kind zijn om in alle ernst te denken dat andere, niet-men­
selijke, wezens ons, mensen, berichten zouden willen doorgeven over 
de ware zin van het leven. Er bestaat eenvoudig geen andere openbaring 
dan de gedachten van de wijzen, hoewel zelfs daarvoor geldt dat ook 
wijze mensen zich kunnen vergissen. We moeten ons dan ook bewust 
zijn van het feit dat wanneer we vertrouwen op de 'Spezialnachrichten' 
van diegenen die menen met andere wezens in contact te staan we in 
feite altijd op mensen vertrouwen. Maar hoe komt het dan dat slechts 
weinigen zich daarvan be·\,Vust zijn? Dat heeft daarmee te maken dat 
mensen liever op bovennatuurlijke kenbronnen -' of wat zij daarvoor 
aanzien - vertrouwen dan hun eigen verstand te volgen. En wanneer we 
zien hoe groot het verschil is tussen de ene en de andere mens dan kan 
het wel eens zijn dat een gedachte van de een op de ander als een open­
baring overkomt. 2 

Forse taaL Misschien spreekt Schopenhauer nergens duidelijker zijn vi­
sie op religie, openbaring en de rol van de geestelijke middelaars uit dan 



juist hier. Het is een ongehoord harde aanklacht die misschien op me­
nigeen als beledigend zal overkomen. Maar alvorens zich beledigd af te 
wenden zou het goed zijn ook te onderkennen hoezeer deze woorden 
gemotiveerd zijn door een oprecht ethische verontwaardiging over de 
wijze waarop de mens zich in knechtschap bevindt. Reeds 
Schopenhauers leermeester, Immanuel Kant, sprak van de 'onmondig­
heid van de mens waaraan hij zelf schuldig is'. En de Verlichting ver­
stond Kant, en velen met hem, als een poging om aan die onmondig­
heid een einde te maken. 

Schopenhauer maakt naar mijn idee in de geparafraseerde passage ver­
schillende behartigenswaardige opmerkingen. Laat ik er twee uithalen. 

Allereerst dat wat men ook moge denken van het bestaan van God en 
goden, openbaringen in ieder geval worden uitgelegd door middelaars 
die mensen zijn. Zij zijn daarmee aan de gewone beperkingen van men­
sen overgeleverd en het zijn derhalve altijd 'nur menschliche Gedanken' 
waarin we vertrouwen stellen. Dit is een zeer belangrijk punt, zelfs voor 
diegenen die, overeenkomstig de protestantse traditie, zouden stellen dat 
men niet op middelaars vertrouwt maar op eigen lezing van de Schrift. 
Ook in dat laatste geval namelijk dringt een bijbelse boodschap alleen 
maar door via het medium van het eigen bewustzijn, het eigen verstand, 
het eigen zedelijk oordeelsvermogen. De menselijke subjectiviteit kan 
men dus nooit uitschakelen, tenminste niet zonder zich te bedienen van 
problematische concepten als goddelijke genade. 

Een tweede belangrijk element dat in deze passage over openbaring 
voorkomt, is het krachtig pleidooi voor emancipatie, voor menselijke 
autonomie, dat hierin doorklinkt. De boodschap is duidelijk: vertrouw 
op het eigen oordeelsvermogen en niet op dat van anderen. Dat is in fei­
te de boodschap van de Verlichting en die behoudt voor onze tijd nog 
steeds dezelfde zeggingskracht. 

Als u aan mij zou vragen wat voor mij de kern van de postchristelijke 
cultuur uitmaakt, dan is dat gelegen in deze overtuiging: dat de mens 
zich door middel van een verstandig gebruik van zijn menselijke vermo­
gens tot iets kan maken; dat hij zich niet behoeft te oriënteren op open­
baring, een heilig Schrift of andere niet-menselijke kenbronnen, maar 
dat hij zelf zijn lot in handen kan nemen. In zekere zin wordt dat door 
Schopenhauer duidelijker dan door welke andere filosoof voor hem uit­
gesproken. Weliswaar stamt het' aude sapere' , het' durf te denken' van 
Kant, maar Kant probeerde toch weer verzoeningen tot stand te bren­
gen tussen zijn moedige filosofie en het traditioneel theïstisch denkka­
der. Schopenhauer doet dat niet. Hij is een van de eerste expliciet a­
theïstische filosofen. Hij wijst erop dat alleen door bezinning op onze 

14 



eigen menselijke bestaanswijze we een zingevingskader kunnen ontwik­
kelen. 

Het zal zo langzamerhand wel duidelijk zijn: ik ben het bepaald niet 
eens met Becker die meent dat de stelling dat ieder aan zijn eigen leven 
zin moet geven geen alternatief zou kunnen vormen voor het traditio­
neel zingevingskader. Integendeel, ik denk dat we hiermee aan het be­
gin staan van een nieuwe levensbeschouwing en een nieuwe moraal. 
Laat ik het 'nieuwe' daarvan nog iets nader uitwerken. 

Het einde van de geschiedenis of het begin? 

Ten aanzien van dat nieuwe zingevingskader staan we naar mijn idee 
niet aan het eind maar aan het begin van een nieuwe ontwikkeling. Het 
lijkt mij geboden dat enigszins te benadrukken. Heel vaak worden ver­
halen over secularisatie behandeld in de context van iets dat voorbij is: 
het christendom. Maar we moeten niet vergeten dat het ook het begin 
is van iets anders. 

Wanneer we straks een nieuw millennium ingaan dan zal dat voorzo­
ver het gaat om zingeving onder unieke omstandigheden gebeuren. Het 
feit namelijk dat de religieus-theïstische zingevingsbronnen uitgedroogd 
lijken te zijn. Nog nooit in de geschiedenis zijn we met dit perspectief 
geconfronteerd. Wat we hebben gezien, is dat de ene godsdienst de an­
dere heeft afgewisseld. De godsdienst van de Grieken maakte plaats voor 
die van de Romeinen. De godsdienst van de Romeinen maakte plaats 
voor het christendom. Maar waarmee we nu, aan het einde van het mil­
lennium, geconfronteerd worden, is dat steeds meer mensen een moreel 
leven proberen te leiden zonder een beroep te doen op godsdienstige 
uitgangspunten. 

Ruim tien jaar geleden heeft een filosoof uit Oxford, Derek Parfit, de 
vraag opgeworpen of we de toestand waarin de hedendaagse mens ten 
aanzien van ethische vraagstukken verkeert, zouden kunnen typeren als 
vooruitgang of als een erosie van iets dat we zouden moeten herbevesti­
gen. 3 Volgens Parfit gaat het om een vooruitgang. Hij gaat dus niet mee 
met Bolkestein, Hirsch Ballin, Brinkman, Rutenfrans4 , Johnsons en vele 
andere christelijke en niet-christelijke cultuurpessimisten die het ver­
dwijnen van de religieuze dimensie van ons nomutieve denken duiden 
in termen van verlies. Integendeel, Parfit ziet het als winst, als vooruit­
gang. 

Ook Parfit wijst er dan op dat deze situatie uniek is in de wereldgeschie­
denis. Wellicht alleen Boeddha, Confucius, David Hume, Henry 
Sigdwick, Schopenhauer en enkele andere wijsgeren hebben gepro-

15 



beerd om morele reflexie te plegen zonder enige binding aan het chris­
tendom of een andere godsdienst. Verder zijn alle morele filosofen al­
leen binnen een godsdienstig kader bezig geweest met morele reflexie. 

Wellicht zullen sommigen tegenwerpen dat ik een beege overdrijf Ook 
het denken van Karl Marx was toch uitgesproken atheïstisch. In zijn 
kielzog is in het socialisme een nadrukkelijk niet-religieus zingevingska­
der ontwikkeld en in de Sovjet Unie heeft men zelfs geprobeerd dat met 
strakke- hand op te dringèn. 

Misschien ben ik geneigd dat maar voor het gemak te vergeten, om­
dat we tegenwoordig niet meer zo enthousiast zijn over de wijze waar­
op men in die tijd heeft geprobeerd met staatsdwang het atheïsme te 
prediken. Eigenlijk was de wijze waarop men toen opereerde niet wezen­
lijk verschillend van de manier waarop men na Constantijn heeft gepro­
beerd het christendom op te dringen aan ongelovigen. 

Als we iets van de geschiedenis kunnen leren, dan toch wel dit: dat 
geloof en levensbeschouwing alleen iets waard zijn wanneer men zich 
daarmee in volledige vrijheid kan bezighouden. De staat heeft zich hier 
buiten te houden, althans zeker in de verbiedende zin. De staat heeft de 
vrijheid van godsdienst en levensovertuiging, zoals neergelegd in art. 6 
van de Nederlandse Grondwet te waarborgen, en sociaal~maatschappe­
lijk werk en onderwijs vanuit zo'n levensovertuiging wordt zelfs actief 
door de staat gefaciliteerd. Ik beken mij tot dat model van vrijheid. 

Een tweede reden waarom ik mij niet graag spiegel aan de wijze 
waarop binnen marxisme en socialisme werd geprobeerd met zinge­
vingsvraagstukken om te gaan, is dat het nog een zeer onvolkomen 
reflexie op onze geseculariseerde toestand was. Wie bekend is met de 
marxistische literatuur zal onderkennen dat daarin weliswaar voortdu­
rend de uitgangspunten van het marxisme worden herhaald, maar dat 
van een interessante filosofische reflexie op morele vraagstukken nau­
welijks sprake was. Het is pas sinds de jaren zestig van deze eeuw dat 
men in het kader van wat men is gaan noemen 'applied ethics', toege­
paste ethiek, een onderdeel van de ethiek dat vooral in de 
Angelsaksische wereld wordt ontwikkeld, de consequenties ging trek­
ken van een niet-godsdienstige benadering van morele vraagstukken. 

Hoe recent is dat niet! In de eerste helft van de twintigste eeuw hiel­
den ethici zich nog nauwelijks bezig met werkelijk ethische problemen. 
Zij legden zich toe op meta-ethiek. Dat wil zeggen een reflexie op de 
aard van ethische taal: 'They studied the meanings of the moral terms 
and argued over whether ethics is subjective or objective,' schrijft de 
ethicus Peter Singer, een filosoof die als geen ander heeft bijgedragen 
aan een verandering van de benadering van ethische problemen. 6 Het is 
pas sinds de jaren zestig van deze eeuw dat ethici die zich niet op het 

I6 



theïstisch standpunt hebben gesteld gingen nadenken over ethische pro­
blemen (en niet alleen maar meta-ethiek). Dat betekent dat de - sta mij 
toe te zeggen: zèljStandige - ethische reflexie pas enkele decennia oud is. 

Zoals gezegd, Parfit ziet dat als een groot goed. 'Belief in God, or in 
many gods, prevented the free development of moral reasoning,' schrijft 
hij.7 De laatste zinnen van zijn boek luiden als volgt: 

Disbelief in God, openly adrnitted by a majority, is a very recent event, 
not yet completed. Because this event is so recent, Non-Religious 
Ethics is at a very early stage. We cannot yet predict whether, as in 
Mathematics, we will all re ach agreement. Since we cannot know how 
Ethics will develop, it is not irrational to have high hopes. 8 

Tot slot 

Niemand kan natuurlijk zeggen hoe zich onze opvattingen op het ter­
rein van levensbeschouwelijke reflexie zullen ontwikkelen. Wat ik wel 
weet, is dat ik het een enorm avontuur vind welke kant het zal uitgaan. 
Ik verwacht dat we de komende tijd allemaal getuige zullen zijn van een 
nieuwe publieke moraaL 'Nieuw' in tweeërlei opzicht. 

Allereerst zal de grondslag van de moraal heel anders moeten zijn. 
Wanneer men niet meer gelooft in het bestaan van God, kunnen we ons 
ook niet meer oriënteren op Zijn geboden als richtinggevend voor on­
ze morele reflexie. 

Als tweede zal ook de inhoud van onze moraal ingrijpend veranderen. 
Dezelfde Peter Singer die ik hiervoor heb aangehaald, meent bijvoor­
beeld dat het antropocentrische christendom zal worden vervangen 
door een perspectief dat minder op de mens is gericht. In het christen­
dom draait het allemaal om de mens. De mens wordt door God naar 
Zijn evenbeeld geschapen. De dieren en de rest van de omgeving lijkt er 
louter te zijn ter wille van de mens. God stuurt Zijn Zoon naar de aarde 
om de mensen te verlossen van zonden, en zo voorts. De mens lijkt hier 
wel zeer centraal te staan. 

Dat zal allemaal veranderen, volgens SingeL Singer en anderen zijn 
toen ook op zoek gegaan naar nieuwe inspiratiebronnen voor de mo­
raal. Ik heb zelf - in aansluiting bij James Rachels - geprobeerd aanslui.;." 
ring te zoeken bij het darwinisme.9 Het darwinisme wordt over het al­
gemeen geassocieerd met een nogal brute moraal. De sterkste overwint. 
De 'strijd om het bestaan' zpu ook louterend werken. Maar aan dat dar­
winisme zit ook een veel sympathiekere dimensie. Het benadrukt dat de 
mens een dier onder de dieren is. De mens stamt niet af van het dier. De 
mens is een dier. En wanneer wij dieren dan ook gruwelijk behandelen 

17 



dan is dat eigenlijk net zo primitief als koppensnellerij of kannibalisme, 
twee zaken waar wij ons hoog boven verheven achten. 

Ik denk dat we zo hier en daar al duidelijk tekenen kunnen onderken­
nen van een verandering van de moraal in .de hier aangegeven zin. Een 
recente manifestatie daarvan is bijvoorbeeld de weerzin die veel mensen 
voelen tegenover de jacht. Zevenduizend mensen gaven gehoor aan een 
oproep die de Stichting Kritisch Faunabeheer half januari in enkele dag­
bladen deed, om een anti-jachtfax te sturen naar prins Willem 
Alexander. ro De aanleiding daartoe was dat het kroondomein Het Loo 
drie maanden per jaar niet toegankelijk is voor het publiek. In die perio­
de wordt het domein namelijk gebruikt voor zogenaamde drijfjachten 
op wilde zwijnen. 

Eeuwenlang is er natuurlijk gejaagd. Eeuwenlang zou dat op geen en­
kel verzet zijn gestoten. Bovendien wordt gejaagd door een prins, een 
lid van de koninklijke familie. Maar toen de Stichting Kritisch 
Faunabeheer een enquête hield onder de Nederlandse bevolking om uit 
te vinden wie van mening is dat deze drijfjachten zouden moeten stop­
pen, bleek 86 procent van de Nederlandse bevolking het daarmee eens 
te zijn. Willem Alexander heeft als aanstaand vorst een voorbeeldfunctie 
en zou zich daarom niet langer met jagen moeten bezighouden. 

Onlangs kregen diegenen antwoord die zich middels een fax tot de 
prins hadden gericht. In een brief wordt verhaald dat door middel van de 
jacht wordt geprobeerd de belangen vanflora, fauna, bosontwikkeling en 
recreatie zo evenwichtig mogelijk tegen elkaar af te wegen. De jacht 
vindt plaats onder verantwoordelijkheid van Hare Majesteit. Al diegenen 
die deelnemen aan de jacht zijn in het bezit van een jachtakte en (zo no­
dig) een zwartwildbrevet, luidde het antwoord van het koninklijk huis. 

Waarom haal ik dit voorbeeld aan? Het lijkt mij een mooi voorbeeld 
van twee morele wereldbeelden die botsen."Diegenen die tegen de jacht 
op zwijnen ageren, maakt het natuurlijk helemaal niets uit of dat wel of 
niet geschiedt door mensen die in het bezit zijn van een 'jachtakte' of 
een 'zwartwildbrevet'. Ook doet het niet terzake ofhet van tijd tot tijd 
nodig is zwijnen te doden in verband met de wildstand. Waar het om 
gaat, is dat in het kader van amusement mensen er met geweren op uit­
trekken om dieren op te jagen en deze vervolgens af te schieten. Je kunt 
het als onvermijdelijk accepteren dat dieren moeten worden gedood, 
maar er grote bezwaren tegen hebben dat dit geschiedt in het kader van 
sport en speL Wie dat verschil niet begrijpt, moet zich maar het volgen­
de proberen voor te stellen. Veroordeelden tot de doodstraf worden niet 
gefusilleerd of op de elektrische stoel gebracht, maar in groepjes het bos 
in gejaagd om door schutters te worden afgeschoten. 

I8 



Laat nu niemand zeggen dat men tegen de doodstraf is, want dat is 
niet het punt waarom het gaat. Het gaat erom dat dé wUze waarop iets 
geschiedt aan een handeling die op zich als onvermijdelijk wordt erva­
ren een dimensie toevoegt die onaanvaardbaar kan zijn. 

Ik kom tot een besluit, want het gaat mij niet om het uitdiepen van dit 
specifieke voorbeeld. Wat ik heb willen laten zien is het volgende. 
Nederland seculariseert. Dat roept verschillende vragen op. Allereerst of 
de menselijke behoefte aan zingeving zó groot is dat de mens niet zon­
der zingevingskader kan leven. Ik heb die vraag bevestigend beant­
woord: zingeving is zo specifiek verbonden met de mens dat hij daar 
niet buiten kan. Een tweede vraag is dan of het mogelijk is dat mensen 
niet-religieuze zingeving zullen praktiseren. Ik heb ook die vraag beves­
tigend beantwoord. Als derde heb ik geprobeerd te laten zien dat zich 
een seculier of wereldlijk of niet-religieus zingevingskader aan het ont­
wikkelen is. Daarbij staat verantwoordelijkheid van de mens voor zijn 
eigen leven centraal. Als vierde heb ik dan proberen te laten zien hoe 
jong deze benadering is. 

Wat ik heb geïllustreerd aan de ha..l1d van veranderde opvattingen 
over de verhouding van de Inens tot het dier, zou ook kunnen worden 
verduidelijkt aan de hand van vele andere onderwerpen. Met het erode­
ren van het christelijk denkkader zullen ook allerlei morele opvattingen 
veranderen. Het lijkt mij de taak van een seculiere zingeving en een se­
culiere opvatting over l11.oraal om daaraan een bijdrage te leveren. 

Men hoort wel eens dat het niet nodig is om zo de nadruk te leggen 
op het niet-godsdienstig denkkader. Laat de andersdenkenden toch 'in 
hun recht'. Waarom zo ijveren voor atheïsme, secularisatie en ongods­
dienstigheid, vraagt men. Dat is niet langer' nodig', wordt gezegd. 

Ik ken die geluiden natuurlijk wel, maar acht ze nogal misleidend. 
Het gaat er niet om iemand die oprecht vanuit een christelijk, islami­
tisch, joods, boeddhistisch of hindoeïstisch zingevingskader denkt iets te 
ontnemen of deze te kritiseren. Dat zou wel een erg negatief streven 
Zijn. Er is iets heel anders aan de hand. Het is nu eenmaal een gegeven 
dat vijftig procent van de Nederlandse bevolking niet meer gelooft in 
God. Het. ziet er naar uit dat dit in de komende tijd niet zal veranderen, 
immers de samenleving seculariseert. Dat betekent dat (i) de traditionele 

- grondslag van de inoraal verandert en (ii) de inhoud van die moraaL Het 
hJkt mij nodig daarover na te denken. Nieuwe morele kaders groeien 
met aan de boom. Het vergt nadenken, reflexie en het ontwikkelen van 
alternatieven. Laten we ons daar de komende tijd bewust op toeleggen. 

19 



NOTEN 

1. NRC Handelsblad, I7-2-I994. 
2. Schopenhauer, Arthur, Parerga und Paralipomena, in: Sämtliche vVerke, V 

(Cotta Verlag/lnsel Verlag, Frankfurt am Main 1965), p. 427. 
3. Parfit, Derek, Reasons and Persons (Clarendon Press, Oxiord 1984), p. 454· 
4. V gl. Rutenfrans, Chris, 'Humanisme is geen alternatief voor christendom', 

in: Trouw, 12-4-1996. 
5. Vgl. Johnson, Paul, The Questfor God, A Personal Pilgrimage (W!,idenfeld 

and Nicolson, London 1996). 
6. Singer, Peter, How Are We to Live?, Ethics inan Age of Self-Interest 

(Prometheus Books, Arnherst, New York 1993, 1995), p. 15· 
7· Parfit, Reasans and Persons, p. 454· 
8. Parfit, O.c., p. 454. 
9. Cliteur, P.B., Onze verhouding tot de apen. De consequenties van het darwinisme 

voor ons mensbeeld en voor de moraal (Oratie Delft, Delft 1995). 
IO. Vgl. het bericht in Trouw, 19-2-1996. 

20 




