
Subject of innovation or : how to redevelop 'the patient'
with technology
Mensink, W.H.

Citation
Mensink, W. H. (2011, December 20). Subject of innovation or : how to
redevelop 'the patient' with technology. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/18258
 
Version: Not Applicable (or Unknown)
License: Leiden University Non-exclusive license
Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/18258
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if
applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:3
https://hdl.handle.net/1887/18258


 

167 
 

6 Performing askēsis with technology 
Interacting with healthcare innovations 
 
 
 
In Part 2 of this study, I mainly focused the theoretical lens on cases that ex‐
emplified what Foucault referred to as technologies of government. In a 
sense, the same applied to Part 3, even though the practices I described there 
were somehow a negation, or side‐effect of those described in Part 2. In this 
last Part of the study, I turn to the space that people still have to shape them‐
selves in the mazes of the network of governmental and other practices. I 
argue that such ‘self‐constitution‘ can only be understood against the back‐
ground of what I explained before. We are faced with a situation in which 
government is trying to make ‘neoliberal subjects’ out of people, but fails to 
do so, due to ‘immoderate expectations‘. What is more, however, is that an 
alternative subjectivity is created. This is partly due to the way in which 
scripts, relations and practice turn out when they leave the designer’s desk. 
Furthermore, the perception that people act differently in practice than ‘on 
paper’, and that the effect of their agency does not solve problems as it was 
expected to, also works in a subjectifying manner. This is the background 
against which this chapter is set.  

This is also the background against which we can revisit some of the ar‐
guments concerning reciprocity. In chapter two, I positioned this as a central 
concept in the understanding of Foucault’s governmentality. Neoliberalism 
implied a particular understanding of reciprocity between a number of actors 
and society. I tried to indicate a number of problems with this way of reason‐
ing, for instance with respect to reducing the likelihood of resistance. I this 
chapter, I attempt to draw out an alternative to such a way of reasoning in 
Foucault’s work.  

In terms of the practical lens, I tried to indicate how reciprocity formed 
an organising principle in encoding the electronic health record, and in posi‐
tioning the personal budget in a framework of civil society. For reasons that I 
explain below, I turn my attention away from these cases, and focus the prac‐
tical rooms to other spaces in which technology mediates healthcare prac‐
tices, such as medical chat rooms.  
 
Toward the end of his life, Foucault turned to self‐constitution by means of 
‘technologies of the self‘. After he acknowledged that he had focused too 



Performing askēsis with technology. Interaction with healthcare innovations 

168 
 

much on the question of how subjects were dominated by government prac‐
tices and oppressive moral codes, he started investigating the extent of peo‐
ple’s freedom. Freedom should not be conceptualised as the liberal notion of 
autonomy: the idea that individuals have a space that is completely free of 
any effects of power. Peter‐Paul Verbeek has formulated Foucault’s alterna‐
tive conception of freedom aptly: ‘[f]reedom [..] is not the absence of factors 
that steer and shape the subject, but the very relation to these factors’ (2008, 
p. 22). Verbeek argues that the term subject also implies to subject oneself to a 
particular moral code. Freedom then comes down to the idea that subjects 
have certain degrees of freedom in establishing themselves in the maze of 
other relations in which they are engaged.  

This implies a positive conception of freedom, in whatever form of gov‐
ernmentality, i.e. in panopticism and postpanopticism alike. Foucault’s ar‐
gument does not seem to be that self‐constitution is related to a particular 
historical period. People could also constitute themselves as subjects of con‐
trol, as he argues in Discipline and Punish. Even there, however, there were 
degrees of freedom to escape from control. In this respect, I would like to re‐
call Rose’s remark that ‘Foucault’s disciplinary societies were not ‘disciplined 
societies’, but those where strategies and tactics of discipline were active’ 
(1999, p. 234). Similarly, neoliberal societies are not ‘free societies’, if we take 
a positive conception of freedom. Still, the different conception of freedom 
has quite some implications for self‐constitution. It may be imagined that 
there is a complex relation between the negative freedom of neoliberalism 
and the degrees of positive freedom that exists for self‐constitution. In a 
sense, this places much higher demands on the reflexivity of individuals than 
under panopticism, where freedom was not explicitly constituted as a politi‐
cal discourse.  

In the larger framework of the study, therefore, it is important to stress 
that self‐constitution operates differently in postpanopticism than under 
other governmentalities. When Foucault (1993) argued that he wanted to 
study governmentality starting from the technologies of the self, he might 
have meant that technologies of the self could be appropriated as technolo‐
gies of government. Clearly, neoliberalism propagates its subjects to consti‐
tute themselves according to a rather particular, rational‐economic concep‐
tion of freedom. The degrees of freedom that self‐constitution offers should 
be regarded in relation to the factors that create neoliberal freedom. Panopti‐
cism, by contrast, implied that people were largely constituted as subjects of 
surveillance. Self‐constitution under such a system is related to the factors 
that aim to create control. Shaping the self is always done in the framework 



Shaping the self. Interacting with technology 

169 
 

of the power relations that characterise a particular mode of governance. 
Therefore, getting an understanding of self‐constitution cannot be separated 
from its historical setting. It is not a practice that is the same at any time and 
place. 

On the basis of his earlier work in the philosophy of technology, parts of 
which I have discussed in chapter three of this study, Verbeek adds to this 
that technology plays a fundamental role in such self‐constitution. If tech‐
nologies are acknowledged as nonhuman actants, with which humans inter‐
act, it is inevitable that such interactions also play a role in giving shape to 
the human self. Based on personal experiences, Verbeek provides an insight‐
ful account of the role that ultrasound imaging plays in the manner in which 
future parents constitute themselves around questions regarding the health 
of their unborn child. As part of a broader analysis, Verbeek points out that 
the ultrasound images constitute the foetus as a person and as a patient, 
which creates a new relation between the unborn child and the future par‐
ents. On the one hand, any serious disease that is detected on an ultrasound 
might probe parents to consider abortion. On the other hand, the newly es‐
tablished relationship may also be a factor against abortion. It is in interac‐
tion with ultrasounds that parents constitute themselves as a particular type 
of ethical actor. 

In this chapter, I provide a reading of Foucault’s later work that differs 
from Verbeek’s to some extent. While he gives a thought‐provoking account 
of the general notion of self‐constitution by subjects, I argue that it seems that 
Foucault is looking for a a number of characteristics that he deems to be im‐
portant for every subject. This is not to say that he has a particular subject in 
mind. All individuals should develop an ēthos of their own. Nevertheless, 
Foucault does not entirely relativise ethics. First of all, in line with other 
commentators of Foucault’s work (Simons, 1995; Vintges, 2004; McNay, 
2009), I establish the political aspects of the self‐constituting subject. I try to 
indicate that Foucault imagined a political subject that self‐constituted in or‐
der to ‘keep a stand’ vis‐à‐vis the domination of governing institutions, be 
they panoptical, neoliberal, or the ‘problematised’ subject that remains from 
the expectations of neoliberalism. This does not imply that such a subject is 
the negation of political power. However, it does imply a particular, critical 
relation to such power. As such Foucault’s ethical work may be read as a po‐
litical philosophy. Secondly, but related, I argue that Foucault attempted to 
think of self‐constitution in such a way that would minimise the need to sub‐
ject oneself to a moral code. Finally, I apply Verbeek’s understanding of me‐



Performing askēsis with technology. Interaction with healthcare innovations 

170 
 

diation to a particular way of self‐constitution, described by Foucault as the 
care of the self.  

The notion of minimal subjection to a moral code is a problem in Fou‐
cault’s work, as I will try to show. In his series of lectures The Hermeneutics of 
the Subject (2005), which was translated into English only a few years ago, he 
places his finger on the problematic of ethical conduct without a moral code. 
Vintges has labelled this idea as ‘lived ethics without truth’ (2004, p. 284). 
The question is, however, if, in a given context of a particular set of relations, 
there is an ethically ‘right thing to do’. To return to Verbeek’s example: the 
fact that future parents are probed to consider ethical questions does not give 
them any handles to decide which decision is the right one for them.  

As I highlighted in chapter two already, different authors have pointed 
out that, in spite of his dismissal of humanism, Foucault seems to maintain a 
certain loyalty to some of its concepts, such as reciprocity. I try to show how 
this is articulated in his thinking about taking ‘care of others’, a value to 
which he seems committed. Also here, the question is if such values can be 
assured without a moral code. In relation to this, I review his discussion of a 
reliance on human nature as an alternative to such a code. As we will see, 
this evokes at least as many critical questions, if not more.  

There is a second problem. Foucault already signalled serious shortcom‐
ings of an ethical model that is largely based on self‐constitution. He shows 
that only a minority of the population is likely to act in such a manner. There‐
fore, if self‐constitution were to form the basis for a general ethical theory, it 
needs to come up with an account of the conduct of the majority that is 
unlikely to act ethically.  

I start by introducing the main concepts of Foucault’s political philoso‐
phy and some of the replies that Foucault has received. Then I analyse two 
different ethical ‘models’ (2005, p. 247) that Foucault discusses: the Platonic 
and the Hellenistic model. Foucault seems to favour the latter (Simons, 1995, 
p. 74). I do not discuss the third, Christian, model, considering that Foucault 
clearly opposed this. I first show how ethics were problematised in Plato’s 
time, and then see which ‘solutions’ were offered in the Hellenistic model. 
Throughout, I provide a critical discussion of these problems and solutions, 
and highlight issues that are underexposed in Foucault’s writing. After the 
discussion of the two traditional models, I turn to question of how society 
could be organised in such a way that the scope of ethical practices is maxi‐
mised. I discuss literature that applies Foucault’s approach to ethics to the 
field of health. On top of that, I comment on the role that information tech‐
nology plays in this respect. Doing so, I particularly articulate the ambiguous 



Shaping the self. Interacting with technology 

171 
 

interplay between technologies of the self and technologies of government 
with which all authors seem to struggle.  
 
 
Ethics as political philosophy 
 
Foucault positions the notion of personal ethics, or ēthos, as a basis for his 
political philosophy; he regards ēthos as a critical attitude (Foucault, 2007b) 
towards problematic or dangerous issues that occur in the present. He ex‐
pects different groups of actors to base their conduct on such an ēthos: en‐
gaged citizens, but also (political) leaders, experts and political philosophers. 
Crucial for such personal ethics is that it operates relatively independently 
from moral codes. In a 1983 interview, Foucault asked:  
 

‘Are we able to have an ethics of acts and their pleasures which 
would be able to take into account the pleasure of the other? Is the 
pleasure of the other something that can be integrated in our 
pleasure, without reference either to law, to marriage, to I don’t 
know what? (1997, p. 258).  

 
Apart from his resentment of institutionalised value systems, Foucault does 
not believe that ethics can be grounded in some universal truth (Foucault, 
2005, p. 112). This is why Vintges refers to Foucault’s ideas as a ‘lived ethics 
without Truth’ (2004, p. 284). The stress on the ethics being ‘lived’ signals 
that morality is not just connected to the content of what one says or thinks. 
It also relates to the practice that a person connects to this. In very basic 
terms, Foucault expects a moral person to ‘practice what (s)he preaches’.  

One way of acting on such an ēthos is by speaking out courageously 
against topical issues that are regarded undesirable from the point of view of 
the personal ethics. Foucault uses the Greek term parrhesia to explain this 
(Foucault, 2004)13. The term may be translated as ‘free speech’ or as speaking 
the truth. It is strongly connected to the person that uses it, the parrhesiast. In 
line with the notion of the personal ēthos, it is important to note that parrhesia 
is a personal, self‐imposed duty, rather than one that is externally enforced. 
There is another element to parrhesia, which brings it particularly close to 
matters of resistance or critique, i.e. the much‐mentioned notion of danger. 
When it comes to speaking out against such dangers, the speaker is also 

                                                           
13 Translations of quotations from this Dutch volume are mine 



Performing askēsis with technology. Interaction with healthcare innovations 

172 
 

likely to endanger him/herself. This does not imply that anything that one 
says that may be used against him or her should automatically be regarded 
as using parrhesia. The danger should come from statements that may be un‐
pleasant for the partner in the conversation. By focusing the ēthos on address‐
ing societal problems, Foucault does not intend to argue that ‘everything is 
bad, but that everything is dangerous’, adding that ‘[i]If everything is dan‐
gerous, then we always have something to do’ (1997, p. 256). In this respect, 
the topics of resistance, critique and activism becomes increasingly relevant. 
Foucault is, therefore, considered a proponent of ‘agonism’ (Simons, 1995; 
Gabardi, 2001). It is important to note that he is aware of the ‘danger of focus‐
ing on danger’. He acknowledges that the critique of the anti‐psychiatry 
movement – to which he contributed – of the dangers of psychiatry led to 
other dangers. In relation to this, he remarks that ‘the ethico‐political choice 
we have to make every day is to determine which is the main danger’ (1997, 
p. 256).  

As to the question of how one develops an ēthos, Foucault points at 
the necessity to ‘take care of the self’. In relation to his earlier work he claims 
that our personal ethics have been subjected to dominant discourses. In a 
quest to find technologies of the self that were not dominated by technologies 
of state‐government, or other forms of dominant discourse, Foucault stum‐
bled upon ancient Greek and Roman texts on ethics. He considered Stoic eth‐
ics free of normalisation, even if they were not as liberal and tolerant as he 
had expected or, seemingly, hoped (1997, p. 254). Care of the self aims at self‐
development through long ascetic practice and daily work. He was certainly 
not interested in what he calls the ‘Californian cult of the self’, which aims at 
discovering one’s ‘true self’. He denounced the idea of an authentic deep self, 
in the sense of Sartre’s work, for example. Foucault points at the influence of 
Nietzsche on this part of his thinking (1997). In addition, he claims that we 
learn from thinkers from antiquity to get an understanding of this laborious 
notion of self‐mastery.  
 
There are strong disagreements on how to interpret Foucault’s ethics‐based 
political philosophy. As I indicated before, many commentators argue that 
Foucault speaks only for a minority. Simons (1995) discusses critiques that 
argue that Foucault focuses merely on marginal groups and marginal 
themes. Grimshaw (1993) concludes that Foucault only discusses a male elite. 
Beiner goes further than that and cynically states that Foucault is interested 
in a type of ethics that ‘simply addressed itself to a small group of individu‐
als seeking to perfect themselves’ (1995, p. 361).  



Shaping the self. Interacting with technology 

173 
 

Vintges, by contrast, argues that ‘[c]learly, Foucault wants everyone 
to have access to the domain of freedom practices’ (2004, p. 287). She bases 
this on Foucault’s question: ‘couldn’t everyone’s life become a work of art?’ 
(1997, p. 261). This difference in interpretation is not trivial. Vintges argues 
that we may interpret the notion of ‘freedom practices for all’ as Foucault’s 
hinting to an ‘ethical universalism’ (2004, p. 286). This is an interesting con‐
ception, for two reasons. First, it could fill the void that was introduced by 
the postmodern critique of all forms of universal categories. At the same 
time, it could maintain the pluralism that postmodernism offers. Vintges ar‐
gues that this ethical universalism is ‘pluralistically enlightened’ (2004, p. 
278). Second, it could provide an answer to Habermas’ critique of Foucault as 
a ‘cryptonormativist’ (Habermas, 1994), or to Fraser’s request of normative 
criteria in Foucault’s work (Fraser, 1981).  

Vintges, however, does not address the issue of the alleged focus on 
a minority in her article. Although it seems true that Foucault stressed that 
personal ethics be offered as a principle with ‘universal appeal’ (2005, p. 120), 
he gives many examples of barriers to this appeal. He refers to our general 
principle of ‘universality of appeal and rarity of salvation’, saying that ‘the 
principle is given to all but few can hear’ (2005, p. 119). The awareness that 
‘the possibility of making oneʹs life into a work of art will be differently dis‐
tributed‘ (McCarthy, 1990, p. 462) implies that we have to take a less ethical 
segment of society into account.  
 
 
The Platonic model 
 
Foucault traces the first written occurrence of the care of the self in Western 
culture to Plato’s Alcibiades, even though he stresses that this is part of an 
older tradition. The work is largely a dialogue between Socrates and the 
young governor‐to‐be Alcibiades. After some deliberation, Socrates estab‐
lishes that his conversational partner does not have the technē to govern the 
city‐state well. In order to develop this, and to develop it better than his 
competitors and future rivals, Alcibiades is advised to take care of himself. 
The principle is clear: ‘One cannot govern others, one cannot govern others 
well [..] if one is not concerned about oneself’ (Foucault, 2005, p. 36). The de‐
fining characteristic of the Platonic conception, therefore, is that it is inextri‐
cably related to political action. For Plato, there are three ways of linking the 
care of the self to the political:  
 



Performing askēsis with technology. Interaction with healthcare innovations 

174 
 

‘the link of purpose in political technē (I must take care of myself in 
order to know, to have a proper knowledge of the political technē 
that will enable me to take care of others); the link of reciprocity in 
the form of the city‐state, since by knowing myself I save the city 
and I save myself by saving the city; and finally, the link of impli‐
cation in the form of recollection’ (2005, p. 176).  

 
To govern in Plato’s days was an elite affair. The same applies to developing 
an ēthos. To participate in the Athenian democracy required citizenship, 
which excluded many. A first consequence of this limitation is that there is a 
majority that does not take care of the self, or develop an ēthos. Foucault re‐
fers to quite some examples of types of actors which Plato considers to be 
excluded from taking caring of the self properly. This implies working on the 
soul (2005, p. 54‐60). In the Alcibiades, Plato gives examples of different types 
of actors that are rather oriented to bodies, property or other physical sub‐
stances: doctors, family fathers, heads of a household, landowners, or lovers 
(2005, p. 57‐58). He argues that the care of the self is fundamentally incom‐
patible with certain other duties in the Platonic conception.  

This becomes problematic if such actors succeed in penetrating the 
political arena. When this happened, it brought about the ‘crisis of democ‐
ratic institutions’ in ancient Greece (2004, p. 65). This is an instance where the 
care of the self is related to parrhesia. Foucault refers to a negative under‐
standing of this concept, in which it would imply that anyone can say any‐
thing to anyone. This is referred to as the ‘dumb right to speak’ (2004, p. 49), 
a problem that is not a result of parrhesia as such, but to a problem with 
overtly free, and diverting lifestyles (2004, p. 70). Foucault’s sums the argu‐
ment up by saying:  
 

‘Democracy [..] will have to necessarily allow all forms of parrhesia, 
also the worst ones, equally. If parrhesia is also given to the worst 
citizens, the overwhelming influence of bad, immoral and dumb 
speakers may descend the population into tyranny [..] For us, this 
is a well known problem’ (2004, p. 65).  

 
This conclusion speaks to the present‐day reader of his work. Foucault does 
remind us that this analysis is mainly based on the writings of (ultra‐
)conservative aristocrats, but does not expand further on the implications for 
the interpretation of the problem. He proceeds to discuss a ‘moderate’ text by 



Shaping the self. Interacting with technology 

175 
 

Isocrates, in which it is concluded that ‘real parrhesia, parrhesia in the positive, 
critical sense does not exist in democracy’ (2004, p. 69). 

Another perceived danger of the poor use of parrhesia is populism, of 
which Foucault shows examples around Plato’s time. In Euripides’ account 
of the trial against Orestes, for instance, there is a reference to a speaker who 
is a ‘bluffer’. This is someone who ‘has a tongue, but not a door’ (Foucault, 
2004, p. 53), who mainly speaks to please the crowd. Another speaker, 
Talthybios, is not so much a populist, but is problematic as a parrhesiast be‐
cause the opinion he voices is dependent on others. He speaks with ‘two 
tongues’.  

Having acknowledged the likelihood of unethical actors in a system, 
an important question in Plato’s era was how we can tell the difference be‐
tween those who base their action on an ēthos and those who don’t. Foucault 
uses Plato’s Laches or Peri andreias to illustrate this dilemma. The basic way, 
to recognise someone who truly practices parrhesia was to consider the ‘onto‐
logical harmony of logos and bios’, or the ‘harmony of words and deeds’ 
(Foucault, 2004, p. 83). It concerns an attitude, a way of life. However, there is 
little discussion of concrete techniques that may be used.  

 
 

The Hellenistic model 
 
Already throughout Plato’s work, Foucault recognises certain changes with 
respect to the conception of the care of the self, compared to the original for‐
mulation in Alcibiades. This development continued for a number of centuries 
to culminate in what Foucault enthusiastically calls a ‘genuine golden age in 
the history of care of the self’ (2005, p. 81), the first and second centuries AD. 
This leads to a different model of the care of the self. 

The first distinction with the Platonic model is that it breaks the links be‐
tween the care of the self and the political. Particularly the break of the Pla‐
tonic links of purpose and of reciprocity that I referred to earlier is important 
here. I start with the link of purpose. Rather than being a requirement for 
governing others, or taking care of others, in the ‘golden age’ ‘[t]he self is the 
definitive and sole aim of the care of the self’ (177). I will restrict myself to 
one of Foucault’s examples that serves as a counterexample to Plato’s image 
of Alcibiades: the emperor Marcus Aurelius. Almost sarcastically, Foucault 
says to the audience of his lecture:  
 



Performing askēsis with technology. Interaction with healthcare innovations 

176 
 

‘Well, you will tell me, there is at least one case in society in which 
the care of others must, or should, prevail over care of the self, be‐
cause there is at least one individual whose entire being must be 
turned towards others, and that is obviously the Prince’ (2005, p. 
198‐199).  

 
He then proceeds to argue why even this is not the case in the golden age. 
‘[F]or Marcus Aurelius the primary objective, the very end of his existence, 
the target to which he must always strive, is not to be emperor, but to be 
himself’ (2005, p. 201). Here, we can hear echoes of what Gros refers to as 
Foucault’s ‘governmentality of ethical distance’ (Gros, 2005, p. 539), the no‐
tion that a governor takes a distant stance with respect to the object of his 
governance. With respect to the link of reciprocity, Foucault discusses the 
changing understanding of salvation. Whereas salvation for a governor in 
Plato’s model implied that he saved himself by saving the city state, in the 
Hellenistic model ‘[t]he care of others is like a supplementary reward for the 
operation and activity of the salvation you exercise with perseverance on 
yourself’ (Foucault, 2005, p. 192). It is added that ‘all is lost if you begin with 
the care of others’ (2005, p. 198).  

The second distinction that is relevant here is the broadening of the care 
of the self to a universal principle. The focus on youth that ambitioned a 
leadership position was abandoned in favour of an understanding of the care 
of the self as a ‘general and unconditional principle, a requirement addressed 
to everyone, all the time, and without any condition of status’ (2005, p. 83). 
 
What about the problems that arose in Plato’s days because only a minority 
developed a care of the self and an ēthos? The extension of the concept to one 
with universal appeal seems to provide an answer. For instance, the category 
of actors that take care of physical or material aspects, rather than for the 
soul, is also addressed in the Hellenistic model. Foucault claims, referring to 
Marcus Aurelius’ letters, that the physical and material domains ‘are reinte‐
grated, but as a reflecting surface, as the occasion, so to speak, for the self to 
test itself, and develop the practice of itself which is its rule of life and its ob‐
jective’ (2005, p. 162). 

With the broadening of the care of the self to a concept for the whole 
population, some of the elitist tendencies in terms of background and class 
were in principle transcended. Foucault argues that ‘[t]here is no a priori ex‐
clusion of an individual on the grounds of birth or status’. However, as I ar‐
gued in the introduction ‘although access to the practice of the self is open to 



Shaping the self. Interacting with technology 

177 
 

everyone in principle, it is certainly generally the case that very few are actu‐
ally capable of taking care of the self’ (2005, p. 118). He attributes this to per‐
sonal characteristics, such as a lack of courage, strength or endurance, but 
also to a lack of time to spend on caring for oneself. Foucault also recalls 
cases in which those that could practice such care required others to work for 
them to allow them to work on themselves (Foucault, 2005, p. 31). Interest‐
ingly, however, he does not seem to acknowledge that this is likely to be re‐
lated to one’s background. Even if we do not consider the implicit reproduc‐
tion of existing elites, it seems that a new distinction will arise between those 
that could and those that could not be persuaded. Practically, it seems that 
this setup may still lead to the development of a ‘moral elite’ (2005, p. 75), as 
in the Platonic model, while leaving the unethical masses behind.  

How does this relate to the Platonic problems of the ‘dumb right to 
speak’? For this, we must acknowledge the replacement of democracy by 
monarchy. Indeed, there are no instances of unwanted public speech in Fou‐
cault’s description of the golden age. However, this seems mostly due to the 
fact that governors were even less approachable than in the Athenian democ‐
racy. This issue also turns up in the discussion of parrhesia. In the monarchist 
era, ‘parrhesia now becomes the central point of the relation between the sov‐
ereign and his councillors or court officials’ (Foucault, 2004, p. 18). Even 
though the concept might appeal to the entire population, this does not mean 
that everyone can make effective use of it, just as in the Platonic model (2004, 
p. 14). Despite referring to examples such Diogenes requesting Alexander to 
stop blocking the sun (2004, p. 99‐100), it is telling that Foucault also explic‐
itly refers to the ‘silent majority: the people in general, who are not present at 
the exchange between the king and his councillors, but to whom the council‐
lors refer and on behalf of whom they speak when advising the king’ (2004, 
p. 19).  

Even though Foucault does not make explicit reference to it, it seems 
reasonable to also question the dangers of populism and speaking with ‘two 
tongues’. Particularly now that he evokes a situation of representation, in 
which councillors speak on behalf of the silent majority it seems at least per‐
tinent to question the likelihood of populist, or biased councillors, or experts. 
It is curious that this not turn up in Foucault’s account.  
 
Reciprocity, and the problem of normative foundations 
 
A final issue that I want to problematise here is the normative foundation of 
Foucault’s ethics, taking the pivotal example of the care of others. This brings 



Performing askēsis with technology. Interaction with healthcare innovations 

178 
 

us back to the topic of reciprocity, which has turned up in a number of chap‐
ters so far. Even though the care of others was considered important in the 
golden age, it is argued that ‘all is lost if you begin with the care of others’ 
(2005, p. 198). It is not entirely clear if this is a statement to which Foucault 
refers, or that it reflections his own opinion. In spite of this ambiguity, claims 
like these have caused critics to regard Foucauldian ethics as giving rise to 
egoism or withdrawal (Vintges, 2004). Foucault immediately proceeds to 
stress, however, that ‘[t]he benefit for others, the salvation of others, or that 
way of being concerned about others that will make their salvation possible 
or help them in their own salvation, comes as a supplementary benefit’ (2005, 
p. 194). This suggests that there is a normative basis for taking care of others 
in the Hellenistic model, which we have to take into consideration.  

The example that is most explicitly analysed from the point of view of 
reciprocity is the Epicurean conception of friendship. This implies that we do 
not have friends for the sake of their practical usefulness in our social net‐
works, or in times of hardships, but that usefulness is likely to appear as a 
‘bonus’ nonetheless. The idea is not to take care of friends because of an ex‐
pectation to get something in return.  

A more interesting example, from the point of view of governmentality, 
is the case of Marcus Aurelius. Foucault concludes: ‘It is in caring for himself 
that he will inevitably care [for others]’ (2005, p. 202). Why is this inevitable? 
This seems to relate to Marcus Aurelius’ explanation that a task should al‐
ways be measured against something that you always remember:  
 

‘What do you always remember? That you must be a good em‐
peror? No. That you must save humanity? No. That you must 
dedicate yourself to the public good? No. You should always re‐
member that you must be an honest man and you should remem‐
ber what nature demands. Moral candor, which in the case of the 
emperor is not defined by his specific task and privileges but by 
nature, by a human nature shared with no matter who, must form 
the very foundation of his conduct as emperor and, consequently, 
must define how he must care for others.’ (2005, p. 201).  

 
All of a sudden, an ontological basis for this ethical claim is introduced: hu‐
man nature. This issue and the care of others is further developed, albeit 
somewhat ambiguously, in Foucault’s analysis of the Stoic conception of man 
as a communal being in the Discourses of Epictetus. He aims to show that, for 
Epictetus, human nature is more than the divine creation of humans as ra‐



Shaping the self. Interacting with technology 

179 
 

tional animals. In spite of that he continues his discussion of the argument by 
saying that, unlike (other) animals, ‘[m]en [..] have not been endowed with 
the advantages that exempt them from taking care of themselves’ (2005, p. 
196). In other words, human nature implies that we necessarily take care of 
ourselves, a notion that seems to contradict Foucault’s analysis of both the 
Platonic and the Hellenistic model. After going through a series of self tech‐
niques that I will not quote here, the conclusion is: ‘Consequently, the person 
who takes care of himself properly [..] knows what he should and should not 
do, he will at the same time know how to fulfil his duties as part of the hu‐
man community’ (2005, p. 197). We might understand this argument as im‐
plying that, even though human nature requires that we take care of our‐
selves, it does not determine how we ought to do this. Also his discussion of 
Epictetus’ example of the mistake of a father who leaves his ill daughter to 
the care of others out of his love for her is ambiguous. On the one hand, he 
claims that, had the father taken care of himself, he would have realised it is 
wrong to leave his daughter behind. No immanent rational nature is required 
for this. On the other hand, however, Epictetus does argue that the father 
would have realised that ‘love of the family is natural’ (2005, p. 197), thereby 
again referring to a determined nature.  

This is certainly an interesting turn, considering the idea of a postmod‐
ern ‘ethics without truth’ (Vintges, 2004). However, just as it is unclear 
whether the statement that ‘all is lost if you begin with the care of others’ re‐
flects Foucault’s own point of view, it is also unclear how Foucault regards 
the notion of an underlying ontological motivation. On the one hand, some 
specifically argue that ‘Foucault is well known for his reluctance to rely upon 
any such universalist concept of human nature or human essence’ (Patton, 
2005, p. 269). On the other, we have to keep Habermas’ (1994) criticism of 
Foucault as a ‘cryptonormativist’ into consideration. Habermas has the opin‐
ion that Foucault simply doesn’t voice his normative principle. To some ex‐
tent, I agree with this point of view. From his discussion of the care of others, 
it certainly seems that he is committed to such values. However, it is unclear 
how Foucault regarded the Hellenistic notion of human nature. If he does not 
take this element over, it seems that he adopts an ethical system, while leav‐
ing its ‘basis’ behind. Without such a base, Foucault’s system is considerably 
more relativist than authors like Vintges (2004) suggest. From such a point of 
view, the care of the self simply becomes a ‘stimulator’. It cannot give any 
fundamental guarantees of ethical conduct.  
 
 



Performing askēsis with technology. Interaction with healthcare innovations 

180 
 

Institutionalising the care of the self  
 
The question that remains after the previous section is what is it that makes 
us take care of ourselves. And if we do, how does it influence our conduct? 
Foucault is clearly occupied with these questions as well. In his studies he 
pays particular attention to ways in which society was geared toward the 
learning and facilitation of the practices that constitute the care of the self. He 
even talks about the ‘institutionalised dimensions of the care of the self’ 
(2005, p. 116). Nevertheless, he never stresses the question of organisation as 
a central element of this ethical tradition. I first provide an overview of both 
elements – organising and practicing – in the tradition. Afterwards, I com‐
ment on the implications that this may have for the field of health. In this 
discussion, I pay particular attention between the interplay of technologies of 
government and technologies of the self.  
 
 
The tradition 
 
There are a number of ways in which Greeks and Romans organised for ethi‐
cal conduct. Foucault pays attention to questions of education and tutoring 
and to the role that particular groups and networks of friends may play.  

Both the Platonic and the Hellenistic model include a conception of edu‐
cation and tutoring, albeit in quite different ways. The main distinction is 
that the former is considered as an alternative pedagogical activity, while the 
latter involves spiritual guidance throughout the course of one’s whole life. 
Again, Foucault seems to favour the second option. There is a difference, 
however, between the Greek and the Roman model of organising this. While 
the Greeks created philosophical schools like the Pythagorean or the Epicu‐
rean (2005, p. 136), the Romans typically applied a model of commercial pri‐
vate counselling. Foucault presents the latter as ‘almost the reverse of the 
school’ (2005, p. 142). In any case, there is the notion that taking proper care 
of oneself needs to be learned and practiced laboriously.  

Closely related to this is the notion that the care for the self is typically 
organised in the framework of egalitarian groups. Foucault names ‘institu‐
tionalized religious groups organized around definite cults’ (2005, p. 114) 
and philosophical communities like the Therapeutae (2005, p. 116). In this 
respect, Foucault’s interest in the practice of Zen is noteworthy (Foucault, 
1978b). Foucault also gives clear examples of ‘wrong’ ways in which the care 
of the self has sometimes been organised. He points at Marxism and psycho‐



Shaping the self. Interacting with technology 

181 
 

therapy, to show how membership – be it of a group, a school, a party or a 
class – can require subjects to transform their selves to ‘access the truth’ of 
the larger whole of which they are part in an unfavourable manner (Foucault, 
2005, p. 29). In contrary, also pre‐existing networks of friendship may be con‐
sidered as a way of organising care of the self. I will not develop this issue 
further, as I have discussed it at some length before.  
Moving over from institutionalisation to the question of practice, Foucault 
discusses a number of approaches. I focus on what is called Askēsis. The im‐
portance of ascetic practices lies in the complex notion of having ‘access to 
the truth’. This requires a bit of elaboration. Foucault argues that, in modern 
times, it is assumed that we can recognise that something is true merely by 
the act of knowing. The only thing we need to do is to meet the conditions 
that modern philosophy devised for what it is to really know something 
(2005, p. 18). Foucault refers to requirements such as ‘one must not be mad’. 
On top of that, there are cultural conditions. We must have enjoyed a certain 
level of education and operate within a particular scientific consensus. Fi‐
nally, a number of moral conditions apply. We must make an effort, must not 
deceive anyone and must not have a personal interest in the outcomes of the 
study. Such conditions are either intrinsic to knowledge or extrinsic to the 
subject. What is missing, in comparison to ancient times, is the requirement 
to transform ourselves, our being as subjects, in such a way that we will be 
able to know properly. Knowledge is not the general objective of taking care 
of the self. Referring to the often‐used metaphor of the athlete, the purpose of 
transforming ourselves is ‘to be stronger than anything that may happen in 
our life. This is the athletic training of the sage’ (Foucault, 2005, p. 321‐322). 
This is related to Foucault’s view on philosophy and spirituality:  
 

‘We will call ‘philosophy’ the form of thought that asks what it is 
that enables the subject to have access to the truth and which at‐
tempts to determine the conditions and limits of the subject’s ac‐
cess to the truth. If we call this ‘philosophy’, then I think we could 
call ‘spirituality’ the search, practice, and experience through 
which the subject carries out the necessary transformations on 
himself in order to have access to the truth. We will call ‘spiritual‐
ity’ then the set of these researches, practices, and experiences, 
which may be purifications, ascetic exercises, renunciations, con‐
versions of looking, modifications of existence, etc.’ (2005, p. 15). 

 



Performing askēsis with technology. Interaction with healthcare innovations 

182 
 

I mainly focus on Foucault’s descriptions of ascetic exercises, such as ‘listen‐
ing, reading, writing, and the activity of speaking’ (Foucault, 2005, p. 333). I 
have noted before that taking a somewhat distant stance is of great impor‐
tance. Listening requires a good deal of skill and practice in order to avoid 
listening unproductively, or even counterproductively. The same applies to 
reading. There are strong ideas about not reading everything that comes your 
way, but to make a deliberate selection. However, even well‐selected speak‐
ers or writers can use certain techniques that can divert the recipient into un‐
desirable territory. Ascetic practice is required to guard oneself against such 
influences. A practice that is not immediately taken up in Foucault’s list of 
listening, reading, writing and speaking is the notion of contemplation. At 
numerous points in his lectures, Foucault’s raises the audience’s attention to 
the exercise of reflecting on the achievements of the day when lying in bed. 
The same thing can be achieved in writing, or in speaking to a friend or 
counsellor. The objective here is to critically assess to what extent you are in 
reach of the goals that you set out.  
 
 
Institutionalising the care of the self around health 
 
A question to start with is whether it makes sense at all to consider care of 
the self in relation to physical health. As a reminder: doctors were only con‐
sidered capable of taking care of their selves from the Hellenistic period on‐
wards. However, the earlier‐mentioned Therapeutae restrict themselves to 
the work on the soul. This is in line with the older Platonic model. At the 
same time, dietics – the care of the body – would become ‘one of the crucial 
forms of the care of the self’ (2005, p. 59). The point here is that the care of the 
body is an application domain, an occasion to test oneself, a way of reflec‐
tion. Since the late 1990s, Foucault’s work in this area is frequently cited by 
authors in the field of health and care (Coveney, 1998; Frank, 1998; Crossley, 
1999; Kerr, 2001; Parr, 2002; Hughes et al., 2005; Heyes, 2006; Armstrong, 
2007; Frohmann, 2007). 

Most authors that take the angle of technologies of government to exam‐
ine healthcare note a highly complex ambiguity. The question that returns in 
virtually every article is whether such work on the self ought to be regarded 
as self‐development or as ‘government at a distance’ by means of internalised 
self‐control. There is never a straightforward answer, but some are more pes‐
simistic than others. Crossley, for instance, describes it as ‘one of the ways in 
which power operates by convincing people to seek certain parts of them‐



Shaping the self. Interacting with technology 

183 
 

selves and institute practices [..] to effect a transformation of self’ (1999, p. 
1686). Such a view seems to stem from a reading of Foucault’s middle work. 
There is a range of examples in the field of healthcare in which self‐
techniques are considered as subjection, rather than as subjectivation. We 
may think of self‐control and self‐discipline by means of: community‐based 
health promotion (Coveney, 1998), telling stories about one’s health 
(Crossley, 1999; Frank, 1998), charts that patients can use to get a grip on 
mood disorders (Kerr, 2001), the practice of weight loss (Heyes, 2006), stan‐
dardised cervical cancer screening (Armstrong, 2007) and the worker‐citizen 
model that is often associated with self‐care by means of direct payments 
(Hughes et al., 2005). 

At the same time, a number of these practices are also considered as ap‐
proaches to genuine self‐development, or even resistance of dominant dis‐
course. Cressida Heyes has written a brave paper on this topic that chal‐
lenges a number of the axioms of the feminist community with which she 
associates. In fact, the paper may be regarded as an act of parrhēsia. In her 
discussion of Weight Watchers she discusses the ‘paradox that Foucault high‐
lighted so well: that normalizing disciplinary practices are also enabling of 
new skills and capacities’ (2006, p. 128). She proceeds by saying that:  
 

‘[o]n the one hand, deliberately loosing weight by controlling diet 
involves the self‐construction of a docile body through attention to 
the minutest detail. On the other hand, becoming aware of exactly 
how and what one eats and drinks, realizing that changing old pat‐
terns can have embodied effects, or setting a goal and moving to‐
ward it, are all enabling acts of self‐transformation’.  

 
A finding that many authors have pointed out is the notion of self‐
development in recognition of the potentially repressive effects of their prac‐
tices. Heyes explains this as follows:  
 

‘the real women I met were often aware that they could learn from 
Weight Watchers without becoming the projected unified subject 
of its regime. Central to this awareness is the possibility of uncou‐
pling new capacities from docility, and of recruiting those capaci‐
ties to the care of the self’ (2006, p. 146).  
 

Something similar applies to the notion of medical narratives. While telling 
stories about one’s health may be a way of ‘turning the medical gaze on one‐



Performing askēsis with technology. Interaction with healthcare innovations 

184 
 

self’, it may also be considered as a ‘reaction of the individualʹs experience, 
often constructed in opposition to the largely objectifying and deindividual‐
ising `voiceʹ of medical technology’ (Crossley, 1999). Stories can be a way of 
articulating the uniqueness of one’s particular situation. However, also sto‐
ries that particularly address the non‐specificity of someone’s case may in 
fact be liberating. Crossley uses the example of someone with H4 who gains 
strength by continually stressing his own ‘normality’ to illustrate this. Arm‐
strong sticks to the notion of uniqueness in her study of how women relate to 
the normalising practice of cervical cancer screening. Her objective is to  
 

‘explore some of the ways in which individual women interpret, 
negotiate and make sense of screening through a consideration of 
their own personal circumstances, experiences and/or characteris‐
tics. Through doing so, [she] inend[s] to argue that women engage 
in the production of alternative conceptualizations of, and dis‐
courses on, cervical screening that differ from those contained 
within the official discourse’ (2007, p. 76) 

  
It is questionable whether Armstrong’s account serves as a good example of 
what Foucault intended with the care of the self. In addition to that, I wonder 
whether the production of personal conceptualisation about this medical 
procedure is indeed a ‘practice of resistance’, as Armstrong claims. However, 
it is interesting to note that the same account of reflexivity with respect to 
dominant discourse turns up here as well. A last example that I will raise 
here relates closely to the topic of chapter five: the notion of employing a per‐
sonal assistant (PA) by means of a personal budget. On the one hand, Hughes 
and others argue that,  
 

‘[a]s ‘master’ of ‘his’ own destiny and PA at ‘his’ command, the 
disabled person is able to acquire control over many of the mun‐
dane but vitally important aspects of everyday existence which, 
hitherto, were delivered, if at all, to a timetable that suited the 
‘carer’’ (2005, p. 263). 

 
On the other hand, similarly to what I have argued before, they note that 
‘[t]he idea of all disabled persons as fully fledged ‘worker citizens’ is still an 
enormous challenge’ (2005, p. 263). 

There are a number of things that I want to stress in reference to the way 
the tradition of the care of the self imagined the institutionalisation of these 



Shaping the self. Interacting with technology 

185 
 

practices. First of all, Heyes’ article clearly stresses the role that dedicated 
organisations can play. From the discussion above, it may be clear that there 
is a certain ambiguity about this role. However, is this really that different 
from Foucault’s examples of organising self care practices in the framework 
of a religious cult? Obviously, it is easy to imagine organisations or groups in 
which there is significantly less domination than in the case of the Weight 
Watchers. Particularly because of that, it is interesting to note that even in 
groups that are hardly ideal, it is still possible to do critical self‐development 
to some extent.  

This is related to the second point: the question of educating or counsel‐
ling. It is clear that none of the examples I have provided here fit well with 
the way this was presented in Greek or Roman times. Nevertheless, there is 
certainly a counselling aspect in these different health‐related cases. The case 
of Weight Watchers does not require much further explanation. Turning to 
another example: even though community‐based health promotion (Cove‐
ney, 1998) may be regarded as a disciplinary technique, we might also at‐
tempt to imagine ways in which this could be turned into a positive practice. 
It should be clear that this case has a distinctive educative aspect, even if it is 
not purely education in the sense of learning how to care of the self. Obvi‐
ously, these types of communities can not immediately be compared to a 
community of Weight Watchers. This is mainly because the reasons for join‐
ing such communities are very different. Still, we can imagine that counsel‐
ling in the sense of health promotion may also contribute to positive self‐
reflection to some extent. The role of counselling in relation to medical narra‐
tives is perhaps even clearer. By giving an ear to people’s health‐stories, a 
process of reflection may be stimulated. Particularly in the case of HIV/AIDS, 
which Crossley (1999) discusses, this seems to have materialised to some de‐
gree in the buddy system. Finally, I wonder to what extent we may regard 
the notion of a personal assistant in the role of counsellor. Clearly, there are a 
number of objections to be made here. The label of ‘assistant’ does not associ‐
ate well with the label of ‘counsellor’. The tasks of such an assistant are also 
typically related to the practice of providing physical care. On the other 
hand, we could imagine that an informal relation might develop that has as‐
pects of reflecting on the person’s being. Even the role of ‘personal budget 
consultant’, which I outlined in chapter five, could be thought along these 
lines. This is currently ‘trapped’ in a neoliberal setup, which approximates 
what Hughes and others called the ‘citizen worker’ model. Nevertheless, we 
could imagine a broader role of ‘health counsellor’ that would be a step in 
the direction of the topic of the present discussion.  



Performing askēsis with technology. Interaction with healthcare innovations 

186 
 

The final point I articulate here is the particular ascetic practices that are 
associated with the care of the self in a health‐related setting. Clearly, the no‐
tion of medical narratives could be imagined along the lines of the practice of 
careful speaking. Crossley argues that ‘‘narrateve ethic’ incorporates a concep‐
tion of morality which requires a ‘commitment to shaping oneself as a hu‐
man being’’ (1999, p. 1687). As the examples above indicate, this does not 
imply that any form of speech about the self is beneficial. Another common 
practice that is mentioned is the meticulous process of monitoring self‐
development, often captured in writing or some form of ‘code’. Mood charts 
(Kerr, 2001) and food journals (Heyes, 2006) are good examples that illustra‐
tive the complexity of the way self‐reflection and attempts of normalisation 
and surveillance are interrelated. The same ambiguity turns up in the prac‐
tice of reading. Particularly the role of informational leaflets are articulated 
(Heyes, 2006; Armstrong, 2007), a notion that is strikingly similar to my dis‐
cussion of the 2008 brochure about the Dutch electronic health record. Even 
though such leaflets may stimulate self‐reflection, they often stem from a 
broader governmentality discourse.  
 
 
Mediating the care of the self by technology 
 
The last paragraph of the previous section provides a good link to the theme 
that Peter‐Paul Verbeek (2008) highlighted: the role that technology might 
play in Foucault’s ethics. It may be clear that the way ‘mood charts’ and ‘food 
journals’ are set up is not neutral. It is not the same if someone writes a few 
lines a day about his/her mood or diet experiences in a personal diary or if 
(s)he did that on a printed table composed of categories, fields and codes. It 
would be different again if this were done with dedicated software that up‐
loads the data to another computer where it is monitored. Diaries, printed 
tables and software all have their own scripts, in the sense in which Latour 
(1992) uses the term. What I want to suggest is that it is helpful to regard 
technology as an actant in the care of the self, as a mediator. Artefacts not 
only mediate the formation of groups, but also notions of counselling and 
particular ascetic practices. In this last section, I take up the role of informa‐
tion technology in the discussion around care of the self and health.  

A good part of this study has focused on the governmentality that is 
mediated through a nation‐wide infrastructure that constitutes an electronic 
health record. A direction that diverts from such ‘public health records’ is 
what has been called ‘personal health systems’. Considering the difference in 



Shaping the self. Interacting with technology 

187 
 

terms, one may be inclined to think that this is more in line with a focus on 
self‐reflection and self‐development. However, authors who study such sys‐
tems often come to an analysis that is in keeping with Foucault’s governmen‐
tality work. Particularly products of such companies like Google and Micro‐
soft receive a good deal of negative attention. Wright and others, for instance, 
argue that  
 

‘the growing digitalisation of everyday life furthers the creation of 
comprehensive profiles across all aspects of one’s daily routines [..] 
Health records are being not only increasingly digitised, but also 
often outsourced to commercial third party providers (e.g., Google 
Health or Microsoft’s HealthVault) and thus stored ‘in the cloud’’ 
(2010, p. 346).  

 
Rich and Miah (2009) hint at the type of ambiguity that I highlighted above 
with respect to the interplay between technologies of the self and technolo‐
gies of government: 
 

‘By linking with clinics, this opportunity should [..] be situated in 
concerns about the monopoly of Google over online searching. Its 
attempt to provide online tools that rival Microsoft’s Office, along 
with a whole host of technologies that do not make explicit the 
possibility to opt out of – such as automatically tracking and stor‐
ing web browsing history – provides a double edge to this oppor‐
tunity to empower ourselves through the technology’ (2009, p. 
170). 
 

The possibility of empowerment is acknowledged, but in return for possibili‐
ties of extended surveillance. This recalls the discussion of reciprocity of 
chapter two. 

An element of electronic health records that has not been picked up by 
research with a Foucauldian angle is the notion of record keeping as an as‐
cetic practice. Particularly personal health systems tend to contain a feature 
that allows people to keep a diary of developments in their health. Providing 
an empirical analysis of such a feature falls outside the scope of this chapter. 
However, it can easily be imagined that it would bring forward a similar am‐
biguity as I have discussed before. A micro‐analysis would be good to illus‐
trate the complexities of such issues.  



Performing askēsis with technology. Interaction with healthcare innovations 

188 
 

Considering that I cannot expand further, I provide some comments on 
research that does connect the themes of health and information technology 
to the care of the self. An interesting example of this is an article by Hester 
Parr (2002) that discusses chat rooms for people with multiple sclerosis (MS). 
Even though she mainly focuses on ways in which the members of such fo‐
rums are politicised, she also sees room for self‐development and resistance. 
On the one hand, she notes how the ‘medicalised nature of the health knowl‐
edges on the Internet may be leading (at worst) to a mass hypochondria’ 
(2002, p. 86). On the other hand, she points out how seeking medical knowl‐
edge online can in some ways ‘be argued to be a form of resistance to medi‐
calisation and medical power where subjective, embodied experiences rather 
than conventional medical knowledges are privileged’ (2002, p. 88). 

Parr’s study highlights elements that are similar to the before‐mentioned 
institutionalisation of care of the self practices in the health domain. She dis‐
cusses the issue of organising practices in the framework of a particular 
group, as well as the notions of counselling and ascetic practices. To start 
with the former, she indicates how ‘[t]he question ‘community’ is powerfully 
present here as users talk of emotional attachments to the chat rooms which 
they access daily’ (2002, p. 91). The main purpose of joining this community 
is to gain ‘nonmedical but still in effect ‘expert’ advice’ (2002, p. 89). The role 
of others, then, may indeed be described as counselling. In relation to Fou‐
cault’s discussion, the chat room is easier to link to the Greek way of educat‐
ing people to take care of themselves than to the Roman notion of private 
guides. On the other hand, the relations on such chat rooms are probably 
more distant than in collocated communities like the Therapeutae. In addi‐
tion, Parr remarks that ‘[i]n some chat rooms there even seems to be input 
from medical workers’ (2002, p. 90). In such cases, the issue of trust become 
very important. With respect to ascesis, finally, it is clear that writ‐
ing/speaking and reading/listening are both practiced. In this respect, Parr 
argues that ‘[t]he way in which health and medical knowledge are ‘con‐
sumed’ through collective debate in such sites may be notably different from 
the lonely absorption of health and medical information through individual 
virtual travel’ (2002, p. 87). 

What is the role that technology plays in this respect? Does it make a dif‐
ference that care of the self is practiced online, rather than with paper tools at 
home? Parr provides a number of interesting comments in this area. Most 
importantly, she shows how the use of the internet for forming health com‐
munities defies traditional medical geographies. This is particularly interest‐
ing considering the weight that Foucault gave to the role of geography in 



Shaping the self. Interacting with technology 

189 
 

developing the ‘medical gaze’ (Foucault, 2003). Parr speaks of an ‘emancipa‐
tory disruption of traditional canons and geographies of medical power’ 
(2002, p. 86). The notion that the internet may be regarded as an actant that 
pushes the quest for ‘new localities’ is considered an interesting prospect by 
philosophers of technology like Andrew Feenberg (1999). Another effect that 
relates to space is more closely connected to the position of the individual 
patient. By using chat rooms, ‘[t]he social isolation which many of those with 
MS feel in ‘real space’ is compensated for in virtual space’ (Parr, 2002, p. 88). 
Obviously, it would also be possible to arrange physical meetings for people 
with MS. However, the particular medium of the internet has fewer con‐
straints in terms of time and space. The fact that Parr stresses that compensa‐
tion takes places in ‘another space’ articulates the mediating character of the 
technology that is applied. 

Frohmann (2007) provides a similarly critical discussion of the relation 
between information technologies and working on the self, without focusing 
specifically on health. He poses interesting questions regarding the ascetic 
practice of using information technology as a ‘digital writing machine’. He 
argues against an instrumental view of technology by posing that computers 
in a network do more than communicate and record. They process data as 
well. He states that ‘[w]e do not so much use digital writing machines to re‐
cord and disseminate >>information<< as we feed machines that write us in 
scripts far removed from our knowledge and control’. This dark image is in‐
spired by Deleuze’s concept of the control society. Despite its exaggeration, 
this relates to a remark that I quoted earlier about such systems as Google 
Health and Microsoft Health Vault. Data is often re‐used for other purposes, 
potentially outside the frame of influence of the person who entered it. The 
fast‐written narratives that one composes in chat rooms are a different type 
of mediator than a fully coded medical record. Re‐use of such data for pur‐
poses of generating generic images of the population of such a community 
would require software that is currently still in development. Nevertheless, it 
is good to note that Parr was able to research all that was said ‘undercover’, 
without the consent of other users. She acknowledges the ethical issues that 
this entails. The mediation of the internet adds additional openness to the 
way in which certain ascetic practices are performed. There is certainly a dif‐
ference between speaking and listening with a particular counsellor who is 
sitting at the other side of the table and reading and writing in the openness 
of a chat room.  

 
 



Performing askēsis with technology. Interaction with healthcare innovations 

190 
 

Discussion and conclusions 
 
At some level, the subject that Foucault identified in the ‘golden age’ is com‐
parable to the neoliberal views that I outlined in chapter two, although there 
are strong differences as well. The similarity is that, in both approaches, there 
is a certain reliance on what is ‘natural’. In neoliberalism, it is considered 
natural that the good for others will be the spontaneous outcome of the con‐
duct of self‐interested individuals. In the Hellenistic model, the good for oth‐
ers depends on the natural tendency of those who take care of themselves, to 
care of others as well. It seems reasonable to argue that there is a certain dan‐
ger to both these assumptions, considering that it relies on macro‐level mod‐
els of human interaction that are hard to prove or falsify. The major differ‐
ence, obviously, is that the Hellenistic approach does include values such as 
reciprocity and taking care of others. In the neoliberal conception, such val‐
ues are regarded as implicit and indirect, based on the assumption of a par‐
ticular macro‐model of self‐interested human interaction. Neoliberal indi‐
vidualism, according to some commentators, has destroyed social bonds and 
cohesion (Lazzarato, 2009).  
 
 
The background of self‐constitution 
 
From all the examples that I discussed in this chapter, it may be clear that it 
would be a mistake to examine self‐constitution as an isolated phenomenon. 
These types of practices always stand in relation to a ‘set of other practices’. 
In more general terms, we could argue that we should always examine the 
institutional context, or networks, within which people attempt to shape 
themselves. Given the previous discussions, it may be clear that this ‘context’ 
be explicated in terms of basic descriptions of the practices that it entails. I 
agree with Latour that it is not desirable to use words like ‘context’ or ‘back‐
ground’ in order to avoid having to explain what this actually entails. Still, 
once we have made a description – as I have tried to do before – such terms 
are well‐suited. On the basis of the preceding chapters, I could distinguish 
two of such ‘backgrounds’.  

First, what we are faced with is a situation in which governments at‐
tempt to constitute their citizens as neoliberal subjects, while these citizens 
may attempt to constitute themselves according to their own insights. This 
implies that people need to find space to reflect on the manner in which they 
are constituted by the standards of ‘neoliberal freedom’. As I said in the in‐



Shaping the self. Interacting with technology 

191 
 

troduction to this chapter, this relation is crucial in the understanding of 
postpanopticism. People need to consider whether their relations are recipro‐
cal indeed. They need to consider whether critical consumption is in line 
with the way they regard their own role in society, and in relation to others. 
Constituting oneself in relation to a personal assistant (Hughes et al., 2005) is 
a good example. It shows that reflection is aimed at the tension between the 
freedom that such an assistant provides and the worker‐employer model that 
government imposes. To return to Verbeek’s claim: ‘[f]reedom [..] is not the 
absence of factors that steer and shape the subject, but the very relation to 
these factors’ (2008, p. 22).  

As we have seen, however, the constitution of neoliberal subjects is not 
very effective. Therefore, as a second, self‐constitution should rather be re‐
garded in relation to what I have called the ‘neoliberalised subject‘. People 
may attempt to shape themselves within the space of a governmentality that 
places unfeasible expectations on their conduct. Interestingly, in the exam‐
ples that I found in international literature, I did not find clear indications of 
this type of self‐constitution. This may be for different reasons. It could imply 
that it simply doesn’t exist. Alternatively, it could be that research is still in‐
sufficiently geared towards understanding this type of relation.  

On the basis of this chapter, however, we can add a third way of consid‐
ering the background against which self‐constitution is set. It would be 
tempting to assume that this chapter has offered an entirely different per‐
spective. I could argue that taking self‐constitution as a starting‐point brings 
forward a set of surprising issues that are not easily linked to my discussion 
of neoliberalism and its effects. Certainly, the examples of medical chat 
rooms, and weight watchers were not on my mind when studying electronic 
health record policy. However, such cases were clearly triggered by my deci‐
sion to examine cases in the domain of healthcare and dietics. To some ex‐
tent, these overlapped with considerations of neoliberalism. Nevertheless, 
they also portrayed a relation between self‐constitution and the logic of 
health and care. Similarly, had I focused on governmentality in relation to 
consumption or education, the logic of these sectors would have provided a 
relevant background. An analysis that is limited to studying ‘top‐down’ gov‐
ernmentality will imply that parts of the story will be left out. A focus on self‐
constitution can help to bring them ‘back in’.  

What is important in this respect, is that the examples that I raised both 
concern cases in which self‐shaping is induced by practices from the health‐
care domain and by practice to escape the healthcare domain. Ideas such as 
community‐based health promotion (Coveney, 1998) and charts that patients 



Performing askēsis with technology. Interaction with healthcare innovations 

192 
 

can use to get a grip on mood disorders (Kerr, 2001) may be regarded as at‐
tempts that stem from the healthcare sector, which aim to facilitate self‐
reflection by the self and for the self. Medical chat rooms (Parr, 2002), by con‐
trast, are position vis‐à‐vis the sector. Nevertheless, websites that offer such 
chat rooms are probably better understood if they are regarded in connection 
to the background against which they are set.  

A fourth, and final, way of thinking about the background to which self‐
constitution is set, is by taking the mediating relation of technology into con‐
sideration. Just like it turned out that that the choice for a particular standard 
for the electronic health record ‘matters’ when it comes to installing postpan‐
optical governmentality, the availability of technologies for self‐constitution 
matters as well. Technologies like chat rooms, blogs and other Web 2.0 plat‐
forms are more suitable for mediating ascetic self‐practices. Still, the fact that 
such technologies operate in digital networks makes the information that is 
processed on them susceptible for alternative use. When I argue to regard the 
technological background, I suggest a similar analysis as I have performed in 
my study of the electronic health record. In order to grasp technology‐
mediated self‐constitution, we have to improve our understanding of the 
concrete processes and artefacts that are applied here.  
 
 
A universal ethical theory? 
 
Is Foucault’s constitution of an ethical subject ‘strong’ enough to form a basis 
for a universal ethics without truth, as Vintges (2004) suggests? I have indi‐
cated how Foucault already noted that only a minority is likely to live ac‐
cording to the practices that he unfolds. This is undeniably a limitation. On 
the other hand, it is reasonable to ask whether ethical conduct ought to be 
considered as such a black and white issue. Does it make sense to argue that 
people are either ethical or that they aren’t? Shouldn’t the notion of a lived 
ethics be regarded as a sliding scale? As a situation in which people struggle 
and sometimes do something for better or for worse? Particularly if we take 
into consideration that Foucault considers all of our actions to take place in 
the interplay of what we try to do ourselves and what others are trying to 
make us do, the idea of a sliding scale seems to make a lot of sense.  

The notion of universal appeal is important in this respect. In this chap‐
ter, I have focused on health as an issue to apply to care of the self to. On the 
one hand, it seems clear that the examples I raised involve minorities, usually 
constituted by a particular condition of the body: MS, obesity, HIV/AIDS, etc. 



Shaping the self. Interacting with technology 

193 
 

Out of all the people with such a condition, it is again a minority that joins a 
community that actively engages with practices that could contribute to the 
care of the self. We are dealing with minorities of minorities. The question is 
what happens if we add all these little groups up.  

I could add to that that health is only one application that could be asso‐
ciated with the care of the self. Foucault has already given examples that re‐
late to sexuality. Others have commented on how it may be related to the 
development of citizenship (White & Hunt, 2000), education (Peters, 2003; 
Drummond, 2003; Ball, 2003), consumption (Du Gay & Salaman, 1992) and 
music (DeNora, 1999), to name a few. It seems likely that all of us are to some 
extent part of such a community, or have such practices that involve self‐
constitution. For some this is probably minimal, others do it more. The ap‐
peal may be universal, but in a very fragmented way. Such an explanation 
fits quite well with Foucault’s idea that the subject does not have a ‘deep 
self’, but that it is highly discursive and contingent.  

Obviously, this makes it difficult to study the care of the self. ‘Where to 
look?’ becomes a difficult question, as it is likely that such communities, 
counsellors and ascetic practices turn up at most unexpected sites. Obvi‐
ously, some options are more likely than others. I have already indicated 
some application themes.  

I hope to have made clear that also nonhuman actors ought to be fol‐
lowed when it comes to studying the care of the self. There is still a lot of 
work to be done to establish the impact of technology on the way we relate to 
each other, form communities and practice our daily lives. Verbeek (2008) 
has provided very interesting ideas about ways in which technologies relate 
to self‐constitution, without mediating in institutionalising or practicing askē‐
sis. This shows that there are many more ways in which technologies relate to 
human subjectivity. I can return here to a remark by Latour that I mentioned 
earlier: technologies could be considered as plug‐ins or attachments to our 
selves. Clearly, there is still a lot of work to be done in this area. 

Finally, in spite of all of this, it is questionable if we can rely on self‐
constitution as the main basis for an ethical theory. Particularly considering 
the minority issue, it could be argued that a complementary conception of 
government is required as well. Foucault seems to acknowledge this by say‐
ing that, in order to keep a stand in the games of power that he has analysed, 
one not only needs to develop self practices, but one also needs to ‘to give 
one’s self the rules of law, the techniques of management [..] which would 
allow these games of power to be played with a minimum of domination’ 
(Foucault, 1988, p. 18). 



 

 
 

 
 


