Universiteit

4 Leiden
The Netherlands

De geest van het Oude Loo. Juliana en haar vriendenkring 1947-1957
Bree, J.T.L.M. van

Citation

Bree, J. T. L. M. van. (2015, June 24). De geest van het Oude Loo. Juliana en haar
vriendenkring 1947-1957. Uitgeverij Conserve, Schoorl. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/33647

Version: Corrected Publisher’s Version

Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/33647

License:

Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).


https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/33647

Cover Page

The handle http://hdl.handle.net/1887/33647 holds various files of this Leiden University
dissertation.

Author: Bree, Han van
Title: De geest van het Oude Loo. Juliana en haar vriendenkring 1947-1957
Issue Date: 2015-06-24


https://openaccess.leidenuniv.nl/handle/1887/1
http://hdl.handle.net/1887/33647
https://openaccess.leidenuniv.nl/handle/1887/1�

DEEL 1v

Het recht mijzelf te zijn
(1956-1957)






21

Beel, de vrouw en het (aan)recht

In de hofcrisis van 1956 speelde naast Juliana en Bernhard nog een derde per-
soon een centrale rol: Louis Beel. De katholieke politicus zou optreden als
een soort huwelijksbemiddelaar. Maar wel een ‘mediator’ met uitgesproken
opuvattingen over de rol van de (huis)vrouw. Opuvattingen die hij ook als be-
windsman niet onder stoelen of banken had gestoken. Opuvattingen die welis-
waar pasten in de tijdgeest, maar langzaam maar zeker aan het kantelen wa-
ren — zoals onder meer bleek op de Oude Loo-conferentie van mei 1956.

Opmerkelijk aan de Oude Loo-conferenties is dat vrouwen er in de meerder-
heid waren. De meeste congressen, de meeste verenigingen en de meeste open-
bare bijeenkomsten werden in de eerste naoorlogse decennia door mannen
gedomineerd. Daarom wellicht nog opvallender: in de organisatie van de
Oude Loo-conferenties hadden vrouwen getalsmatig de overhand, al was de
belangrijkste voorbereider wel een man, Wim Kaiser. Maar daar stond tegen-
over dat de centrale figuur achter de schermen én het boegbeeld dat de ideeén
moest uitdragen, vrouwen waren: Greet Hofmans en Juliana. Door dit alles
waren de conferenties in Apeldoorn niet alleen bijzonder, maar voor de (man-
nelijke) buitenstaander ook suspect.

Ondanks dit feminiene kader waren verreweg de meeste inleiders van het
mannelijke geslacht, wat weer niet zo verwonderlijk is, omdat gezocht werd
onder bekende of hoogopgeleide personen — een wereld waarin mannen ver-
reweg in de meerderheid waren. Maar de uitgenodigde mannen waren dan
ook niet zo masculien dat ze vrouwelijke onderwerpen schuwden. Zo hield
Tom Hopkinson op de dertiende Oude Loo-conferentie, van 25 tot 27 mei
1956, een lezing die opmerkelijk was vanwege zijn wereldse en ogenschijnlijk
weinig religieuze karakter. De Britse journalist sprak over The need for a new
relationship between man and woman. Hij beschreef de verstoorde relatie
tussen de geslachten. In zijn optiek hadden vrouwen zich naar de achtergrond
laten drukken in plaats van hun natuurlijke rol te spelen als steller van de ‘ja,
maar’ vraag en in plaats van samen met mannen geestelijke groei na te stre-
ven. Aan dat proces hadden de kerken volgens hem mede schuld, door soms
zelfs te ontkennen dat de vrouw een ziel had!

Hopkinson betoogde dat de vrouw haar plaats in de samenleving op ma-
cro- en microniveau moest terugveroveren. Niet als gelijke van, maar als ge-

299



DEEL 1v - HET RECHT MIJZELF TE ZIJN

lijkwaardig aan de man, met ieder een eigen taak. Daarbij had in zijn optiek
de vrouw de rol van liefhebbende criticaster. Hij eindigde zijn relaas met een
samenvattende voorspelling.

We shall see in our own lifetime a great shift of human values, away
from the masculine and intellectual and practical, towards the emotio-
nal and artistic. [...] In this new age which will come upon the world — a
world in which true relationship will begin to be sought after as eagerly
as wealth and fame are sought after today, woman will be once again
man’s equal. It will be a partnership, and the relationship between the
two sexes will become what it was always meant to be, a ladder to spi-
ritual progress.”

En zo gaf hij zijn verhandeling over de veranderende man-vrouwverhouding
ook nog een spirituele lading. Waarbij Hopkinson met die ‘new age’ eerder
over een nieuw tijdperk in algemene maatschappelijke zin leek te spreken en
dus niet zozeer over wat later de New Age is gaan heten, noch over het door
de voorbereiders verwachte tijdperk van de ‘theocratie’.

Opvallend is dat het uitgerekend een man was, die in Apeldoorn verande-
ringen in de verhouding tussen mannen en vrouwen bepleitte als een noodza-
kelijke stap om te komen tot een betere wereld. Daarmee verwoordde hij ove-
rigens wel de opvattingen van een deel van de Nederlandse feministes in de
naoorlogse periode.

Direct na het beéindigen van de Tweede Wereldoorlog had binnen de ietwat
op de achtergrond geraakte feministische beweging de hoop op een doorbraak
bestaan. Er moest niet alleen een einde komen aan het ‘verdelende mannelijke
partijsysteem’, maar ook dienden vrouwen een grotere inbreng te krijgen in
het openbare leven. De ervaringen tijdens de bezetting, en met name door de
over partij- en geloofsgrenzen heen reikende samenwerking tussen mannen en
vrouwen in het verzet, hadden voedsel gegeven aan die hoop.>

Vaak worden de naoorlogse jaren getypeerd als een periode van ‘feministi-
sche luwte’ in wat Mineke Bosch ‘het langzame emancipatieproces tussen
ruwweg 1935 en 1985’ noemt.> De eerste golf vond plaats tussen pakweg
1880 en 1920 en werd voltooid met de invoering van het passief en actief
vrouwenkiesrecht in respectievelijk 1917 en 1919. Het begin van de tweede
feministische golf wordt meestal gedateerd in 1967 met een artikel van Joke
Smit: ‘Het onbehagen bij de vrouw’.# Daartussenin gebeurde er ogenschijnlijk
weinig op het gebied van vrouwenstrijd.

Koude Oorlog en de gezinsideologie

Dat ook na de oorlog de man dominant en normerend bleef in de Nederland-
se samenleving (en ook in de andere West-Europese landen), hing onder meer
samen met de Koude Oorlog. De strijd tussen de twee politiek-economisch-
militaire machtsblokken werd namelijk ook ideologisch vertaald in de levens-

300



BEEL, DE VROUW EN HET (AAN)RECHT

sfeer van mensen. Dat had niet alleen repercussies op religieus gebied,’ maar
ook op de verhouding tussen mannen en vrouwen.

Anticommunistische sentimenten zorgden er mede voor dat vrouwen zich
nauwelijks verzetten tegen hun traditionele rol als gezinsmoeder. Dat was fu-
nest voor het feministische geluid, ‘omdat vrouwenrechten geassocieerd wer-
den met “vermannelijkte Sowjet-vrouwen en een vervreemde levenswijze”.
De communistische opvattingen over het buitenshuis werken van gehuwde
vrouwen [...] zullen veel Nederlanders (vooral uit confessionele kringen)
angst ingeboezemd hebben’.¢ In de jaren vijftig werd de buitenshuis werkende
vrouw al snel beticht van verwaarlozing van haar gezinstaken.

De vrouw leverde dus door haar werk in het huishouden een bijdrage aan
het ideologische beeld van het vrije westen tegen het totalitaire oosten, waar
vrouwen massaal in fabrieken en kantoren werkten (en soms zelfs in de mij-
nen) en zo hun verzorgende rol voor man en kinderen niet optimaal konden
vervullen. De huisvrouwen in de kapitalistische landen symboliseerden het
harmonische gezinsdenken, waar vrouwenarbeid in het Oostblok de kilheid
van het communistische systeem toonde.” Door het anticommunisme ge-
creéerde angst voor onvrouwelijkheid en ‘sterke vrouwen’ maakte een (tijde-
lijk) einde aan de strijd der seksen en versterkte de bestaande genderpolitiek
en daaruit voortvloeiende gezinsideologie.®

De doorbraakideologie, het streven naar een maatschappij waarin de oude
tegenstellingen overbrugd zouden zijn, liep dus mede dankzij de Koude Oorlog
ook voor de vrouwenemancipatie spaak. Na 1945 bleven de traditionele sekse-
verhoudingen grotendeels onaangetast. Centraal stond het gezinsdenken met
de man als hoofd en kostwinner en de vrouw als liefhebbende en voor harmo-
nie zorgende echtgenote en moeder. Deze gezinsideologie zou tot eind jaren zes-
tig dominant blijven in Nederland. ‘Het idee dat het mannelijke kostwinner-
schap en het vrouwelijke moederschap tot de natuurlijke orde behoorden, lag
diep verankerd in zowel maatschappelijke instituties als persoonlijke beleving.”

Met name in confessionele kring werd de rolverdeling tussen mannen en
vrouwen (of beter nog de ondergeschikte rol van de vrouw binnen het huwe-
lijk) gezien als een door God gewilde ordening van de samenleving.™ Dat
maakte onder meer betaalde arbeid voor de gehuwde vrouw ongewenst. De
gezinsideologie was echter niet een exclusief confessioneel stokpaardje, maar
werd maatschappijbreed gedragen. Alle politieke partijen in de jaren vijftig
zagen het gezin als kern van het maatschappelijk leven. Weliswaar beriepen
de christelijke partijen zich op zedelijke beginselen en legden de sociaaldemo-
craten en liberalen meer de nadruk op het sociale aspect, maar dat maakte
voor de feitelijke ondersteuning van de gezinspolitiek geen verschil.™

En dus kunnen de jaren vijftig worden getypeerd als ‘de climax van de ge-
zins-, huiselijkheids- en moederschapscultus zoals die zich de laatste eeuwen
langzaamaan over alle klassen en kringen was gaan verspreiden; een cultus
waarin de vrouw opgesloten werd in huis, en afhankelijk werd gemaakt van
de man’.™ Alles wat tegen de gezinsideologie inging, werd als ondermijnend

301



DEEL 1v - HET RECHT MIJZELF TE ZIJN

beschouwd en gezien als koren op de molen van het verderfelijke communis-
me. Het gevolg was dat ‘echtscheiding, voorbehoedmiddelen, maandverband,
vrijwillige kinderloosheid, homoseksualiteit en ongehuwd moederschap alle-
maal nog taboe waren of zelfs illegaal’.”» Daar vloeide bijna automatisch uit
voort dat oudere vrijgezellen en kinderloze echtparen niet deugden of op z’n
minst ongelukkig waren. Dat alleen al maakte bijvoorbeeld de ongehuwde
Greet Hofmans bij voorbaat verdacht.

Ook homoseksualiteit bezoedelde het westerse gezinsideaal en om die re-
den zou Hein Vos (PvdA), die in de eerste twee naoorlogse kabinetten minis-
ter van Handel en Nijverheid en minister van Verkeer en Waterstaat was ge-
weest, in 1948 niet terugkeren in het nieuwe kabinet. Officieel hield hij de eer
aan zichzelf, maar het was duidelijk dat voor KVP-voorman Beel — die pas
gaandeweg achter de geaardheid van Vos was gekomen — homoseksualiteit
flagrant in strijd was met zijn conservatieve, katholieke moraal. Beel zou ook
een ambtenaar vanwege diens homoseksuele geaardheid hebben laten ont-
slaan.™

Wetgeving inzake gezinszaken

De gezinsideologie waarin mannen en vrouwen ieder hun eigen levenssferen
en taken hadden, vond ook haar weerslag in wetgeving.”™s Toch legden niet
alle vrouwen zich daar zonder slag of stoot bij neer. Een doorn in het oog van

Minister-president Louis Beel (links) en prins Bernhard (staand) tijdens een pers-
conferentie in Den Haag op 7 november 1946. Beel speelde een centrale rol in het
hofconflict tien jaar later.

302



BEEL, DE VROUW EN HET (AAN)RECHT

in ieder geval een aantal vrouwelijke Kamerleden was dat vrouwelijke ambte-
naren en onderwijzeressen die trouwden automatisch ontslag kregen.™® Bij de
formatie van 1946 was dat onderwerp ter sprake gekomen. De PvdA had in
haar verkiezingsprogramma de gelijkberechtiging van mannen en vrouwen
opgenomen, maar formateur Beel had geweigerd te tornen aan de ontslagver-
plichting van getrouwde ambtenaressen. Daar had de PvdA zich bij neerge-
legd. De krapte op de arbeidsmarkt noopte Beel vervolgens wel tot een tijde-
lijke oprekking van die regeling: gehuwde vrouwen in overheidsdienst werden
weliswaar ontslagen, maar konden aansluitend met een tijdelijk contract in
dienst blijven (waardoor hun juridische positie wel aanmerkelijk werd ver-
zwakt).

Toen PvdA-Kamerlid Corry Tendeloo de katholieke minister-president
daarover in november 1946 aan de tand voelde, gaf hij te kennen ‘dat in de
regel de gehuwde vrouw thuis hoort’.’” In een circulaire hierover die Beel in
1947 het licht deed zien, herhaalde hij dat standpunt:

De noodzaak om af te wijken van het beginsel, dat het een algemeen be-
lang is, dat de gehuwde vrouw haar taak in de eerste plaats in haar gezin
heeft, kan uitsluitend gemotiveerd worden geacht, indien van uit een
oogpunt van dienstbelang daartoe dringende redenen aanwezig zijn en
de gezinsbelangen van de betrokkenen zich voor zover de werkgeefster
dat kan beoordelen, niet tegen de handelwijze verzetten.™®

Dus de overheid als ‘werkgeefster’ en niet de werkneemster zelf bepaalde of
zij mocht blijven werken. Tendeloo verfoeide die betutteling en hield in juni
1948 een vurig pleidooi voor afschaffen van die ontslagverplichting. ‘Voor
mij is gedwongen ontslag een zodanige beperking van de persoonlijke vrij-
heid, dat ik het niet eens democratisch meer vind.” Beel vond het niet nodig
hierop in te gaan. Hij volstond ‘met de mededeling dat de gehuwde vrouw in
het gezin thuishoorde’, maar verlengde wel opnieuw de noodmaatregel.™

Tendeloo kwam in september 1955 opnieuw in actie. Zij hamerde vooral
op de keuzevrijheid voor vrouwen: het was niet aan de overheid te bepalen of
vrouwen na te zijn getrouwd wilden blijven werken of niet. De beslissing van
de vrouw om buitenshuis betaalde arbeid te verrichten, moest worden over-
gelaten aan het betreffende echtpaar. Tendeloo kwam met een motie van die
strekking, die uiteindelijk met minimale meerderheid van 46 tegen 44 werd
aangenomen.>® Dat gebeurde ondanks het feit dat minister Beel de motie ern-
stig had ontraden, maar — en dat was uniek in de Nederlandse parlementaire
geschiedenis — dankzij de stemmen van alle vrouwelijke Kamerleden, die soms
zelfs tegen het eigen partijstandpunt ingingen, zoals freule Wttewaal van
Stoetwegen van de CHU.

De freule zag dat Beel een van de eersten was die Tendeloo na de stemming
feliciteerde, ‘al mompelde hij wel bij het verlaten van de zaal, dat hij meer mo-
ties naast zich neer gelegd had’.>” Volgens Anneke Linders, de biografe van

303



DEEL 1v - HET RECHT MIJZELF TE ZIJN

Tendeloo, was het gemompel van de katholieke minister ‘exemplarisch voor
de hardnekkigheid waarmee met name de meeste confessionele mannen vast-
hielden aan hun standpunt dat gehuwde vrouwen in het gezin hoorden, een
standpunt dat de vrouw in haar ondergeschikte positie hield’.>*

In het parlement kwamen in de jaren vijftig ook onderdelen uit het kinder-
recht en het familierecht ter tafel. Kinderen vielen officieel weliswaar onder
de ‘ouderlijke macht’, maar in feite kwam dat neer op de ‘vaderlijke macht’.
De man des huizes was immers bij wet ‘hoofd van de echtvereniging’. Een
moeder had dus geen formele zeggenschap over haar kinderen en hun opvoe-
ding. De vader had het laatste woord. In die zin had prins Bernhard dus de
wet aan zijn zijde toen hij benadrukte dat Juliana weliswaar de baas in het
land was, maar hij de baas in huis!*3

De macht van de echtgenoot was wettelijk vastgelegd in de handelingson-
bekwaamheid van gehuwde vrouwen. Vanaf het moment dat een vrouw haar
jawoord had gegeven, was ze juridisch net zo onmondig als een geesteszieke
of haar eigen kinderen. In feite gold de echtgenoot als haar wettelijke verte-
genwoordiger. Zonder zijn toestemming kon zij niet aan het rechtsverkeer
deelnemen. Bovendien was de vrouw haar man gehoorzaamheid verschuldigd
en moest ze hem volgen naar de door hem bepaalde woonplaats. Daartegen-
over stond dat de man zijn vrouw bescherming diende te bieden. ‘Hiermee
waren de rollen van de man als kostwinner en de vrouw als huisvrouw stil-
zwijgend in de wet vastgelegd.’*

In de tuin van Paleis Soestdijk ontvangt koningin Juliana op 25 juli 1955 een delegatie
van soroptimisten, die zich inzetten voor de belangen van (werkende) vrouwen.

304



BEEL, DE VROUW EN HET (AAN)RECHT

De handelingsonbekwaamheid van gehuwde vrouwen werd in april en mei
1956 — dus kort voordat Tom Hopkinson op het Oude Loo over de noodzaak
van een nieuwe verhouding tussen mannen en vrouwen sprak — uitgebreid be-
discussieerd in de Tweede Kamer. Aan de vernederende rechtspositie van ge-
trouwde vrouwen werd uiteindelijk een einde gemaakt door handig opereren
van J.C. van Oven (PvdA), die zijn in februari 1956 plotseling overleden par-
tijgenoot L.A. Donker als minister van Justitie was opgevolgd.

Overigens werd middels een motie aan de nieuwe huwelijkswet nog wel de
zin toegevoegd: ‘De man is het hoofd der echtvereniging’.>s Dit gebeurde om
de grondslag van het christelijk gezin te onderstrepen. Ondanks de toevoe-
ging zorgde de nieuwe wet, die op 1 januari 1957 van kracht werd, voor de
juridische gelijkstelling van gehuwde mannen en vrouwen. De feitelijke gelijk-
stelling zou echter nog decennia op zich laten wachten.>¢

Een vrouwelijk staatshoofd in een mannenmaatschappij
Ondanks de inbreng van vrouwen als Tendeloo en Wttewaal, werd in de jaren
vijftig het bedrijven van politiek en dus ook het maken van wetgeving be-
schouwd als een ‘domein voor mannen’.?” En als er al vrouwen actief waren
in het parlement, waren ze vrijwel zonder uitzondering ongehuwd of wedu-
we. Ze werden in ieder geval niet of nauwelijks gehinderd door enige manne-
lijke bevoogding of kinderzorgen thuis, distantieerden zich inhoudelijk van
het moederschap en hielden meestal afstand tot andere vrouwen. Om succes-
vol te kunnen zijn hadden politica’s bovendien een mannelijke leidsman no-
dig. Zo was de eerste vrouwelijke minister van Nederland, Marga Klompé,
ongehuwd én een protegé van KVP-voorman Romme — maar overigens ook
van Marie Anne Tellegen, de directeur van het Kabinet der Koningin, die
waar ze kon vrouwen naar voren schoof.>® Dergelijke in de politiek succesvol-
le vrouwen werden door hun mannelijke collega’s beschouwd als honorary
male, of anders gezegd, ‘vrouwen die sociaal gezien mannen zijn geworden’.>
Want er was in de optiek van Tellegen ondanks verbeteringen op het gebied
van vrouwenemancipatie nog altijd sprake van een mannenwereld, waarin
‘its codes and rules are man-made’.3°

Ook Wilhelmina en Juliana vervulden in de door mannen gedomineerde
maatschappij een publieke functie — al was dat door het toeval van hun ge-
boorte. Afgezet tegen de maatstaf van de honorary male volgden ze echter al-
lebei een ander traject. Wilhelmina paste prima in dat plaatje. Zij was welis-
waar getrouwd, maar haar echtgenoot prins Hendrik bleef nadrukkelijk op
de achtergrond. Wilhelmina hield zich verre van vrouwenzaken, wilde zeker
niet voor feministe doorgaan en voelde zich zeer betrokken bij typisch man-
nelijke onderwerpen als de krijgsmacht en de buitenlandse politiek. Boven-
dien hield zij werk en privé strikt gescheiden.

Voor Juliana lag dat volstrekt anders. Zij hield nadrukkelijk geen afstand
tot vrouwen, had een op de voorgrond tredende echtgenoot, en distantieerde
zich niet van het moederschap — integendeel. In haar inhuldigingstoespraak

305



DEEL 1v - HET RECHT MIJZELF TE ZIJN

stelde ze met nadruk dat haar taak als moeder even belangrijk was als voor
iedere andere Nederlandse vrouw.3*

Kort voor haar aantreden als vorstin had Juliana de tentoonstelling De
Vrouw 1898-1948 geopend met een toespraak. Daarin drukte zij de wens uit
dat het in de toekomst niet meer nodig zou hoeven zijn ‘de rol der vrouw
apart te belichten, omdat dan eindelijk het geslacht bij de prestatie onbelang-
rijk wordt geacht. Maar in de op deze tentoonstelling uitgebeelde periode, en
zelfs na, blijkt dat nog niet het geval te zijn’.33 De prinses toonde zich nadruk-
kelijk voorstander van de emancipatie en zij daagde vrouwen uit op de inge-
slagen weg verder te gaan.

Als koningin positioneerde Juliana zichzelf ook nadrukkelijk als vrouw. Ze
wilde niet worden aangesproken met het onzijdige ‘majesteit’, maar met het
op haar sekse gebaseerde ‘mevrouw’. Bovendien maakte ze ook geen duidelij-
ke scheiding tussen haar publieke functie en haar privéleven — iets wat onge-
bruikelijk was in het burgerlijke Nederland van die tijd.>+ Zij werkte veelal
thuis, op Paleis Soestdijk, en sommige van haar personeelsleden behoorden
tot haar intieme vriendenkring (zoals Rita en Walraven van Heeckeren).

Juliana manifesteerde zich daarnaast als een soort nationaal maatschappe-
lijk werkster, die haar vrouwelijke inlevingsvermogen professioneel inzette
ten bate van haar werk als staatshoofd. Zij toonde in haar optreden dat vrou-
welijkheid niet in tegenspraak hoefde te zijn met het ‘publiek uitoefenen van
gezag’, maar dat gezag juist kon versterken.?s Volgens Berteke Waaldijk ver-
vulde Juliana daarmee een voorbeeldfunctie en zou zij zo hebben bijgedragen
aan ‘de belangwekkende verschuivingen in de Nederlandse sekseverhoudin-
gen in de twintigste eeuw’.3¢

De vraag is of Juliana dat zelf ook zo zag. Zette zij haar vrouwelijkheid be-
wust in of was het een onbedoeld uitvloeisel van de eigen wijze waarop ze de
monarchie wilde vormgeven, omdat die wijze het beste bij haar paste? Het
lijkt er overigens op dat zij van die ‘vrouwelijke’ opstelling in de jaren vijftig
meer last dan voordeel heeft gehad. In de door mannen gedomineerde maat-
schappij werden vrouwelijke emotie, intuitie en inlevingsvermogen niet echt
serieus genomen en gezien als een teken van zwakte. In zijn beschrijving van
het concept ‘honorary male’ lijkt Anton Blok daarop te duiden als hij nader
ingaat op de positie van koninginnen. Die moeten volgens hem ‘zelf als man
optreden, want een sterke man naast zich (dulden) zou hen weer doen belan-
den in de positie van zwakke vrouw’.3”

En die ‘positie van zwakke vrouw’ werd nog eens extra beklemtoond toen
bleek dat zich in de vriendenkring van Juliana een mystieke, ongetrouwde en
dus ‘gevaarlijke’ vrouw bevond, die ook nog eens het huisvaderlijke gezag
van prins Bernhard leek aan te tasten!3® Waarbij ook nog kan worden aange-
tekend dat een prins-gemaal in de definitie van Blok een aparte positie be-
kleedt, want hij ‘kan zich nooit helemaal onttrekken, althans niet straffeloos,
aan de hem opgedrongen vrouwelijke rol, die er al mee begint te moeten ac-
cepteren dat zijn wettige kinderen niet zijn naam krijgen maar die van hun

306



BEEL, DE VROUW EN HET (AAN)RECHT

moeder’.3°* Zou dat toch ook ergens geknaagd hebben bij een machoman als
prins Bernhard?

Welk concept ook wordt gebruikt of met welke blik ook wordt gekeken,
Juliana was als vrouw op haar positie extra kwetsbaar en liep het gevaar niet
serieus te worden genomen. Zeker niet omdat ze als ‘mevrouw’ nadrukkelijk
niet aan haar vrouwelijkheid voorbij wenste te gaan. En dat in een land waar
op het moment dat Juliana tot het hoogste ambt werd geroepen, nog nooit
een vrouw minister was geweest, de vrouw in een huwelijk nog altijd als han-
delingsonbekwaam gold en een gehuwde vrouw niet in overheidsdienst
mocht werken.

Het Oude Loo

Veel historici zien op het gebied van gender (en overigens ook op diverse an-
dere terreinen, zoals de religie) vanaf 1956 langzaam maar zeker een verande-
ring optreden. Tussen 1945 en 1956 was er sprake van een voortzetting van
de vooroorlogse denkkaders, onder meer op het gebied van de gezinspolitiek.
Daarna zouden een aanvankelijk sluipend proces van ondergrondse ontzui-
ling en een geleidelijke stijging van de welvaart bijdragen aan groeiende ge-
lijkheid en gelijkwaardigheid van vrouwen en mannen.*

In 1968 werd de wettelijke bepaling geschrapt dat de man het ‘hoofd van
de echtvereniging’ was.+™ Dat was een min of meer logisch gevolg van ‘de na-
druk die er vanaf 1960 werd gelegd op de kameraadschap tussen mannen en
vrouwen’.#* En eind jaren zestig begon de tweede feministische golf, gingen
vrouwen weer de strijd aan en werd ‘alles’ anders.

Voor het Oude Loo en Juliana kwamen die veranderingen te laat.#> Dat
was voor de conferenties zelf niet echt een probleem. Daar was het met de ge-
lijkwaardigheid van mannen en vrouwen ogenschijnlijk redelijk goed gesteld
— ondanks het feit dat er nauwelijks actieve feministes op de bijeenkomsten
aanwezig waren. Tom Hopkinson kaartte de noodzaak van veranderende
man-vrouwverhoudingen aan en kon vervolgens rekenen op luide bijval.+

Onder de deelnemers waren vrouwen in de meerderheid, maar de inleiders
waren dan weer voornamelijk mannen. In de lezingen en in de gesprekken in
kleinere groepen stonden de diepgevoelde (religieuze) emoties centraal en dat
werd als iets ‘vrouwelijks’ gezien. Weliswaar waren het vooral vrouwen die
tijdens de conferenties koffie en thee inschonken (iets wat Juliana met veel en-
thousiasme deed) en voor de aankleding zorgden (een taak die Bep Pierson op
zich had genomen), maar verder lijken de verhoudingen tussen de geslachten
toch redeljk evenwichtig te zijn geweest. En wat betreft homoseksualiteit, in
ieder geval Kaiser had daar geen principiéle problemen mee.+5 Kortom: de
emancipatie lijkt in Apeldoorn redelijk vergevorderd te zijn geweest, mis-
schien liepen ze zonder zich daarvan echt bewust te zijn daarmee wel vooruit
op de tijd.

Maar zoals het Oude Loo buiten de gevestigde religieuze orde viel, viel Ju-
liana als werkende moeder buiten de gevestigde ideologische en politieke ka-

307



DEEL 1v - HET RECHT MIJZELF TE ZIJN

ders. Met haar genuanceerde politieke denkbeelden liep Juliana bovendien
‘uit de pas tijdens de Koude Oorlog. Dit “uit-de-pas-lopen” werd en wordt
vaak gekoppeld aan haar geslacht’.+¢ Ze was niet bepaald ‘one of the boys’,
nadrukkelijk geen honorary male. Wat bovendien gebeurde, was ‘dat de poli-
tieke ideeén van Juliana worden gediskwalificeerd door ze in verband te bren-
gen met de onfatsoenlijke invloed van een gevaarlijke, mystieke vrouw’.
Daarmee werd het inzicht van de koningin als ‘te emotioneel’ afgeserveerd.+

Ook Juliana’s vriendinnen, met voorop die ‘ongrijpbare’ vrijgezel Greet
Hofmans, werden als bedreigend beschouwd. In ieder geval door prins Bern-
hard. En vermoedelijk ook door Beel — de man die zich had ontpopt als een
fervent verdediger van het traditionele gezin (met de man aan het hoofd en de
vrouw als diens ondergeschikte) en die keer op keer had laten blijken niets te
moeten hebben van werkende vrouwen. Uitgerekend deze katholieke politi-
cus zou Juliana en Bernhard tijdens hun huwelijkscrisis van 1956 van advies
gaan dienen.

308



