Universiteit

4 Leiden
The Netherlands

De geest van het Oude Loo. Juliana en haar vriendenkring 1947-1957
Bree, J.T.L.M. van

Citation

Bree, J. T. L. M. van. (2015, June 24). De geest van het Oude Loo. Juliana en haar
vriendenkring 1947-1957. Uitgeverij Conserve, Schoorl. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/33647

Version: Corrected Publisher’s Version

Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/33647

License:

Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).


https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/33647

Cover Page

The handle http://hdl.handle.net/1887/33647 holds various files of this Leiden University
dissertation.

Author: Bree, Han van
Title: De geest van het Oude Loo. Juliana en haar vriendenkring 1947-1957
Issue Date: 2015-06-24


https://openaccess.leidenuniv.nl/handle/1887/1
http://hdl.handle.net/1887/33647
https://openaccess.leidenuniv.nl/handle/1887/1�

20

De schijn van sekte en New Age

De Oude Loo-conferenties kregen naast waardering ook kritiek. Er zou te
weinig aandacht zijn voor de Bijbel en uitgenodigde dominees ontwaarden
een sterke afkeer van de gevestigde kerken. Volgens oud-voorbereider Van
Dijk gedroeg de kring rond Hofmans zich bovendien sektarisch. In de hof-
crisis van 1956 zouden de bijeenkomsten voor Juliana als onverenigbaar
met haar ambt worden gezien en mocht zij er van dan af niet meer aan deel-
nemen. Wat maakte het Oude Loo zo omstreden? Was er sprake van sekte-
vorming? En ook: waren de bijeenkomsten hun tijd vooruit en vormden
ze een voorafschaduwing van de New Age — een veelgebruikte term in Apel-
doorn?

Eerder is al gewezen op de kritiek dat de kerken tijdens de Oude Loo-confe-
renties werden verketterd. Het ging Kaiser en de andere voorbereiders immers
om ‘hyperindividualiteit’.” Iedere gelovige moest zijn eigen, door God bepaal-
de weg volgen en mocht zich daarbij niet laten leiden door regels, voorschrif-
ten en dogma’s die door anderen waren opgesteld. Imitatie was het tegendeel
van overgave aan God. Kerken droegen alleen maar bij aan verstarring en we-
zen dus de verkeerde weg.

Individualisering

In zekere zin sloot die opvatting aan bij de ideeén van Karl Barth. Volgens de
invloedrijke Zwitserse theoloog draaide het om God en om geloof, niet om
religie, ervaring of wereldbeschouwing. Er liep, zo benadrukte hij, niet een
weg van de mens naar God, maar enkel een weg van God naar de mens.> Ook
bij hem ging het om een absolute geloofsgehoorzaamheid. Al was er in zijn
optiek wel degelijk een rol voor de kerk, maar die diende vooral een open,
vrije vergadering van gelovigen te zijn, een vrije tribune.’ Of, in de terminolo-
gie van het Oude Loo: een open veld.

Het benadrukken van de eigen rol van het individu paste in een maatschap-
pelijke en religieuze tendens die al langer gaande was. Sedert de negentiende
eeuw werd individuele ontwikkeling steeds belangrijker geacht en ook gelovi-
gen streefden steeds nadrukkelijker naar zelfontplooiing en zochten hun heil
daarbij steeds vaker in alternatieve religieuze bewegingen en dus buiten de
traditionele kerken. Sterker nog, in hun religieuze zoektocht werden de ker-

281



DEEL 111 - DE STILTE WAARDEVOLLER DAN WELK WOORD OOK

g7 e J < i 'y R (8. 4 14 |'I‘ g = NG
Op 23 augustus 1948, dus kort voor haar troonsbestijging, woont prinses Juliana
samen met prins Bernbard in Amsterdam de oprichting bij van de Wereldraad van
Kerken. Zij staan achter de bestuurstafel rond voorzitter pasteur Marc Boegner.

ken door een groeiend aantal gelovigen als irrelevant of zelfs als hinderlijk er-
varen.*

De opkomst van het individualisme had verregaande consequenties voor
het christendom. Volgens godsdienstfilosoof Charles Taylor was die ‘toene-
mende fragmentarisering’ al in de Middeleeuwen ingezet en zou die na 1950
zijn hoogtepunt bereiken. Gaandeweg ontstond ‘in westerse samenlevingen
een algemene cultuur van “authenticiteit” of expressief individualisme, waar-
binnen mensen worden aangemoedigd hun eigen weg te vinden, hun eigen
vervulling te ontdekken, “hun eigen gang te gaan™’.s

Taylor signaleerde dat gelovigen vanaf eind jaren vijftig meer en meer op
zoek gingen naar hun eigen religieuze identiteit en zich daarbij steeds minder
aan kerk en dogma’s gelegen lieten liggen. Ze stelden zelf een mix samen uit
diverse religieuze componenten. Het gevolg was een soort ‘knutselwerk’, bri-
colage, dat met name in de New Age tot uiting zou komen in allerlei eigen, als
authentiek ervaren spirituele brouwsels.

Ook in Nederland was de ontkerkelijking zichtbaar, met name in de Her-
vormde Kerk. Sinds de Eerste Wereldoorlog was het aantal buitenkerkelijke
hervormden gestaag toegenomen, vooral onder arbeiders en intellectuelen.”
Nederland kende in vergelijking met de buurlanden sowieso al een relatief
hoog percentage buitenkerkelijken.® Daarnaast was er na 1945 — mede onder
invloed van Barth — een tendens onder hervormde predikanten om het ge-
loofsleven minder nadrukkelijk te verbinden met het instituut kerk, maar de
persoonlijke relatie tussen gelovige en God meer centraal te stellen.® Bij de
deelnemers aan de Oude Loo-conferenties zaten dan ook niet toevallig veel
christenen die uit de hervormde kerk afkomstig waren.

282



DE SCHIJN VAN SEKTE EN NEW AGE

Periodisering

De toenemende individualisering was volgens Hugh McLeod een van de rede-
nen waarom het christendom in de jaren zestig in de problemen kwam. Hij
noemde nog twee factoren die een rol speelden: de toenemende afkeer van de
kerkelijke moraal en de groeiende welvaart.™ De invloed van het christendom
was overigens al veel langer aan het afnemen door de opkomst van wat
McLeod vier ‘alternatieve wereldbeelden’ noemde: de wetenschap, het socia-
lisme, de kunst en de ondogmatische religies als theosofie en antroposofie.™

Veel Nederlandse historici zien eveneens begin jaren zestig binnen het chris-
tendom een kentering optreden.™ Het proces van afbrokkeling in de kerken be-
gint zichtbaar te worden, eerst bij de hervormden, later ook bij de katholieken
en de gereformeerden. Na 1960 verdween volgens Van Eijnatten en Van Lieburg
‘onder grotere bevolkingsgroepen niet alleen de binding met georganiseerde
vormen van religie, maar zelfs elke affiniteit met het christendom als zodanig’."

Sommige gelovigen zegden in de jaren zestig hun religieuze gevoelens hele-
maal vaarwel. Anderen daarentegen zochten hun heil juist in allerlei kleinere
religieuze bewegingen — die in Nederland sowieso de hele twintigste eeuw al
relatief sterk vertegenwoordigd waren.™ Het ging daarbij bijvoorbeeld om
het Apostolisch Genootschap, de volgelingen van Lou de Palingboer, de Ma-
ranatha-beweging, de Pinksterbeweging, het Leger des Heils, de Theosofie,
Antroposofie, Christian Science, Adventisten, Jehova’s Getuigen, de Vrij-Ka-
tholieke Kerk en de Oxford Beweging/Morele Herbewapening.™ Diverse aan-
hangers daarvan vonden ook hun weg naar Apeldoorn.

Hier hoeft niet nader te worden ingegaan op de discussie of in Nederland
vanaf de jaren vijftig sprake was van ‘secularisatie’ (afnemend belang van de
religie), dan wel van ‘transformatie’ (anders vormgeven van het geloof). Net
zomin als op de vraag of er bij de overgang van de jaren vijftig naar de jaren
zestig/zeventig sprake was van een ‘evolutie’ (met de jaren vijftig als kweek-
vijver van de latere ontwikkelingen), dan wel van een ‘revolutie’ (met de jaren
zestig/zeventig als een heftige reactie op de gezapige naoorlogse jaren).” Voor
het Oude Loo doet dat er ook niet toe: de grootste veranderingen op het ge-
bied van individualisering en kerkafval zouden zoals gezegd pas rond 1960
manifest worden.

Het tij tegen

De conferenties in Apeldoorn zaten daar net voor en hadden het religieuze tij
vooral tegen. De grote christelijke kerken waren door hun houding tegenover
het nazisme versterkt uit de Tweede Wereldoorlog tevoorschijn gekomen. Dat
was onder meer terug te zien in het (tijdelijk) toenemende kerkbezoek. Al snel
na de bevrijding stonden de ‘oude’ verzuilde structuren weer fier overeind.™
In het daaropvolgende decennium zouden de gevestigde kerken het toppunt
van hun georganiseerde macht bereiken — mede dankzij de, zeker in vergelij-
king met de omringende landen, opvallend hoge participatiegraad van gelovi-
gen, met name bij katholieken en gereformeerden.™

283



DEEL 111 - DE STILTE WAARDEVOLLER DAN WELK WOORD OOK

De macht van de kerken werd nog versterkt door de Koude Oorlog. Daar-
in was niet alleen sprake van een confrontatie tussen twee politiek-economi-
sche machtsblokken, maar ook van een botsing tussen wereldbeschouwingen.
In die optiek vormde het christendom een integraal onderdeel van de westerse
identiteit. De westerse beschaving zou niet overleven zonder een herwaarde-
ring van de religieuze, christelijke waarden. En de kerken moesten daarvoor
garant staan."

Aan die herkerstening probeerden de Amerikanen nadrukkelijk een steen-
tje bij te dragen. Zij maakten na 1945 een ‘religious revival’ door* en vrees-
den een moreel verval van Europa na de verwoestende strijd tegen nazi-Duits-
land. Daarom kwam de VS niet alleen met financiéle Marshallhulp over de
brug, maar werden tegelijkertijd diverse evangelisatiecampagnes opgestart.
Ook Nederland werd bezocht door jonge, frisse Amerikaanse predikanten en
diverse Amerikaanse christelijke bewegingen gingen zich hier steeds nadruk-
kelijker manifesteren. Youth for Christ hield in 1946 voor het eerst een bij-
eenkomst in Nederland. Deze vrijwilligersorganisatie, die zich niet aan één
bepaalde kerkelijke richting wilde binden, trachtte jongeren met massabijeen-
komsten, Bijbelstudie en (alcoholvrije) koffiebars op het rechte (christelijke)
spoor te houden.

Tot de welbespraakte Amerikaanse evangelisten die de oceaan overstaken,
behoorde de charismatische Billy Graham. Die bracht in 1954 en 1955 met
zijn gloedvolle preken tienduizenden mensen op de been in respectievelijk het
Olympisch Stadion in Amsterdam en de Kuip in Rotterdam. Een andere Ame-
rikaan die Nederlanders tot een meer persoonlijke geloofsgetuigenis trachtte
over te halen, was Thomas Lee Osborn. Naar eigen zeggen ‘gestuurd door
God’, sprak hij onder meer in 1958 op het Haagse Malieveld. Daar en op an-
dere massabijeenkomsten vroeg hij de aanwezigen wie er genezen en bekeerd
wilde worden. Velen gaven aan die oproep gehoor en getuigden daar vervol-
gens publiekelijk van.>

Net als Osborn deden nog tal van andere evangelisten aan gebedsgenezing.
De English Council of Healing hield vanaf 1951 in Nederland zogeheten
healingdiensten en na 1953 deed de Duitse predikant Hermann Zaiss hetzelf-
de. Ook de Nederlandse predikant Johan Maasbach, die als vertaler van Os-
born landelijke bekendheid had gekregen, verkondigde nadrukkelijk de he-
lende werking van het geloof in Jezus Christus.

De directe, emotionele en vooral persoonlijke wijze waarop evangelisten
als Graham en Osborn uiting gaven aan hun geloof, werd in Nederland ener-
zijds met bewondering maar tegelijkertijd ook met een zekere géne gadegesla-
gen. Nederlanders waren in die tijd nog niet zo gewend om hun gevoelens te
uiten — zeker niet in het openbaar. De boodschap van de Amerikaanse predi-
kanten dat iedereen zich individueel tot Jezus moest richten, was min of meer
vergelijkbaar met het geluid dat op het Oude Loo weerklonk. Met het ver-
kondigen van die boodschap zetten de Amerikaanse evangelisten de traditio-
nele kerken echter buitenspel. Ook dat was lastig en ongemakkelijk voor veel

284



DE SCHIJN VAN SEKTE EN NEW AGE

Nederlanders, die bovendien vaak argwanend stonden tegenover de ‘Godde-
lijke genezing’.>*

Onder gereformeerde en hervormde dominees groeide dan ook de weer-
stand tegen dergelijke alternatieve, individuele vormen van pastorale zorg. Zij
vonden het zorgwekkend dat de bijeenkomsten van de gebedsgenezende
Osborn en Maasbach zo massaal werden bezocht. De verkeerschaos die daar-
door ontstond, zorgde bovendien nog voor extra publiciteit en dus extra aan-
dacht. Dat dominees die ‘genezing’ toeschreven aan psychosomatische pro-
cessen, was voor de betrokkenen niet zo relevant — zij waren blij beter te zijn
en schreven dat toe aan de inmenging van Jezus Christus. Het geloof in de
genezende kracht van het gebed en de enorme belangstelling voor de persoon-

Om te voorkomen dat het Oude Loo door de buitenwacht als een sekte zou worden
gezien, krijgt iedereen in principe maar één keer een uitnodiging. Tot de uitzonderin-
gen behoort Cor Kars (links), hier in gesprek met enkele andere deelnemers.

285



DEEL 111 - DE STILTE WAARDEVOLLER DAN WELK WOORD OOK

lijke en emotionele boodschappen van met name de Amerikaanse predikan-
ten waren tekenen dat er na de Tweede Wereldoorlog onder gelovigen iets
aan het veranderen was. Blijkbaar hadden mensen behoefte aan een een-
voudige boodschap en een vorm van directe hulp, die door de traditionele
kerken noch door de traditionele medische wetenschap voldoende werd gebo-
den.?s

Waar Juliana en het Oude Loo mee te maken kregen, was dat in die verzuil-
de samenleving van die Koude Oorlogsjaren voor de meeste Nederlandse po-
litici weliswaar religieuze inspiratie ‘een dagelijkse realiteit’ was en dat de par-
lementariérs zich in hun politieke keuzen door hun godsdienstige overtuiging
lieten leiden, maar daarbij wisten zij zich gelegitimeerd door hun kerk en hun
partij. ‘Buiten die patronen, dat wil zeggen buiten deze traditioneel door man-
nen gedomineerde machtsstructuren, verloor religiositeit haar legitimiteit.’>+
Dat maakte het Oude Loo en Juliana kwetsbaar en vatbaar voor kritiek — ze-
ker wanneer gebedsgenezing en antikerkse gevoelens om de hoek kwamen

kijken.

Sektevorming
Waar het Oude Loo met name onder te lijden had, was de onder meer door
Van Dijk en Metman geuite beschuldiging van ‘sektarisch gedrag’.>s Volgens
beide informanten van de BVD was er, net als bij andere sekten het geval was,
ook in de kring rond het Oude Loo sprake van ‘hersenspoeling’: leden zouden
dankzij manipulatieve technieken willoos de charismatische leider volgen. En
dat terwijl de voorbereiders op het Oude Loo juist alles in het werk stelden
om te voorkomen dat ze als een sekte werden afgeschilderd. Dat er officieel
geen organisatoren waren, maar alleen ‘voorbereiders’; dat iedereen in prin-
cipe slechts één keer werd uitgenodigd en dat ook vertegenwoordigers van
kerkelijke en spirituele organisaties welkom waren — dit alles diende om te
voorkomen dat de conferenties in een kwade reuk kwamen te staan en als
sektarisch konden worden bestempeld. Maar daarmee maakten ze zich met-
een verdacht, want ‘alle sekten ontkennen dat ze sekten zijn en dat is [...] het
eerste kenmerk van een sekte’.>

Niet alleen de voorbereiders, ook deelnemers aan de conferentie benadruk-
ten dat er van sektevorming geen sprake was. Professor Gustav Mensching uit
Bonn gaf in het najaar van 1956 in een artikel in Welt am Sonntag met rede-
nen omkleed aan waarom het Oude Loo volgens hem niet aan de criteria
daarvoor voldeed.

Nichts wire abwegiger als der Verdacht, dass in der Umgebung der Ko-
nigin Juliana eine Art ‘Sekte’ entstanden ist. Zur Grundstruktur jeder
Sekte gehort, dass sie eine geschlossene Gemeinschaft bildet mit einem
fest formulierten, ‘exklusiven’ Bekenntnis. Gerade dies aber ist hier
nicht der Fall.>

286



DE SCHIJN VAN SEKTE EN NEW AGE

Cruciaal in de beleving van de voorbereiders en veel deelnemers was dat het
Oude Loo zich niet bezighield met materialistische, aardse zaken zoals poli-
tieke besluitvorming, maar zich op een hoger, geestelijk niveau bewoog — zo-
als ook naar voren kwam in de discussies rond de mislukte Urbergconferen-
ties. Ze wilden niet de zoveelste stroming, de zoveelste beweging, de zoveelste
organisatie zijn. Ze wilden uniek zijn en zagen zichzelf als een door God uit-
verkoren voorhoede die vanuit Nederland een overkoepelende brugfunctie te
vervullen had.

In de ogen van Kaiser en de anderen waren hun conferenties vooral zo
uniek omdat er via Greet Hofmans een direct contact met de Allerhoogste be-
stond. Wie dat niet volgde, begreep de portee van de beweging niet. Met Hof-
mans als helderhorende leidsvrouwe en Wim Kaiser als haar compromisloze
spreekbuis, kreeg het Oude Loo ondanks alle verklaringen van het tegendeel
toch al vrij snel het stempel een soort sekte te zijn. De vergelijking met Ras-
poetin, voor zowel Hofmans als Kaiser, maakte de ‘sektariérs’ van het Oude
Loo in brede kring extra verdacht.

Vijandig

Het lastige van het begrip ‘sekte’ is dat er diverse definities of omschrijvingen
bestaan die echter geen van alle bevredigen. Het gaat bij het duiden van sek-
ten vaak meer om een gevoel dan om feiten. In het kader van de appreciatie
van de conferenties in Apeldoorn is het van belang na te gaan hoe sekten in
de jaren vijftig werden gedefinieerd, en of en in hoeverre het Oude Loo daar-
aan voldeed. Twee voorbeelden van dergelijke definities zullen hier nader on-
der de loep worden genomen.

In 1959 formuleerde Bryan Wilson een reeks kenmerken die in variaties en
gradaties bij iedere sekte terug te vinden zouden zijn. De belangrijkste zijn dat
het lidmaatschap een vrije keuze is en niet door geboorte wordt bepaald; dat
de groep een exclusief en gesloten karakter heeft; dat de naar persoonlijke
perfectie strevende leden het idee hebben tot een elite te behoren die een bij-
zonder inzicht bezit en/of een bijzondere opdracht te vervullen heeft; dat de
groep onverschillig of vijandig staat tegenover de samenleving en de overheid;
en dat overtreders van de regels als verraders worden beschouwd en voor hun
overtredingen gestraft of uitgesloten worden.>®

Zoals Mensching al aangaf voldeed het Oude Loo zeker niet aan al deze
criteria voor een sekte: er was geen sprake van een lidmaatschap, van ‘verra-
ders’ was ook geen sprake (wel van tegenstanders en mensen die het belang
van de bijeenkomsten niet onderkenden) en echt ‘gesloten’ kon de kring rond
Hofmans ook niet worden genoemd. Het uitgangspunt was juist dat de
grondgedachte van de bijeenkomsten zich als een soort olievlek over de bevol-
king moest verspreiden en dat kon het beste bereikt worden door zoveel mo-
gelijk mensen van divers religieuze pluimage aan de conferenties te laten deel-
nemen.

Dit nam echter niet weg dat het Oude Loo toch op grond van de kenmer-

287



DEEL 111 - DE STILTE WAARDEVOLLER DAN WELK WOORD OOK

ken van Wilson als een sekte gezien kén worden. Zo meenden de voorberei-
ders wel degelijk dat ze tot een elite behoorden en een bijzondere opdracht te
vervullen hadden op weg naar de ‘theocratie’, de heerschappij van God op
aarde. Een afkeer van aardse zaken was Kaiser en co ook niet vreemd en bo-
vendien was er duidelijk sprake van spanning tussen de groep van het Oude
Loo en de (politieke en kerkelijke) omgeving.

Hoogmoed

Een paar jaar voor Wilson schreef Feitse Boerwinkel Kerk en secte. Daarin
trachtte de cultuurfilosoof het fenomeen ‘sekte’ en het belang daarvan voor
de gevestigde kerken in kaart te brengen. Sekten en andere buitenkerkelijke
bewegingen moesten volgens Boerwinkel worden gezien als een correctieme-
chanisme voor de op onderdelen falende kerken.

Boerwinkel onderscheidde sekten in positieve én in negatieve zin. De eerste
groep beoogde het beinvloeden en het verbeteren van kerken en hoopte de af-
scheiding ooit ongedaan te kunnen maken. Een ‘negatieve’ sekte daarentegen
keerde zich van de kerken af en betreurde de ontstane breuk niet. Als het
Oude Loo als sekte werd gezien, moest het dus als een ‘negatieve’ beweging
worden beschouwd.

Maar was de kring rond Hofmans wel een sekte volgens de definitie van
Boerwinkel? Hij formuleerde vijf ‘neigingen’, oftewel ‘primaire elementen
van de sectegeest’.*® Dat waren achtereenvolgens de neigingen tot perfectio-
nisme, isolatie, anticipatie, verabsolutering van een deelwaarheid en ressenti-
ment. Samen vormden zij in de visie van Boerwinkel een van de zeven hoofd-
zonden en wel ‘hoogmoed’.>°> Want had Augustinus er niet op gewezen dat
indien er geen hoogmoed bestond, er geen sektariérs zouden zijn?3* Hoe ver-
houdt het Oude Loo zich tot deze sektemeetlat uit de jaren vijftig?

De neiging tot perfectionisme werd door Boerwinkel omschreven als het
streven ‘tot volkomenheid, tot gaafheid en zuiverheid’. De wil om zuiver te
zijn in levenswandel en leer vond hij op zichzelf geen verkeerd streven. Het
werd volgens hem pas sektarisch als er geen ruimte was voor solidariteit met
‘de niet-zo-zuiveren’, waarop bovendien geringschattend werd neergekeken.
Het werd echt gevaarlijk wanneer dit perfectionisme ‘zich verbindt met de il-
lusie dat de waarheid formuleerbaar zou zijn’, dus wanneer er geen oog meer
was voor de betrekkelijkheid van de nagestreefde zuiverheid.

Deze neiging gold in ieder geval in meer of mindere mate voor Kaiser: hij
wilde zo zuiver mogelijk Gods wil opvolgen, en wie in zijn ogen niet de juiste
weg bewandelde, kreeg de wind van voren. Ook wat betreft de waarheidsil-
lusie balanceerde Kaiser, met zijn eis tot compromisloze overgave aan de door
Hofmans geopenbaarde goddelijke doorgevingen, op een gevaarlijke sektari-
sche rand. Daarbij moet wel worden opgemerkt dat Hofmans zelf veel minder
strikt was: volgens haar moest iedereen zelf bepalen wat hij of zij met de door-
gevingen deed.

Onder de neiging tot isolatie verstond Boerwinkel dat een sekte ‘zich met

288



DE SCHIJN VAN SEKTE EN NEW AGE

een - liefst niet te grote — groep gelijkgezinden isoleert van het grote geheel en
zich daar heerlijk veilig en thuis voelt’. Daarmee keerde de sekte zich af van
andersdenkenden, en zeker van de kerken. Bovendien bestond de neiging ie-
dere ‘medeverantwoordelijkheid voor het maatschappelijke, politieke en cul-
turele leven’ af te wijzen. De sektariér wilde daaraan ‘zijn handen niet vuil
maken’.

Dit zich met een besloten groep uit de wereld terugtrekken en die aan haar
lot overlaten, is wat betreft het Oude Loo een lastige ‘neiging’. Enerzijds wil-
den de voorbereiders juist niet dat hun gedachtegoed beperkt bleef tot een
kleine groep. Het was nadrukkelijk de bedoeling zo veel mogelijk mensen
voor hun religieuze opvattingen te winnen. Toch ontstond er gaandeweg een
enigzins afgebakende groep gelijkgestemden — en daartoe behoorden naast de
voorbereiders degenen die regelmatig de bijeenkomsten op het Oude Loo
mochten bijwonen. Daarnaast bestond er bij Kaiser en co ook de neiging zich
af te keren van banale wereldlijke zaken; zij hielden zich immers bezig met
een hoger, geestelijk niveau.

De neiging tot anticipatie was voor Boerwinkel dat sektariérs meenden ver-
heven te zijn ‘boven de zonde, de strijd, de dood en de verwachting uit’. An-
deren dan de uitverkorenen hadden daarbij het nakijken. Dit klopte niet voor
het Oude Loo. Daar overheerste het idee dat pas als iedereen mee zou werken
aan Gods plan, de wereld gered zou worden. De ‘bevoorrechten’ van het
Oude Loo vormden weliswaar in de woorden van Juliana een ‘voorhoede’,
maar dat had te maken met het verkregen inzicht, niet met het hebben van
voorrang op anderen. Wel voelden Kaiser en de zijnen zich verheven boven
het politieke strijdgevoel, boven bewegingen als de Derde Weg en de Morele
Herbewapening.

Wat betreft de vierde neiging, verabsolutering van een deelwaarbeid, ligt de
relatie met het Oude Loo weer wat ingewikkelder. Volgens Boerwinkel ging
het hierbij om ‘een eigenmachtige keuze uit het geheel van de christelijke
waarheid, een voor-keur voor een bepaald deel ervan’. Meestal gaat het dan
om een door de kerken veronachtzaamd deel van de waarheid, en zo kan een
sekte een correctie zijn op het falen der kerken. De voorbereiders van het
Oude Loo zetten vooral in op het herstel van een ‘vormeloze’ directe band
tussen gelovige en God. Dat zou als een deelwaarheid bestempeld kunnen
worden, maar voor Kaiser en de zijnen was het eigenlijk de hele en ook abso-
lute waarheid, de essentie. Ze beschouwden zichzelf als de enigen die dat be-
grepen hadden, maar gingen ervan uit dat de rest van de mensheid wel zou
volgen.

Ten slotte kenmerkte een sekte zich volgens Boerwinkel door een neiging
tot ressentiment. Deze wrok, dit onmachtig wraakgevoel was vaak aanleiding
tot een denigrerende houding tegenover anderen. ‘Al spoedig komt zo’n ver-
ongelijkte er dan toe om die ander geestelijk neer te halen, te zeggen dat die
ander toch maar een “mannetje van niets is”.” Het is de kif, het zich misdeeld
voelen. Boerwinkel stelde dat ‘geldingsdrang’ daarbij een zeer belangrijke rol

289



DEEL 111 - DE STILTE WAARDEVOLLER DAN WELK WOORD OOK

speelt. Als voorbeeld gaf hij de opstandige engel Lucifer, die in de toneelversie
van Vondel zegt: ‘Liever d’eerste vorst in eenigh lager hof / Dan in ’t gezalight
licht de tweede, of noch een minder’.3* Dat gold zeker niet voor de voorberei-
ders. Voor hen ging het om het lijden voor en door God (zoals Job en Abra-
ham hadden gedaan), en zeker niet om het strijden tegen God (zoals Lucifer
had gedaan). Toch kon Kaiser een zekere mate van verongelijktheid niet wor-
den ontzegd, al kwamen zijn wrok en achterdocht deels uit reéle tegenwer-
king voort. Ook is het zo dat bijvoorbeeld de oude mevrouw Van Heeckeren
zich denigrerend uitliet over de ‘Dreesjes’ van deze wereld.?3 Dat hing dan
weer samen met het idee dat het aardse gekonkel niet belangrijk was. Het
ging om verhevener zaken.

Kortom: de kring van het Oude Loo kwam op een aantal punten overeen
met de contemporaine definities van zowel Wilson als Boerwinkel en kon dus
ook als sekte worden gezien. Sterker nog, dat gebeurde ook. Wat daarbij on-
getwijfeld zal hebben meegespeeld, zijn de doorgevingen van Greet Hofmans.
Probleem was dat ook over de status daarvan van mening kon worden ver-
schild, zoals bleek bij de discussies rond de Urberg-conferenties. Voor de een
waren ze allesbepalend, terwijl Hofmans zelf bleef benadrukken dat de ont-
vanger er zelf mee aan de slag moest en zelf bepaalde wat hij of zij ermee
deed. De ongrijpbaarheid van de doorgevingen heeft zonder twijfel bijgedra-
gen aan de negatieve appreciatie van het Oude Loo.

De hiervoor reeds gememoreerde criticaster Van Dijk meende zelfs dat
Greet Hofmans de voorbereiders ‘geheel in haar macht’ had. Hij zag daarom
de situatie rond de koningin somber in en nam het op zich iedereen te waar-
schuwen tegen ‘deze magische cirkel’.* Ook Metman meende dat Juliana het
slachtoffer was van Hofmans en Kaiser, die haar oordeelsvermogen trachtten
te breken.’s In zijn optiek was er dus sprake van hersenspoeling. Die visie
werd gedeeld door Van Dijk, die het had over ‘groepshypnose’.3

De meningen daaromtrent van Metman en Van Dijk kwamen onder meer
terecht bij BVD-baas Einthoven en via hem vervolgens bij bewindslieden als
Drees en Beel en andere belanghebbenden. Van Dijk kende als vooraanstaand
VVD-lid een aantal liberale bewindslieden persoonlijk (onder wie Stikker en
Staf) en heeft ongetwijfeld ook tegenover hen zijn mening niet onder stoelen
of banken gestoken.

En zo zal het idee dat er iets grondig mis was en dat er zich op het Oude
Loo een soort sekte schuilhield, bij politici als Drees en Beel zijn versterkt.
Daarmee viel ook de visie van prins Bernhard dat zijn vrouw door Hofmans
was ‘gehypnotiseerd’,’” in vruchtbare aarde — hoezeer Juliana en Wilhelmina
het tegendeel beweerden. Dat de vorstin sprak van een ‘zielsverwantschap’s®
en de prinses in 1956 tegenover de commissie-Beel nadrukkelijk verklaarde
dat Hofmans beslist geen ‘secte’ of groep’ wilde stichten, maar veeleer tracht-
te zichzelf overbodig te maken,? maakte blijkbaar weinig indruk. Wellicht
werd het zelfs als een bewijs van het tegendeel gezien.

De geur van sektarisme deed de reputatie van de bijeenkomsten en de kring

290



DE SCHIJN VAN SEKTE EN NEW AGE

Achter de dikke muren van kasteel het Oude Loo zou volgens tipgevers van de BVD
sprake zijn van een ‘magische cirkel’ rondom Greet Hofmans, met ‘valse mystiek’ en
‘groepshypnose’.

rond het Oude Loo geen goed. Het idee dat de koningin betrokken was bij
een ‘magische cirkel’ en onder de invloed was van twee mensen die leden aan
‘typische symptomen der paranoide schizophrenie’,+ had voor haar eveneens
ernstige gevolgen — nog los van het feit of zij daadwerkelijk in de greep was
van of zelfs ‘gehersenspoeld’ werd door het duo Hofmans/Kaiser en of zij net
z0 volgzaam was als sommige andere leden van haar Baarnse vriendenkring,
die de charismatische doorgeefster en haar strenge kompaan onvoorwaarde-
lijk volgden.

291



DEEL 111 - DE STILTE WAARDEVOLLER DAN WELK WOORD OOK

New Age

Een belangrijk element in de redenering van de voorbereiders dat het Oude
Loo geen sekte mocht worden genoemd, was het benadrukken dat iedere ge-
lovige zijn eigen weg diende te gaan en vooral niet door anderen bedachte we-
gen moest bewandelen. Ook het ontbreken van strikte (leef)regels, de van per-
soon tot persoon verschillende doorgevingen van Hofmans en de aandacht
voor oosterse godsdiensten en mystiek pleitten tegen het idee dat het Oude
Loo een sekte zou zijn.

Die elementen maakten dat het Oude Loo — of specifieker: ‘Greet Hofmans
met haar theosofisch getinte boodschap van liefde en licht’+™ — is gezien als een
soort voorbode van de religieuze veranderingen vanaf de jaren zestig. Die de-
cennia werden — zeker in Nederland — gekenmerkt door een zich versterkt
voortzettende ontkerkelijking en een toenemend zoeken naar individuele vor-
men van religiositeit en spiritualiteit. Net als in de rest van de wereld groeide
in Nederland de belangstelling voor oosterse religies, zoals boeddhisme en
hindoeisme, die ook op het Oude Loo aan bod waren gekomen.

Daarop voortredenerend komt de vraag op hoe het Oude Loo zich ver-
houdt tot de New Age — vooral ook omdat in Apeldoorn sterk het besef leefde
dat een nieuwe tijd aanstaande was.+* Zoals Kaiser benadrukte in zijn slot-
woorden op de laatste Oude Loo-conferentie: ‘Een Nieuwe Tijd wordt gebo-
ren en een Oude Tijd sterft’.#3 Maar ging het hierbij om dezelfde nieuwe tijd
als bij de wereldwijde spirituele beweging die vooral vanaf de jaren zeventig
opgeld deed? Anders gesteld: was het Oude Loo een van de wegbereiders van
die New Age?

Die vraag is niet eenvoudig te beantwoorden. Dat komt vooral omdat de
New Age-beweging nogal diffuus was en is. Het is een verzamelterm voor een
heel scala van esoterische filosofieén, occulte wetenschappen, alternatieve
therapieén en eigenzinnige levenswijzen, die vanaf de jaren zestig steeds meer
aanhangers kregen. Westerse psychologische theorieén werden gecombineerd
met oosterse spirituele zienswijzen om tot de ‘essentie’ te geraken.

Overkoepelend uitgangspunt was de verwachting op de drempel van een
nieuw astrologisch tijdperk te staan. Vissen liep ten einde en Waterman dien-
de zich aan: “This is the dawning of the age of Aquarius’, klonk het in de mu-
sical Hair (voor het eerst opgevoerd in 1969 en vervolgens verfilmd in 1979).
Hoewel niemand precies kon zeggen hoe en wanneer die omslag zich zou ma-
nifesteren, werden de tekenen al wel gezien — voor wie er oog voor had ten-
minste.

De omslag werd ook noodzakelijk geacht omdat anders de wereld ten on-
der zou gaan. Het ten einde lopende tijdperk Vissen had zich gekenmerkt
door mannelijke dominantie, die zich onder meer vertaalde in een sterk dua-
listisch denken (goed/kwaad, man/vrouw, oost/west, gevoel/rede, geest/li-
chaam). Het gevolg was een dogmatische, rationele, onverdraagzame, oor-
logszuchtige, verspillende en materialistische visie op mens en maatschappij,
met funeste gevolgen voor ‘moeder’ aarde. Dankzij een nieuwe golf van spiri-

292



DE SCHIJN VAN SEKTE EN NEW AGE

tuele of kosmische energie zou Waterman zorgen voor een verdere evolutie
in de ontwikkeling van het menselijk bewustzijn. Dat zou leiden tot een holis-
tisch wereldbeeld waarin vrouwelijke, emotionele, intuitieve en harmonische
gevoelens ruim baan kregen — zodat het (kosmische) besef van de eenheid
der dingen de boventoon zou voeren, met wereldwijde vrede als logisch ge-
volg.

Volgens de (vaak jonge) aanhangers van de New Age hadden de traditionele
kerken met hun starre, tijJdgebonden dogma’s en hun uitsluiten van andersden-
kenden afgedaan. Daarvoor in de plaats moest de mens werken aan zijn eigen
individuele, innerlijke, spirituele groei. Dat er behoefte was aan alternatieve
religieuze belevingen, bleek uit het feit dat de leegloop bij de kerken hand-in-
hand ging met een groeiende belangstelling voor yoga, (zen)meditatie, reincar-
natie, boeddhisme, astrologie, ufo’s, parapsychologie, spiritisme, healing, al-
ternatieve geneeswijzen en dergelijke meer.#4 Het holistische denken zorgde
voor samenhang: alles had met alles te maken en alles hing met alles samen. De
kleinste molecuul en de onmetelijke kosmos waren één en ondeelbaar.

De nieuwe mens moest op zoek gaan naar de eigen innerlijke stem en daar-
bij de eigen intuitie volgen. Dat betekende dat allerlei ballast (in de vorm van
tradities, dogma’s en wetenschappelijke leerstelligheden) moest worden afge-
worpen. Zelfverwezenlijking stond centraal, volkomen vrijheid was daarbij
essentieel. Vrijheid om te rade te gaan bij allerlei religies en spirituele stromin-
gen, zeker ook in het oosten. Dit alles was nodig om een perfect leven te lei-
den, hier op aarde. Iedereen moest zijn eigen weg daarheen zoeken.+ Het ge-
loof in God was daarmee niet zozeer verdwenen, als wel verlegd: ‘I believe in
a God, but through me. I am my own God’. De mens zag zichzelf dus als een
‘eternal essence of God’.* God of de “‘Spirit’ was overal en in alles, dus ook in
jezelf — en die innerlijke essentie moest worden aangeboord.

De New Age kende een lange voorgeschiedenis, waarvan het startpunt
meestal wordt gesitueerd aan het einde van de negentiende, begin twintigste
eeuw. In de ‘occult revival’ die toen ontstond, speelden de theosofe Helena Pe-
trovna Blavatsky, de psycholoog Carl Gustav Jung, de esotericus George
Ivanovitsj Gurdjieff en de mysticus Swami Vivekananda een belangrijke rol.+
Mede door hun kennis van en interesse voor oosterse spiritualiteit droegen zij
ieder op hun eigen wijze bij aan een soort religieus eclectisme dat een belang-
rijk kenmerk zou vormden van de New Age-beweging, waarin elementen uit
het christendom, astrologie, kabbalah, occultisme en andere stromingen sa-
menkomen.+

Ergens op de tijdslijn tussen het ‘occult revival’ aan het einde van de negen-
tiende eeuw en de opkomst van de New Age-beweging zes a zeven decennia
later bevinden zich de Oude Loo-conferenties. Ook in Apeldoorn bestond een
afkeer van de gevestigde kerken met de verstikkende dogma’s; werd er ge-
zocht naar persoonlijke, individuele religieuze vorm en was er veel aandacht
voor andere, vooral oosterse religies en mystici. Bovendien streefde zowel het
Oude Loo als de New Age wereldvrede na.

293



DEEL 111 - DE STILTE WAARDEVOLLER DAN WELK WOORD OOK

Maar ondanks die interesse voor andere vormen van religiositeit en spiri-
tualiteit en ondanks het gelijkaardige einddoel, gold met name voor de voor-
bereiders van het Oude Loo dat het christendom superieur was.*> Het ging
om het navolgen van die ene christelijke God. Ook werd die niet in, maar bui-
ten de mens gezocht. De mens moest gehoorzamen aan die externe God — en
daarbij kon dankbaar gebruik worden gemaakt van de doorgevingen van
Hofmans. Ook was de weg naar de wereldvrede verschillend: waar de New
Age die trachtte te bereiken via innerlijke spirituele ontwikkeling, liep voor
het Oude Loo die weg via onvoorwaardelijke, individuele overgave aan God.

Het nieuwe tijdperk waar in Apeldoorn naar werd uitgekeken, was dan
ook niet Waterman. Kaiser en co hoopten op de vestiging van de ‘theocratie’.
De tijd dus dat de Allerhoogste zou heersen op aarde, zoals Hij dat had voor-
zien, maar waarvan gewone stervelingen geen idee konden hebben hoe dat
zou uitpakken. De voorbereiders zagen zich desondanks als de wegbereiders
van die goddelijke era. En daar moest iedereen, individueel en op eigen wijze
zijn of haar steentje aan bijdragen. Een aantal deelnemers aan de Oude Loo-
conferenties zal daar ongetwijfeld anders over hebben gedacht. Niet allemaal
geloofden ze in de christelijke God als enig zaligmakende. Ook zullen er som-
mige deelnemers wel diep geraakt zijn geweest door oosterse wijsheden, zoals
de theosofen en de aanhangers van het zenboeddhisme.s° Maar de hoofd-
stroom was toch doordrongen van de superioriteit van de christelijke God.

Op het Oude Loo was er weliswaar aandacht voor oosterse religies, maar de confe-
renties vormden geen voorbode van de latere New Age.

294



DE SCHIJN VAN SEKTE EN NEW AGE

Zo bezien behoorde het Oude Loo eerder tot de herfsttij van het christendom,
dan dat het aan de wieg stond van een nieuw, spiritueel tijdperk. Al zal de na-
druk op individuele religieuze beleving en het openstaan voor oosterse religies
onbedoeld hebben bijgedragen aan die New Age.

Net naast de tijd

Het Oude Loo is dus enerzijds te typeren als een ouderwetse christelijke be-
weging, die zich in volledige, individuele overgave aan God wilde voorberei-
den op de komst van de ‘theocratie’. Dat was de missie. Het was wel een be-
weging die zich nadrukkelijk loskoppelde van de gevestigde kerken, juist in
een tijd dat die sterk stonden — dankzij hun rol in de Tweede Wereldoorlog en
dankzij de versterking van het reguliere christendom tijdens de Koude Oor-
log. Het was bovendien een beweging van individuen, die volgens sommigen
gevaarlijke sektarische trekjes bezat en daarmee de tijdgeest eveneens tegen
had.

In Apeldoorn liepen ze ook niet bepaald voorop als het ging om het betrek-
ken van jongeren bij hun werk. Alleen gelovigen met een zekere rijpheid wa-
ren welkom op de conferenties. Dat kwam erop neer dat de deelnemers, nog
los van een juiste inhoudelijke ingesteldheid, de leeftijd van dertig jaar toch al
ruim gepasseerd moesten zijn. Het Oude Loo haakte dus zeker niet in op de
opkomende jeugdcultuur en was ook in die zin ouderwets. Wel waren er op-
vallend veel vrouwen op de conferenties aanwezig — een aspect waar later nog
nader op zal worden ingegaan.

Er was in Apeldoorn ondanks de fundamentele christelijke uitgangspunten
wel aandacht voor oosterse religies (zoals hindoeisme en boeddhisme) en ook
voor de islam en met een beetje goede wil zou die belangstelling kunnen wor-
den gezien als een wegbereiding voor de latere New Age. Alle kleine beetjes
zullen hebben bijgedragen aan de veranderingen die in de jaren zestig mani-
fest werden, met het uitbreken van de nieuwe tijd — in totaal andere zin dan
Kaiser, Hofmans, Juliana en de anderen hadden gedacht. Zo bezien kan het
Oude Loo getypeerd worden als een beweging die zich net naast de tijd be-
woog en daardoor in een aantal opzichten kwetsbaar was — en dat zou nade-
lig blijken voor de initiatiefneemster koningin Juliana.

295






