
De geest van het Oude Loo. Juliana en haar vriendenkring 1947-1957
Bree, J.T.L.M. van

Citation
Bree, J. T. L. M. van. (2015, June 24). De geest van het Oude Loo. Juliana en haar
vriendenkring 1947-1957. Uitgeverij Conserve, Schoorl. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/33647
 
Version: Corrected Publisher’s Version

License: Licence agreement concerning inclusion of doctoral thesis in the
Institutional Repository of the University of Leiden

Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/33647
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/license:5
https://hdl.handle.net/1887/33647


 
Cover Page 

 
 

 
 
 

 
 
 

The handle http://hdl.handle.net/1887/33647 holds various files of this Leiden University 
dissertation. 
 
Author: Bree, Han van 
Title: De geest van het Oude Loo. Juliana en haar vriendenkring 1947-1957 
Issue Date: 2015-06-24 

https://openaccess.leidenuniv.nl/handle/1887/1
http://hdl.handle.net/1887/33647
https://openaccess.leidenuniv.nl/handle/1887/1�


16

De bijeenkomsten:
op de drempel van een nieuwe tijd

Wat kregen gasten te horen? In principe was het voor hen een verrassing wie
de sprekers waren.1 Dat werd vooraf niet bekendgemaakt. Dit had niet alleen
te maken met het feit dat er bij de eerste conferenties nogal wat inleiders op
het laatste moment waren afgehaakt en dat het vooraf drukken van (foutieve)
programma’s niet handig was. Principiëler was het uitgangspunt dat de gas-
ten niet voor een bepaalde spreker naar Apeldoorn moesten komen, maar om
zich te bezinnen op de grondgedachte van de conferenties. Daarbij was wíe er
sprak, van minder belang dan wát er te berde werd gebracht en vooral wat de
individuele toehoorder daar vervolgens mee deed.

207

Voorbereiders en inleiders met hun partners op de tiende Oude Loo-conferentie, mei
1955. Met onder meer Frans Mijnssen (links), Adolphine van Heeckeren van Mole-
caten (derde van links), Bep en Bob Pierson (zesde en zevende van links), Erna
Mijnssen (zesde van rechts) en Wim en Rie Kaiser (tweede en eerste van rechts).
Vierde van links staat inleider Sofi Huri uit Turkije.

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 207



Donderdagavond
De sprekers dienden dus te reflecteren op de basisgedachte van het Oude Loo
en zo de deelnemers te inspireren. Voor deze belangrijke taak werden de inlei-
ders goed verzorgd. Het was de bedoeling dat zij al daags voor het begin van
de conferenties naar Apeldoorn kwamen om daar de voorbereiders en de an-
dere sprekers te ontmoeten. Dat gebeurde onder meer door middel van een di-
ner in Paleis Het Loo op donderdagavond. Daar mochten soms ook enkele
speciale toehoorders bij aanschuiven.
    Voorafgaand aan het diner werden de meeste sprekers vanaf Schiphol of
het station in Apeldoorn met de auto opgehaald door een van de voorberei-
ders. Andere gasten of degenen die de weg kenden, dienden vanaf Schiphol,
Amsterdam Centraal of Rotterdam Maasstation zelf trein en bus naar Apel-
doorn te nemen of kwamen met eigen vervoer. 
    Een moeilijkheid was dat gasten en ophalers elkaar niet kenden. Graaf Fran-
çois de la Noë, een van de sprekers op de conferentie van mei 1954, wilde graag
weten wie hij tegemoet kon zien en gaf ook maar vast door dat hij te herkennen
zou zijn aan ‘un pardessus de voyage jaune beige, des douliers jaunes et une valise
de cuir de la même couleur’.2 Vervolgens kreeg de man met de gele koffer bericht
terug dat hij op het station van Apeldoorn zou worden afgehaald door Kaiser,
‘un homme de 55 ans, assez long avec des cheveux blancs er d’une taille mince’.3

    In januari 1955 werd er voorafgaand aan de negende conferentie heel wat
heen en weer gereden. Bep Pierson pikte Vening Meinesz op in Amersfoort.
Frans Mijnssen zorgde ervoor dat niet alleen Tudor Pole en Cynthia Legh
(vanaf Schiphol), maar ook het echtpaar Daur en Hans Roser (vanaf station
Apeldoorn) naar Paleis Het Loo werden vervoerd. Rita van Heeckeren pos-
teerde zich bij Amsterdam Centraal om daar inleider Christian Müller en
diens echtgenote op te vangen. Het echtpaar Müller had vooraf te horen ge-
kregen: ‘Frau Baronin Van Heeckeren van Molecaten wird beim Ausgang ste-
hen bei einem Auto und trägt eine Blume in der Hand’.4

    Soms ging het mis. Op 26 januari 1956 zou Hans Biäsch worden opgepikt
bij het station van Apeldoorn. Maar mede door de vroeg ingevallen duisternis
werd hij niet opgemerkt. Biäsch nam toen maar een taxi die hem ‘in Nacht
und Schnee’ afzette bij Paleis Het Loo. Daar werd hij vijf minuten na aan-
komst al aan koningin Juliana voorgesteld zonder daarop voorbereid te zijn.
Als ‘Republikaner’ kon hij alleen nog even snel vragen hoe zij moest worden
aangesproken. Biäsch, die als deelnemer was uitgenodigd en op de volgende
conferentie een inleiding zou houden, sprak later luchtig van een ‘lustige An-
kunft in Apeldoorn’.5

    De sprekers en andere speciale genodigden werden dus daags voor het be-
gin van de conferentie opgehaald. Het was niet de bedoeling dat zij net als de
toehoorders pas vrijdagochtend op het Oude Loo aankwamen, zoals Kaiser
voorafgaand aan de conferentie van eind augustus 1955 met nadruk aan Don
Salvador de Madariaga liet weten: ‘It is essential that you arrive at Apeldoorn
in the afternoon or evening of August 25th (Thursday)’.6

Deel iii - De stilte waardevoller dan welk woord ook

208

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 208



    Het diner op donderdagavond op Paleis Het Loo leek een extra ‘lokkertje’
om de gasten tijdig in Apeldoorn te krijgen. Regelmatig was ook Wilhelmina
daarbij van de partij of kwam ze in ieder geval haar gasten de hand schudden.
De prinses kreeg in juli 1953 van Kaiser te horen wie er op de volgende bij-
eenkomst zouden gaan spreken. Hij voegde daaraan toe: ‘Ik hoop, dat U ook
ditmaal even contact zult willen hebben met de sprekers, zoals het in Mei zo
prettig is geschied door Uw deelneming aan een maaltijd’.7

    Over het dineren op het paleis maakten sommige gasten zich vooraf nogal
zenuwachtig. Zo kwam diverse keren de vraag of er dan speciale kledingvoor-
schriften golden. Voorafgaand aan de bijeenkomst van januari 1954 vroeg in-
leider Phirozshah Mehta, die ook al als toehoorder op de voorafgaande con-
ferentie aanwezig was geweest: ‘Is it necessary to bring a dinner jacket, or do
we dine in ordinary dress? I noticed last August that none of the Speakers had
evening dress on for the evening meetings’.8 Het was inderdaad niet nodig om
in rok te verschijnen, zelfs niet als koningin Juliana of prinses Wilhelmina
mee dineerden.
   Sommige gasten vroegen zich af of het wellicht een probleem was dat zij
vegetarisch waren. ‘There is just one little point I should like to mention. I am
vegetarian – I do not eat any meat or fish, but take milk, eggs, cheese, and of
course all vegetables and fruits. I do hope that my peculiarity (?!) will cause
no offence or trouble to my most kind and gracious hosts.’9 Phirozshah
Mehta, de vegetariër in kwestie, kon worden gerustgesteld, net als Ariane de

De bijeenkomsten: op de drempel van een nieuwe tijd

209

Sprekers en voorbereiders logeren tijdens de conferenties op Paleis het Loo.
De gastenverblijven bevinden zich in de vleugel rechts op de foto.

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 209



Berg. De in België wonende vluchtelingenwerkster had in verband met de
voorbereidingen op de conferentie van augustus 1955 laten weten: ‘Je m’ex-
cuse aussi d’avoir omis de vous prévenir que j’étais végétarienne’.10 Ook Hof-
mans en Kaiser waren vegetariër. Het was dus geen probleem.
    De inleiders en andere speciale gasten met eventueel meegereisde echtgeno-
tes – de vrouwelijke sprekers kwamen vrijwel zonder uitzondering alleen – di-
neerden niet alleen op Paleis Het Loo, gedurende de conferentie logeerden ze
daar ook. De voorbereiders sliepen met hun partners eveneens in het paleis,
net als Greet Hofmans (die indien aanwezig een kamer deelde met Adolphine
van Heeckeren) en Walraven en Rita van Heeckeren. Het echtpaar Kaiser had
de beschikking over twee kamers; die extra kamer was een werkruimte voor
Kaiser waarin hij ook mensen ontving.11

Vrijdagochtend
Na de ontvangst van de sprekers op donderdagavond, begonnen de eigenlijke
conferenties op vrijdagochtend met een informele ontvangst op het Oude Loo
zelf. ‘Op de binnenplaats van dit kasteeltje werden alle gasten persoonlijk
door de Koningin begroet met die hartelijke vriendelijkheid welke wij zozeer
van haar kennen en waarderen. Na een welkomstwoord door een der voorbe-
reiders nam de conferentie aanstonds een aanvang en ik wil eerlijk bekennen
dat ik haar niet licht zal vergeten, omdat zij doortrokken was van een zeldza-
me harmonie. Maar hoe kon het ook anders, waar de ganse omringende na-
tuur een harmonie ademde welke zich in ons alleen maar kon vergeestelijken?
En vooral ’s avonds als de kaarsen met hun warm licht de gelaatstrekken van
de mensen verzachtten en de stemmen dempten, werden wij ons dit bewust.’12

    Dat bij invallende duisternis kaarsen moesten worden ontstoken, was ei-
genlijk pure noodzaak. Elektriciteit was er namelijk niet op het Oude Loo. De
techniekloze rust werd echter als betoverend ervaren. ‘Auf schlanken weissen
Kerzen tanzen munter die Flämmchen, in Nischen und Vertiefungen hängen
oder stehen Laternen mit flackerdem Schein. Die Verzauberung wird zur Wir-
klichkeit, die Technik hat keinen Zutritt in diese Burg, in der die Menschen
sich finden, um über Sinn und Weg des Lebens zu sprechen und nachzuden-
ken.’13

    Ook de inrichting was, in de woorden van een van de gasten,‘primitief en
vriendelijk tegelijk: op de planken vloeren staan oude banken en stoelen en
enkele tafeltjes, mooie planten in pot of een boeket vers geplukte margrieten
uit de wei; op de schoorsteenmantels wapenschilden en op één ervan het huis-
merk. De voornaamste concessie aan luxe vormen de porceleinen of zilveren
kandelaars, die het levende kaarslicht dragen. Uit alles proeft en ruikt men de
zorg en de liefde, waarmee de gasten op de Bijeenkomsten worden ontvangen.
Dit is de sfeer, waarin belangstelling voor andermans mening uitgroeit tot
waardering en eerbied, waarin een vaag gevoel van verbondenheid opbloeit
tot besef van de eenheid van het Al.’14

    In die feeërieke omgeving en serene sfeer vonden de conferenties plaats. De

Deel iii - De stilte waardevoller dan welk woord ook

210

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 210



samenkomst werd telkens geopend door een van de voorbereiders en afgeslo-
ten door een andere voorbereider, die dan een aantal maanden later op de vol-
gende bijeenkomst weer het welkomstwoord sprak. Bep Pierson bijvoorbeeld
sloot de zesde conferentie van januari 1954 af en opende de daaropvolgende
zevende bijeenkomst van mei 1954. Op die zevende conferentie was het slot-
woord voor Frans Mijnssen, die vervolgens op de achtste bijeenkomst in au-
gustus 1954 iedereen welkom heette. Zo ontstond er een keten tussen de con-
ferenties, met naast Pierson en Mijnssen ook Wim Kaiser als schakel. De zich
toch al niet zo nadrukkelijk manifesterende Adolphine van Heeckeren bleef
ook wat dat betreft op de achtergrond.
    Kaiser deed dat niet. Hij was zeer nadrukkelijk aanwezig en gebruikte de
welkomst- en slotwoorden om flink uit te pakken. En uiteraard om de uit-
gangspunten van de conferenties nog eens uit de doeken te doen. Zo zei Kai-
ser bij het begin van de bijeenkomst van januari 1956 dat niet híj de conferen-
tie opende, maar dat het in feite God was die dat deed. En dat de Allerhoogste
ook de rest van de bijeenkomsten leidend zou blijven. ‘Beyond our conscious
registration the Almighty does His work in all of us and all we really cán do
is to be as receptive, as open, as we possibly can.’15

Sprekers
In totaal hielden op het Oude Loo tijdens de zeventien conferenties tussen
1951 en 1957 ruim negentig sprekers een lezing of een ‘improvisatie’. Daar-
onder waren elf vrouwen: Bep Pierson, koningin Juliana, Helma Kool, Jo

De bijeenkomsten: op de drempel van een nieuwe tijd

211

De centrale ruimte op het Oude Loo waar de deelnemers worden ontvangen en toe-
gesproken.

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 211



Zeegers-Claessen, Dina van Dalfsen, Adelaide Gardner, Annemarie Schim-
mel, Sofi Huri, Ariane de Berg, Dame Kathleen Lonsdale en Henriette Jordan.
Van Wilhelmina werd wel een tekst voorgelezen, maar ze sprak zelf niet.
    Wat verder opvalt is dat veel academici het woord voerden: 21 professoren
en 22 anderen met een doctorstitel. Onder hen waren filosofen, letterkundi-
gen, theologen, maar ook geografen en natuurkundigen. Een groot aantal in-
leiders was actief op medisch en/of psychisch terrein als arts, psychiater of
psychotherapeut. Daarnaast spraken zeker elf dominees, Pfarrers, reverends
of pasteurs, al dan niet met pensioen;16 een hoge Unesco-man (Bammate); een
hulpverleenster (Ariane de Berg) en een luchtmaarschalk (lord Dowding).
Verder hielden ook nog een baron (Erik Palmstierna), twee graven (Karlfried
von Dürckheim en François de la Noë) , een koningin (Juliana) en His High-
ness Ismail Izzet Hassan een inleiding. De meeste sprekers waren van protes-
tants-christelijke huize, maar ook joden, quakers, vrij-katholieken, zenboed-
dhisten, soefi en theosofen namen het woord.
    Bijna een derde van de inleiders kwam uit Nederland. Ook Engeland en
West-Duitsland waren met ieder bijna twintig sprekers goed vertegenwoor-
digd. De afvaardigingen uit Frankrijk en Zwitserland waren bescheidener van
omvang (zo’n zes per land) en vergelijkbaar met die van alle Scandinavische
landen samen. De rest van de inleiders was onder meer afkomstig uit Spanje
en Turkije.

West-Duitsers en moslims
Een van de West-Duitse inleiders was schrijver en theoloog Albrecht Goes.
Hij had onder meer Das Brandopfer geschreven, een roman die een bijdrage
poogde te leveren aan de dialoog tussen joden en christenen. Goes’ boek Un-
ruhige Nacht was in 1954 in het Nederlands vertaald door Thijs Booy, de se-
cretaris van prinses Wilhelmina. Ook had Goes, eveneens in 1954, het Dag-
boek van Anne Frank in Duitsland uitgegeven. Op de elfde conferentie, in
augustus 1955, sprak Goes onder de titel Vertrauen in das Wort over de taal
als bemiddelaar tussen schoonheid en waarheid. Deze toespraak was heel an-
ders van toon dan de meeste andere, veel minder religieus getint en ging ook
niet over (wereld)vrede.17

    Eveneens uit West-Duitsland kwam Annemarie Schimmel. De West-Duitse
oriëntaliste was met haar 32 jaar nog betrekkelijk jong toen zij in mei 1954
het Oude Loo bezocht. Zij verving haar oudere collega prof. dr. Friedrich
Heiler, die wegens ziekte verstek moest laten gaan. Heiler had Schimmel een
‘hervorragende Orientalistin, Islamforscherin und Religionshistorikerin von
internationalem Ansehen’ genoemd.18 Zij moest later in het jaar op een soort-
gelijke bijeenkomst (van het World Congress of Faiths) nog een soortgelijke
lezing houden, dus dat kwam mooi uit.
    Heiler had niets te veel gezegd. De in Erfurt geboren Schimmel was kort na
de Tweede Wereldoorlog al tot hoogleraar Arabisch en Islamitische Studies
benoemd aan de universiteit van Marburg. Een paar maanden na haar bezoek

Deel iii - De stilte waardevoller dan welk woord ook

212

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 212



aan Apeldoorn ging ze in Ankara doceren, als niet-moslim en als vrouw! Tur-
kije en Pakistan werden belangrijke werkterreinen voor haar. Zij hield zich
vooral bezig met (het vertalen van) het werk van Maulana Jalaluddin Rumi,
een 13e-eeuwse moslimmysticus, en Mohammed Iqbal (1877-1938), een mys-
tieke dichter-filosoof uit India. In de jaren zestig maakte zij de overstap naar
de prestigieuze universiteit van Harvard in de Verenigde Staten. 
    Overal waar Schimmel doceerde werd ze op handen gedragen. Ze sprak
vele talen en was befaamd vanwege de wijze waarop ze haar voordrachten
hield: met gesloten ogen. Haar leven lang probeerde zij begrip te kweken voor
de islam, volgens haar een van de meest onbegrepen religies. Zij groeide uit
tot een alom gerespecteerde bruggenbouwer tussen de islamitische wereld en
het Westen. 
    In haar toespraak op het Oude Loo citeerde Schimmel veel uit de Koran en
haalde zij regelmatig islamitische mystici aan om het belang te beklemtonen
van ‘leegmaken’, van ‘loslaten’. Dit alles om te komen tot de ‘reine und wun-
schlose’ liefde van God. Die liefde was volgens haar het enige antwoord op al-
les.
    Goes en Schimmel behoorden tot bijna twintig West-Duitsers die het
woord voerden op de zeventien conferenties. Dus ongeveer een kwart van alle
sprekers kwam uit het land van de voormalige bezetter. Een aantal van hen
liet weten blij verrast te zijn om zo kort na de Tweede Wereldoorlog in Neder-
land te worden uitgenodigd. Zoals de scheikundige en industrieel Hans Roser.
Toen hij de uitnodiging ontving, dacht hij dat het om een persoonverwisseling
ging. ‘Ich könne mir nicht vorstellen, dass man als Deutscher 7 Jahre nach
diesem unseligen Krieg ein gern gesehener Gast sei.’ Maar van een vergissing
was geen sprake – tot zijn grote vreugde, want ‘die Atmosphäre des Ueberper-
sönlichen, der Toleranz und des religiösen Suchens in “Het Oude Loo” haben
[...] mein Herz gewonnen’. Ook dominee Rudolf Daur uit Stuttgart sprak zijn
grote dank uit dat hij als Duitser in Nederland mocht spreken.19

    Onder de sprekers waren ook enkele moslims. Een daarvan Nadjim oud-
Dine Bammate, een topman van de Unesco. Hij was afkomstig uit Georgië en
werd door Kaiser omschreven als ‘een uiterst begaafde jongeman’.20 Op zater-
dag 29 januari 1955 sprak de toen 33-jarige Bammate in Apeldoorn over Le
destin spirituel de l’homme musulman. De islam, zo benadrukte hij, kende
geen ‘mediation’ en geen sacramenten, maar slechts een directe dialoog met
God. Hij zag vooral overeenkomsten met andere godsdiensten: ‘ce sont ces
mêmes intonations que j’ai perçues chez les juifs, comme chez les Musulmans,
comme chez les chrétiens’.
    Een andere moslim, prins Hassan, had op de eerste conferentie een titelloze
improvisatie gehouden. Deze verre neef van ex-koning Faroek van Egypte
riep in zijn ‘sober en gelovig getuigenis’21 op aan Gods wil te gehoorzamen –
ieder op zijn eigen wijze. Op basis van de Koran, waaruit hij regelmatig citeer-
de, meende Hassan dat het contact met God (‘the force in life’) hersteld dien-
de te worden en benadrukte hij – net als Schimmel – het belang van loslaten.

De bijeenkomsten: op de drempel van een nieuwe tijd

213

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 213



De ‘divine possibilities in the individual’ moesten worden geactiveerd om het
‘Kingdom of Heaven’ te kunnen binnengaan.
    Kaiser meende dat Hassan en Bammate een ‘waardevolle bijdrage’ aan de
conferenties hadden geleverd, ‘zonder enigszins de vermeende superioriteit
van de Islam te poneren’. Hij zou dan ook graag nog meer ‘Mohammedanen’
als inleider ontvangen in Apeldoorn. Daartoe vroeg hij in februari 1956 is-
lamkenner Daniel van der Meulen om tips.22 Maar als die al namen doorgaf,
kwamen die te laat om nog te worden uitgenodigd voor het Oude Loo.
    Cees Fasseur wijst er in zijn boek over de huwelijkscrisis van Juliana en
Bernhard terecht op dat de aanwezigheid van moslims op de conferenties op-
merkelijk was. Volgens hem waren de Oude Loo-conferenties doordat ze
ruim aandacht schonken aan de indertijd voor veel Nederlanders nog zo goed
als onbekende islam ‘hun tijd vooruit’.23

Martin Buber
Van alle sprekers op het Oude Loo was niemand zo bekend als Martin Buber.
Nog voordat er van de conferenties sprake was, had Kaiser al zijn waardering
geuit voor de joodse filosoof en mysticus. Der Weg des Menschen, een uitgave
van de toespraak die Buber in 1947 had gehouden op een bijeenkomst van
Woodbrookers in Bentveld, noemde hij ‘een prachtboek’ en een beschrijving
van ‘de quintessense van ’t leven’.24 Ook  De legende van den Baäl-sjem werd
door Kaiser aan anderen aanbevolen.
    Frans Mijnssen was eveneens geraakt door Buber. Daarom schonk hij de
Groningse journalist Bonno Wildeman een exemplaar van Der Weg des Men-
schen. Wildeman liet weten zeer onder de indruk te zijn van die uiteenzetting
over de chassidische leer.25 En een van de andere vaste gasten op de conferen-
ties, Koos de Vries uit Den Haag, organiseerde met enkele gelijkgestemden re-
gelmatig filosofische ‘Buberavondjes’.26 Op deze bijeenkomsten werden boe-
ken van Buber besproken.

Ontmoeting als kernthema
Begin jaren vijftig was Buber wereldberoemd. De kleine, gezette Oostenrijker
met witte baard was voor velen een moderne profeet. Zijn faam had hij onder
meer te danken aan het in sprankelend Duits hertalen van het Oude Testa-
ment. Buber meende dat de Bijbel niet een boek was dat men moest lezen,
maar een Woord dat men moest horen en waaraan men gehoor moest geven. 
    Daarnaast had Buber zich opgeworpen als verkondiger van het chassidis-
me. In deze mystieke joodse levenswijze, die in de 18e eeuw in Oost-Europa
was ontstaan, stonden de magie van het gebed en de toewijding aan de mede-
mens centraal. De door hem navertelde chassidische verhalen werden in veel
talen vertaald. 
    De wetenschappelijk geschoolde Buber – die de invloed van Nietzsche en
de middeleeuwse mystici had ondergaan – zag zichzelf als een bemiddelaar
tussen de bedreigde joodse tradities in het Oosten en het moderne rationalis-

Deel iii - De stilte waardevoller dan welk woord ook

214

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 214



tische denken van het Westen, tussen jodendom en christendom ook. Dat
was niet zonder reden. In Bubers opvattingen was ‘ontmoeting’ of ‘dialoog’
fundamenteel. En dan kon het gaan om een ontmoeting met een medemens of
met God. Dan kon het gaan om aanhangers van verschillende religies. Het
ging daarbij altijd om wederzijds begrip en respect, om geven en nemen, om
luisteren en antwoorden. In zijn filosofisch hoofdwerk Ich und Du (1923) be-
handelde hij die dialogische verhouding van de mens tot God en tot de mede-
mens als existentieel religieus beginsel. Die ontmoeting, dat geraakt worden
of aangesproken voelen, was nodig om de breuk tussen God en de wereld te
helen.
    Buber meende dat ieder mens zijn eigen, onbekende wordingsproces moest
doorlopen. In overgave aan God. ‘Heer, ik vraag U niet, om mij de geheimen
van Uw weg te openbaren, en mij te zeggen, waarom er zo veel leed in de we-
reld is: ik zou het toch niet kunnen verdragen. Maar zeg mij, Heer, wat dit
leed voor mij betekent, wat het van mij vraagt, en wat Gij mij ermee hebt wil-
len zeggen. Ik wil niet weten waarom ik lijd, maar wel, of ik met mijn lijden
Uw wil volbreng!’27

    Volgens Buber kwam de wijsheid niet vanzelf. Een mens moest daar moeite
voor doen. Daar was studie voor nodig, evenals mystiek inzicht. En dat vond
hij met name in het chassidisme en het taoïsme, maar ook bij mystici als Par-
celsus, Jacob Böhme en Meister Eckhart. Maar uiteindelijk was de essentiële
religieuze beleving gelegen in ‘de daad die men verricht in de naam van God.
[…] Aan ieder mens is een eigen taak in het leven toegedacht, ieder mens is
éénmalig in zijn eigen werk en op zijn eigen plaats. Ieders taak is het, om te
wòrden wat men in werkelijkheid is, en om te leven vanuit de goddelijke
kracht, die in ons allen is. Door iedere daad vanuit die kracht kan ieder mens
Gods Koninkrijk op aarde een stapje naderbij brengen’.28 Want het uiteinde-
lijke einddoel was de ‘theocratie’, Gods heerschappij op aarde.

Buber aanvaardt uitnodiging
Het was dus niet zo verwonderlijk dat Buber populair was bij de voorberei-
ders van het Oude Loo. Diens opvatting dat ieder mens zijn eigen goddelijke
opdracht op zijn eigen wijze moest vervullen en zo met heel zijn lijdende we-
zen aan een betere wereld moest bijdragen, werd door hen van harte onder-
schreven. Dat ook Kaiser bezig was met het hertalen van Bijbelboeken en
eveneens geïnspireerd was door mystici als Meister Eckhart, moet evenzeer
hebben bijgedragen aan de herkenning. 
    Het was dan ook logisch dat de voorbereiders alles in het werk stelden om
geestverwant Buber naar Apeldoorn te krijgen. Hij behoorde volgens Bep
Pierson met onder meer Juliana, Schweitzer en Einstein tot het ‘niveau dat
Christus ons aangeduid heeft’.29 In augustus 1951 stuurde Kaiser hem een of-
ficiële uitnodiging voor de Oude Loo-conferentie van drie maanden later. Bu-
ber liet echter weten dan niet aanwezig te kunnen te zijn, omdat hij op 25 ok-
tober voor een half jaar naar New York zou afreizen.30

De bijeenkomsten: op de drempel van een nieuwe tijd

215

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 215



    In het voorjaar van 1953 deed Kaiser een nieuwe poging, nadat hij van
Hans Roser had vernomen dat Buber in de zomer West-Duitsland zou bezoe-
ken. Er volgde een briefwisseling waarin Buber zijn reisschema voor de ko-
mende maanden doorgaf en Kaiser de loftrompet stak over Der Weg des
Menschen en Gottes Finsternis.31 Kort daarop liet Buber weten in principe be-
reid te zijn in augustus naar Apeldoorn te komen.32

    Vervolgens bleef het lange tijd angstvallig stil van de kant van Buber – tot
ongerustheid van Kaiser. In een brief aan Maeder, die in mei 1953 op het
Oude Loo het woord had gevoerd, sprak Kaiser zijn vrees uit dat Buber, net
als eerdere inleiders, onder druk zou worden gezet ‘von Menschen, die vorga-
ben  aus Liebe für Gott, Königin und Vaterland zu sprechen, wenn sie abrie-
ten nach Apeldoorn zu kommen’.33

    Een herhaling van de jobstijdingen van 1952, toen drie inleiders kort voor de
conferentie afzegden, was volgens Kaiser niet denkbeeldig. Vooral niet omdat
twee van de drie die het toen hadden laten afweten – de Britten Spalding en Bent-
wich – tot de kennissenkring van Buber behoorden. De opluchting bij Kaiser zal
dan ook groot geweest zijn toen eind juni Buber definitief toezegde te komen.34

    Toch was Kaiser er nog altijd niet helemaal gerust op. Zeker niet toen hij
hoorde dat Buber van plan was naar Londen te gaan. Hij schreef een uitge-
breide brief aan Buber om hem te waarschuwen voor de verdachtmakingen
die voor Spalding en Bentwich reden waren geweest af te haken. Kaiser hoop-
te dat Buber, net als bijvoorbeeld Palmstierna en Walker (twee inleiders van
mei 1953), op zijn eigen oordeel omtrent het Oude Loo zou vertrouwen.35

Half juli maakte Buber aan alle onderzekerheid een eind. Hij liet weten in au-
gustus in Apeldoorn te zullen spreken.36

    Kort daarna stelde Kaiser koningin Juliana op de hoogte van de stand van
zaken voor de komende conferentie. Uiteraard liet hij weten dat Buber had
toegezegd, ondanks ‘inferieure tegen-actie’. Het aantal genodigden bleek in-
middels, mede dankzij het ‘contingent Buber-relaties’, opgelopen te zijn tot
280. Kaiser vermoedde dan ook dat ‘het zaaltje keurig gevuld zal zijn tot de
laatste plaats. “Het Oude Loo heeft de baby-schoentjes uitgeschopt.” Het be-
looft voor ons allen ditmaal nog waardevoller en animerender te worden’.37

    Dat ‘Buber-relaties’ werden uitgenodigd, was eigenlijk tegen de regels. In
principe werd vooraf niet aangekondigd wie op de conferentie zouden spre-
ken. In dit uitzonderlijke geval lag het anders. De geplande aanwezigheid van
een beroemdheid bleek moeilijk geheim te houden. Zo had de Amsterdammer
Bierschenk, een goede bekende van Greet Hofmans, van Bubers komst verno-
men en wilde daarom ook graag naar Apeldoorn komen. Kaiser liet weten dat
een uitnodiging op grond van alleen belangstelling voor Buber natuurlijk niet
de bedoeling kon zijn, maar hij toonde zich clement. Dat Bierschenk op de
hoogte was, moest een diepere bedoeling hebben en dus was hij welkom.
‘Hoe het ook zij, het zal wel geleid zijn’, meende Kaiser.38 Buber zelf had in
een brief aangegeven dat B.A. Engelsman uit Den Haag wel uitgenodigd wilde
worden.39 Hij zou inderdaad komen. 

Deel iii - De stilte waardevoller dan welk woord ook

216

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 216



Kaiser zelf greep de komst van Buber aan om mogelijke gasten warm te ma-
ken voor het Oude Loo. Hij benaderde, zoals hij het zelf noemde, allerlei
joodse en niet-joodse ‘Buber-contacten’. Onder hen professor Willem Ban-
ning (die een inleiding had geschreven bij een boek over het leven en werk van
Martin Buber)40 en twee Amsterdamse leden van het Genootschap Neder-
land-Israël: prof. M.A. Beek en mevr. A. Wolff-Gerzon.41 Alleen de laatstge-
noemde zou van de uitnodiging naar het Oude Loo te komen gebruikmaken. 

De bijeenkomsten: op de drempel van een nieuwe tijd

217

Martin Buber en zijn echtgenote in augustus 1953 op een bankje bij de Kleine Vuur-
sche, het huis van de Bep en Bob Pierson, waar zij rondom de conferentie logeren.

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 217



Speciale behandeling
Op de vijfde Oude Loo-conferentie, die op 28 augustus 1953 van start ging,
waren uiteindelijk ruim honderdvijftig gasten aanwezig. Het was daarmee de
drukst bezochte conferentie tot dan toe. Onder de toehoorders bevond zich,
onopvallend, ook prinses Wilhelmina. Net als voor veel anderen was Buber
voor haar vermoedelijk de belangrijkste reden om weer eens te komen.
    Buber genoot een speciale behandeling. Evenals andere belangrijke gasten
werden hij en zijn echtgenote, de schrijfster Paula Winkler,42 vanaf Schiphol
met de auto opgehaald. Dat gebeurde in dit geval door Bep Pierson. In tegen-
stelling tot wat gebruikelijk was, vergoedde de organisatie van het Oude Loo
dit keer ook de reiskosten van de echtgenote van de spreker. En op zaterdag
29 augustus 1953 stond er, anders dan gewoonlijk op de tweede conferentie-
dag, slechts één spreker op het programma van de Oude Loo-conferentie:
Martin Buber. Hij sprak in de ochtend en deed dat veel langer dan andere in-
leiders hadden gedaan of nog zouden doen. Ook liep de kleine, bebaarde man
anders dan de meeste sprekers regelmatig de zaal in – weg van het spreekge-
stoelte. 
    De toespraak maakte indruk op de aanwezigen. Een van hen was A. Prins
van Wijngaarden uit Hattem. De vrijmetselaar was vol bewondering over
Martin Buber, ‘deze reeds 75-jarige haast Oud-Testamentische figuur sprak
met een eenvoud en klaarheid over het oneindige en het onzichtbare, zoals
men alleen kan verwachten van deze zo bekende Weense en Joodse philo-
soof’.43 Bijna zestig jaar later herinnerde een andere deelnemer, H.J. Witte-
veen, zich de conferentie met Buber nog levendig en omschreef die als ‘zeer in-
spirerend’. Dat kwam volgens de soefi-aanhanger en latere VVD-minister van
Financiën niet zozeer door de informele sfeer die mede dankzij de theeschen-
kende Juliana werd gecreëerd, maar vooral door de ‘indrukwekkende’ Buber
en diens ‘diep beleefd godsbesef’.44

    Ook Juliana was blijkbaar onder de indruk geraakt. Amper twee weken na
de conferentie op het Oude Loo hield zij een toespraak tot de Nederlandse
jeugd in de Koopmansbeurs in Amsterdam. Bij die gelegenheid citeerde zij uit
De weg van de mens van Buber. Nadat ze de jongeren op het hart had gedrukt
een eigen weg te kiezen, zei ze: 

Ik denk aan het verhaal, hoe een oud man – de Joodse rabbi Soesja – kort
voor zijn dood zei: ‘In het toekomende Rijk zal mij niet gevraagd worden:
“Waarom zijt gij niet Mozes geweest?” Mij zal gevraagd worden: “Waar-
om zijt gij niet Soesja geweest?”.’ De schrijver voegt er o.a. nog aan toe:
‘Juist in de verscheidenheid der mensen, in de verscheidenheid van hun
aanleg en hun neigingen, ligt de grote mogelijkheid der mensdom’.

Juliana noemde in de Koopmansbeurs de schrijver in kwestie niet bij naam. In
de gedrukte versie van de toespraak verwijst een voetnoot wel naar het boek
van Buber.45

Deel iii - De stilte waardevoller dan welk woord ook

218

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 218



    Kaiser bleek eveneens enthousiast: de lezing was – zo schreef hij in 1955 –
zeer bijzonder geweest. Maar er was een probleem, zo liet hij uitgever Carolus
Verhulst weten. ‘Ja, Buber. Het is intens jammer, dat die op “Het Oude Loo”
een voordracht hield, waarin hij zo kwistig was met woorden, dat hij er later
een kater van had en niet wilde toestaan, dat het zo gedrukt werd. Hij maakte
toen van de 32 blz. quarto een résumé van 8 blz. folio. Alle pit en leven was
er uit, zo erg dat deelnemers protesteerden! Maar hij was herhaaldelijk van de
microfoon weggelopen en dus ontbraken passages en hij vertikte het die aan
te vullen! De ware reden was natuurlijk, dat hij in de wereld alleen gekend wil
zijn om zijn gekristalliseerde prachtige proza.’46

    De uiteindelijk uitgedeelde versie van Bubers toespraak (onder de titel Der
Spruch vom zinsgroschen und unsere Zeit) was dus een slap aftreksel van het-
geen de gasten op het Oude Loo hadden voorgeschoteld gekregen.47 Wat op
papier stond was meer een verantwoorde lezing dan een persoonlijk getuige-
nis, zoals de bedoeling was.
    De teleurstelling over de uiteindelijke tekst van Buber, die na de conferentie
nog enkele dagen als gast van Bep en Bob Pierson op de Kleine Vuursche ver-
bleef, verdween snel naar de achtergrond. Buber werd als ‘marketingtool’ in-
gezet om mogelijke sprekers over te halen naar Apeldoorn te komen. Telkens
weer noemde Kaiser de naam van Buber als een van de degenen die op het
Oude Loo hadden gesproken.
    Buber zelf leek ook tevreden terug te kijken op zijn verblijf in Apeldoorn.
‘Es war eine Atmosphäre des guten Willens, auch jenes Willens, der heute
vielleicht das wichtigste ist: des Willens, die Tatsache zu verstehen, dass es in
unseres Vaters Hause viele Wohnungen gibt und dass aus jeder dieser
Wohnungen die Tür, wenn sie sich öffnet, unmittelbar vor Sein Angesicht und
also auch in die Gemeinschaft aller Ihn Schauenden führt.’48 In dezelfde brief
aan ‘Lieber Herr Kaiser’ liet hij weten koningin Juliana een exemplaar van
zijn nieuwste boek Reden über Erziehung te hebben gestuurd. Kaiser zou een
ander boek toegezonden krijgen, zo beloofde hij.49

    Met Buber werd vervolgens niet meer gecorrespondeerd. Wel zou koningin
Juliana de bejaarde filosoof nog minstens een keer ontmoeten. Op 3 juli 1963
ontving Buber in Amsterdam de Erasmusprijs uit handen van prins Bernhard.
Hij kreeg de prestigieuze onderscheiding voor de diensten die hij de Europese
beschaving had bewezen. In zijn dankwoord noemde de laureaat het ‘gelovig
humanisme’ een noodzakelijke tegenkracht om de moderne machten van
technologie, verwetenschappelijking, verslaving en materialisme het hoofd te
bieden. Juliana was aanwezig bij die plechtigheid in het Tropenmuseum en zal
ongetwijfeld hebben teruggedacht aan het optreden van Buber op het Oude
Loo tien jaar eerder.

Inhoud lezingen
In zeven jaar tijd werden op het Oude Loo ruim honderd voordrachten ge-
houden, als ook de (soms vrij uitgebreide) openings- of slottoespraken wor-

De bijeenkomsten: op de drempel van een nieuwe tijd

219

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 219



den meegerekend. De voordrachten verschilden nogal van toon, inhoud en
vorm. Aan sommige inleidingen was geen touw vast te knopen, andere spre-
kers blonken dan weer uit in helderheid. Waar de ene inleider een vrij weten-
schappelijk betoog hield, getuigde een andere inleider juist van zijn persoon-
lijke geloofsovertuiging. Ook waren de onderwerpen die werden aangesneden
nogal uiteenlopend: van het mensbeeld van de Russische schrijver Fjodor Mi-
chailovitsj Dostojevski tot psychische ziekten; van de aard van het hindoeïs-
me tot islamitische mystici; van vluchtelingenwerk tot het integreren van reli-
gie in het arbeidsproces van alledag.
    Opvallend was het brede scala aan personen dat in de redevoeringen werd
geciteerd ter ondersteuning van het naar voren gebrachte gedachtegoed. De
Franse schrijvers Michel de Montaigne, André Gide en Jean-Paul Sartre pas-
seerden de revue, net als Dante Alighieri, William Shakespeare en ook Curzio
Malaparte. Regelmatig vielen ook de namen van Nathan Söderblom, de
Zweedse aartsbisschop en voorvechter van de oecumene; George Ivanovitsj
Gurdjieff, de Russische esotericus en uitvinder van het enneagram (negen met
elkaar in een cirkel verbonden persoonlijkheidstypes); de Britse historicus Ar-
nold Toynbee; de Zwitserse psychoanalyticus Carl Gustav Jung; de Duitse
theologen Karl Barth en Dieterich Bonhoefer en hun Oostenrijkse collega
Martin Buber, die dus zelf ook als spreker op het Oude Loo optrad. De filo-
sofen Plato, Socrates, Origenes, Lao Tse, Blaise Pascal en Friedrich Nietzsche
werden eveneens meermaals aangehaald. Van de laatste kwam onder meer het
citaat: ‘Es gibt einen Weg, den niemand gehen kann außer dir. Frage nicht,
wohin er führt, sondern gehe ihn.’ Op deze wijze vonden de gelovigen van het
Oude Loo en de ‘godendoder’ Nietzsche elkaar in het besef dat ieder mens
zijn eigen unieke weg diende af te leggen.
    De meeste lezingen op het Oude Loo waren geen afgewogen betogen, maar
bestonden uit een soort vrije gedachtestromen. Er werd – op uitdrukkelijk
verzoek van de voorbereiders, die om unieke, persoonlijke geloofsuitingen
vroegen – veel geïmproviseerd en geassocieerd. Wat de meeste sprekers ge-
meen hadden – en daarin sloten ze uiteraard nauw aan bij hetgeen door de
voorbereiders naar voren was gebracht – was een diep religieus besef van de
alomaanwezigheid van God en het idee dat individuele overgave kon en zou
bijdragen aan de oplossing van de problemen in de wereld. Iedereen had tot
taak mee te werken aan Gods plan. De mens moest weer kind of leerling wor-
den en het eigen ‘ik’ laten vallen.50 Dat zou, zo was de stellige overtuiging van
velen, onvermijdelijk bij steeds meer mensen gebeuren. De gedachte op de
drempel te staan van een nieuw tijdperk leefde dan ook sterk. Het was nu of
nooit voor de toekomst van de mensheid, die in grote crisis verkeerde.51 In dat
verband werd onder meer door de inleiders Walker en Spoerri met instem-
ming verwezen naar een lezing die koningin Juliana had gehouden tijdens een
staatsbezoek in Denemarken in 1953. Volgens de vorstin was er iets nieuws
gaande, al was nog onduidelijk wat.52

Deel iii - De stilte waardevoller dan welk woord ook

220

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 220



God en godsdiensten
Het ging dus vooral over Gods bedoeling met de wereld. In de meeste lezingen
stond de Allerhoogste dan ook centraal. Een God die weliswaar onkenbaar
was, maar die zich op diverse manieren en/of in diverse religies manifesteerde.
Geloven werd gezien als het absolute vertrouwen in de goedheid en de wijs-
heid van God, die door veel sprekers werd vereenzelvigd met liefde en daar-
mee met vrede. Volgens Annemarie Schimmel kon de mens God alleen maar
liefhebben. ‘Gott kann wohl geliebt aber nicht gedacht werden. […] Der
Mensch aber, der Gott wahrhaftig liebt – das haben die großen Mystiker im-
mer wieder erkannt – sieht in jedem, was ihm auf Erde begegnet, ein Zeichen
der göttlichen Liebe.’ Om daar nog aan toe te voegen dat voor God alleen ‘die
reine und wunschlose’ liefde telde. De mens moest volgens Schimmel trachten
samen te vallen met de goddelijke wil.53 Andere inleiders waren het daarmee
eens. Ook zij meenden dat de mens moest proberen één te worden met God
en zo te streven naar vrede in zichzelf. Op z’n minst diende ieder mens te
trachten Christus, de ‘prins van vrede’, toe te laten in zijn of haar leven. En
vervolgens was het ieders individuele plicht om mee te werken aan Gods plan
en daarmee aan vrede in en tussen mensen. 
    Belangrijk was dat het individu zich niet door anderen de regels liet voor-
schrijven, maar een eigen weg koos. Dat betekende onder meer dat kerkelijke
dogma’s en voorschriften werden afgewezen of dat het belang daarvan werd
geminimaliseerd. De chirurg en schrijver van esoterische boeken Kenneth
Walker stelde dat veranderingen op geestelijk gebied door individuen zouden
worden bewerkstelligd en niet door kerken of theologen.54 De Turkse hoogle-
raar Sofi Huri maakte duidelijk dat ook moslims in principe tegen dogmatiek
dienden te zijn: voorschriften moesten geen doel op zich zijn, maar een middel
om tot God te komen – het gaat immers niet om uiterlijkheden, maar om het
innerlijk: ‘You may wear your turban if you like; God does not regard your
external appearance, he looks at your heart!’55

    Het werd van groot belang geacht open te staan voor het waardevolle in
andere godsdiensten – zoals de christelijk opgevoede Sofi Huri aangaf, die
zich had verdiept in moslimmystici. Ook Annemarie Schimmel had andere re-
ligies bestudeerd en zo ontdekt dat vroomheid niet bestond uit het naleven
van dogma’s, maar uit gebed en naastenliefde. ‘Jede grosse Religion hat jenes
Gebot zur allumfassenden Nächstenliebe’. De gedachte dat verschillende reli-
gies fundamentele zaken delen, werd ook uitgedragen door Juan Mascaró. De
in Cambridge wonende Spaanse taalkundige had onder meer de Bhagavad
Gita en delen uit de Upanishads in het Engels vertaald. Op het Oude Loo
wees hij op het elkaar aanvullende karakter van de wereldreligies. ‘The spiri-
tual words that we find in the Scriptures and books of wisdom of the world
illumine one another. In them we find the cosmic greatness of Hinduism, the
vast moral issues of Zoroaster, the joy of reason in Truth in Buddha, the spi-
ritual victory of Jainism, the law of love and infinite deep simplicity of Tao,
the practical spiritual wisdom of Confucius, the poetry of Shinto, the concen-

De bijeenkomsten: op de drempel van een nieuwe tijd

221

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 221



tration in the one God of Israel, the white radiance of Eternity of Christianity,
the glory of God of Islam.’56

    Niet alleen Mascaró verwees naar heilige boeken in andere religies, ook
veel andere inleiders deden dat. Mystici van diverse godsdienstige achter-
grond – zoals Meister Eckhart, Ken’an Rifai en Rumi – kwamen regelmatig
aan bod, net als de grote contemporaine voorbeelden Mahatma Gandhi, Al-
bert Schweitzer en Jiddu Krishnamurti. Een in het westen onbekend rolmodel
was Ken’an Rifai (1867-1950). Het was Sofi Huri die een portret schilderde
van de soefimysticus die poogde mensen te verenigen in een kring van belan-
genloze liefde. Want, zo meende Rifai, als we in vrede willen leven dan zullen
we moeten zoeken naar overeenkomsten en niet naar verschillen tussen men-
sen en religies.
    Maar wat te doen nadat de vergelijking tussen de verschillende religies was
gemaakt? Daarover werd verschillend gedacht. De Amsterdamse hoogleraar
godsdienstgeschiedenis Claas Jouco Bleeker, auteur van onder meer het boek
Op zoek naar het geheim van de godsdienst (1952), wees op de noodzaak om
de basis van religies te onderzoeken. Volgens Bleeker was niet één godsdienst
de ware en moesten ook niet ad random allerlei elementen uit diverse religies
worden geplukt voor individueel gebruik, zoals de theosofie voorstond. Nee,
iedereen diende zijn eigen godsdienst opnieuw te doorleven en dan niet met
het verstand maar met het hart. Als dat gebeurt, ontstaat er een diep gevoelde
overtuiging die automatisch ruimte laat voor alle andere godsdiensten. De di-
verse godsdiensten konden dus perfect harmonisch naast elkaar bestaan.
    Anderen meenden evenwel dat een alomvattende wereldgodsdienst de logi-
sche uitkomst zou zijn van het bestuderen van alle religies. Dat dacht onder
meer Barbara Waylen, die als ideaal de stichting van een ‘Universele Kerk
had, waarin alle mensen van goede wil, alle religies, alle volken het hunne
zouden kunnen bijdragen om de noodzakelijke vrede tussen mensen en vol-
ken te bereiken’.57 In de optiek van Sri Ram moest de mensheid – nu nog ge-
hinderd door verschillende zienswijzen als gevolg van psychologische barriè-
res – uiteindelijk eveneens één organisch geheel gaan vormen.58 Volgens
anderen, met Kaiser en Wilhelmina voorop, kon die ene alles omvattende we-
reldreligie eigenlijk alleen maar het christendom zijn, die in hun visie superi-
eur was aan alle andere godsdiensten.

Weinig aandacht voor politieke actualiteit
De inleidingen behandelden dus vooral religieuze zaken, en met name de ver-
houding tussen God en de (individuele) mens, en de geestelijke crisis in de we-
reld. Opvallend weinig werd gerefereerd aan de concrete politieke actuali-
teit.59 Het lijkt erop dat de conferenties zich in een soort vacuüm afspeelden,
veilig achter de dikke muren van het middeleeuwse slot. De boze buitenwe-
reld scheen tijdens de conferenties geruststellend ver weg. Als er al werd ver-
wezen naar recente gebeurtenissen, zoals de gruwelijkheden van de Tweede
Wereldoorlog, de oorlog in Korea of de overstromingsramp in Zuidwest-Ne-

Deel iii - De stilte waardevoller dan welk woord ook

222

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 222



derland van februari 1953, gebeurde dat vooral om aan te geven dat ook in
slechte tijden het geloof behouden diende te blijven.60

    Een van de weinigen die vrij expliciet inging op de problemen in de wereld
was Ariane de Berg, die werkzaam was in de vluchtelingenhulpverlening. Vol-
gens haar lag onverschilligheid aan de basis van alle ellende. En dat was de
miskenning van het goddelijke plan, waarvan de mens de eer heeft dat op aar-
de te verwezenlijken. Het ging mis omdat te veel mensen, ook politieke lei-
ders, het eigenbelang nastreefden. Wel nam het besef van ‘une realité trans -
cendante’ toe. Alle problemen in de wereld hingen volgens De Berg met elkaar
samen. ‘Le problème de la paix, le problème social, le problème de l’educati-
on, de la santé publique et, parmi tant d’autres, le problème des réfugiés dont
j’ai été amenée á m’occuper tout particulièrement.’ Ieder individu kan bijdra-
gen aan een klimaat dat nodig is om tot oplossingen te komen. Ieder mens
kan iets doen.
    Het belang van handelen werd onderschreven door Salvador de Madaria-
ga, die op het Oude Loo nader inging op de relatie tussen God en de mens.
Het was volgens de op dat moment stateloze historicus en diplomaat61 niet de
bedoeling van dit soort conferenties om te blijven hangen in theorieën en ab-
stracties, maar om in actie te komen. Fritz Feigel vond eveneens theologische
scherpslijperij zinloos. Het ging Jezus, ‘der grösste Genius der Geschichte’,
niet zozeer om denken, maar om doen – zie de werken van barmhartigheid!
Ook andere inleiders, zoals Gerald Bailey, stelden daden en acties boven theo-
rieën en abstracties.

De bijeenkomsten: op de drempel van een nieuwe tijd

223

Luchtopname van het Oude Loo.

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 223



Afkeer van zielloze ideologieën
Gezien de toestand in de wereld – de Koude Oorlog tussen het kapitalistische
Westen en het communistische Oostblok was op z’n hoogtepunt – was het
niet verwonderlijk dat af en toe ook het communisme om de hoek kwam kij-
ken. Vrijwel zonder uitzondering werd daar in negatieve zin over gesproken.
Dat was ook logisch. De mens moest zijn eigen, individuele weg volgen en
niet leven naar door anderen bedachte dogma’s en regels en dus ook niet naar
door anderen bedachte politieke ideologieën. 
    Quaker Gerald Bailey wees op de bijeenkomst van januari 1954 uitdruk-
kelijk op het onderscheid tussen christendom en communisme. Volgens hem
ging het daarbij om drie verschillen. Ten eerste negeerde het communisme
God. Ten tweede was het belang van het individu voor christenen een doel op
zich, maar waren individuen voor communisten slechts componenten van een
gedepersonaliseerde collectiviteit. Ten derde gingen christenen en communis-
ten fundamenteel anders met hun vijanden om: liefhebben versus liquideren,
waarbij Bailey onder meer verwees naar onder Stalin gepleegde moorden. Bo-
vendien zagen communisten materiële zaken als enige essentie van het mense-
lijk bestaan. 
    Tegelijkertijd wees Bailey er nadrukkelijk op dat veel christenen zich niet
christelijk gedroegen. Hoe christelijk was uitbuiting van de ontwikkelingslan-
den? Hoe christelijk was het gebruik van de atoombom of de waterstofbom?
Volgens hem kon het communisme als ideaal dan ook vooral aanslaan door
het tekortschieten van de christenen. Ergo: christenen moesten hun individu-
ele, goddelijke opdracht vervullen en door hun voorbeeld, door hun hande-
len, het communisme ondermijnen. 
    Rudolf Daur meende eveneens dat het bolsjewisme niet met geweld bestre-
den moest worden, maar door een religieuze vernieuwing in het westen. Die
vernieuwing betekende volgens hem niet een herkerkelijking, maar een terug-
keer naar de oorsprong van het christendom, naar de geest van waarachtig-
heid, liefde en trouw. Dat was een boodschap die, volgens de West-Duitse do-
minee in januari 1955, de kerken en bijbehorende instituties nog lang niet
altijd begrepen of uitdroegen. 
    Nadat Salvador de Madariaga zich in augustus 1955 hardop had afge-
vraagd wat ‘vrede’ inhield, kwam hij tot de conclusie dat vrijheid daarvoor een
noodzakelijke voorwaarde vormt. Vrijheid is nodig om tot zelfontplooiing te
komen, zowel voor individuen als voor staten. Zelfontplooiing is zelfs het doel
van de geschiedenis. Dat leidde volgens De Madariaga tot een nadrukkelijk
anti-communistische stellingname, want ‘all theories that try to realize history
by compressing individual liberty are theories of error and dark ness’. 
    Heinrich Schild hield in januari 1956 eveneens een pleidooi vóór de zelf-
standige mens en tégen de op macht en aanzien beluste ‘prominent’. De zelf-
standige mens bepaalt zijn eigen ritme, bekommert zich om zijn medemens,
durft tegen de stroom in te gaan en in de drukte van de massa stil te zijn. Der-
gelijke zelfstandige mensen werden in communistische regimes, zoals in Oost-

Deel iii - De stilte waardevoller dan welk woord ook

224

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 224



Europa, niet getolereerd. ‘Die Selbständigkeit passt in ein totalitäres System
nicht hinein.’
    Ook Kaiser hamerde op het verderfelijke karakter van het antichristelijke
communisme. In zijn optiek vond het pacifisme als politieke stroming even-
min genade, omdat het net als het communisme en het fascisme het wezen van
de werkelijkheid niet begreep. Al deze stromingen, evenals het waanidee dat
het blanke ras superieur zou zijn,62 brachten de wereldvrede niet dichterbij –
wel integendeel. Iedere politieke, religieuze of economische krachtenbunde-
ling was voor hem uit den boze. 

Alle groepsverband is samenscholing van “velen” om zich tegen alle an-
deren door te zetten. Groepsvorming is zwichting voor machtsverga-
ring; het eist steeds overaccentuering van gedeeltelijke gelijkheid om
stelling te kunnen nemen tegen het anders-zijn der anderen. Groepsvor-
ming – op welk levensgebied dan ook – is derhalve het omgekeerde van
Verbroedering, dat is Ontbroedering. Dááraan heeft zich de mensheid
vergeven, en in geen eeuw zo sterk als de onze. Overal tiert de groeps-
vorming. En dus de verstrooiing! Daarom is het niet geworden “Eén
Kudde, één Herder”, maar vele kudden en vele pseudo-herders, omdat
het geen echte Broederschappen zijn, maar belangengemeenschappen.

    
En vervolgens onderstreepte Kaiser in de uitgetypte tekst van zijn welkomst-
woord op 1 februari 1957 ook letterlijk waar het volgens hem werkelijk om
ging: ‘de ware Broederschap, de enig echte, hééft, behoeft en wil géén georga-
niseerde groepsvorming, geen uniformen en discipline, geen dwangmaatrege-
len en misbruiking van de een tegen de ander! Want zijn waarachtigheid vol-
staat om uit zijn wezen elke goede vorm te doen ontstaan. Hij eist geen
gelijkschakeling, omdat hij niet agressief is doch universeel’.
    Het Oude Loo zou moeten bijdragen aan het ontstaan van een dergelijke
ware broederschap, doordat de aanwezigen zich zouden bekennen tot ‘de vol-
brenging van Zijn Wil op aarde als enige echte vervulling van Leven’. En als
dat gebeurde, zo was de stellige overtuiging van Kaiser, ‘indien de Wil van
GOD gereede werd gehoorzaamd, zou er Vrede op aarde zijn.’
    Waar in de inleidingen in het Oude Loo ook regelmatig naar werd verwe-
zen, was het existentialisme, de in opkomst zijnde filosofie over de zin(loos-
heid) van het bestaan. Theophil Spoerri meende in augustus 1953 dat marxis-
me en existentialisme in essentie op elkaar leken. Volgens de Zwitserse
taalkundige hadden beide ‘ismes’ het verkeerde uitgangspunt gemeen dat de
mens zijn eigen schepper zou zijn.
    Overigens was niet iedereen negatief over het existentialisme. Volgens Er-
win Zippert bijvoorbeeld werd de essentie van het existentialisme vaak ver-
keerd begrepen. Het ging immers precies om het unieke van ieder mens. Leer
jezelf kennen. En volg dan, in de optiek van de godsdienstwetenschapper en
psychotherapeut uit München, het goddelijke gebod: heb uw naaste lief, zoals

De bijeenkomsten: op de drempel van een nieuwe tijd

225

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 225



u zelf. Dat was geen egoïsme, dat was zijn wat je wezen moest; dat was je ei-
gen leven liefhebben, inclusief het daarbij behorende kruis.

Afkeer van zielloos materialisme
Niet alleen zielloze ideologieën werden afgewezen, ook het zielloze materialis-
me en vooral de groei daarvan werd met grote zorg gadegeslagen. Het werd
gezien als een van de kwalen van de tijd. Het zou egoïsme en zelfvernietiging
bevorderen en de mens afleiden van de essentie. Volgens ‘pasteur’ Grosjean
leidde doorgeschoten materialisme uiteindelijk tot zelfdestructie, zoals de afge-
lopen decennia hadden aangetoond.63 Ook Sri Ram merkte in augustus 1954
bezorgd op dat de hedendaagse geest te zeer door materiële zaken in beslag
was genomen, terwijl Leslie-Smith een jaar eerder had benadrukt dat spiritua-
liteit veel belangrijker was dan materialisme. Velen vielen de Britse theosoof
daarin bij. Ook Kaiser hekelde al tijdens de eerste conferentie de begeerte. Het
verlangen naar materieel bezit vormde een obstakel in het toelaten van het
‘Eeuwige in de Mens’. De primaire levensbehoeftes van de mens moesten in
zijn optiek dan ook niet materieel, maar geestelijk worden gedefinieerd. 
    Veel inleiders vreesden echter dat het materialisme in de toekomst alleen
maar erger zou worden. Zo vroeg Heinrich Schild uit Düsseldorf zich in ja-
nuari 1956 af of door de voortschrijdende technische ontwikkelingen het le-
venstempo nog verder opgeschroefd zou worden. De vraag was of de mens de
techniek zou weten te beheersen of dat de techniek de mens zou gaan beheer-
sen. Zou de ‘geistigen Vermassung’ door radio en televisie, tijdschriften en
kranten voortgaan en de mens niet meer tot bezinning komen? De West-Duit-
se politicus wist het niet, maar hij hoopte dat de maatschappij ruimte zou blij-
ven bieden aan de zelfstandige mens, dat die niet ondergeschoffeld zou wor-
den en zijn ‘seelisch-geistige Spannkraft’ kon behouden.
    Tom Hopkinson sprak in mei 1956 eveneens over dreigende gevaren van
de consumptiemaatschappij. Volgens de Engelse journalist zou de atoomdrei-
ging niet fataal blijken te zijn.

The fear I feel is not so much that man will blow the world up, but that
he may turn it into a kind of vast and desperate amusement park, full of
cheap entertainments, mechanical music, synthetic food and drink, and
neon-lit advertising. The paradise of nylon and coca-cola! How is it pos-
sible for man to have come so far, to have achieved so much, and still to
have about him so much that is dismal, mean, cowardly and second-
rate. [...] Man has developed technically faster than he has spiritually.
Man has applied himself to the laws of the external universe before he
has learned to study the laws of his own  nature. 

Koningin Juliana had zich op de eerste conferentie in soortgelijke bewoordin-
gen uitgelaten over de geestelijke ontwikkeling die achterbleef bij de techni-
sche ontwikkelingen. 

Deel iii - De stilte waardevoller dan welk woord ook

226

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 226



Kritiek op de wetenschap
In het verlengde daarvan werd over de rol van de wetenschap verschillend ge-
dacht. Sommige sprekers gaven die de schuld van alle ellende in de wereld;
anderen wezen erop dat niet de wetenschappelijke vooruitgang de problemen
veroorzaakte, maar de manier waarop de mens ermee omging. Kaiser behoor-
de tot de eerste categorie. Hij meende dat het verstand een hinderpaal vormde
in de zoektocht naar de Goddelijke Waarheid, die alleen kon worden gevoeld,
nooit worden bewezen. De mens moest het onbegrijpelijke niet proberen te
begrijpen, maar diende zich over te geven aan Gods genade, de enige ‘Weg
naar Universele, Tijdloze VREDE’.64

    Hans Müller-Eckhard en Pir Vilayat Inayat Khan wezen erop dat in de
 zeventiende eeuw een fatale scheiding was ontstaan tussen geloven en weten.
God en ziel waren uit wetenschap en filosofie verdwenen en de West-Duitse
kinderpsychiater noemde dat ‘Entsetzlich’. Arne Runeberg sprak in januari
1956 zelfs van een oorlog tussen wetenschap en religie. Daarbij was de religie,
sinds de zestiende eeuw, aan de verliezende hand. Het was de taak van de 20e-
eeuwse mens om beide zaken weer te verenigen, want anders zou de westerse
cultuur onvermijdelijk ten onder gaan. De Finse theoloog zocht de oplossing
bij Albert Schweitzer, de Bhagavad Gita en Job. Zij verenigden volgens hem
de strijd tussen innerlijke overtuiging en mede door de wetenschap gevoede
uiterlijke ervaringen. Die weer in harmonie met elkaar brengen was volgens
Runeberg ‘the great task of our time’. 
    Alphonse Maeder meende in mei 1953 dat de mens door wat hij de weten-
schappelijke ontaarding noemde, niet meer als ‘geheel’ werd beschouwd en
dat de interactie tussen arts en patiënt daardoor ontmenselijkt was. En dat
was tragisch, want voor de Zwitserse neuroloog en psychoanalyticus, die nog
met Sigmund Freud en Carl Jung had gewerkt, was vrede net zo goed een ‘in-
nermenschliche als eine zwischenmenschliche und zwischenstaatliche Angele-
genheit’.
    De befaamde geofysicus F.A. Vening Meinesz benadrukte op de negende
conferentie dat door de wetenschap de mens het materieel zó goed had, dat
God niet meer nodig leek te zijn. De welvaart leidde zodoende tot een ver-
zwakking van de religieuze basis van onze westerse beschaving. Hij wees er
wel op dat wetenschappelijke ontdekkingen (zoals kernsplitsing) op zich niet
fout waren en evenmin dat ze konden worden voorkomen. Ze dienden echter
te worden gebruikt ten voordele en niet ter vernietiging van de mensheid.
Voor verstandig gebruik waren wijze leiders nodig die handelden volgens
Gods wil. Een religieuze revival was dan ook onontbeerlijk.
    Daarbij konden wetenschappers een belangrijke rol spelen. Dame Kathleen
Lonsdale, zelf een vermaard kristalloge, sprak in mei 1957 op het Oude Loo
over de verantwoordelijkheid van wetenschappers tegenover Gods schepping.
Ze benadrukte de dienende rol van de wetenschap. ‘I would therefore suggest
that in a world in which God reigns we should realize that science will not be
either a master or a scapegoat, it will be the servant of God and of humanity.’

De bijeenkomsten: op de drempel van een nieuwe tijd

227

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 227



    Dat religie een langduriger impact had op de loop der geschiedenis dan de
wetenschap, bewezen zieners als Boeddha, Mohammed, Lao Tse en Jezus. Dat
was de stellige overtuiging van Carl Martin Edsman. De Zweedse hoogleraar
godsdienstgeschiedenis vond op de dertiende conferentie echter niet dat er
sprake was van een tegenstelling. Volgens hem waren wetenschap en religie,
rede en hart perfect verenigbaar. De mens kon kiezen uit drie opties: een alles-
vernietigende catastrofe; een ‘brave new world’ zoals Aldous Huxley die had
beschreven, waarin de materiële zaken goed geregeld zijn, maar de geest ge-
dood is; of een wereld waarin geloof in de christelijke liefde de leidraad vormt. 

Vertrouwen in de toekomst
Net als Edsman meenden veel inleiders dat de mensheid voor een fundamen-
tele keuze stond. Henriette Jordan zag op de laatste Oude Loo-conferentie
twee richtingen op het kruispunt waar de mensheid terechtgekomen was. De
ene afslag leidde tot gehoorzaamheid aan Gods gebod, de andere afslag bete-
kende de ondergang. Gesteld voor dergelijke keuzen waren de meeste spre-
kers over de toekomst hoopvol gestemd: liefde en broederschap zouden uit-
eindelijk overwinnen. Grosjean meende in augustus 1954 dat op de ruïnes
van de huidige tijd een gouden eeuw van christelijke liefde zou ontstaan,
waarin de mensen leefden naar Gods woord. Volgens de Franse geestelijke
stond de mensheid op de drempel van een nieuwe tijd. Dat idee van een ‘New
Age’ leefde bij meer inleiders op het Oude Loo – maar zoals verderop zal blij-
ken in een andere betekenis dan die term in de jaren zestig zou krijgen. Sri
Ram zag de desintegratie die de oude wereld teisterde als een noodzakelijke
voorwaarde voor het ontstaan van een nieuwe wereld. ‘We have all kinds of
difficulties, all in order that there may be a new age which humanity can en-
ter, new grounds on which man may find his feet, a new way of living in
which there will be more happiness, more freedom, more brotherhood, more
peace than he has experienced in the past’. Sommige sprekers meenden al
vonken van een nieuwe spiritualiteit te ontwaren. Tudor Pole zag in januari
1955 ‘the coming of this remarkable, this tremendous new wave of spiritual
life and light’ met vreugde tegemoet.
    Ook Mascaró ontwaarde aan de verre horizon een nieuwe wereld, waarin
liefde en eenheid zouden domineren. Voor hem vormden de heilige boeken
van de Hindoes daarbij een leidraad. ‘The Bhagavad Gita, this song of Life
and of Love, can help us in our wandering, because the Bhagavad Gita is not
a book: it is a Spirit. In the darkness of our night it is a star that comes from
the East leading us unto the light of a new morning.’ Waar hij nog aan toe-
voegde dat het er niet toe deed waar de ster vandaan kwam. ‘It comes from
that region of Glory where there is neither East nor West.’ De meeste andere
sprekers meenden daarentegen dat voor de nieuwe, betere wereld toch vooral
Gods leiding essentieel was.
    De Delftse hoogleraar elektrotechniek Elie Thierens was in januari 1954
eveneens optimistisch over de toekomst onder God. Dat kon in zijn optiek

Deel iii - De stilte waardevoller dan welk woord ook

228

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 228



ook niet anders, als je trouw wilde zijn aan de uitgangspunten van het Oude
Loo. Want dan geloofde je ook onvoorwaardelijk in de eindoverwinning, on-
geacht alle tegenslagen. Daar sloot Kaiser zich uiteraard bij aan. Hij zag in
alle ellende van zijn tijd een ‘manifestatie van GODS inmengende Aan-
dacht’.65 En het was die aandacht en niets anders, die had voorkomen dat er
een nieuwe wereldbrand was ontstaan. ‘GOD heeft zich opnieuw over de
mensen en de wereld ontfermd. En niet dankzij machtshanteerders, diploma-
ten en politici, dankzij atoomwapens, straaljagers of tanks, of dankzij het pa-
cifistische streven van groepen en enkelingen is de derde wereldoorlog niet
uitgebroken, maar: doordat de essentie van Wereldvrede reeds uit de hemel
neergedaald is in onze levenssfeer.’66

    Net als bij andere sprekers was ook bij Kaiser het besef aanwezig op de
drempel van een nieuw tijdperk te staan. De mensheid stond in ieder geval op
een kruispunt. ‘We leven in een tijd van overgang, de eindphase van een be-
paalde bestaanswijze en de invoering van geheel nieuwe toestanden, normen
en houding tegenover het leven. Een Nieuwe Tijd wordt geboren en een Oude
Tijde sterft.’67 Het waren op 1 september 1957 de laatste woorden die op het
Oude Loo werden gesproken. Daarna zouden de conferenties in andere vorm
elders worden voortgezet.

De bijeenkomsten: op de drempel van een nieuwe tijd

229

Geanimeerd groepsgesprek op de binnenplaats van het slot tijdens een van de Oude
Loo-conferenties.

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 229



Vliegende schotels
Er was één vreemde eend in de Apeldoornse bijt. Althans één lezing die inhou-
delijk enigszins afweek van de rest. In zijn voordracht The road to peace be-
woog ‘air chief marshal the right hon. Lord Dowding’ zich op 28 mei 1954
aanvankelijk nog wel op vertrouwd terrein. Hij maakte ‘Your Majesty, Ladies
and Gentlemen’ duidelijk dat vrede op aarde afhankelijk was van de vrede in
het hart van de mens. Daarna kwam de Schot op een onderwerp dat door nie-
mand voor of na hem werd aangeroerd: vliegende schotels. 
    Op het eerste gezicht leek het verrassend dat juist hij daarover begon.
Luchtmaarschalk Hugh Dowding had immers als militair zijn sporen verdiend
en stond te boek als oorlogsheld. In 1940 had hij een cruciale rol gespeeld bij
het weerstaan van de Duitse luchtaanvallen tijdens de Battle of Britain. Na een
conflict met de regering van Winston Churchill had hij in 1942 echter ontslag
genomen bij de Royal Air Force. Daarna legde hij zich toe op het schrijven van
spirituele boeken, met titels als Twelve legions of angels (1946), The dark star
(1951) en God’s magic: an aspect of spiritualism (1960). Ook werd hij lid van
organisaties als de Fairy Investigation Society en de Ghost Club.
    Op het Oude Loo verklaarde Dowding dat voertuigen van verschillende
planeten met verschillende bedoelingen naar de aarde kwamen. Hij verwees
onder meer naar de neefjes Stephen Darbishire en Adrian Myer die een paar
maanden eerder, op 15 februari 1954, in het Lake District zo’n ufo hadden
gefotografeerd. Ook refereerde hij aan het veelgelezen Flying saucers have
landed van George Adamski en Desmond Leslie uit 1952. Adamski claimde
onder meer via telepathie met een buitenaards wezen contact te hebben gehad
en zelfs naar Venus te zijn gereisd. Dowding geloofde hem.
    Het onderwerp ufo’s kwam overigens niet bepaald uit de lucht vallen en
veel conferentiegangers zullen er vertrouwd mee geweest zijn, want in 1954
werd Europa overspoeld met duizenden en nog eens duizenden meldingen
van ongeïdentificeerde vliegende objecten.68 Drie maanden na Dowdings le-
zing op het Oude Loo nam ook Wim Kaiser een vliegende schotel waar. Op
22 augustus 1954 tegen negen uur ’s avonds zag hij boven Molecaten een
‘grillig vrij bewegend lichtvlammetje’. Hij werd er euforisch van. ‘Ben wel
dankbaar er eens een te hebben mogen zien.’ Twijfelen deed hij niet, zich gek
laten maken evenmin. ‘Verwarring met vliegtuigen, enz. of meteoren is non-
sens. Hoe men er zich levende mensen in fantaseert is een staaltje van smensen
vooroordeel. Het is een uiterst stralend horizontaal vlammetje dat stilstaat of
langzaam stijgt, dan ineens met een sprong in enorme snelheid uitschiet.’ Na
door Kaiser te zijn geroepen, zagen ook Greet Hofmans en de oude mevrouw
Van Heeckeren de lichtschijnsels, die met ‘abrupte bewegingen deden denken
aan een vlinder die ook zo dwarrelend kan zijn’.69 Kaiser stuurde een brief
over de ufo naar het KNMI. Meteorologen van dat instituut vermoedden dat
een lichtje aan een weerballon het ‘buitenaardse’ effect had veroorzaakt. 
    Een paar maanden later liet Kaiser nogmaals zijn licht schijnen op het ver-
schijnsel, waarin hij bleef geloven, zij het niet onvoorwaardelijk. ‘Ja, het boek

Deel iii - De stilte waardevoller dan welk woord ook

230

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 230



van Adamski/Leslie is wel een mooi staaltje hoezeer de mensen de beleving
van het phenomeen al niet verdragen kunnen. Ik vond die Venus-mens episo-
de belachelijk, hoewel ik zelf de weemoed voelde van het zo in verbinding met
onaardsheid te zijn. […] In Zwitserland zag ik ook 6 rapportjes van mensen
die een UFO of lichtverschijnsel hadden gezien, en bij alle zes voelde ik de be-
trouwenswaardigheid door de woorden heen.’70

    In tegenstelling tot Kaiser geloofden Juliana en Bernhard wel dat een ufo
buitenaardse wezens kon vervoeren. Zij waren daar zozeer door gefascineerd
dat zij de schrijver Adamski uitnodigden om op Paleis Soestdijk zijn verhaal
te komen vertellen. Hij deed dat op 18 mei 1959. Bij aankomst op Schiphol
liet Adamski weten dat de buitenaardse wezens niet kwamen ‘om ons te be-
keren en ook niet om ons te veroveren. Ze zijn alleen bezorgd over onze ex-
perimenten met de atoomkern’. Bovendien zouden de bewoners van andere
planeten niet naar de aarde zijn gekomen, ‘als de aardbewoners volgens chris-
telijke principes hadden geleefd’.71 Een gedachte die wel weer mooi aansloot
bij de basisidee van het Oude Loo: de ellende in de wereld werd veroorzaakt
door het verzaken aan het geloof in Christus.
    Blijkbaar maakte de ‘gezant van Venus’ tijdens het diner op Paleis Soestdijk
grote indruk op het koninklijk paar,72 want zelfs jaren nadat Adamski als een
charlatan was ontmaskerd, bleven koningin en prins ervan overtuigd dat bui-
tenaardse wezens met mensen op aarde in contact stonden. In 1991 schreef
Juliana aan Rita en Walraven van Heeckeren: ‘B[ernhard] zegt kortaf: natuur-

De bijeenkomsten: op de drempel van een nieuwe tijd

231

Prins Bernhard met enkele gasten uit Argentinië in de stallen van Paleis Soestdijk.
Het bezoek vindt plaats in februari 1952. In hetzelfde jaar zal de prins onderzoek
laten uitvoeren naar aardstralen en op basis van wichelroedemetingen de paarden
verplaatsen.

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 231



lijk is dat allemaal zo. Hij heeft […] prachtige lectuur (wetenschappelijk be-
vestigd!!) van gesprekken van eenvoudige mensen met wezens van een andere
planeet. Samenvattend zeggen ze: “liefde is de enige energie” en “we zijn be-
zorgd over jullie, maar kunnen niets doen, want de Schepper wil, dat iedere
planeet zelf de moeilijkheden oplost”.’73

    In vrijwel alle literatuur over Juliana en Bernhard wordt verondersteld dat
Adamski was uitgenodigd op verzoek van de koningin.74 De prins zou er niets
in gezien hebben en zelfs een aantal luchtvaartdeskundigen hebben uitgeno-
digd die de ruimtereiziger moesten ontmaskeren. Daarmee wordt het beeld
bevestigd dat de goedgelovige Juliana door de rationele Bernhard moest wor-
den gecorrigeerd. De brief van Juliana uit 1991 lijkt er toch op te wijzen dat
het misschien wel anders lag en dat ook de prins geloof hechtte aan het be-
staan van buitenaards leven. Walraven van Heeckeren van Molecaten duidt
daarop in zijn aantekeningen. De voormalige particulier secretaris van Julia-
na vermoedde zelfs dat Bernhard voor het uitnodigen van Adamski verant-
woordelijk was geweest, want de prins had al jaren daarvoor diens boek ‘uit
Amerika meegebracht en was er zeer door gegrepen’.75

    Ook Cees Fasseur wijst er in Juliana & Bernhard op dat de prins allerminst
ongevoelig was voor het bovennatuurlijke. Bernhard schakelde in 1952 de
Stichting ter bevordering van de Psychische Physica in om metingen met de
wichelroede uit te voeren in de stallen van Paleis Soestdijk. De wichelroede
sloeg uit en de paarden werden vervolgens verplaatst.76 In het over prins Bern-
hard zeer kritische Niets was wat het leek, doet Gerard Aalders eveneens een
duit in het buitenaardse zakje. Hij veronderstelt net als Van Heeckeren dat de

Deel iii - De stilte waardevoller dan welk woord ook

232

Leny Kars (rechts) met haar zus Jo (links) op bezoek bij Paula Balma, de secretaresse
van Bob Pierson die alle lezingen uittypte.

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 232



prins achter de uitnodiging van Adamski zat, maar niet omdat hij de Venus-
ganger geloofde, wel om zijn vrouw publiekelijk voor schut te zetten. Volgens
Aalders moest Bernhard ‘in tegenstelling tot zijn vrouw niets hebben van
Adamski (hoewel hij wel in ufo’s geloofde)’. De prins stond echter ook vol-
gens Aalders bepaald niet afwijzend tegenover occulte zaken.77 Al zou hij zich
tijdens de huwelijkscrisis van 1956 (en later) profileren als een rationele man
die niets moest hebben van dergelijke bovennatuurlijke verschijnselen.78

Bandopnamen
De inleidingen van Dowding en alle anderen werden op band opgenomen.
Vervolgens typte Paula Balma, de taalvaardige secretaresse van Bob Pierson,
de teksten uit. Omdat de lezingen dus achteraf werden uitgewerkt, komen in
de teksten ook verwijzingen voor naar voorgaande sprekers. Bovendien mag
worden aangenomen dat als er in de aanhef sprake is van ‘your royal high-
ness’, ‘votre majesté’ of ‘eure Majestät’ Juliana zich ook daadwerkelijk onder
het gehoor bevond.
    De bandrecorder die tijdens de eerste conferenties werd gebruikt, was niet
van erg goede kwaliteit. Daarom besloten de West-Duitse Erika Sprenger-
Steinmüller, een van de vaste gasten, en haar vader in juni 1954 het Oude Loo
een betere AEG ‘Tonband Apparat’ te schenken.79 De opnamebanden werden
aanvankelijk hergebruikt, zodat niet alle inleidingen bewaard bleven. Dat
bleek niet verstandig. Zo betreurde Kaiser het ten zeerste dat de ‘schönen Vor-
trag’ van Erwin Zippert niet meer op band stond. Daarom werden vanaf
1956 meerdere banden aangeschaft om wissen van toespraken te voorkomen
en konden ‘die Vorträge die uns am Herzen liegen’ nog eens rustig worden te-
ruggeluisterd.80 De banden zijn in de loop van de tijd verpulverd geraakt en
niet meer afspeelbaar.
    Doordat de gloednieuwe AEG bandrecorder haperde, werd op de bijeen-
komst van mei 1955 het eerste deel van de toespraak van Stephan Hopkinson
niet vastgelegd. Nog ernstiger ging het mis bij de inleiding van Zander op de-
zelfde conferentie. De van oorsprong Russische professor sprak zo snel dat
uitwerking van de lezing over L’Avenir de l’Humanité dans la philosophie re-
ligieuse russe niet mogelijk bleek. Zanders aanbod om zijn verhaal achteraf
nog eens uit te werken, werd door Kaiser afgewezen, wellicht speelde daar het
gedoe met de tekst van Buber een rol bij.

Geen plenaire discussies
Aanvankelijk werden niet alleen de inleidingen, maar ook de daarop aanslui-
tende besprekingen getapet, zoals bleek uit de vraag van Eleanor Roosevelt
om een verslag daarvan. Maar na de tweede conferentie werd er niet meer
plenair gediscussieerd. Daarmee werd gestopt omdat volgens Kaiser sommige
storende elementen die groepsgesprekken hadden misbruikt om propaganda
te maken voor het eigen gedachtegoed en om negatieve kritiek te spuien. ‘De
gedachtenwisseling, die toch zeker een essentieel deel der Bijeenkomst is, zal

De bijeenkomsten: op de drempel van een nieuwe tijd

233

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 233



dus voortaan individueel zijn. En wij zullen er op wijzen, dat dit dan ook de
actieve bijdrage der toehoorders is, waaraan ieder zich dient te wijden.’81

    Kaiser liet niet na te hameren op het feit dat de waarde van de conferenties
gelegen was in die individuele reflectie van de individuele deelnemer op de
liefst zo persoonlijk mogelijke inleidingen. Daarbij waren de open uitwisselin-
gen van ideeën en gedachten essentieel. Maar dat diende na de problemen op
de eerste conferenties uitsluitend in kleine groepen te gebeuren. Iets anders to-
lereerde hij niet. Want ‘what Het Oude Loo aims at, is reached by the exchan-
ge of views in small groups, and that every other activity – however sympa-
thetic in itself – is out of place here’.82

   Wat wel gehandhaafd bleef, was dat er na de inleidingen werd gezwegen.
Dat er niet werd geapplaudisseerd, viel bij velen in goede aarde. ‘’t Aller-
mooiste waren eigenlijk de momenten van grote stilte na de lezingen’, zo liet
een van de gasten op de conferentie van januari 1955 weten.83 Na de lezingen
gingen de toehoorders in stilte uiteen en konden ze in diverse ruimten op het
Oude Loo met anderen van gedachten wisselen over wat ze zojuist hadden ge-
hoord. Op de elfde conferentie ging het bijvoorbeeld in de avond als volgt:

In de verschillende vertrekken hebben zich groepen gevormd voor ge-
dachtenwisseling. In een der vertrekken beantwoordt dr Zippert vragen,
een stroom van vragen. Er zijn ongeveer 30 mensen, er is niet zo erg veel
plaats. De Koningin deelt een stoel met een andere dame. En dr Zippert
geeft nog al eens aanleiding tot lachen in zijn heldere antwoorden, nu en
dan niet vrij van sarcasme. Maar ook tot diepe ernst. Vreemd, ook hier,
ondanks de aanwezigheid van mensen, die stille rust, vooral nu de
avond gevallen is en het duister slechts voor kaarslicht enigszins wijkt.84

Ook bestond de mogelijkheid om te gaan wandelen in de bosrijke omgeving
van het kasteel. Eenieder was vrij om na de inleidingen te doen wat hij of zij
gepast vond.

Later gaan we ons weegs door het donkere park – hier en daar is een
lamp opgehangen om de richting aan te geven. ‘Het Oude Loo’ ligt als
een sprookjesslot op de achtergrond – voor de ramen, boven en beneden
branden kaarsen. ‘Neem dit goed in U op’, zei een gast uit New York de
laatste avond. ‘Dit is iets, wat we wellicht nooit meer te zien zullen krij-
gen’ – èn te doorvoelen, voegde ik er zelf zachtjes aan toe.85

Boekenreeks bij Servire
De uitgetypte lezingen werden in gestencilde vorm gekopieerd en onder de gas-
ten van de betreffende conferenties verspreid. Een aantal voordrachten werd in
het Nederlands vertaald en vervolgens in boekvorm op de markt gebracht
door Servire in Den Haag. Uitgever Carolus Verhulst was een van de regelma-
tige gasten op het Oude Loo en had ook al eerder werk van Kaiser uitgebracht. 

Deel iii - De stilte waardevoller dan welk woord ook

234

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 234



    In september 1955 had Kaiser het plan voor een boekenreeks geopperd86

en Verhulst reageerde daar enthousiast op. De uitgever liet weten de vertalin-
gen voor zijn rekening te willen nemen, maar wees erop dat de sprekers eerst
hun toestemming moesten geven. Ook stelde hij voor een fonds in het leven te
roepen om het non-profitproject te financieren.87 Uiteindelijk zou een aantal
vaste Oude Loo-deelnemers – onder wie Frans Mijnssen, Gerard Franken,
Koos de Vries en Walraven van Heeckeren – ieder honderd gulden doneren.
Leny van de Honert schonk zelfs ruim tweeduizend gulden voor het fonds.88

    Er werd door Kaiser en Verhulst gekeken welke inleidingen voor publicatie
in aanmerking kwamen. De discussie daarover maakt duidelijk welke lezingen
Kaisers goedkeuring konden wegdragen – en dat waren er niet veel. Erwin
Zippert en Hans Müller-Eckhard stonden bovenaan zijn lijstje. Maar de reeks
“Het Oude Loo” werd op voorstel van Verhulst geopend met Levensheiliging,
een tekst van Kaiser die hij weliswaar niet in Apeldoorn had uitgesproken,
maar volgens hem wel het gedachtegoed goed weergaf. Bovendien vond Kaiser
het ook geen gek idee om iemand van de voorbereiders de serie te laten ope-
nen.89 Die eerste uitgave was eind 1955 gereed. Verhulst hoopte dat Levenshei-
liging het begin zou worden van een ‘lange reeks bezielende uitgaven’.90

    De door Kaiser zeer geprezen lezing van Erwin Zippert werd, onder de titel

De bijeenkomsten: op de drempel van een nieuwe tijd

235

Leny van den Honert (links) en Jo van Tussenbroek-Hulst. Zij wonen allebei meer-
dere keren een Oude Loo-conferentie bij. Van den Honert financierde bovendien
voor een belangrijk deel de Oude Loo-reeks van uitgeverij Servire.

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 235



Crisis der Wereldbeschouwing, uitgegeven als tweede van de reeks, die uitein-
delijk tien deeltjes zou tellen. Verhulst had zijn vertaling van Crisis der We-
reldbeschouwing voorgelegd aan een kleine groep mensen ten huize van Koos
en Beep de Vries alvorens tot het drukken ervan over te gaan.91

    Andere geschikte teksten waren volgens Kaiser uitgesproken door Anne-
marie Schimmel, Rudolf Daur, William Aspden en Salvador de Madariaga.92

Van hen zou alleen Aspden uiteindelijk in de reeks terechtkomen en dan nog
op het nippertje. Het verzoek om zijn lezing in boekvorm te mogen uitgeven,
bereikte hem op zijn sterfbed. Hij liet via zijn dochter weten de publicatie een
eer te vinden.93 Bijna een jaar later kreeg Aspdens weduwe het boek Op zoek
naar de werkelijkheid toegestuurd, het derde deel van de Oude Loo-reeks.94

    Hans Müller-Eckhard stribbelde aanvankelijk nog wat tegen. Gezien zijn
niet al te rooskleurige financiële situatie, wilde hij wel een honorarium ont-
vangen voor de uitgave van zijn tekst.95 Maar Kaiser liet weten dat voor het
Oude Loo alleen ‘umsonst’ gewerkt kon worden.96 Als reactie daarop vroeg
Müller-Eckhard of er dan bij de tekst een lijst met andere, recente werken van
zijn hand kon worden opgenomen.97 Daar was Kaiser eigenlijk tegen, maar
bij nadere beschouwing vond hij dat het toch wel kon. ‘Want àls de lezer wer-
kelijk gepakt wordt door zijn voordracht, dan is het niet meer dan natuurlijk
en gezond, dat men graag meer van hem leest. En dan is het geen zaken-be-
vordering maar dienen van de belangstelling.’98 De uitgever plaatste vervol-
gens een lijstje met drie titels van Müller-Eckhard voorin De ziekte van het
westen en het mensenbeeld bij Dostojefski, deel vijf van de eenvoudig uitge-
geven reeks.
    Een punt van discussie was of voor de reeks de recent vernieuwde spelling
moest worden gebruikt. Verhulst stelde voor dat wel te doen, om te voorko-
men dat de boekjes al meteen bij publicatie ‘ouderwets’ zouden lijken.99 Kai-
ser wilde echter niets weten van de taalkundige veranderingen. Hij noemde
‘die schijnvereenvoudiging op grond van moeilijkheid niets dan taalbederf
door botte nivelleringsdrang van de massa. Als we alles afschaffen wat voor
de massa “niet leeft”, dan hebben we geen atoombom meer nodig om een
eind te maken aan de kans van De Mens’.100 Verhulst bleek het hartgrondig
met Kaiser eens en meende dat de nieuwe spelling zelfs ‘een gevaar is voor het
geestelijk leven van de mens’. Maar hij kon gezien zijn professie die nieuwe
spelling niet negeren.101 Uiteindelijk zou ook Kaiser zich neerleggen ‘bij de de-
creten der volkse taalverkrachters’.102

    Na Kaiser, Zippert, Aspden en Müller-Eckhard werden in 1957 en 1958
verder vooral teksten van de laatste Oude Loo-conferenties vertaald en uitge-
bracht. De auteurs daarvan waren onder meer de West-Duitse godsdienstwe-
tenschapper Gustav Mensching (Verdraagzaamheid en Waarheid in Gods-
dienst, deel zes), de Zweedse bisschop Oskar Köllerström (De Zoon der
Mensen en elke mensenzoon, deel zeven) en de Zweedse godsdiensthistoricus
Carl Gustav Diehl (God de Onontkoombare, deel negen). Als tiende en laat-
ste deel werd God en zijn mensen van dominee George Gibson gedrukt.

Deel iii - De stilte waardevoller dan welk woord ook

236

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 236



    De reeks werd geen succes. De eerste jaren werden van Kaisers Levenshei-
liging nog wel bijna vijfhonderd exemplaren verkocht. Ook Zipperts Crisis
der wereldbeschouwing deed het met bijna vierhonderd exemplaren niet
slecht. Maar nadat de conferenties in 1958 waren gestaakt, verdween ook de
interesse voor de publicaties. In de jaren daarna werden van de tien deeltjes in
totaal slechts 79 exemplaren verkocht. Opnieuw scoorde Kaisers Levenshei-
liging het beste, gevolgd door diens Gods Dienst en godsdiensten (deel vier).
Ook van Norbert Loesers De moderne kunst en de religieuze beleving (deel
acht) waren nog enkele exemplaren over de toonbank gegaan, maar veel was
het niet.103

De bijeenkomsten: op de drempel van een nieuwe tijd

237

Drie delen van de Oude Loo-reeks van uitgeverij Servire.

Oude Loo_Handel.qxp_Opmaak 1  29-04-15  09:37  Pagina 237


