
Modellen van ‘integratie’ in de psychologie en psychiatrie (III): de
filosofie van wetenschap en praktijk.
Glas, G.

Citation
Glas, G. (2009). Modellen van ‘integratie’ in de psychologie en psychiatrie (III): de filosofie
van wetenschap en praktijk. Psyche En Geloof, 20, 178-193. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/14692
 
Version: Not Applicable (or Unknown)
License: Leiden University Non-exclusive license
Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/14692
 
Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).

https://hdl.handle.net/1887/license:3
https://hdl.handle.net/1887/14692


178

Theoretisch artikel

Modellen van ‘integratie’ in de psychologie
en psychiatrie (III) – de filosofie van 
wetenschap en praktijk
Gerrit Glas

Samenvatting

Dit artikel is het laatste van een drieluik over de relatie geloof, wetenschap en professionaliteit. In 

het eerste artikel werd het belang van het onderscheid tussen verschillende typen kennis benadrukt. 

In het tweede artikel verbreedde de discussie zich. Centraal stond de analyse van de intrinsieke nor-

mativiteit van professionele praktijken. Integratie werd nu in verband gebracht met ‘herstel’ en wel 

langs de dimensies structuur en richting. De ik-zelf relatie speelde daarbij de rol van scharnier, zowel 

bij de patiënt als bij de psychiater/psychotherapeut. In dit laatste artikel wordt de praktijkgedachte 

toegepast op de wetenschap en de filosofie. Dat doen we via een bespreking van het werk van Nan-

cey Murphy en Ian Barbour. Vervolgens wordt aan de hand van inzichten van Herman Dooyeweerd 

gewezen op het primaat van het alledaagse kennen. In het laatste deel van het artikel worden con-

structivistische bezwaren tegen deze visie en tegen het normatieve praktijkmodel onderzocht en van 

de hand gewezen. 

Sleutelwoorden: wetenschap, religie, christelijke filosofie, alledaags kennen, constructivisme 

Introductie

Dit artikel is het laatste van een drieluik over de 
relatie geloof, wetenschap en professionaliteit. In 
het eerste artikel liet ik zien dat het belangrijkste 
euvel van de Amerikaanse integratieliteratuur 
wetenschapsfilosofisch van aard is. Te weinig 
wordt rekening gehouden met het verschil tussen 
alledaagse ervaring, professionele kennis, vakwe-
tenschappelijke kennis en wijsgerig inzicht. Wan-
neer wel met dit verschil rekening wordt gehouden 
krijgt ‘integratie’ in elk van de vier domeinen een 

ander karakter. Het tweede artikel ging een stap 
verder doordat het zich richtte op praktijken. In de 
psychiatrie en psychotherapie is kennisontwikke-
ling geen doel in zich, maar ingebed in praktijken 
die primair een handelingsdoel hebben. De focus 
op praktijken heeft gevolgen voor het integratie-
vraagstuk. Dit vraagstuk krijgt nu de vorm van een 
vraag naar de normatieve structuur van praktijken. 
Ik gaf een analyse van de structuur van de genees-
kundige praktijk. Aan de hand van het normatieve 
praktijk model liet ik zien hoe het thema ‘integra-

Psyche & Geloof 20 (2009), nr. 3/4,  pag. 178-193



179

Modellen van ‘integratie’ in de psychologie en psychiatrie (III) – de filosofie van wetenschap en praktijk

tie’ verder kan worden uitgewerkt langs de dimen-
sies structuur (niveau) en richting (ontsluiting; 
toesluiting). De ik-zelf relatie bleek een belangrijke 
rol te spelen in het doordenken van de relatie tus-
sen deze twee dimensies. 

In dit derde en laatste artikel verschuift de aan-
dacht weer naar de wetenschap. Er komt echter een 
gezichtspunt bij, te weten dat van de wetenschap 
als praktijk. Ik bespreek het werk van twee filoso-
fen die een poging tot ‘integratie’ van wetenschap 
en religie hebben gedaan: Nancey Murphy en Ian 
Barbour. Naast waardering heb ik ook een aantal 
kritische punten. Murphy’s benadering verwacht 
te veel van de wetenschap, met name dat deze in 
staat is een samenhangend wereldbeeld te schet-
sen. Ik zal stellen dat samenhang en eenheid wel 
in de alledaagse ervaring worden ervaren, maar 
theoretisch niet te reconstrueren zijn. Barbours 
sterk reflexieve aanpak stuit eveneens op een fun-
damentele vraag, te weten die naar de verhouding 
van reflectie en ervaring/praktijk. Dit deel van het 
betoog sluit af met een uiteenzetting van enkele 
denkbeelden uit de reformatorisch wijsgerige tra-
ditie. Van cruciaal belang voor de integratie discus-
sie is het primaat van de alledaagse ervaring. We-
tenschap ontsluit zich in allerlei richtingen. Ik geef 
een korte schets van deze richtingen en de context 
(of praktijk) waar deze om vragen. In het laatste 
deel van het betoog richt de aandacht zich op het 
constructivisme. Dat doe ik omdat met name van-
uit het constructivistische kamp het primaat van 
de alledaagse ervaring wordt ondergraven (deze 
is net zo geconstrueerd als de wetenschap) en 
omdat, meer in het bijzonder, het constructivisme 
argwaan koestert tegen het soort analyses dat aan 
het normatieve praktijkmodel ten grondslag ligt. 
Ik laat zien dat het constructivisme schatplichtig 
is aan de filosofie die zij bestrijdt. 

Nancey Murphy

Deze momenteel spraakmakende filosofe is sterk 
geïnteresseerd in de verbinding tussen theologie, 
filosofie en natuurwetenschap. Sinds de publi-
catie van Theology in an age of scientific reasoning 
(Murphy, 1990) heeft zij zich in tal van publica-
ties beziggehouden met onder meer de menswe-
tenschappen en de neurowetenschap (Murphy, 
2006; Murphy & Brown, 2007). Daarbij heeft 

zij zich voorstander getoond van de filosofische 
positie die bekend staat als niet-eliminatief fysi-
calisme (Murphy, 1998). In gewone mensentaal 
houdt deze positie in dat alles wat bestaat van fysi-
sche aard is, dat wil zeggen gezien moet worden 
als een interactie van atomen en moleculen. Een 
fysicalist is met andere woorden een materialist. 
Al het bestaande is materie. Toch houdt dit mate-
rialisme – voor Murphy en andere niet-eliminatief 
fysicalisten – geen ontkenning in van het bestaan 
van mentale processen. Deze processen zijn nog 
steeds volop fysisch, maar dan beschreven op een 
ander, hoger niveau van complexiteit. Wat wij als 
mentaal ervaren, wijkt af van wat wij als materi-
eel ervaren. De eigenheid van deze ervaringswijze 
wordt door Murphy erkend en dus niet geëlimi-
neerd – vandaar de term niet-eliminatief fysica-
lisme. Alleen moeten we ons door de ‘andersheid’ 
van de ervaring van het mentale niet van de wijs 
laten brengen. Die andersheid is er alleen in het 
kennen, niet in het ‘zijn’. Er is niet een aparte 
‘mind-stuff’ die los staat van materiële processen. 
Mentale processen ‘zijn’ in feite gewoon fysische 
processen, maar dan op zodanige manier gearran-
geerd dat ze nieuwe eigenschappen verwerven, 
namelijk mentale eigenschappen. 

Het bovenstaande betekent dat er ook niet zo-
iets als een ziel bestaat, los van het lichaam. Het 
is ook niet deze ziel die het lichaam verlaat na de 
dood. Dat zijn oude voorstellingen, die gebonden 
zijn aan een voorwetenschappelijk wereldbeeld. 
Voor de hedendaagse theoloog betekent dit dat hij 
of zij de bijbelse notie ‘ziel’ los moet zien te pel-
len uit het dualistische ontologische kader dat het 
bestaan van de ziel filosofisch probeert te borgen. 
De moderne gelovige heeft deze oude dualistische 
ontologie niet meer nodig om het te hebben over 
wat door eeuwen heen cruciaal bleek voor het be-
staan van de ziel: persoon zijn, een voortbestaan 
na de dood, een relatie met de Allerhoogste. 

Gaat deze opvatting niet te ver voor een filosofe 
die het anabaptisme als haar theologische baker-
mat beschouwt? Zijn we met de ziel niet ook het 
‘ik’ kwijt en daarmee de gedachte dat we met onze 
geest invloed kunnen uitoefenen op ons doen en 
laten? Hoe ziet de verzoening tussen theologie en 
natuurwetenschap er uit in verband met de ziel en 
de menselijke geest? 



180

Gerrit Glas

Hoe fundamenteel de kwestie is, wordt dui-
delijk als we ons realiseren dat binnen het kader 
van het niet-eliminatief fysicalisme het eigenlijk 
niet mogelijk is dat mentale processen invloed 
uitoefenen op fysische processen. Dat dit niet kan 
vloeit voort uit het feit dat het mentale niet ‘echt’ 
bestaat, maar alleen een manier van ervaren en 
van kennen is van iets dat ‘in feite’ (ontologisch) 
van materiële aard is. Men kan dus niet zeggen dat 
men een besluit nam (mentaal) en vervolgens een 
handeling (fysisch) verrichte. Omdat ‘het mentale’ 
niet bestaat, niet als iets aparts of zelfstandigs, is 
mentale causatie (= veroorzaking) een illusie. Dat 
is uiteraard een zeer onaantrekkelijke gedachte 
voor een filosoof met wortels in de christelijke 
traditie. Ook volgens Murphy hebben mensen een 
vrije wil, ze kunnen hun leven immers een andere 
wending geven. Het is om deze reden dat Murphy 
altijd heeft verdedigd dat haar niet-elimatief fysi-
calisme ruimte laat voor (een vorm van) mentale 
causatie. De argumentatie voor die stelling is pas 
in haar meer recente werk te vinden. De redene-
ring is tamelijk ingewikkeld en doet een beroep 
op evolutionair denken. De invloed van de geest 
op het lichaam is een indirecte, via de buitenwe-
reld. Hoe zij dit precies ziet, laat ik hier rusten. 
Zoveel is tot nu toe duidelijk dat filosoferen voor 
Murphy inhoudt dat theologie wordt verzoend met 
natuurwetenschap. Enerzijds wordt daarbij de we-
tenschap volstrekt serieus genomen. De resultaten 
van de wetenschap worden door haar opgevat als 
beschrijving en verklaring van hoe de wereld wer-
kelijk in elkaar zit. Anderzijds is er geloofsinzicht. 
Wil dit geloofinzicht zich kunnen meten met we-
tenschappelijk inzicht dan moet het vertaald wor-
den in theologie. Ook de theologie is een weten-
schap. Ze verschilt qua structuur en werkwijze 
niet van de andere wetenschappen. Het is dus op 
het terrein van de wetenschap dat geloof en weten-
schap elkaar tegenkomen. 

In de beschrijving van de structuur en werk-
wijze van de wetenschap baseert Murphy zich op 
het werk van Imre Lakatos. Deze van oorsprong 
Hongaarse wetenschapstheoreticus en filosoof 
ontwierp een theorie die recht wil doen aan zowel 
het competitieve als het realistische karakter van 
de wetenschap. Competitie duidt in dit verband 
op de strijd om het gelijk tussen stromingen in 

een bepaalde tak van wetenschap. Realisme slaat 
op de gedachte dat kennis een ware afspiegeling 
vormt van de werkelijkheid. Volgens Lakatos moet 
een bepaalde vakwetenschap gezien worden als 
een verzameling researchprogramma’s die met el-
kaar de strijd aangaan. Een research programma 
bestaat uit een harde kern van basisassumpties en 
theorieën met daar omheen een schil van hulphy-
pothesen en modellen. Het researchprogramma 
probeert de harde kern zoveel mogelijk te hand-
haven en past daartoe onder druk van zich opsta-
pelende evidentie modellen aan en roept nieuwe 
hypothesen te hulp die het onderliggende idee 
(basisassumpties; theorieën) moeten beschermen 
tegen aanvallen. Ook de theologie voldoet aan deze 
karakteristiek van wetenschap. Ze kent conflicte-
rende researchprogramma’s die zo lang mogelijk 
hun kern beschermen, tot dit niet langer mogelijk 
is en alternatieve programma’s de overhand krij-
gen. De manier waarop Murphy theologisch afre-
kent met de ziel als zelfstandige ‘substantie’ is een 
voorbeeld van hoe een oud onderzoeksprogramma 
wordt afgewisseld door een nieuw programma. 
Net als Lakatos gaat Murphy daarbij uit van een re-
alistische ontologie. Hoe de werkelijkheid echt in 
elkaar zit, wordt toch vooral duidelijk door voort-
schrijdend inzicht in de wetenschappen. 

Hoe pakt Murphy de zaken aan als het gaat om 
de psychologie? We verkeren in de gelukkige om-
standigheid dat zij zich over deze vraag heeft uit-
gelaten in een aantal hoofdstukken in de bundel 
Why psychology needs theology (Dueck & Lee, 2005; 
Murphy, 2005) Het is een koene en robuuste 
voorzet, maar tegelijk een die nogal wat vragen 
oproept. 

Allereerst meent zij dat christenen in de psy-
chologie een eigen researchprogramma moeten 
opzetten. De psychologie is een menswetenschap. 
Het mens-zijn wordt bepaald door het streven 
naar doelen en idealen. Maar in de huidige acade-
mische psychologie is er niets van dat streven naar 
doelen en idealen terug te vinden. Deze doelen en 
idealen noemt zij ‘telos’, met een verwijzing naar 
Aristoteles. Telos betekent doel. 

Vervolgens doet Murphy twee stappen. De eer-
ste bestaat uit een redenering die zij ontleent aan 
het werk van de in het vorige artikel al genoemde 
filosoof Alasdair MacIntyre. Volgens MacIntyre 



181

Modellen van ‘integratie’ in de psychologie en psychiatrie (III) – de filosofie van wetenschap en praktijk

streeft de mens naar een bepaald telos, maar de 
mens is in de moderne tijd de vanzelfsprekende 
verbinding met zijn telos kwijtgeraakt. Hij moet 
daarover eerst geïnstrueerd worden en vervolgens 
in feite heropgevoed. Iets dergelijks is ook in de 
psychologie nodig volgens Murphy. Ook deze 
is de verbinding met haar telos kwijtgeraakt. En 
ook deze moet eerst geïnstrueerd worden over het 
echte doel van het menselijk leven en over de ma-
nieren waarop dit doel kan worden bereikt. 

De tweede stap bestaat erin dat zij het telos van 
het leven als Christen gaat definiëren. Dit telos 
bestaat kort gezegd uit zelfverloochening. Chris-
tenen leven een leven van zelfverloochening. Zij 
sluit zich hier aan bij de in de Verenigde Staten 
bekende theoloog John Yoder, die (als anabaptist) 
meende dat de gelovige een steentje kan bijdragen 
aan het heil, te weten een betere wereld. Het is de 
christelijke gemeente die de individuele gelovige 
helpt in de verwezenlijking van dit heil. Zij noemt 
Yoders perspectief een ‘radicaal Reformatie’ per-
spectief.

Samenvattend komt het er zo uit te zien:

(1)	 Wat is het karakter van de 	 (2)	 Telos. Wat is het karakter van
	 niet-opgevoede en van genade 		  ideaal menselijk bestaan?
	 verstoken menselijke natuur?

(3) Wat zijn de middelen om 
  de overgang te maken?

Figuur 1

De harde kern van het researchprogramma bestaat 
uit de definities van natuur (1), telos (2) en van de 
middelen (3) (zie Figuur 1). In (1) incorporeert 
Murphy haar fysicalistische theorie van het mens-
zijn. In (2) staat het ideaal van zelfverloochening 
centraal. En ten aanzien van (3) denkt Murphy aan 
de instructie en steun van een gemeenschap van 

gelijkgezinden, in casu de christelijke gemeente. 
Met behulp van een aantal aanvullende theologi-
sche opvattingen verzacht zij de al te scherpe kan-
ten van de idee van zelfverloochening. Het gaat 
niet om afzien van alle aardse goed en van alle 
natuurlijke verlangens, maar om een perspectief 
waarin deze verlangens een relatief gewicht krij-
gen in het licht van de nood van anderen. 

Vervolgens komt de ‘schil’ in beeld. Murphy 
spreekt hier van een positieve heuristiek. De term 
heuristiek is afgeleid van het Griekse woord voor 
‘zoeken’ (denk aan de uitroep ‘eureka’). Heuristiek 
betekent zoektocht. Deze zoektocht is gericht op 
het bevestigen en verfijnen van het oorspronkelijke 
‘harde’ inzicht. Daarvoor is nodig dat theoretische 
termen worden gedefinieerd, dat kleinschaliger 
theorieën en hypothesen worden geformuleerd 
en dat er een overzicht komt van de bestaande re-
search. De telos wordt geoperationaliseerd in zes 
deelgebieden.1 De bestaande literatuur over altru-
ïsme en over vergeving wordt omgespit. Vervol-
gens bespreekt Murphy kort een aantal hypothe-
sen die zich lenen voor empirisch onderzoek. Een 

voorbeeld van zo’n hypothese is de stelling dat een 
ethiek van geweldloosheid op den duur effectiever 
is dan een ethiek van afschrikking die gebruik van 
geweld toelaat. Omdat het hier over de psychologie 
gaat, richt Murphy zich vooral op situaties waarin 
geweld wordt toegepast op individuen. Zij geeft 
bijvoorbeeld concrete aanwijzingen hoe slachtof-



182

fers van misbruik en geweld hun geweldloosheid 
vorm kunnen geven, zonder een willoos slachtof-
fer te worden. 

Er is veel over het werk van Murphy te zeggen. 
Zeker is dat ze de koe bij de hoorns durft te pak-
ken en dat ze haar nek uitsteekt in een seculiere 
context. Het samengaan van een ethiek van zelf-
opoffering en een fysicalistisch mensbeeld is op 
zich al opmerkelijk. Maar nog opmerkelijker is 
het dat zij de psychologie in feite in dienst wil stel-
len van een morele stellingname, namelijk die van 
de effectiviteit en uiteindelijk superioriteit van de 
ethiek van de zelfopoffering. Zelf meen ik dat dit 
een stap te ver is. De psychologie zal misschien 
argumenten kunnen aandragen voor de claim dat 
de ethiek van de zelfopoffering succesvoller is dan 
welke andere ethiek. Maar die claim zal de psycho-
logie nooit kunnen bewijzen, simpelweg omdat 
psychologische verbanden van een andere orde 
zijn dan morele verbanden. Psychologische argu-
menten hebben in een ethische context per defi-
nitie een beperkte betekenis. Bovendien moeten 
we hier goed onderscheiden: zelfs in het onwaar-
schijnlijke geval dat bewezen zou kunnen worden 
dat een ethiek van geweldloosheid psychologisch 
superieur is, dan nog biedt dat geen argument voor 
de claim dat die betreffende ethiek geldig is. De 
gelding van normen kan per definitie niet worden 
afgeleid uit empirische feiten. Dat te denken zou 
een ‘naturalistische drogreden’ zijn, de gedachte 
dat ‘ought’ (wat er dient te gebeuren) afgeleid zou 
kunnen worden uit ‘is’ (wat er feitelijk gebeurt). 
Los van dit alles denk ik dat Murphy’s voorstel 
wel erg ver af staat van de onderzoeksagenda van 
de huidige academische psychologie. Het is niet 
helemaal duidelijk hoe zij zich daartoe verhoudt. 
Enerzijds is zij vrij massief in haar kritiek op de 
psychologie als wetenschap. Deze mist een helder 
idee over het doel van het menselijke bestaan. Dat 
roept de vraag op of er in haar visie nog ruimte 
is om binnen de kaders van deze psychologie als 
gelovige wetenschapper mee te doen. Anderzijds 
is zij sterk op de wetenschap gericht. De oplossing 
van de spanningen tussen geloof en wetenschap 
moet in de competitie tussen research program-
ma’s gezocht worden. Dat brengt een empirische 
oriëntatie met zich mee, die juist wel weer voor 

actieve deelname van christenen in de wetenschap 
pleit. 

Ik heb Murphy’s werk naar voren gehaald omdat 
het een goed voorbeeld biedt van een manier van 
denken die alle kaarten zet op de wetenschap. 
Voorwetenschappelijke gezichtspunten zijn pas 
relevant als ze zijn opgenomen in de harde kern 
van een onderzoeksprogramma. Theologie heeft 
pas iets te zeggen in de wetenschappelijke discus-
sie als deze zich net zo gedraagt als andere (em-
pirische) wetenschappen. En de filosofie is eigen-
lijk een wetenschap van de interdisciplinariteit, 
ze biedt niet op eigen kracht een overkoepelend 
kader. 

Mijn voornaamste bezwaar tegen Murphy’s be-
nadering is dat zij teveel van de wetenschap ver-
wacht. Is de wetenschap wel in staat een overkoe-
pelend idee van de werkelijkheid aan te reiken? Ik 
meen van niet. Murphy verdisconteert onvoldoen-
de dat toepassing van wetenschappelijke metho-
den altijd selectie inhoudt en dus verlies van een-
heid en samenhang. Wetenschap kan wel sugges-
ties doen ten aanzien van de wereldbeschouwing, 
maar ze kan die wereldbeschouwing niet leveren. 2 
Eenheid en samenhang zijn grensbegrippen voor 
elke wetenschap. In het verlengde hiervan ligt 
Murphy’s neiging mee te gaan in de vrij gangbare 
opvatting dat ons wereldbeeld vooral door de we-
tenschap bepaald moet zijn. Christenen moeten de 
uitdaging van een wetenschappelijk wereldbeeld 
aandurven. De christelijke theologie heeft volgens 
haar voldoende potentie om, in verbond met de na-
tuurwetenschappen, een – ten opzichte van het se-
culiere wereldbeeld – alternatief en concurrerend 
wereldbeeld te leveren. Ik waardeer het strijdbare 
in deze benadering. Maar ik deel Murphy’s opvat-
ting niet dat de wetenschap in staat is een overkoe-
pelend kader te vestigen. Dat doet geen recht aan 
het abstracte karakter van wetenschappelijke ken-
nis. Wetenschap en wereldbeeld liggen bovendien 
minder in elkaars verlengde dan Murphy sugge-
reert. Methoden kunnen los van basisassumpties 
worden toegepast. Concrete bevindingen zijn vaak 
ook bruikbaar in een ander interpretatiekader. Er 
is kortom geen dwingend verband tussen bevin-
dingen in een bepaalde tak van wetenschap en de 
conclusies daaruit ten aanzien van een bepaald 
wereldbeeld. 

Gerrit Glas



183

Ian Barbour

Ian Barbour is een fysicus en filosoof van Noord-
Amerikaanse origine die zich intensief met de 
vragen rond de relatie wetenschap en geloof heeft 
beziggehouden. In zijn werk wordt slechts in 
beperkte mate verwezen naar de menswetenschap-
pen, maar dat is niet erg, omdat het ons hier vooral 
gaat om zijn benadering, de manier waarop hij het 
probleem van de verhouding geloof – wetenschap 
aanpakt. Misschien dat we uit die benadering iets 
kunnen leren over hoe we met deze vragen in de 
context van psychologie en psychopathologie heb-
ben om te gaan. Het onderstaande is een poging 
zijn benadering te schetsen. We gaan niet al te 
diep in op de uiteindelijke keuzes die hij maakt. 

Barbours Religion and Science. Historical and 
contemporary issues behoort ongetwijfeld tot de 
meest gezaghebbende en evenwichtige teksten 
over de geloof – wetenschap relatie die er op dit 
moment bestaan (Barbour, 1997). Barbour begint 
met het schetsen van een aantal modellen om de 
relatie religie – wetenschap te duiden: conflict, 
onafhankelijkheid, dialoog en integratie. Het inte-
ressante is dat hij niet toewerkt naar een van die 
modellen, maar dat hij afhankelijk van het type 
problematiek meent dat een van de modellen de 
voorkeur verdient. Wel valt daarbij het conflictmo-
del al gauw af. Conflict ziet hij enerzijds bij harde 
materialisten en anderzijds bij een bepaald soort 
onfeilbaarheidsgeloof, dat meent dat de bijbel ons 
feitelijke informatie verschaft over bijvoorbeeld 
het ontstaan van de aarde of over de vraag of de 
aarde om de zon draait of andersom. Hier valt het 
gesprek tussen geloof en wetenschap gewoon stil. 

Een volgend punt is dat Barbour ruim baan 
geeft aan theologische inzichten. In feite streeft 
hij naar een nieuwe theologie van de natuur – een 
theologie die God primair ziet als bevrijdend en 
uitdagend en die van de mens meent dat deze met 
alle vezels van zijn bestaan deel uitmaakt van de 
natuur. Deze theologie van de natuur legt accent 
op noties als rentmeesterschap en het sacrale. De 
sacraliteit van de natuur laat iets van de inwoning 
van God in de natuur zien. Zo werkt Barbour aan 
een theologische onderbouwing voor een ecologi-
sche benadering van de natuur. 

Nu de relatie religie – wetenschap. Mensen heb-
ben altijd geprobeerd wat hun bevattingsvermogen 

te boven ging in religieuze termen te duiden. Die 
duidingen zijn neergeslagen in eeuwenoude reli-
gieuze tradities. Maar ook de wetenschap is een 
poging om wat ons bevattingsvermogen te boven 
gaat te duiden. De wetenschappen doen dat op 
heel specifieke wijze, door te experimenteren en 
door het inzetten van methoden en technieken. 
Beide benaderingen kunnen naast elkaar bestaan, 
maar komen ook in elkaars vaarwater. Barbour 
is – per thema of onderwerp – op zoek naar een 
filosofisch ontwerp dat de twee benaderingen (ge-
loofstradities en wetenschap) recht doet en omvat. 
Maar dat ontwerp (of: model, paradigma) is zelf 
ook weer feilbaar en dus vatbaar voor correctie. 
Die correctie kan uit allerlei hoeken komen: van-
uit geloofservaringen, vanuit de theologie, vanuit 
de vakwetenschappen, en ook uit de filosofie. De 
metafysica biedt dus wel een overkoepelend kader, 
maar het is niet zo dat vakwetenschappen en the-
ologie door de metafysica worden bepaald. Elke 
metafysica blijft als het ware in het ontwerpsta-
dium steken, metafysica is altijd ‘under construc-
tion’ (mijn term). Steeds gaat het om duidingen op 
een bepaald niveau (te vergelijken met de niveaus 
die in het eerste artikel werden onderscheiden), 
waarbij inzichten op het ene niveau corrigerend 
kunnen werken op andere niveaus, en omgekeerd 
(zie Figuur 2). De context en het thema van de dis-
cussie bepalen vervolgens welk model het meest 
geschikt is. 

Ian Barbour: dialoog en integratie

Zo kan het onafhankelijkheidsmodel goed als 
startpunt worden gebruikt voor de discussie over 
religie en wetenschap. Dit model doet recht aan 
de eigenheid van zowel geloofsinzicht als weten-
schappelijk inzicht, hetgeen in een context waarin 
het conflict op de voorgrond staat van groot belang 
is. In een discussie met aanhangers van een strikt 
materialisme is het bijvoorbeeld al heel wat als het 
goede recht van het geloofsstandpunt overeind 
blijft, zonder poging tot verzoening. In andere con-
texten is het dialoogmodel van belang. Er kan dan 
worden gepraat over grensvragen en allerlei ach-
terliggende levensbeschouwelijke gezichtspunten 
van wetenschappelijke theorieën. Er is ruimte om 
op parallellen te wijzen tussen hoe de gelovige zijn 
wereldbeeld organiseert en hoe de wetenschapper 

Modellen van ‘integratie’ in de psychologie en psychiatrie (III) – de filosofie van wetenschap en praktijk



184

dat doet. Het integratiemodel ten slotte werkt deze 
analogieën uit tot een theologie (en filosofie) van 
de natuur. De overeenkomsten krijgen dan gelei-
delijk ‘body’. Zelf meent Barbour dat de procesfi-
losofie van A.N. Whitehead het meest vruchtbare 
wijsgerige kader biedt voor de uitwerking van de 
integratiepositie. Volgens de procesfilosofie moet 
de werkelijkheid als een continu, meerlagig en 
dynamisch proces worden gezien; niet als gehoor-
zamend aan onveranderlijke wetten die door een 
goddelijke monarch in stand worden gehouden, 
maar als een onnoemelijk fijnzinnig samenspel 
van gebeurtenissen waarin begrippen als evolu-
tie, kans, emergentie en onderlinge afhankelijk-
heid belangrijke eigenschappen zijn. God is in 
de procesfilosofie geen heerser, maar iemand die 
uitnodigt, kansen biedt, stimuleert en die zelf ook 
aangedaan wordt en verandert door het wereldge-
beuren. 

Het werk van Barbour is interessant omdat het 
de conceptuele ruimte creëert voor correctie van 
gezichtspunten op alle besproken niveaus. Hij 
streeft een soort ‘reflexief equilibrium’ na, waar-
bij elk niveau invloed heeft op de andere niveaus. 
Toch betekent dat niet dat Barbour de distantie 
cultiveert en zich niet committeert. Hij doet dat 
wel door zich enerzijds te positioneren als een fy-
sicus en filosoof uit de Amerikaanse protestantse 
middenorthodoxie; en door anderzijds te zoeken 
naar een wijsgerig kader dat het beste antwoord 
biedt op zijn vragen. Ik ben het niet eens met 

zijn wijsgerige kader.3 Dat neemt niet weg dat de 
manier waarop Barbour filosofeert tot op zekere 
hoogte voorbeeldig is voor het type problematiek 
waar het hier om gaat: vanuit een zowel levensbe-
schouwelijke als filosofische positie denkt hij na 
over wat zijn pad kruist, in een poging zin en sa-
menhang te ontdekken in wat wetenschappelijke 
verklaringen en ontdekkingen betekenen voor het 
beeld van onszelf en van de werkelijkheid dat we 
op basis van ervaring, traditie en theologische re-
flectie al hebben. 

Ik eindig met een kanttekening. Naar mijn 
indruk blijft in Barbours benadering uiteindelijk 
het perspectief van de reflectie en de logica iets te-
veel domineren. De vraag waar ik mee blijf zitten 
luidt of Barbour door zijn aanpak, die gericht is 
op transparantie en rationele rechtvaardiging, wel 
recht kan doen aan de complexiteit, ondoorzichtig-
heid en gebrokenheid van de menselijke ervaring. 
Wordt er in de synthese die Barbour nastreeft niet 
toch teveel gladgestreken? Blijft de oplossing niet 
teveel een bedachte oplossing, die wezenlijke ele-
menten van de menselijke ervaring, waaronder de 
geloofservaring, buiten haakjes plaatst? 

Een ondubbelzinnig ja op deze vragen doet te-
kort aan Barbours intenties en aan de royale ma-
nier waarop hij de geloofservaring en de religieuze 
traditie verdisconteert en corrigerend laat werken 
in zijn betoog. Bovendien is zijn werk gericht op 
discussies in de wetenschappen en niet op prak-
tijken zoals de geneeskunde en de psychothera-

Figuur 2

Vakwetenschappen

Religieuze ervaring 	 Metafysica;
	 en traditie	 procesfilosofie

Theologie

  

  

 

Gerrit Glas



185

pie waarin de gebrokenheid van het bestaan veel 
meer op de voorgrond staat. Toch moeten we ons 
de vraag stellen of de balans tussen ervaring en 
rationele reflectie niet teveel doorslaat naar de re-
flectie. Is een ‘oplossing’ of synthese pas waar als 
men zich deze reflexief en consistent voor ogen 
kan stellen? Wordt logische transparantie zo niet 
een te exclusief waarheidscriterium? Aan de an-
dere kant, kan men van een filosoof wat anders 
verwachten? Is het niet juist diens taak te verhel-
deren, te ontleden, verbanden te leggen en te dui-
den? Maar opnieuw: wordt zo recht gedaan aan de 
ondoorzichtigheid van de menselijke ervaring en 
aan de duistere kanten van de menselijke ervaring, 
ook in het geloof? 

We stuiten hier opnieuw op de vraag naar de 
verhouding van alledaagse ervaring, professioneel 
kennen, wetenschappelijke kennis en filosofie. 
Moet niet toch duidelijker het primaat van de alle-
daagse ervaring, inclusief de gebrokenheid en on-
doorzichtigheid daarvan, voorop worden gesteld? 
En als we dat doen, wat houdt dit dan in? 

De inzet van de reformatorische wijsbegeerte

We destilleren uit het voorgaande twee punten die 
als leidraad dienen voor het vervolg. In de eerste 
plaats stelden we naar aanleiding van Murphy dat 
de wetenschap niet in staat is ons een overkoepe-
lend beeld van de werkelijkheid te verschaffen. 
Eenheid en samenhang zijn grensbegrippen in 
de wetenschap; ze worden voorondersteld, maar 
ze weerstaan begripsmatige fixatie en toetsbaar-
heid die in de vakwetenschappen centraal staan. 
De implicatie hiervan is dat de wetenschappen ons 
geen wereldbeeld en ook geen mensbeeld opleve-
ren. Want die twee zijn juist gericht op eenheid en 
samenhang. Het tweede punt hing hiermee samen 
en betrof de verhouding theoretische reflectie en 
alledaags kennen. Wij hebben het pleidooi gevoerd 
voor het primaat van het alledaagse kennen. Theo-
retische reflectie komt per definitie achteraf. 

Als er een vorm van (christelijke) filosofie is die 
accent heeft gelegd op beide punten, is het ‘de’ re-
formatorische wijsbegeerte. Als geen ander heeft 
deze richting van denken erop gewezen dat een-
heid en samenhang gegeven zijn in de alledaagse 
ervaring, dat theoretisch denken abstraheert van 
deze ervaring en dat de resultaten van wetenschap-

pelijk inzicht nooit de werkelijkheidservaring kun-
nen vervangen. Zeer sterk heeft deze vorm van 
filosofie gewezen op het gevaar van verabsolute-
ring van het theoretische kennen. Onder verab-
solutering versta ik: verzelfstandiging, reïficatie, 
doen alsof een bepaald inzicht ‘op zich’ staat. We-
tenschappelijke kennis is altijd en per definitie het 
resultaat van analyse (ontleden van een geheel in 
kleinere onderdelen) en abstractie (het op een be-
paalde specifieke wijze bestuderen van een van die 
kleinere onderdelen). Wat de wetenschap met die 
middelen ontdekt betreft altijd een aspect van het 
geheel. Het gaat steeds om een specifieke manier 
van waarnemen en reconstrueren. Aldus ontsnapt 
per definitie het geheel in zijn samenhang en een-
heid aan de vakwetenschappelijke blik. 

Het opmerkelijke is dat ‘de’ wetenschap niet in 
staat is om, nadat ze een partje uit het geheel heeft 
geïsoleerd en dit vanuit een bepaalde gezichtshoek 
heeft bestudeerd, de conclusies ten aanzien van dit 
‘partje’ op een vloeiende manier weer in te passen 
in het grotere geheel. Dat lukt in elk geval niet met 
de middelen van de wetenschap. We blijven om zo 
te zeggen altijd de barsten zien. Wie wetenschap 
bedrijft, raakt dus onherroepelijk iets kwijt: het ge-
heel, de samenhang.4 

Het is dit gegeven dat aan de wieg staat van 
de filosofie van Herman Dooyeweerd, een van de 
grondleggers van de reformatorische wijsbegeerte 
(Dooyeweerd, 1953-1958). Al in de allereerste zin-
nen van zijn wijsgerige hoofdwerk stelt hij dat de 
wetenschapper door de methode van analyse en 
abstractie het vanzelfsprekende besef van samen-
hang en eenheid van de werkelijkheid kwijtraakt; 
dat die samenhang en eenheid naderhand nooit 
begripsmatig of wetenschappelijk te achterhalen 
zijn; terwijl ze in de alledaagse ervaring op een 
vanzelfsprekende wijze aanwezig zijn. We ervaren 
die samenhang en eenheid continu, ook al zijn we 
ons dat niet voortdurend bewust. 

Vervolgens draait de filosofie van Dooyeweerd 
eigenlijk om twee zaken: (a) de analyse van de 
manier waarop de werkelijkheid is gestructureerd 
(de ‘partjes’) en (b) de analyse van de (religieuze) 
gerichtheid van alle menselijke activiteit. Die ge-
richtheid vindt zijn oorsprong in het hart, neemt 
in de cultuur en in de wetenschap de vorm aan 
van een ‘grondmotief’ en drukt zich filosofisch uit 

Modellen van ‘integratie’ in de psychologie en psychiatrie (III) – de filosofie van wetenschap en praktijk



186

in een ‘idee’, dat wil zeggen in een soort filosofi-
sche intuïtie omtrent samenhang, eenheid en oor-
sprong van de werkelijkheid. De term ‘wetsidee’ 
– aanvankelijk duidde Dooyeweerd zijn filosofie 
aan als ‘wijsbegeerte der wetsidee’ – verwijst naar 
deze (drie) ideeën van samenhang, eenheid en 
oorsprong. Elke filosoof en elke filosofische stro-
ming gaan uit van een bepaalde ‘wetsidee’. 

Wat betekent dit alles nu ten opzichte van 
Murphy en Barbour? We zagen dat Murphy de 
oplossing van de spanning tussen religie en we-
tenschap zoekt in de wetenschap en dat zij daarbij 
de neiging heeft om wetenschap en wereldbeeld 
in elkaars verlengde te zien. Dit suggereert dat de 
wetenschap in staat is om samenhang en eenheid 
te (re)construeren. Daartegenover moet evenwel 
in navolging van Dooyeweerd met kracht worden 
gehandhaafd dat zo’n reconstructie altijd achteraf 
plaatsvindt en wel tegen de achtergrond van een 
altijd al aanwezige en vooronderstelde samenhang 
en eenheid zoals die in de dagelijkse ervaring pre-
sent is.5 Het is niet de wetenschap die samenhang 
en eenheid sticht. Die samenhang en eenheid zijn 
er altijd al (ook al worden ze niet ervaren) en de 
wetenschappen geven er elk op eigen wijze een 
bepaald en beperkt zicht op.6 Ten opzichte van 
Barbour geldt in feite hetzelfde punt, alleen veel 
minder scherp en existentiëler, omdat Barbour 
meer vanuit een evenwicht tussen de verschillen-
de perspectieven (ervaring, theologie, vakweten-
schap, filosofie) denkt en omdat hij tot het eind de 
procesfilosofie blijft voorstellen als een optie, als 
het kader met de beste papieren. Barbour lezend 
vraagt men zich af of het kwaad en de gespleten-
heid van het bestaan wel voldoende tot hun recht 
komen. Is zijn stijl van filosoferen niet te reflexief 
en harmoniserend om het brute en ondoorzichtige 
van het leven te kunnen plaatsen? Hoe verhouden 
filosofie en leven zich in werkelijkheid? 

Kennis en praktijk 
Hoe nu verder? Krachtiger dan tot nu toe zullen 
we moeten volhouden dat de reflectie als gedis-
ciplineerde intellectuele activiteit altijd achteraf 
komt. Dat geldt voor de filosofie, voor de weten-
schap, voor professionele kennis en zelfs voor 
het alledaagse bestaan. De resultaten van reflectie 
staan dus nooit op zich, maar functioneren in een 

bepaalde context, een praktijk. Zo’n praktijk heeft 
invloed op de manier waarop we de werkelijkheid 
eerst in ons hoofd en later ook in het echt ordenen 
en structureren. Het leven zet zich naar de leer. 
Maar het omgekeerde geldt natuurlijk ook, dat de 
leer zich voegt naar het leven. Er is sprake van een 
wederzijdse beïnvloeding van reflectie en praktijk. 

In het vorige artikel zijn we vooral ingegaan op 
professionele praktijken. In principe kunnen we 
echter ook de andere drie kentheoretische niveaus 
relateren aan praktijken. Zo vindt wijsgerige reflec-
tie plaats in een praktijk van expliciteren, overwe-
gen en argumenteren, een praktijk van mondeling 
en schriftelijk verkeer in boeken en tijdschriften. 
Die praktijk interfereert met andere praktijken: fi-
losofen maken deel uit van adviescommissies, ze 
zijn werkzaam in de sfeer van planning en beleid, 
ze schrijven in kranten, hun boeken worden door 
een breder publiek gelezen. 

Ook de activiteiten van de wetenschapper kun-
nen als een praktijk worden opgevat. Juist de laat-
ste twee decennia is er veel meer aandacht voor 
hoe de context van het laboratorium of de toeval-
lige beschikbaarheid van een bepaalde techniek 
een vormende invloed heeft op het denken van de 
wetenschapper (Latour, 1988). Zo wordt de onder-
zoeksagenda van de psychiatrie momenteel voor 
een belangrijk deel bepaald door drie technische 
vindingen: beeldvormende technieken (MRI, PET, 
CT scan); DNA technologie (ontrafeling van het 
genoom); en informatietechnologie die het mo-
gelijk maakt om razendsnel complexe statistische 
berekeningen over grote datasets uit te voeren. 

Ook in de alledaagse ervaring is er een voort-
durende uitwisseling tussen reflectie en praktijk. 
We doen bepaalde ideeën op en toetsen die aan 
ons eigen leven of dat van anderen. Wat we ooit 
gehoord of gelezen hebben zijn we bijna vergeten 
tot het op een bepaald moment in een bepaalde 
situatie opeens relevant wordt. Maar het kan ook 
omgekeerd: ons overkomt iets en we gaan op zoek 
naar een verklaring. 

Kan de wetenschap op dezelfde manier worden 
getypeerd als een professionele praktijk, dat wil 
zeggen met een constitutieve en een regulatieve 
zijde? Ik meen van wel. Ook voor de wetenschap 
geldt dat deze zich op een overkoepelend ‘regu-

Gerrit Glas



187

latief’ idee richt (waarheid; het begrijpen van een 
bepaald verschijnsel), maar dat ze als praktijk door 
die regulatieve idee niet wordt gekwalificeerd. 
Wetenschappelijke activiteit is in beginsel logisch 
gekwalificeerd. Theorieën zijn logische ‘artefacten’, 
om een term van Stafleu te gebruiken. ‘Logisch’ 
betekent in dit verband: intellectueel transparant, 
coherent, tegenspraak uitsluitend. Theorieën zijn 
gericht op (wetmatige) verbanden en op verhelde-
ring van concepten die iets van de structuur van de 
werkelijkheid laten zien. 

Dit verhelderen (of ontsluiten) kan op verschil-
lende wijzen plaats vinden. Ik noem – aan de hand 
van het werk van Stafleu – vier verschillende ma-
nieren.7

Allereerst kan een theorie of hypothese gericht 
zijn op objectivering. Het verschijnsel dat wordt be-
studeerd wordt tot object gemaakt, dat wil zeggen 
weergegeven op een manier die het hanteerbaar 
maakt voor berekening, vergelijking en voorspel-
ling. Dit ‘hanteerbaar maken’ gebeurt (bijvoor-
beeld) door weergave in de vorm van een model 
of van een mathematische of statistische formule, 
algoritme of voorspelling. De objectivering stelt 
het geobjectiveerde aldus mentaal voor ogen. We 
zouden deze vorm van ontsluiting retrociperend 
(= op het vorige teruggrijpend) kunnen noemen 
– retrociperend omdat in de orde van de zijnswij-
zen het getalsmatige en ruimtelijke ‘eerder’ aan 
de orde is dan de zijnswijze die het te bestuderen 
verschijnsel kenmerkt. Een voorbeeld is de selec-
tie van bepaalde genen in het proces van evolutie: 
deze selectie van genen kan in de vorm van een 
algoritme worden gerepresenteerd; vanuit het bio-
tische wordt teruggegrepen op een mathematische 
wijze van voorstellen. 

Vervolgens kan een theorie ook gericht zijn op 
praktische toepassing. Vaak gebeurt dit door het 
gebruik van apparaten en technische procedures 
of door inpassing van wetenschappelijke kennis 
in een bepaalde ambachtelijke praktijk. De ortho-
peed die een stalen pen aanbrengt in het boven-
been moet iets weten van de fysische krachten die 
op het bovenbeen worden uitgeoefend. Kennis van 
de mechanica voegt zich in in een ambachtelijke 
praktijk. We zouden deze richting van ontsluiting 
anticiperend kunnen noemen (in contrast met de 
eerder genoemde retrociperende richting). Antici-

peren betekent letterlijk: vooruitgrijpen, namelijk 
op wijzen van functioneren die boven het logische 
uitgaan. Het technische ontwerp is een van de be-
langrijkste vormen van deze ontsluitingsrichting. 
Denk bijvoorbeeld aan het ontwerp van een lens 
op basis van kennis over de breking van licht en 
kennis van materialen zoals glas. Microscopen en 
telescopen fungeren vervolgens zelf weer als mid-
delen om wetmatigheden van de werkelijkheid te 
bestuderen.

In de derde plaats kan theorievorming bestaan 
uit het bloot leggen en analyseren van algemeen 
geldige verbanden die voor een bepaalde zijns-
wijze of modaliteit gelden. We zouden dit de mo-
dale of universele richting van ontsluiting kunnen 
noemen. Het gaat hier om ‘zuivere’ of fundamen-
tele wetenschapsbeoefening. De getaltheorie en 
de theoretische fysica zijn voorbeelden – althans 
grote delen van deze disciplines. 

Ten slotte zal theorievorming ook vaak de rich-
ting inslaan van specificatie van de verbanden die 
voor een bepaald type van verschijnselen gelden. 
Deze richting van ontsluiting zouden we typerend 
en specificerend kunnen noemen. We kunnen hier 
denken aan allerlei vormen van interdisciplinair 
onderzoek. Zo behoren emoties tot een bepaald 
‘type’ van psychische verschijnselen. Dit type van 
verschijnselen kan langs allerlei wegen worden 
bestudeerd: fysisch, biologisch, psychologisch, 
en vanuit een sociale optiek. Dit soort onderzoek 
probeert een bepaald type van verschijnselen te 
begrijpen door deze vanuit verschillende weten-
schappelijke invalshoeken en dus interdisciplinair 
te bekijken. 

Kwalificerend voor het wetenschappelijk bedrijf is 
dus het denkend zich richten op de structuur van 
de werkelijkheid (zie Figuur 3). De structuurkant 
staat bovenaan in de figuur getekend en wordt 
onderscheiden van wat aan die structuurkant (wet-
ten; wetmatige verbanden) ‘onderworpen’ is (onder 
in Figuur 3). Het denken wordt daarbij in vier 
mogelijke richtingen ontsloten. Zoals de voorbeel-
den laten zien hebben die verschillende richtingen 
elkaar ook nodig. Zo zijn theorieën die in objective-
rende zin iets vaststellen over bepaalde wetmatige 
verbanden (bijvoorbeeld econometrische modellen 
die de ontwikkeling van de rente voorspellen) vaak 

Modellen van ‘integratie’ in de psychologie en psychiatrie (III) – de filosofie van wetenschap en praktijk



188

afhankelijk van het gebruik van apparaten die zelf 
op hun beurt het product zijn van intellectuele ver-
beelding in de anticiperende richting (het econo-
metrische model maakt bijvoorbeeld gebruik van 
rekenkracht van computers). Evenzo is kennis van 
wetmatige verbanden die voor een bepaald type 
verschijnselen gelden (bijvoorbeeld de Natrium-
Kaliumpomp in de celmembraan) afhankelijk van 
kennis van universele (modale, in casu fysisch-
chemische) verbanden. 

Funderend voor de wetenschap is de bestaande 
kennis, inclusief de technieken die hebben bijge-
dragen tot het tot stand komen van die kennis, 
zoals die wordt overdragen in leerboeken, labo-
ratoria en academische centra. Deze fundering 
heeft een deels talig (teksten) en deels fysisch (de 

laboratoriumcontext) karakter, maar dient toch als 
geheel als historisch te worden aangemerkt, waar-
bij het historische wordt opgevat als ‘formatief’.8 
De ontsluiting van een wetenschapsgebied vindt 
plaats doordat de wetenschapper zijn verbeelding 
gebruikt door bestaande kennis en kunde in con-
tact te brengen met een bepaald probleem. Het ver-
beeldingsvol gebruiken van de eigen logische ver-
mogens leidt tot de articulatie van een hypothese. 
Deze hypothese kan gericht zijn op objectivering 
(modelbouw), toepassing (technologie; professi-
onele praktijk), universalisering (fundamentele 
wetenschap) of specificering (interdisciplinaire 
wetenschap). Afhankelijk van de richting van de 
hypothese zal een bepaalde context het meest ge-
ëigend zijn om de hypothese te bevestigen of weer-

Ontsluitingsrichtingen van de wetenschap 
(vrij naar Stafleu, 1980; 1987)

Wetten; structuren

	 Toepassing 
	 Anticiperend
	 Techniek; technische ontwerpen

	 Universaliserend
	 Modaal
	Fundamenteel onderzoek

	 Objectivering
	 Retrociperend
	 Modellen, formules, algoritmes

Dat wat aan wetten 
onderworpen is

Figuur 3

Specificerend
Typen van verschijnselen

Interdisciplinair onderzoek

Gerrit Glas



189

leggen. De onderzoeker zal die context proberen 
te creëren. 

Conditionerende factoren zijn opnieuw van so-
ciale, economische, en juridische aard. In principe 
verloopt het betoog hier analoog aan wat daarover 
in het vorige artikel werd opgemerkt ten aanzien 
van normatieve praktijken. Omdat het mij hier 
vooral gaat om de samenhang tussen het kwali-
ficerende aspect (constitutief) en het aspect van 
richting (regulatief) zie ik hier af van een nadere 
typering van deze conditionerende factoren. 

Wat uit het bovenstaande vooral onthouden 
moet worden is dat de wetenschap niet zonder 
meer een afspiegeling biedt van de werkelijkheid, 
maar op vele verschillende manieren iets probeert 
te onthullen van achterliggende wetmatige prin-
cipes en verbanden, met het oog op een bepaald 
doel. Wetenschap is een activiteit met een ontslui-
tend karakter. De richting van de ontsluiting be-
paalt welke context en dus ook welke praktijk het 
meest geëigend is. 

Het behoeft nauwelijks betoog dat het geloof – 
wetenschap probleem vanuit deze benadering op-
nieuw een andere en zeer diverse gedaante krijgt. 
Primair gaat het om de vraag of de veranderingen 
en inzichten in de constitutieve sfeer sporen met 
regulatieve noties als waarheid en inzicht. Ver-
volgens staan we voor de vraag of de richting van 
ontsluiting past bij de context. Ten slotte gaat het 
om de vraag hoe de normen van non-contradictie, 
evenwicht (tussen verschillende perspectieven), en 
zuinigheid (vermijden van redundantie) tot hun 
recht komen. Christelijke wetenschap is meer dan 
kritiek op tegenstrijdigheden van anderen (anti-
nomieën kritiek). Ze is gericht op het evenwichtig 
recht doen aan alle normen die voor de ontwik-
keling van het betreffende wetenschapsgebied van 
belang zijn. Dit streven naar evenwicht en veelzij-
digheid staat ook wel bekend als ‘simultane norm-
realisatie’. 

Kunnen we praktijken kennen? 
Ik wil dit artikel besluiten met het aan de orde stel-
len van een fundamentele vraag die van een heel 
andere orde is. Van het kennen zijn we in de loop 
van deze drie artikelen de richting ingeslagen van 
praktijken waarin die kennis een rol speelt. We 
hebben vier soorten kennis onderscheiden. En 

elke kennissoort bleek met een of meer praktijken 
te kunnen worden verbonden. Omdat in die prak-
tijken kennis op een bepaalde wijze werd ontslo-
ten, hebben we een poging gedaan die praktijken 
te analyseren. 

De vraag waar ik aan het eind van deze artike-
lenreeks bij stil wil staan luidt, tot hoever de pols-
stok van de analyse van praktijken reikt. Kunnen 
wij praktijken eigenlijk wel kennen? Is hun struc-
tuur nader te typeren? En bestaat die structuur ei-
genlijk wel? 

Met die vragen belanden we opnieuw in diep 
filosofisch vaarwater. Moet dat wel op deze plaats? 
Ik denk dat het niet anders kan. Juist op het on-
derhavige punt bestaan er sterk door ideologie be-
paalde opvattingen. Ik doel op de opvatting dat er 
niet zoiets bestaat als ‘de’ praktijk, net zo min als 
er zoiets bestaat als ‘de’ werkelijkheid of ‘het’ be-
staan. Dat te veronderstellen zou volgens hen die 
deze opvatting huldigen neerkomen op een naïef 
realisme. Hooguit kunnen we het volgens de aan-
hangers van deze ideologie hebben over bepaalde 
interpretaties van praktijken. Praktijken zijn con-
structies, conventies in manieren van met elkaar 
omgaan, rituelen die onze omgang met de werke-
lijkheid structureren. Zeggen dat een professione-
le praktijk structureel bepaald wordt door bepaalde 
normen, is in feite pogen het eigen gelijk met een 
beroep op de wetenschap door te drukken. Ook de 
wetenschap is niet ‘objectief’. Ze ontwikkelt zich 
anarchistisch. Theorieën zijn in het beste geval 
dwarse ideeën die hun nut en dus waarheid be-
wijzen doordat er gebruik van wordt gemaakt.9 En 
of er van theorieën gebruik wordt gemaakt is in 
de praktijk van (vooral) de menswetenschappen en 
de economie vaak een zaak van beeldvorming en 
overreding. Wetenschap ontwikkelt zich dus niet 
krachtens een interne logica, maar in interactie 
met de beeldvorming die er maatschappelijk en 
individueel over die wetenschap bestaat. 

Deze wijze van denken treffen we aan in het 
zogenaamde constructivisme en in bepaalde post-
moderne beschouwingen. Het constructivisme als 
filosofische stroming (om het daarbij te houden) 
stelt dat we geen toegang hebben tot de werkelijk-
heid zoals die op zich is. Hoe we over de werke-
lijkheid spreken en hoe we er mee omgaan wordt 
bepaald door onszelf, door de scheppende ver-

Modellen van ‘integratie’ in de psychologie en psychiatrie (III) – de filosofie van wetenschap en praktijk



190

mogens van de mens. Werkelijk is wat we van de 
werkelijkheid maken, hoe we deze construeren – 
vandaar de term constructivisme. Dat geldt voor de 
cultuur, maar ook voor onze denkbeelden over de 
natuur. Er is niet zoiets als de natuur op zich. Wat 
we natuur noemen is altijd een denkbeeld over de 
natuur. 

Het behoeft nauwelijks betoog dat deze gedach-
tegang uiterst populair is en ook invloedrijk bij 
beleidsmakers en financiers van wetenschappelijk 
onderzoek. Het is goed zich te realiseren dat het 
constructivisme een stap verder gaat dan de filo-
soof Immanuel Kant (1781/1976). Kant meende 
ook dat de werkelijkheid op zich niet kenbaar is, 
maar hij hield vol dat we wel van de vooronder-
stelling van zo’n werkelijkheid moeten uitgaan. 
Anders zweeft onze kennis in het luchtledige. De 
werkelijkheid ‘op zich’ is met andere woorden 
noodzakelijk (in Kants terminologie ‘transcenden-
taal’) voorondersteld. Zonder die vooronderstel-
ling verliest ons spreken iedere zin. Maar of wat 
we over de werkelijkheid zeggen waar is, kunnen 
we empirisch niet vaststellen. 

Wat voor zin heeft het om zo’n onkenbare 
werkelijkheid te veronderstellen, als toch op geen 
enkele wijze die werkelijkheid als toets voor ons 
kennen kan optreden? Kant heeft een tamelijk in-
gewikkeld antwoord op die vraag. Dat antwoord 
komt erop neer dat de werkelijkheid zoals die op 
zichzelf bestaat niet als extern criterium voor de 
geldigheid van onze kennis kan dienen, van bui-
tenaf als het ware, maar dat we wel van binnen 
(ons bewustzijn; onze kennis) naar buiten (de wer-
kelijkheid achter de kennis) kunnen werken en 
al doende bevestigd kunnen worden dat het met 
onze kennis de goede kant opgaat.10 Een belang-
rijk criterium voor dit ‘de goede kant opgaan’ is 
het coherentie criterium. We gaan de goede kant 
op als onze opvattingen coherent blijven. 

Terug naar het constructivisme. Het is hier niet 
de plaats voor een uitvoerige bespreking en weer-
legging. We zouden het Kantiaanse bezwaar kun-
nen noemen, dat zonder vooronderstelling van een 
werkelijkheid buiten ons elk spreken zijn zin ver-
liest. Dit bezwaar is valide denk ik, ook al zijn er in 
ander opzicht bezwaren in te brengen tegen Kants 
benadering van het kenprobleem. Ook zouden we 
er op kunnen wijzen dat het mens-zijn niet alleen 

een kwestie van construeren is en dat het ook een 
receptieve kant heeft. Onze receptieve vermogens 
kunnen ons een waarheid onthullen die boven elke 
geconstrueerde waarheid uitgaat, zo zouden we 
kunnen betogen. In deze richting gaan denkers als 
Levinas en Henry. Het meest principiële bezwaar 
is echter dat het constructivisme schatplichtig is 
aan dezelfde visie op kennen die het kritiseert (te 
weten het positivisme). Volgens die visie bestaat 
het kennen uit het overbruggen van afstand, na-
melijk tussen subject en object. De constructivist 
meent in feite dat deze afstand niet te overbruggen 
valt. Het subject blijft steken in zijn interpretaties 
en bereikt de overkant – de werkelijkheid zoals die 
‘op zichzelf’ is – nooit. 

In de door de constructivist bekritiseerde bena-
dering – die van het positivisme of naïeve empiris-
me – is het wel mogelijk de ‘overkant’ te bereiken. 
Vereenvoudigd weergegeven zegt de positivist 
dat het kennende subject zintuiglijke indrukken 
ontvangt die teweeg worden gebracht door (sti-
muli in) de objectieve werkelijkheid. Er is dus nog 
steeds een kloof, maar die wordt door de zintui-
gen overbrugd. Het gaat hier niet om de details 
of om historisch exacte typeringen, maar om het 
grondpatroon van denken. Kernpunt is dat zowel 
in het constructivisme als in het positivisme (en 
Kantianisme) wordt uitgegaan van een principiële 
kloof tussen het kennende subject en de (objec-
tieve) werkelijkheid. 

Het kritieke punt in de hele redenering is dat 
ook het alledaagse kennen in beide benaderingen 
wordt opgevat naar het model van het theoretisch 
kennen, als zou ook in de alledaagse ervaring een 
kloof moeten worden overbrugd. Dat is evenwel 
niet het geval. De weerlegging van de gedachte dat 
ook in het alledaagse kennen een kloof moet wor-
den overbrugd, vormt het hart van Dooyeweerds 
analyse van de Verlichtingsfilosofie. Kern van deze  
kritiek is dat in de Verlichtingsfilosofie de theore-
tische denkhouding wordt verabsoluteerd; dat wil 
zeggen wordt gezien als iets ‘op zich’ en als maat-
gevend voor alle kennen, inclusief het alledaagse 
kennen. Theoretische kennis prevaleert aldus 
boven alledaagse kennis. Door die verabsolutering 
wordt de verhouding tussen alledaags en theore-
tisch kennen omgekeerd: het theoretisch kennen is 
niet meer een afgeleide van het alledaagse kennen; 

Gerrit Glas



191

het alledaagse kennen is in feite een onvolmaakte 
en feilbare variant van het veel betrouwbaarder 
geachte theoretische kennen. Het is deze meestal 
stilzwijgende verabsolutering die ertoe leidt dat 
mensen menen dat de wetenschap ons de uitein-
delijke en beslissende waarheid over de werkelijk-
heid zal onthullen, hoe ontnuchterend misschien 
ook (positivisme; sciëntisme). Het is diezelfde ver-
absolutering die maakt dat anderen zeggen dat we 
nooit verder zullen komen dan onze interpretaties 
en dat het zoeken naar een werkelijkheid daarach-
ter zinloos is (constructivisme). 

Beide benaderingen gaan voorbij aan het pri-
maat van de alledaagse ervaring. Ik voel de lente 
in de lucht hangen. Ik ervaar geen afstand en 
vreemdheid, maar verwachtingsvolle vreugde en 
de belofte van bloei en vitaliteit. Het is niet zo dat 
ik vanuit de toren van mijn bewustzijn vreugde 
en vitaliteit in een levenloze, neutrale werkelijk-
heid aan het projecteren ben. Nee, het gevoel van 
verwachting en van vreugde kenmerken mijn be-
trekking tot de wereld op dat moment. Ook bij 
de filosoof Max Scheler vinden we dit eerherstel 
van de alledaagse ervaring. Als ik geniet van het 
landschap om mij heen is dit volgens hem niet 
omdat een eigenschap van het ‘objectieve’ land-
schap zich in mijn bewustzijn dringt (van buiten 
naar binnen) of dat een subjectieve kwaliteit van 
mijn innerlijke ervaring op de wereld buiten mij 
wordt geprojecteerd (van binnen naar buiten). Het 
is in de relatie tussen mij en het landschap dat 
zich een bepaalde waarde ontsluit, namelijk een 
esthetische waarde (Scheler, 1916). Dooyeweerd, 
die (overigens los van Scheler) op hetzelfde spoor 
zit, gaat nog een stap verder. Hij stelt niet alleen 
dat alle kennen uitdrukking is van een betrekking 
tussen mij en de wereld, maar hij ziet die betrek-
king als veel meer dan alleen een ken-relatie. Ken-
nen is verbonden met zowel het handelen (actief) 
als met een veel breder repertoire van wijzen van 
ervaren (receptief). Kennen wordt aldus ingebed 
in een bredere context van handelen en ervaren. 
Dit handelen en ervaren is zelf weer ingebed in 
een orde die van scheppingswege gegeven is. Met 
de christelijke notie ‘schepping’ is natuurlijk nog 
lang niet alles gezegd. Voor het moment is het 
voldoende te stellen dat ‘schepping’ in elk geval 
duidt op een op elkaar aangelegd zijn van mens 

en wereld. Met dit op elkaar aangelegd zijn hoe-
ven we niet direct te denken aan allerlei roman-
tisch-paradijselijke taferelen, maar allereerst aan 
de structurele mogelijkheid van aansluiting en 
ontsluiting. De mens is geen vreemde in de wer-
kelijkheid. De werkelijkheid laat zich ontwikkelen 
door menselijke vermogens als inzicht, (hand)
vaardigheid en creativiteit. 

Terugblik en conclusie

We begonnen deze drie artikelen met de vraag wat 
integratie van geloof en wetenschap in de praktijk 
van psychiatrie en psychotherapie kan betekenen. 
Een lange weg voerde ons via de kentheorie (vier 
soorten kennis) naar de gedachte dat kennis deel 
uitmaakt van en wordt ontsloten door praktijken. 
Integratie betekende op elk van de vier kennisni-
veaus wat anders. Vervolgens krijgt kennis in de 
context van het handelen ook weer nieuwe dimen-
sies. 

We analyseerden in het tweede artikel de ge-
zondheidszorg als een professionele praktijk. De 
vraag naar het verband tussen religie en praktijk 
verscheen nu als een vraag naar de betekenis van 
de notie herstel (of heling). We schetsten herstel 
in termen van structuur (constitutief) en richting 
(regulatief). Richting en structuur konden verbon-
den worden via de idee van het zich-tot-zichzelf-
verhouden, hetgeen overigens ook een verhouding 
tot anderen en tot de wereld impliceerde. 

In het derde artikel lieten we aan de hand van 
het werk van Murphy en Barbour zien hoe cruciaal 
de verhouding tussen theorievorming en alledaags 
kennen is. In beide benaderingen ging het op dit 
punt mis. We gingen in op de reformatorische 
wijsbegeerte, in het bijzonder op het werk van 
Dooyeweerd, die sterke nadruk legde op het pri-
maat van de alledaagse ervaring. Wetenschap komt 
altijd in tweede instantie. In de wetenschappelijke 
denkhouding raken de samenhang en eenheid van 
de werkelijkheid zoek. Deze zijn ook wetenschap-
pelijk niet meer te reconstrueren, terwijl ze in de 
alledaagse ervaring gegeven zijn, niet thematisch, 
maar impliciet. In positieve zin bleek het mogelijk 
wetenschap te typeren als een praktijk die gericht 
is op (logische) ontsluiting van de werkelijkheid, 
en wel in vier richtingen: objectivering (modellen), 
toepassing (techniek; professionele praktijk), uni-

Modellen van ‘integratie’ in de psychologie en psychiatrie (III) – de filosofie van wetenschap en praktijk



192

versalisering (fundamentele wetenschap) en spe-
cificering (interdisciplinaire studie). Het geloof – 
wetenschap vraagstuk laat zich nu herformuleren 
als vraag naar de ‘juiste’ wijze van ontsluiten van 
de werkelijkheid. 

Het laatste deel van het betoog richtte zich 
tegen het zogenaamde constructivisme. Het grote 
euvel van zowel positivisme als constructivisme 
bleek te zijn dat de theoretische kenhouding als 
maatgevend wordt beschouwd, ook voor het alle-
daagse kennen. Daardoor wordt de relatie tussen 
alledaags en theoretisch kennen omgekeerd. Alle 
kennen zou zich naar het model van theoretisch 
kennen dienen te gedragen. Daar tegenover moet 
worden gesteld dat elk theoretisch kennen, hoe ge-
construeerd en specialistisch ook, voortbouwt op 
de gewone ervaring en daar uiteindelijk ook weer 
naar terugkeert. Het alledaagse kennen is niet al-
leen primair, maar ook ingebed in het menselijk 
handelen. En dit menselijk handelen speelt zich 
af in een wereld waarin de mens geen vreemde 
is, maar tot zijn verbazing bemerkt dat zijn hand 
er van alles vindt om te doen, teveel zelfs om op 
te noemen. 

Noten 
1	 Deze deelgebieden zijn: onthechting van materieel 

bezit, afstand doen van het recht op beloning; verwer-
ping van vergelding; geweldloosheid; acceptatie van 
lijden; en onderwerping aan God (Murphy, 2005, p. 
64). 

2	 Vooruitlopend op wat komen gaat: ook de wetenschap 
kan worden bestudeerd als een praktijk. Net als voor 
professionele praktijken (zie vorige artikel) geldt ook 
voor de wetenschap als praktijk dat deze zich wel op 
een overkoepelend ‘regulatief’ idee kan richten (zeg: 
waarheid), maar dat daarmee die praktijk als praktijk 
niet is gekwalificeerd. Wetenschap en wereldbeeld 
hebben dus wel met elkaar te maken, in die zin dat de 
‘regulatieve’ richting van een bepaalde tak van weten-
schap zich (voorlopig en feilbaar) kan articuleren in 
de vorm van een wereldbeeld – net zoals het ethos 
van een bepaalde professie een voorlopige en feilbare 
articulatie is van hoe die professie zichzelf vanuit een 
overkoepelend perspectief ziet. Deze wereldbeelden 
blijven echter altijd tastende interpretaties die nooit 
‘afdalen’ naar het niveau van het toetsbare en begrip-
pelijk-wetenschappelijke. 

3	 De procesfilosofie heeft enkele sterk speculatieve ele-
menten, bijvoorbeeld de idee dat ook de niet levende 
natuur gekenmerkt wordt door een binnenzijde die al 
vooruitloopt op wat in hogere levensvormen bewust-
zijn gaat worden. Ook neigt de versie van procesfilo-

sofie die Barbour aanhangt ertoe het kwaad als evo-
lutionair onvermijdelijk te zien. Ten slotte neigt de 
procesfilosofie tot een gedeeltelijk uitwissen van de 
grens tussen Schepper en schepsel, meer in het bij-
zonder tot panentheïsme (volgens het panentheïsme 
is God of het goddelijke op enigerlei wijze present in 
heel de natuur). 

4	 Wat hier bedoeld wordt, ervaart iedere coassistent 
of leerling psychotherapeut wanneer hij of zij boe-
kenwijsheid probeert toe te passen op een concrete 
patiënt of cliënt. De leerling kent de termen, maar 
weet niet of wat hij waarneemt bij die termen past. 
Hij verkeert in het onzekere over het relatieve gewicht 
van een bepaalde verklaring in het grotere geheel. Nu 
eens verliest hij zich in een bepaalde denkwijze en 
vertekent hij de realiteit, op andere momenten ziet 
hij een mogelijke verklaring helemaal over het hoofd. 
Professionaliteit bestaat voor een groot deel uit ‘kno-
wing how’, het vermogen om door de bomen (de ver-
schillende verklaringmodellen) het bos (het geheel) 
te blijven zien; met andere woorden uit realiteitszin, 
gevoed door alledaags verstaan.

5	 Deze ervaring van eenheid en samenhang sluit ove-
rigens ervaringen van gespletenheid niet uit. De 
gespletenheid wordt evenwel pas als gespletenheid 
ervaarbaar als er op de achtergrond toch minstens 
een vermoeden van samenhang en eenheid bestaat. 

6	 Dit argument is overigens sterk verwant aan de inzet 
van de existentiële fenomenologie bij de jonge Hei-
degger, namelijk dat elke wetenschappelijke duiding 
van het menselijk bestaan ‘altijd al’ (‘immer schon’) 
wordt voorafgegaan door een oorspronkelijker wijze 
van bestaan die uitdrukking geeft aan samenhang, 
betekenis en zin.

7	 Zie Stafleu 1980, hoofdstuk 1, met name p. 22; 
Stafleu 1987, pp. 153-157. Stafleu geeft een creatieve 
uitwerking van een wetenschapsfilosofie (van de 
natuurwetenschappen) die is gebaseerd op de syste-
matiek van Dooyeweerd. 

8	 In het denken van Dooyeweerd speelt de historische 
‘wetskring’ een belangrijke rol. Het historische is bij 
Dooyeweerd verbonden met de idee van historische 
‘machtsvorming’ of ‘ontwikkeling’ en dus eigenlijk 
met cultuur. Achterliggende gedachte is dat in de 
ontwikkeling van culturen bepaalde ontsluitingen 
pas mogelijk worden gegeven een bepaald ontwikke-
lingspeil. We staan op de schouders van onze voorou-
ders. Dat geldt ook in de wetenschap. 

9	 Voor de interactie tussen reflectie en praktijk geldt 
vervolgens dat we te maken hebben met twee inter-
pretaties: de interpretatie van de praktijk en de inter-
pretatie in de vorm van de reflectie óver de betref-
fende praktijk. 

10	 Ik doel hier op Kants theorie over het schematisme 
die beschrijft hoe zuivere verstandsbegrippen toege-
past kunnen worden op dat wat zintuiglijk aan ons 
verschijnt (Kant, 1781/1976, B 176 vv). 

Gerrit Glas



193

Literatuur

Barbour, I.G. (1997). Religion and science. Historical 
and contemporary issues [a revised and expanded 
edition of religion in an age of science]. New 
York: Harper & Collins. 

Dooyeweerd, H. (1953-1958). A New Critique of 
Theoretical Thought, Vol. I-IV. Amsterdam: H.J. 
Paris/ Philadelphia: Presbyterian and Reformed 
Publishing Company.

Dueck, A.  & C. Lee (Eds.) (2005). Why psychology 
needs theology. A radical-Reformation perspective. 
Grand Rapids: Eerdmans.

Glas, G. (1996). De mens. Schets van een antro-
pologie vanuit reformatorisch wijsgerig per-
spectief. In: R. van Woudenberg (red.), Kennis 
en werkelijkheid. Kampen & Amsterdam: Kok 
i.s.m. Buijten & Schipperheijn, 86-142.

Glas, G. (2001). Angst – beleving, structuur, macht. 
Amsterdam: Boom. 

Jochemsen, H. & G. Glas (1997). Verantwoord me-
disch handelen. Proeve van een christelijke medische 
ethiek. Amsterdam: Buijten & Schipperheijn. 

Kant, I. (1781/1976). Kritik der reinen Vernunft. 
Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Latour, B. (1988). Wetenschap in actie. Amsterdam: 
Bert Bakker. 

Murphy, N. (1990). Theology in the age of scientific 
reasoning. New York: Cornell University Press. 

Murphy, N.(1998). Non-reductive physicalism: 

philosophical issues. In: Brown, W.S., N. Mur-
phy & H.N. Malony (Eds.), Whatever happened 
to the soul? Scientific and theological portraits of 
human nature. Minneapolis: Fortress Press, 127-
148. 

Murphy, N. (2005). Constructing a Radical-Refor-
mation research program in psychology. In: A. 
Dueck  & C. Lee (Eds.) (2005). Why psychology 
needs theology. A radical-Reformation perspective. 
Grand Rapids: Eerdmans, 53-76.

Murphy, N. (2006). Bodies and souls, or spirited bod-
ies? Cambridge: Cambridge University Press. 

Murphy, N. & W.S. Brown (2007). Did my neurons 
make me do it? Philosophical and neurobiological 
perspectives on moral responsibility and free will. 
Oxford: Oxford University Press. 

Scheler, M. (1916). Der Formalismus in der Ethik 
und die materiale Wertethik. Neuer Versuch der 
Grundlegung eines ethischen Personalismus. Bern, 
München: Francke Verlag.

Stafleu, M.D. (1980). Time and again. A systematic 
analysis of the foundations of physics. Toronto/
Bloemfontein: Wedge Publishing Foundation/
Sacum Beperk.

Stafleu, M.D. (1987). Theories at work. On the 
structure and functioning of theories in science, in 
particular during the Copernican revolution. Lan-
ham/New York/London: University Press of 
America. 

Modellen van ‘integratie’ in de psychologie en psychiatrie (III) – de filosofie van wetenschap en praktijk


