-1 Universiteit
4] Leiden
The Netherlands

Modellen van ‘integratie’ in de psychologie en psychiatrie (III): de
filosofie van wetenschap en praktijk.
Glas, G.

Citation

Glas, G. (2009). Modellen van ‘integratie’ in de psychologie en psychiatrie (III): de filosofie
van wetenschap en praktijk. Psyche En Geloof, 20, 178-193. Retrieved from
https://hdl.handle.net/1887/14692

Version: Not Applicable (or Unknown)
License: Leiden University Non-exclusive license
Downloaded from: https://hdl.handle.net/1887/14692

Note: To cite this publication please use the final published version (if applicable).


https://hdl.handle.net/1887/license:3
https://hdl.handle.net/1887/14692

THEORETISCH ARTIKEL

Modellen van ‘integratie’ in de psychologie
en psychiatrie (III) — de filosofie van
wetenschap en praktijk

GERRIT GLAS

SAMENVATTING

Dit artikel is het laatste van een drieluik over de relatie geloof, wetenschap en professionaliteit. In
het eerste artikel werd het belang van het onderscheid tussen verschillende typen kennis benadrukt.
In het tweede artikel verbreedde de discussie zich. Centraal stond de analyse van de intrinsieke nor-
mativiteit van professionele praktijken. Integratie werd nu in verband gebracht met ‘herstel’ en wel
langs de dimensies structuur en richting. De ik-zelf relatie speelde daarbij de rol van scharnier, zowel
bij de patiént als bij de psychiater/psychotherapeut. In dit laatste artikel wordt de praktijkgedachte
toegepast op de wetenschap en de filosofie. Dat doen we via een bespreking van het werk van Nan-
cey Murphy en lan Barbour. Vervolgens wordt aan de hand van inzichten van Herman Dooyeweerd
gewezen op het primaat van het alledaagse kennen. In het laatste deel van het artikel worden con-
structivistische bezwaren tegen deze visie en tegen het normatieve praktijkmodel onderzocht en van

de hand gewezen.

Sleutelwoorden: wetenschap, religie, christelijke filosofie, alledaags kennen, constructivisme

INTRODUCTIE

Dit artikel is het laatste van een drieluik over de
relatie geloof, wetenschap en professionaliteit. In
het eerste artikel liet ik zien dat het belangrijkste
euvel van de Amerikaanse integratieliteratuur
wetenschapsfilosofisch van aard is. Te weinig
wordt rekening gehouden met het verschil tussen
alledaagse ervaring, professionele kennis, vakwe-
tenschappelijke kennis en wijsgerig inzicht. Wan-
neer wel met dit verschil rekening wordt gehouden
krijgt ‘integratie’ in elk van de vier domeinen een

178

ander karakter. Het tweede artikel ging een stap
verder doordat het zich richtte op praktijken. In de
psychiatrie en psychotherapie is kennisontwikke-
ling geen doel in zich, maar ingebed in praktijken
die primair een handelingsdoel hebben. De focus
op praktijken heeft gevolgen voor het integratie-
vraagstuk. Dit vraagstuk krijgt nu de vorm van een
vraag naar de normatieve structuur van praktijken.
Ik gaf een analyse van de structuur van de genees-
kundige praktijk. Aan de hand van het normatieve
praktijk model liet ik zien hoe het thema ‘integra-

Psyche & Geloof 20 (2009), nr. 3/4, pag. 178-193



MODELLEN VAN ‘INTEGRATIE’ IN DE PSYCHOLOGIE EN PSYCHIATRIE (III) — DE FILOSOFIE VAN WETENSCHAP EN PRAKTIJK

tie’ verder kan worden uitgewerkt langs de dimen-
sies structuur (niveau) en richting (ontsluiting;
toesluiting). De ik-zelf relatie bleek een belangrijke
rol te spelen in het doordenken van de relatie tus-
sen deze twee dimensies.

In dit derde en laatste artikel verschuift de aan-
dacht weer naar de wetenschap. Er komt echter een
gezichtspunt bij, te weten dat van de wetenschap
als praktijk. Ik bespreek het werk van twee filoso-
fen die een poging tot ‘integratie’ van wetenschap
en religie hebben gedaan: Nancey Murphy en Ian
Barbour. Naast waardering heb ik ook een aantal
kritische punten. Murphy’s benadering verwacht
te veel van de wetenschap, met name dat deze in
staat is een samenhangend wereldbeeld te schet-
sen. Ik zal stellen dat samenhang en eenheid wel
in de alledaagse ervaring worden ervaren, maar
theoretisch niet te reconstrueren zijn. Barbours
sterk reflexieve aanpak stuit eveneens op een fun-
damentele vraag, te weten die naar de verhouding
van reflectie en ervaring/praktijk. Dit deel van het
betoog sluit af met een uiteenzetting van enkele
denkbeelden uit de reformatorisch wijsgerige tra-
ditie. Van cruciaal belang voor de integratie discus-
sie is het primaat van de alledaagse ervaring. We-
tenschap ontsluit zich in allerlei richtingen. Ik geef
een korte schets van deze richtingen en de context
(of praktijk) waar deze om vragen. In het laatste
deel van het betoog richt de aandacht zich op het
constructivisme. Dat doe ik omdat met name van-
uit het constructivistische kamp het primaat van
de alledaagse ervaring wordt ondergraven (deze
is net zo geconstrueerd als de wetenschap) en
omdat, meer in het bijzonder, het constructivisme
argwaan koestert tegen het soort analyses dat aan
het normatieve praktijkmodel ten grondslag ligt.
Ik laat zien dat het constructivisme schatplichtig
is aan de filosofie die zij bestrijdt.

NANCEY MURPHY

Deze momenteel spraakmakende filosofe is sterk
geinteresseerd in de verbinding tussen theologie,
filosofie en natuurwetenschap. Sinds de publi-
catie van Theology in an age of scientific reasoning
(Murphy, 1990) heeft zij zich in tal van publica-
ties beziggehouden met onder meer de menswe-
tenschappen en de neurowetenschap (Murphy,
2006; Murphy & Brown, 2007). Daarbij heeft

zij zich voorstander getoond van de filosofische
positie die bekend staat als niet-eliminatief fysi-
calisme (Murphy, 1998). In gewone mensentaal
houdt deze positie in dat alles wat bestaat van fysi-
sche aard is, dat wil zeggen gezien moet worden
als een interactie van atomen en moleculen. Een
fysicalist is met andere woorden een materialist.
Al het bestaande is materie. Toch houdt dit mate-
rialisme — voor Murphy en andere niet-eliminatief
fysicalisten — geen ontkenning in van het bestaan
van mentale processen. Deze processen zijn nog
steeds volop fysisch, maar dan beschreven op een
ander, hoger niveau van complexiteit. Wat wij als
mentaal ervaren, wijkt af van wat wij als materi-
eel ervaren. De eigenheid van deze ervaringswijze
wordt door Murphy erkend en dus niet geélimi-
neerd — vandaar de term niet-eliminatief fysica-
lisme. Alleen moeten we ons door de ‘andersheid’
van de ervaring van het mentale niet van de wijs
laten brengen. Die andersheid is er alleen in het
kennen, niet in het ‘zijn’. Er is niet een aparte
‘mind-stuff’ die los staat van materiéle processen.
Mentale processen ‘zijn’ in feite gewoon fysische
processen, maar dan op zodanige manier gearran-
geerd dat ze nieuwe eigenschappen verwerven,
namelijk mentale eigenschappen.

Het bovenstaande betekent dat er ook niet zo-
iets als een ziel bestaat, los van het lichaam. Het
is ook niet deze ziel die het lichaam verlaat na de
dood. Dat zijn oude voorstellingen, die gebonden
zijn aan een voorwetenschappelijk wereldbeeld.
Voor de hedendaagse theoloog betekent dit dat hij
of zij de bijbelse notie ‘ziel’ los moet zien te pel-
len uit het dualistische ontologische kader dat het
bestaan van de ziel filosofisch probeert te borgen.
De moderne gelovige heeft deze oude dualistische
ontologie niet meer nodig om het te hebben over
wat door eeuwen heen cruciaal bleek voor het be-
staan van de ziel: persoon zijn, een voortbestaan
na de dood, een relatie met de Allerhoogste.

Gaat deze opvatting niet te ver voor een filosofe
die het anabaptisme als haar theologische baker-
mat beschouwt? Zijn we met de ziel niet ook het
‘ik’ kwijt en daarmee de gedachte dat we met onze
geest invloed kunnen uitoefenen op ons doen en
laten? Hoe ziet de verzoening tussen theologie en
natuurwetenschap er uit in verband met de ziel en
de menselijke geest?

179



GERRIT GLAS

Hoe fundamenteel de kwestie is, wordt dui-
delijk als we ons realiseren dat binnen het kader
van het niet-eliminatief fysicalisme het eigenlijk
niet mogelijk is dat mentale processen invloed
uitoefenen op fysische processen. Dat dit niet kan
vloeit voort uit het feit dat het mentale niet ‘echt’
bestaat, maar alleen een manier van ervaren en
van kennen is van iets dat ‘in feite’ (ontologisch)
van materiéle aard is. Men kan dus niet zeggen dat
men een besluit nam (mentaal) en vervolgens een
handeling (fysisch) verrichte. Omdat ‘het mentale’
niet bestaat, niet als iets aparts of zelfstandigs, is
mentale causatie (= veroorzaking) een illusie. Dat
is uiteraard een zeer onaantrekkelijke gedachte
voor een filosoof met wortels in de christelijke
traditie. Ook volgens Murphy hebben mensen een
vrije wil, ze kunnen hun leven immers een andere
wending geven. Het is om deze reden dat Murphy
altijd heeft verdedigd dat haar niet-elimatief fysi-
calisme ruimte laat voor (een vorm van) mentale
causatie. De argumentatie voor die stelling is pas
in haar meer recente werk te vinden. De redene-
ring is tamelijk ingewikkeld en doet een beroep
op evolutionair denken. De invloed van de geest
op het lichaam is een indirecte, via de buitenwe-
reld. Hoe zij dit precies ziet, laat ik hier rusten.
Zoveel is tot nu toe duidelijk dat filosoferen voor
Murphy inhoudt dat theologie wordt verzoend met
natuurwetenschap. Enerzijds wordt daarbij de we-
tenschap volstrekt serieus genomen. De resultaten
van de wetenschap worden door haar opgevat als
beschrijving en verklaring van hoe de wereld wer-
kelijk in elkaar zit. Anderzijds is er geloofsinzicht.
Wil dit geloofinzicht zich kunnen meten met we-
tenschappelijk inzicht dan moet het vertaald wor-
den in theologie. Ook de theologie is een weten-
schap. Ze verschilt qua structuur en werkwijze
niet van de andere wetenschappen. Het is dus op
het terrein van de wetenschap dat geloof en weten-
schap elkaar tegenkomen.

In de beschrijving van de structuur en werk-
wijze van de wetenschap baseert Murphy zich op
het werk van Imre Lakatos. Deze van oorsprong
Hongaarse wetenschapstheoreticus en filosoof
ontwierp een theorie die recht wil doen aan zowel
het competitieve als het realistische karakter van
de wetenschap. Competitie duidt in dit verband
op de strijd om het gelijk tussen stromingen in

180

een bepaalde tak van wetenschap. Realisme slaat
op de gedachte dat kennis een ware afspiegeling
vormt van de werkelijkheid. Volgens Lakatos moet
een bepaalde vakwetenschap gezien worden als
een verzameling researchprogramma’s die met el-
kaar de strijd aangaan. Een research programma
bestaat uit een harde kern van basisassumpties en
theorieén met daar omheen een schil van hulphy-
pothesen en modellen. Het researchprogramma
probeert de harde kern zoveel mogelijk te hand-
haven en past daartoe onder druk van zich opsta-
pelende evidentie modellen aan en roept nieuwe
hypothesen te hulp die het onderliggende idee
(basisassumpties; theorieén) moeten beschermen
tegen aanvallen. Ook de theologie voldoet aan deze
karakteristiek van wetenschap. Ze kent conflicte-
rende researchprogramma’s die zo lang mogelijk
hun kern beschermen, tot dit niet langer mogelijk
is en alternatieve programma’s de overhand krij-
gen. De manier waarop Murphy theologisch aftre-
kent met de ziel als zelfstandige ‘substantie’ is een
voorbeeld van hoe een oud onderzoeksprogramma
wordt afgewisseld door een nieuw programma.
Net als Lakatos gaat Murphy daarbij uit van een re-
alistische ontologie. Hoe de werkelijkheid echt in
elkaar zit, wordt toch vooral duidelijk door voort-
schrijdend inzicht in de wetenschappen.

Hoe pakt Murphy de zaken aan als het gaat om
de psychologie? We verkeren in de gelukkige om-
standigheid dat zij zich over deze vraag heeft uit-
gelaten in een aantal hoofdstukken in de bundel
Why psychology needs theology (Dueck & Lee, 2005;
Murphy, 2005) Het is een koene en robuuste
voorzet, maar tegelijk een die nogal wat vragen
oproept.

Allereerst meent zij dat christenen in de psy-
chologie een eigen researchprogramma moeten
opzetten. De psychologie is een menswetenschap.
Het mens-zijn wordt bepaald door het streven
naar doelen en idealen. Maar in de huidige acade-
mische psychologie is er niets van dat streven naar
doelen en idealen terug te vinden. Deze doelen en
idealen noemt zij ‘telos’, met een verwijzing naar
Aristoteles. Telos betekent doel.

Vervolgens doet Murphy twee stappen. De eer-
ste bestaat uit een redenering die zij ontleent aan
het werk van de in het vorige artikel al genoemde
filosoof Alasdair MacIntyre. Volgens MacIntyre



MODELLEN VAN ‘INTEGRATIE’ IN DE PSYCHOLOGIE EN PSYCHIATRIE (III) — DE FILOSOFIE VAN WETENSCHAP EN PRAKTIJK

streeft de mens naar een bepaald telos, maar de
mens is in de moderne tijd de vanzelfsprekende
verbinding met zijn telos kwijtgeraakt. Hij moet
daarover eerst geinstrueerd worden en vervolgens
in feite heropgevoed. lets dergelijks is ook in de
psychologie nodig volgens Murphy. Ook deze
is de verbinding met haar telos kwijtgeraakt. En
ook deze moet eerst geinstrueerd worden over het
echte doel van het menselijk leven en over de ma-
nieren waarop dit doel kan worden bereikt.

De tweede stap bestaat erin dat zij het telos van
het leven als Christen gaat definiéren. Dit telos
bestaat kort gezegd uit zelfverloochening. Chris-
tenen leven een leven van zelfverloochening. Zij
sluit zich hier aan bij de in de Verenigde Staten
bekende theoloog John Yoder, die (als anabaptist)
meende dat de gelovige een steentje kan bijdragen
aan het heil, te weten een betere wereld. Het is de
christelijke gemeente die de individuele gelovige
helpt in de verwezenlijking van dit heil. Zij noemt
Yoders perspectief een ‘radicaal Reformatie’ per-
spectief.

Samenvattend komt het er zo uit te zien:

(z) Wat is het karakter van de

gelijkgezinden, in casu de christelijke gemeente.
Met behulp van een aantal aanvullende theologi-
sche opvattingen verzacht zij de al te scherpe kan-
ten van de idee van zelfverloochening. Het gaat
niet om afzien van alle aardse goed en van alle
natuurlijke verlangens, maar om een perspectief
waarin deze verlangens een relatief gewicht krij-
gen in het licht van de nood van anderen.
Vervolgens komt de ‘schil’ in beeld. Murphy
spreekt hier van een positieve heuristiek. De term
heuristiek is afgeleid van het Griekse woord voor
‘zoeken’ (denk aan de uitroep ‘eureka’). Heuristiek
betekent zoektocht. Deze zoektocht is gericht op
het bevestigen en verfijnen van het oorspronkelijke
‘harde’ inzicht. Daarvoor is nodig dat theoretische
termen worden gedefinieerd, dat kleinschaliger
theorieén en hypothesen worden geformuleerd
en dat er een overzicht komt van de bestaande re-
search. De telos wordt geoperationaliseerd in zes
deelgebieden.! De bestaande literatuur over altru-
isme en over vergeving wordt omgespit. Vervol-
gens bespreekt Murphy kort een aantal hypothe-
sen die zich lenen voor empirisch onderzoek. Een

(2) Telos. Wat is het karakter van

niet-opgevoede en van genade
verstoken menselijke natuur? J

> k ideaal menselijk bestaan?

(3) Wat zijn de middelen om
de overgang te maken?

Figuur 1

De harde kern van het researchprogramma bestaat
uit de definities van natuur (1), telos (2) en van de
middelen (3) (zie Figuur 1). In (1) incorporeert
Murphy haar fysicalistische theorie van het mens-
zijn. In (2) staat het ideaal van zelfverloochening
centraal. En ten aanzien van (3) denkt Murphy aan
de instructie en steun van een gemeenschap van

voorbeeld van zo’n hypothese is de stelling dat een
ethiek van geweldloosheid op den duur effectiever
is dan een ethiek van afschrikking die gebruik van
geweld toelaat. Omdat het hier over de psychologie
gaat, richt Murphy zich vooral op situaties waarin
geweld wordt toegepast op individuen. Zij geeft
bijvoorbeeld concrete aanwijzingen hoe slachtof-

181



GERRIT GLAS

fers van misbruik en geweld hun geweldloosheid
vorm kunnen geven, zonder een willoos slachtof-
fer te worden.

Er is veel over het werk van Murphy te zeggen.
Zeker is dat ze de koe bij de hoorns durft te pak-
ken en dat ze haar nek uitsteekt in een seculiere
context. Het samengaan van een ethiek van zelf-
opoffering en een fysicalistisch mensbeeld is op
zich al opmerkelijk. Maar nog opmerkelijker is
het dat zij de psychologie in feite in dienst wil stel-
len van een morele stellingname, namelijk die van
de effectiviteit en uiteindelijk superioriteit van de
ethiek van de zelfopoffering. Zelf meen ik dat dit
een stap te ver is. De psychologie zal misschien
argumenten kunnen aandragen voor de claim dat
de ethiek van de zelfopoffering succesvoller is dan
welke andere ethiek. Maar die claim zal de psycho-
logie nooit kunnen bewijzen, simpelweg omdat
psychologische verbanden van een andere orde
zijn dan morele verbanden. Psychologische argu-
menten hebben in een ethische context per defi-
nitie een beperkte betekenis. Bovendien moeten
we hier goed onderscheiden: zelfs in het onwaar-
schijnlijke geval dat bewezen zou kunnen worden
dat een ethiek van geweldloosheid psychologisch
superieur is, dan nog biedt dat geen argument voor
de claim dat die betreffende ethiek geldig is. De
gelding van normen kan per definitie niet worden
afgeleid uit empirische feiten. Dat te denken zou
een ‘naturalistische drogreden’ zijn, de gedachte
dat ‘ought’ (wat er dient te gebeuren) afgeleid zou
kunnen worden uit ‘is’ (wat er feitelijk gebeurt).
Los van dit alles denk ik dat Murphy’s voorstel
wel erg ver af staat van de onderzoeksagenda van
de huidige academische psychologie. Het is niet
helemaal duidelijk hoe zij zich daartoe verhoudt.
Enerzijds is zij vrij massief in haar kritiek op de
psychologie als wetenschap. Deze mist een helder
idee over het doel van het menselijke bestaan. Dat
roept de vraag op of er in haar visie nog ruimte
is om binnen de kaders van deze psychologie als
gelovige wetenschapper mee te doen. Anderzijds
is zij sterk op de wetenschap gericht. De oplossing
van de spanningen tussen geloof en wetenschap
moet in de competitie tussen research program-
ma’s gezocht worden. Dat brengt een empirische
oriéntatie met zich mee, die juist wel weer voor

182

actieve deelname van christenen in de wetenschap
pleit.

Ik heb Murphy’s werk naar voren gehaald omdat
het een goed voorbeeld biedt van een manier van
denken die alle kaarten zet op de wetenschap.
Voorwetenschappelijke gezichtspunten zijn pas
relevant als ze zijn opgenomen in de harde kern
van een onderzoeksprogramma. Theologie heeft
pas iets te zeggen in de wetenschappelijke discus-
sie als deze zich net zo gedraagt als andere (em-
pirische) wetenschappen. En de filosofie is eigen-
lijk een wetenschap van de interdisciplinariteit,
ze biedt niet op eigen kracht een overkoepelend
kader.

Mijn voornaamste bezwaar tegen Murphy’s be-
nadering is dat zij teveel van de wetenschap ver-
wacht. Is de wetenschap wel in staat een overkoe-
pelend idee van de werkelijkheid aan te reiken? Ik
meen van niet. Murphy verdisconteert onvoldoen-
de dat toepassing van wetenschappelijke metho-
den altijd selectie inhoudt en dus verlies van een-
heid en samenhang. Wetenschap kan wel sugges-
ties doen ten aanzien van de wereldbeschouwing,
maar ze kan die wereldbeschouwing niet leveren. 2
Eenheid en samenhang zijn grensbegrippen voor
elke wetenschap. In het verlengde hiervan ligt
Murphy’s neiging mee te gaan in de vrij gangbare
opvatting dat ons wereldbeeld vooral door de we-
tenschap bepaald moet zijn. Christenen moeten de
uitdaging van een wetenschappelijk wereldbeeld
aandurven. De christelijke theologie heeft volgens
haar voldoende potentie om, in verbond met de na-
tuurwetenschappen, een — ten opzichte van het se-
culiere wereldbeeld — alternatief en concurrerend
wereldbeeld te leveren. Ik waardeer het strijdbare
in deze benadering. Maar ik deel Murphy’s opvat-
ting niet dat de wetenschap in staat is een overkoe-
pelend kader te vestigen. Dat doet geen recht aan
het abstracte karakter van wetenschappelijke ken-
nis. Wetenschap en wereldbeeld liggen bovendien
minder in elkaars verlengde dan Murphy sugge-
reert. Methoden kunnen los van basisassumpties
worden toegepast. Concrete bevindingen zijn vaak
ook bruikbaar in een ander interpretatiekader. Er
is kortom geen dwingend verband tussen bevin-
dingen in een bepaalde tak van wetenschap en de
conclusies daaruit ten aanzien van een bepaald
wereldbeeld.



MODELLEN VAN ‘INTEGRATIE’ IN DE PSYCHOLOGIE EN PSYCHIATRIE (III) — DE FILOSOFIE VAN WETENSCHAP EN PRAKTIJK

IAN BARBOUR
Ian Barbour is een fysicus en filosoof van Noord-
Amerikaanse origine die zich intensief met de
vragen rond de relatie wetenschap en geloof heeft
beziggehouden. In zijn werk wordt slechts in
beperkte mate verwezen naar de menswetenschap-
pen, maar dat is niet erg, omdat het ons hier vooral
gaat om zijn benadering, de manier waarop hij het
probleem van de verhouding geloof — wetenschap
aanpakt. Misschien dat we uit die benadering iets
kunnen leren over hoe we met deze vragen in de
context van psychologie en psychopathologie heb-
ben om te gaan. Het onderstaande is een poging
zijn benadering te schetsen. We gaan niet al te
diep in op de uiteindelijke keuzes die hij maakt.

Barbours Religion and Science. Historical and
contemporary issues behoort ongetwijfeld tot de
meest gezaghebbende en evenwichtige teksten
over de geloof — wetenschap relatie die er op dit
moment bestaan (Barbour, 1997). Barbour begint
met het schetsen van een aantal modellen om de
relatie religie — wetenschap te duiden: conflict,
onafhankelijkheid, dialoog en integratie. Het inte-
ressante is dat hij niet toewerkt naar een van die
modellen, maar dat hij afhankelijk van het type
problematiek meent dat een van de modellen de
voorkeur verdient. Wel valt daarbij het conflictmo-
del al gauw af. Conflict ziet hij enerzijds bij harde
materialisten en anderzijds bij een bepaald soort
onfeilbaarheidsgeloof, dat meent dat de bijbel ons
feitelijke informatie verschaft over bijvoorbeeld
het ontstaan van de aarde of over de vraag of de
aarde om de zon draait of andersom. Hier valt het
gesprek tussen geloof en wetenschap gewoon stil.

Een volgend punt is dat Barbour ruim baan
geeft aan theologische inzichten. In feite streeft
hij naar een nieuwe theologie van de natuur — een
theologie die God primair ziet als bevrijdend en
uitdagend en die van de mens meent dat deze met
alle vezels van zijn bestaan deel uitmaakt van de
natuur. Deze theologie van de natuur legt accent
op noties als rentmeesterschap en het sacrale. De
sacraliteit van de natuur laat iets van de inwoning
van God in de natuur zien. Zo werkt Barbour aan
een theologische onderbouwing voor een ecologi-
sche benadering van de natuur.

Nu de relatie religie — wetenschap. Mensen heb-
ben altijd geprobeerd wat hun bevattingsvermogen

te boven ging in religieuze termen te duiden. Die
duidingen zijn neergeslagen in eeuwenoude reli-
gieuze tradities. Maar ook de wetenschap is een
poging om wat ons bevattingsvermogen te boven
gaat te duiden. De wetenschappen doen dat op
heel specifieke wijze, door te experimenteren en
door het inzetten van methoden en technieken.
Beide benaderingen kunnen naast elkaar bestaan,
maar komen ook in elkaars vaarwater. Barbour
is — per thema of onderwerp — op zoek naar een
filosofisch ontwerp dat de twee benaderingen (ge-
loofstradities en wetenschap) recht doet en omvat.
Maar dat ontwerp (of: model, paradigma) is zelf
ook weer feilbaar en dus vatbaar voor correctie.
Die correctie kan uit allerlei hoeken komen: van-
uit geloofservaringen, vanuit de theologie, vanuit
de vakwetenschappen, en ook uit de filosofie. De
metafysica biedt dus wel een overkoepelend kader,
maar het is niet zo dat vakwetenschappen en the-
ologie door de metafysica worden bepaald. Elke
metafysica blijft als het ware in het ontwerpsta-
dium steken, metafysica is altijd ‘under construc-
tion’ (mijn term). Steeds gaat het om duidingen op
een bepaald niveau (te vergelijken met de niveaus
die in het eerste artikel werden onderscheiden),
waarbij inzichten op het ene niveau corrigerend
kunnen werken op andere niveaus, en omgekeerd
(zie Figuur 2). De context en het thema van de dis-
cussie bepalen vervolgens welk model het meest
geschikt is.

IAN BARBOUR: DIALOOG EN INTEGRATIE

Zo kan het onafhankelijkheidsmodel goed als
startpunt worden gebruikt voor de discussie over
religie en wetenschap. Dit model doet recht aan
de eigenheid van zowel geloofsinzicht als weten-
schappelijk inzicht, hetgeen in een context waarin
het conflict op de voorgrond staat van groot belang
is. In een discussie met aanhangers van een strikt
materialisme is het bijvoorbeeld al heel wat als het
goede recht van het geloofsstandpunt overeind
blijft, zonder poging tot verzoening. In andere con-
texten is het dialoogmodel van belang. Er kan dan
worden gepraat over grensvragen en allerlei ach-
terliggende levensbeschouwelijke gezichtspunten
van wetenschappelijke theorieén. Er is ruimte om
op parallellen te wijzen tussen hoe de gelovige zijn
wereldbeeld organiseert en hoe de wetenschapper

183



GERRIT GLAS

/ (Vakwetenschappen

Religieuze ervaring
en traditie

Metafysica;
procesfilosofie

\'( Theologie

Figuur 2

dat doet. Het integratiemodel ten slotte werkt deze
analogieén uit tot een theologie (en filosofie) van
de natuur. De overeenkomsten krijgen dan gelei-
delijk ‘body’. Zelf meent Barbour dat de procesfi-
losofie van A.N. Whitehead het meest vruchtbare
wijsgerige kader biedt voor de uitwerking van de
integratiepositie. Volgens de procesfilosofie moet
de werkelijkheid als een continu, meerlagig en
dynamisch proces worden gezien; niet als gehoor-
zamend aan onveranderlijke wetten die door een
goddelijke monarch in stand worden gehouden,
maar als een onnoemelijk fijnzinnig samenspel
van gebeurtenissen waarin begrippen als evolu-
tie, kans, emergentie en onderlinge afhankelijk-
heid belangrijke eigenschappen zijn. God is in
de procesfilosofie geen heerser, maar iemand die
uitnodigt, kansen biedt, stimuleert en die zelf ook
aangedaan wordt en verandert door het wereldge-
beuren.

Het werk van Barbour is interessant omdat het
de conceptuele ruimte creéert voor correctie van
gezichtspunten op alle besproken niveaus. Hij
streeft een soort ‘reflexief equilibrium’ na, waar-
bij elk niveau invloed heeft op de andere niveaus.
Toch betekent dat niet dat Barbour de distantie
cultiveert en zich niet committeert. Hij doet dat
wel door zich enerzijds te positioneren als een fy-
sicus en filosoof uit de Amerikaanse protestantse
middenorthodoxie; en door anderzijds te zoeken
naar een wijsgerig kader dat het beste antwoord
biedt op zijn vragen. Ik ben het niet eens met

184

zijn wijsgerige kader.> Dat neemt niet weg dat de
manier waarop Barbour filosofeert tot op zekere
hoogte voorbeeldig is voor het type problematiek
waar het hier om gaat: vanuit een zowel levensbe-
schouwelijke als filosofische positie denkt hij na
over wat zijn pad kruist, in een poging zin en sa-
menhang te ontdekken in wat wetenschappelijke
verklaringen en ontdekkingen betekenen voor het
beeld van onszelf en van de werkelijkheid dat we
op basis van ervaring, traditie en theologische re-
flectie al hebben.

Ik eindig met een kanttekening. Naar mijn
indruk blijft in Barbours benadering uiteindelijk
het perspectief van de reflectie en de logica iets te-
veel domineren. De vraag waar ik mee blijf zitten
luidt of Barbour door zijn aanpak, die gericht is
op transparantie en rationele rechtvaardiging, wel
recht kan doen aan de complexiteit, ondoorzichtig-
heid en gebrokenheid van de menselijke ervaring.
Wordt er in de synthese die Barbour nastreeft niet
toch teveel gladgestreken? Blijft de oplossing niet
teveel een bedachte oplossing, die wezenlijke ele-
menten van de menselijke ervaring, waaronder de
geloofservaring, buiten haakjes plaatst?

Een ondubbelzinnig ja op deze vragen doet te-
kort aan Barbours intenties en aan de royale ma-
nier waarop hij de geloofservaring en de religieuze
traditie verdisconteert en corrigerend laat werken
in zijn betoog. Bovendien is zijn werk gericht op
discussies in de wetenschappen en niet op prak-
tijken zoals de geneeskunde en de psychothera-



MODELLEN VAN ‘INTEGRATIE’ IN DE PSYCHOLOGIE EN PSYCHIATRIE (III) — DE FILOSOFIE VAN WETENSCHAP EN PRAKTIJK

pie waarin de gebrokenheid van het bestaan veel
meer op de voorgrond staat. Toch moeten we ons
de vraag stellen of de balans tussen ervaring en
rationele reflectie niet teveel doorslaat naar de re-
flectie. Is een ‘oplossing’ of synthese pas waar als
men zich deze reflexief en consistent voor ogen
kan stellen? Wordt logische transparantie zo niet
een te exclusief waarheidscriterium? Aan de an-
dere kant, kan men van een filosoof wat anders
verwachten? Is het niet juist diens taak te verhel-
deren, te ontleden, verbanden te leggen en te dui-
den? Maar opnieuw: wordt zo recht gedaan aan de
ondoorzichtigheid van de menselijke ervaring en
aan de duistere kanten van de menselijke ervaring,
ook in het geloof?

We stuiten hier opnieuw op de vraag naar de
verhouding van alledaagse ervaring, professioneel
kennen, wetenschappelijke kennis en filosofie.
Moet niet toch duidelijker het primaat van de alle-
daagse ervaring, inclusief de gebrokenheid en on-
doorzichtigheid daarvan, voorop worden gesteld?
En als we dat doen, wat houdt dit dan in?

DE INZET VAN DE REFORMATORISCHE WIJSBEGEERTE
We destilleren uit het voorgaande twee punten die
als leidraad dienen voor het vervolg. In de eerste
plaats stelden we naar aanleiding van Murphy dat
de wetenschap niet in staat is ons een overkoepe-
lend beeld van de werkelijkheid te verschaffen.
Eenheid en samenhang zijn grensbegrippen in
de wetenschap; ze worden voorondersteld, maar
ze weerstaan begripsmatige fixatie en toetsbaar-
heid die in de vakwetenschappen centraal staan.
De implicatie hiervan is dat de wetenschappen ons
geen wereldbeeld en ook geen mensbeeld opleve-
ren. Want die twee zijn juist gericht op eenheid en
samenhang. Het tweede punt hing hiermee samen
en betrof de verhouding theoretische reflectie en
alledaags kennen. Wij hebben het pleidooi gevoerd
voor het primaat van het alledaagse kennen. Theo-
retische reflectie komt per definitie achteraf.

Als er een vorm van (christelijke) filosofie is die
accent heeft gelegd op beide punten, is het ‘de’ re-
formatorische wijsbegeerte. Als geen ander heeft
deze richting van denken erop gewezen dat een-
heid en samenhang gegeven zijn in de alledaagse
ervaring, dat theoretisch denken abstraheert van
deze ervaring en dat de resultaten van wetenschap-

pelijk inzicht nooit de werkelijkheidservaring kun-
nen vervangen. Zeer sterk heeft deze vorm van
filosofie gewezen op het gevaar van verabsolute-
ring van het theoretische kennen. Onder verab-
solutering versta ik: verzelfstandiging, reificatie,
doen alsof een bepaald inzicht ‘op zich’ staat. We-
tenschappelijke kennis is altijd en per definitie het
resultaat van analyse (ontleden van een geheel in
kleinere onderdelen) en abstractie (het op een be-
paalde specifieke wijze bestuderen van een van die
kleinere onderdelen). Wat de wetenschap met die
middelen ontdekt betreft altijd een aspect van het
geheel. Het gaat steeds om een specifieke manier
van waarnemen en reconstrueren. Aldus ontsnapt
per definitie het geheel in zijn samenhang en een-
heid aan de vakwetenschappelijke blik.

Het opmerkelijke is dat ‘de’ wetenschap niet in
staat is om, nadat ze een partje uit het geheel heeft
geisoleerd en dit vanuit een bepaalde gezichtshoek
heeft bestudeerd, de conclusies ten aanzien van dit
‘partje’ op een vloeiende manier weer in te passen
in het grotere geheel. Dat lukt in elk geval niet met
de middelen van de wetenschap. We blijven om zo
te zeggen altijd de barsten zien. Wie wetenschap
bedrijft, raakt dus onherroepelijk iets kwijt: het ge-
heel, de samenhang.4

Het is dit gegeven dat aan de wieg staat van
de filosofie van Herman Dooyeweerd, een van de
grondleggers van de reformatorische wijsbegeerte
(Dooyeweerd, 1953-1958). Al in de allereerste zin-
nen van zijn wijsgerige hoofdwerk stelt hij dat de
wetenschapper door de methode van analyse en
abstractie het vanzelfsprekende besef van samen-
hang en eenheid van de werkelijkheid kwijtraakt;
dat die samenhang en eenheid naderhand nooit
begripsmatig of wetenschappelijk te achterhalen
zijn; terwijl ze in de alledaagse ervaring op een
vanzelfsprekende wijze aanwezig zijn. We ervaren
die samenhang en eenheid continu, ook al zijn we
ons dat niet voortdurend bewust.

Vervolgens draait de filosofie van Dooyeweerd
eigenlijk om twee zaken: (a) de analyse van de
manier waarop de werkelijkheid is gestructureerd
(de ‘partjes’) en (b) de analyse van de (religieuze)
gerichtheid van alle menselijke activiteit. Die ge-
richtheid vindt zijn oorsprong in het hart, neemt
in de cultuur en in de wetenschap de vorm aan
van een ‘grondmotief’ en drukt zich filosofisch uit

185



GERRIT GLAS

in een ‘idee’, dat wil zeggen in een soort filosofi-
sche intuitie omtrent samenhang, eenheid en oor-
sprong van de werkelijkheid. De term ‘wetsidee’
— aanvankelijk duidde Dooyeweerd zijn filosofie
aan als ‘wijsbegeerte der wetsidee’ — verwijst naar
deze (drie) ideeén van samenhang, eenheid en
oorsprong. Elke filosoof en elke filosofische stro-
ming gaan uit van een bepaalde ‘wetsidee’.

Wat betekent dit alles nu ten opzichte van
Murphy en Barbour? We zagen dat Murphy de
oplossing van de spanning tussen religie en we-
tenschap zoekt in de wetenschap en dat zij daarbij
de neiging heeft om wetenschap en wereldbeeld
in elkaars verlengde te zien. Dit suggereert dat de
wetenschap in staat is om samenhang en eenheid
te (re)construeren. Daartegenover moet evenwel
in navolging van Dooyeweerd met kracht worden
gehandhaafd dat zo'n reconstructie altijd achteraf
plaatsvindt en wel tegen de achtergrond van een
altijd al aanwezige en vooronderstelde samenhang
en eenheid zoals die in de dagelijkse ervaring pre-
sent is.5 Het is niet de wetenschap die samenhang
en eenheid sticht. Die samenhang en eenheid zijn
er altijd al (ook al worden ze niet ervaren) en de
wetenschappen geven er elk op eigen wijze een
bepaald en beperkt zicht op.® Ten opzichte van
Barbour geldt in feite hetzelfde punt, alleen veel
minder scherp en existentiéler, omdat Barbour
meer vanuit een evenwicht tussen de verschillen-
de perspectieven (ervaring, theologie, vakweten-
schap, filosofie) denkt en omdat hij tot het eind de
procesfilosofie blijft voorstellen als een optie, als
het kader met de beste papieren. Barbour lezend
vraagt men zich af of het kwaad en de gespleten-
heid van het bestaan wel voldoende tot hun recht
komen. Is zijn stijl van filosoferen niet te reflexief
en harmoniserend om het brute en ondoorzichtige
van het leven te kunnen plaatsen? Hoe verhouden
filosofie en leven zich in werkelijkheid?

KENNIS EN PRAKTIJK

Hoe nu verder? Krachtiger dan tot nu toe zullen
we moeten volhouden dat de reflectie als gedis-
ciplineerde intellectuele activiteit altijd achteraf
komt. Dat geldt voor de filosofie, voor de weten-
schap, voor professionele kennis en zelfs voor
het alledaagse bestaan. De resultaten van reflectie
staan dus nooit op zich, maar functioneren in een

186

bepaalde context, een praktijk. Zo'n praktijk heeft
invloed op de manier waarop we de werkelijkheid
eerst in ons hoofd en later ook in het echt ordenen
en structureren. Het leven zet zich naar de leer.
Maar het omgekeerde geldt natuurlijk ook, dat de
leer zich voegt naar het leven. Er is sprake van een
wederzijdse beinvloeding van reflectie en praktijk.

In het vorige artikel zijn we vooral ingegaan op
professionele praktijken. In principe kunnen we
echter ook de andere drie kentheoretische niveaus
relateren aan praktijken. Zo vindt wijsgerige reflec-
tie plaats in een praktijk van expliciteren, overwe-
gen en argumenteren, een praktijk van mondeling
en schriftelijk verkeer in boeken en tijdschriften.
Die praktijk interfereert met andere praktijken: fi-
losofen maken deel uit van adviescommissies, ze
zijn werkzaam in de sfeer van planning en beleid,
ze schrijven in kranten, hun boeken worden door
een breder publiek gelezen.

Ook de activiteiten van de wetenschapper kun-
nen als een praktijk worden opgevat. Juist de laat-
ste twee decennia is er veel meer aandacht voor
hoe de context van het laboratorium of de toeval-
lige beschikbaarheid van een bepaalde techniek
een vormende invloed heeft op het denken van de
wetenschapper (Latour, 1988). Zo wordt de onder-
zoeksagenda van de psychiatrie momenteel voor
een belangrijk deel bepaald door drie technische
vindingen: beeldvormende technieken (MRI, PET,
CT scan); DNA technologie (ontrafeling van het
genoom); en informatietechnologie die het mo-
gelijk maakt om razendsnel complexe statistische
berekeningen over grote datasets uit te voeren.

Ook in de alledaagse ervaring is er een voort-
durende uitwisseling tussen reflectie en praktijk.
We doen bepaalde ideeén op en toetsen die aan
ons eigen leven of dat van anderen. Wat we ooit
gehoord of gelezen hebben zijn we bijna vergeten
tot het op een bepaald moment in een bepaalde
situatie opeens relevant wordt. Maar het kan ook
omgekeerd: ons overkomt iets en we gaan op zoek
naar een verklaring.

Kan de wetenschap op dezelfde manier worden
getypeerd als een professionele praktijk, dat wil
zeggen met een constitutieve en een regulatieve
zijde? Ik meen van wel. Ook voor de wetenschap
geldt dat deze zich op een overkoepelend ‘regu-



MODELLEN VAN ‘INTEGRATIE’ IN DE PSYCHOLOGIE EN PSYCHIATRIE (III) — DE FILOSOFIE VAN WETENSCHAP EN PRAKTIJK

latief” idee richt (waarheid; het begrijpen van een
bepaald verschijnsel), maar dat ze als praktijk door
die regulatieve idee niet wordt gekwalificeerd.
Wetenschappelijke activiteit is in beginsel logisch
gekwalificeerd. Theorieén zijn logische ‘artefacten’,
om een term van Stafleu te gebruiken. ‘Logisch’
betekent in dit verband: intellectueel transparant,
coherent, tegenspraak uitsluitend. Theorieén zijn
gericht op (wetmatige) verbanden en op verhelde-
ring van concepten die iets van de structuur van de
werkelijkheid laten zien.

Dit verhelderen (of ontsluiten) kan op verschil-
lende wijzen plaats vinden. Ik noem — aan de hand
van het werk van Stafleu — vier verschillende ma-
nieren.”

Allereerst kan een theorie of hypothese gericht
zijn op objectivering. Het verschijnsel dat wordt be-
studeerd wordt tot object gemaakt, dat wil zeggen
weergegeven op een manier die het hanteerbaar
maakt voor berekening, vergelijking en voorspel-
ling. Dit ‘hanteerbaar maken’ gebeurt (bijvoor-
beeld) door weergave in de vorm van een model
of van een mathematische of statistische formule,
algoritme of voorspelling. De objectivering stelt
het geobjectiveerde aldus mentaal voor ogen. We
zouden deze vorm van ontsluiting retrociperend
(= op het vorige teruggrijpend) kunnen noemen
— retrociperend omdat in de orde van de zijnswij-
zen het getalsmatige en ruimtelijke ‘eerder’ aan
de orde is dan de zijnswijze die het te bestuderen
verschijnsel kenmerkt. Een voorbeeld is de selec-
tie van bepaalde genen in het proces van evolutie:
deze selectie van genen kan in de vorm van een
algoritme worden gerepresenteerd; vanuit het bio-
tische wordt teruggegrepen op een mathematische
wijze van voorstellen.

Vervolgens kan een theorie ook gericht zijn op
praktische toepassing. Vaak gebeurt dit door het
gebruik van apparaten en technische procedures
of door inpassing van wetenschappelijke kennis
in een bepaalde ambachtelijke praktijk. De ortho-
peed die een stalen pen aanbrengt in het boven-
been moet iets weten van de fysische krachten die
op het bovenbeen worden uitgeoefend. Kennis van
de mechanica voegt zich in in een ambachtelijke
praktijk. We zouden deze richting van ontsluiting
anticiperend kunnen noemen (in contrast met de
eerder genoemde retrociperende richting). Antici-

peren betekent letterlijk: vooruitgrijpen, namelijk
op wijzen van functioneren die boven het logische
uitgaan. Het technische ontwerp is een van de be-
langrijkste vormen van deze ontsluitingsrichting.
Denk bijvoorbeeld aan het ontwerp van een lens
op basis van kennis over de breking van licht en
kennis van materialen zoals glas. Microscopen en
telescopen fungeren vervolgens zelf weer als mid-
delen om wetmatigheden van de werkelijkheid te
bestuderen.

In de derde plaats kan theorievorming bestaan
uit het bloot leggen en analyseren van algemeen
geldige verbanden die voor een bepaalde zijns-
wijze of modaliteit gelden. We zouden dit de mo-
dale of universele richting van ontsluiting kunnen
noemen. Het gaat hier om ‘zuivere’ of fundamen-
tele wetenschapsbeoefening. De getaltheorie en
de theoretische fysica zijn voorbeelden — althans
grote delen van deze disciplines.

Ten slotte zal theorievorming ook vaak de rich-
ting inslaan van specificatie van de verbanden die
voor een bepaald type van verschijnselen gelden.
Deze richting van ontsluiting zouden we typerend
en specificerend kunnen noemen. We kunnen hier
denken aan allerlei vormen van interdisciplinair
onderzoek. Zo behoren emoties tot een bepaald
‘type’ van psychische verschijnselen. Dit type van
verschijnselen kan langs allerlei wegen worden
bestudeerd: fysisch, biologisch, psychologisch,
en vanuit een sociale optiek. Dit soort onderzoek
probeert een bepaald type van verschijnselen te
begrijpen door deze vanuit verschillende weten-
schappelijke invalshoeken en dus interdisciplinair
te bekijken.

Kwalificerend voor het wetenschappelijk bedrijf is
dus het denkend zich richten op de structuur van
de werkelijkheid (zie Figuur 3). De structuurkant
staat bovenaan in de figuur getekend en wordt
onderscheiden van wat aan die structuurkant (wet-
ten; wetmatige verbanden) ‘onderworpen’ is (onder
in Figuur 3). Het denken wordt daarbij in vier
mogelijke richtingen ontsloten. Zoals de voorbeel-
den laten zien hebben die verschillende richtingen
elkaar ook nodig. Zo zijn theorieén die in objective-
rende zin iets vaststellen over bepaalde wetmatige
verbanden (bijvoorbeeld econometrische modellen
die de ontwikkeling van de rente voorspellen) vaak

187



GERRIT GLAS

Ontsluitingsrichtingen van de wetenschap
(vrij naar Stafleu, 1980; 1987)

Wetten; structuren

Universaliserend
Modaal <

t
|
|

Toepassing
Anticiperend
Techniek; technische ontwerpen

ol
e

Specificerend

Fundamenteel onderzoek

e
»

Objectivering
Retrociperend
Modellen, formules, algoritmes

|
'

» Typen van verschijnselen
Interdisciplinair onderzoek

Dat wat aan wetten
onderworpen is

Figuur 3

afhankelijk van het gebruik van apparaten die zelf
op hun beurt het product zijn van intellectuele ver-
beelding in de anticiperende richting (het econo-
metrische model maakt bijvoorbeeld gebruik van
rekenkracht van computers). Evenzo is kennis van
wetmatige verbanden die voor een bepaald type
verschijnselen gelden (bijvoorbeeld de Natrium-
Kaliumpomp in de celmembraan) athankelijk van
kennis van universele (modale, in casu fysisch-
chemische) verbanden.

Funderend voor de wetenschap is de bestaande
kennis, inclusief de technieken die hebben bijge-
dragen tot het tot stand komen van die kennis,
zoals die wordt overdragen in leerboeken, labo-
ratoria en academische centra. Deze fundering
heeft een deels talig (teksten) en deels fysisch (de

188

laboratoriumcontext) karakter, maar dient toch als
geheel als historisch te worden aangemerkt, waar-
bij het historische wordt opgevat als ‘formatief.?
De ontsluiting van een wetenschapsgebied vindt
plaats doordat de wetenschapper zijn verbeelding
gebruikt door bestaande kennis en kunde in con-
tact te brengen met een bepaald probleem. Het ver-
beeldingsvol gebruiken van de eigen logische ver-
mogens leidt tot de articulatie van een hypothese.
Deze hypothese kan gericht zijn op objectivering
(modelbouw), toepassing (technologie; professi-
onele praktijk), universalisering (fundamentele
wetenschap) of specificering (interdisciplinaire
wetenschap). Afhankelijk van de richting van de
hypothese zal een bepaalde context het meest ge-
eigend zijn om de hypothese te bevestigen of weer-



MODELLEN VAN ‘INTEGRATIE’ IN DE PSYCHOLOGIE EN PSYCHIATRIE (III) — DE FILOSOFIE VAN WETENSCHAP EN PRAKTIJK

leggen. De onderzoeker zal die context proberen
te creéren.

Conditionerende factoren zijn opnieuw van so-
ciale, economische, en juridische aard. In principe
verloopt het betoog hier analoog aan wat daarover
in het vorige artikel werd opgemerkt ten aanzien
van normatieve praktijken. Omdat het mij hier
vooral gaat om de samenhang tussen het kwali-
ficerende aspect (constitutief) en het aspect van
richting (regulatief) zie ik hier af van een nadere
typering van deze conditionerende factoren.

Wat uit het bovenstaande vooral onthouden
moet worden is dat de wetenschap niet zonder
meer een afspiegeling biedt van de werkelijkheid,
maar op vele verschillende manieren iets probeert
te onthullen van achterliggende wetmatige prin-
cipes en verbanden, met het oog op een bepaald
doel. Wetenschap is een activiteit met een ontslui-
tend karakter. De richting van de ontsluiting be-
paalt welke context en dus ook welke praktijk het
meest geéigend is.

Het behoeft nauwelijks betoog dat het geloof —
wetenschap probleem vanuit deze benadering op-
nieuw een andere en zeer diverse gedaante krijgt.
Primair gaat het om de vraag of de veranderingen
en inzichten in de constitutieve sfeer sporen met
regulatieve noties als waarheid en inzicht. Ver-
volgens staan we voor de vraag of de richting van
ontsluiting past bij de context. Ten slotte gaat het
om de vraag hoe de normen van non-contradictie,
evenwicht (tussen verschillende perspectieven), en
zuinigheid (vermijden van redundantie) tot hun
recht komen. Christelijke wetenschap is meer dan
kritiek op tegenstrijdigheden van anderen (anti-
nomieén kritiek). Ze is gericht op het evenwichtig
recht doen aan alle normen die voor de ontwik-
keling van het betreffende wetenschapsgebied van
belang zijn. Dit streven naar evenwicht en veelzij-
digheid staat ook wel bekend als ‘simultane norm-
realisatie’.

KUNNEN WE PRAKTIJKEN KENNEN?

Ik wil dit artikel besluiten met het aan de orde stel-
len van een fundamentele vraag die van een heel
andere orde is. Van het kennen zijn we in de loop
van deze drie artikelen de richting ingeslagen van
praktijken waarin die kennis een rol speelt. We
hebben vier soorten kennis onderscheiden. En

elke kennissoort bleek met een of meer praktijken
te kunnen worden verbonden. Omdat in die prak-
tijken kennis op een bepaalde wijze werd ontslo-
ten, hebben we een poging gedaan die praktijken
te analyseren.

De vraag waar ik aan het eind van deze artike-
lenreeks bij stil wil staan luidt, tot hoever de pols-
stok van de analyse van praktijken reikt. Kunnen
wij praktijken eigenlijk wel kennen? Is hun struc-
tuur nader te typeren? En bestaat die structuur ei-
genlijk wel?

Met die vragen belanden we opnieuw in diep
filosofisch vaarwater. Moet dat wel op deze plaats?
Ik denk dat het niet anders kan. Juist op het on-
derhavige punt bestaan er sterk door ideologie be-
paalde opvattingen. Ik doel op de opvatting dat er
niet zoiets bestaat als ‘de’ praktijk, net zo min als
er zoiets bestaat als ‘de’ werkelijkheid of ‘het’ be-
staan. Dat te veronderstellen zou volgens hen die
deze opvatting huldigen neerkomen op een naief
realisme. Hooguit kunnen we het volgens de aan-
hangers van deze ideologie hebben over bepaalde
interpretaties van praktijken. Praktijken zijn con-
structies, conventies in manieren van met elkaar
omgaan, rituelen die onze omgang met de werke-
lijkheid structureren. Zeggen dat een professione-
le praktijk structureel bepaald wordt door bepaalde
normen, is in feite pogen het eigen gelijk met een
beroep op de wetenschap door te drukken. Ook de
wetenschap is niet ‘objectief’. Ze ontwikkelt zich
anarchistisch. Theorieén zijn in het beste geval
dwarse ideeén die hun nut en dus waarheid be-
wijzen doordat er gebruik van wordt gemaakt.9 En
of er van theorieén gebruik wordt gemaakt is in
de praktijk van (vooral) de menswetenschappen en
de economie vaak een zaak van beeldvorming en
overreding. Wetenschap ontwikkelt zich dus niet
krachtens een interne logica, maar in interactie
met de beeldvorming die er maatschappelijk en
individueel over die wetenschap bestaat.

Deze wijze van denken treffen we aan in het
zogenaamde constructivisme en in bepaalde post-
moderne beschouwingen. Het constructivisme als
filosofische stroming (om het daarbij te houden)
stelt dat we geen toegang hebben tot de werkelijk-
heid zoals die op zich is. Hoe we over de werke-
lijkheid spreken en hoe we er mee omgaan wordt
bepaald door onszelf, door de scheppende ver-

189



GERRIT GLAS

mogens van de mens. Werkelijk is wat we van de
werkelijkheid maken, hoe we deze construeren —
vandaar de term constructivisme. Dat geldt voor de
cultuur, maar ook voor onze denkbeelden over de
natuur. Er is niet zoiets als de natuur op zich. Wat
we natuur noemen is altijd een denkbeeld over de
natuur.

Het behoeft nauwelijks betoog dat deze gedach-
tegang uiterst populair is en ook invloedrijk bij
beleidsmakers en financiers van wetenschappelijk
onderzoek. Het is goed zich te realiseren dat het
constructivisme een stap verder gaat dan de filo-
soof Immanuel Kant (1781/1976). Kant meende
ook dat de werkelijkheid op zich niet kenbaar is,
maar hij hield vol dat we wel van de vooronder-
stelling van zo'n werkelijkheid moeten uitgaan.
Anders zweeft onze kennis in het luchtledige. De
werkelijkheid ‘op zich’ is met andere woorden
noodzakelijk (in Kants terminologie ‘transcenden-
taal’) voorondersteld. Zonder die vooronderstel-
ling verliest ons spreken iedere zin. Maar of wat
we over de werkelijkheid zeggen waar is, kunnen
we empirisch niet vaststellen.

Wat voor zin heeft het om zo'n onkenbare
werkelijkheid te veronderstellen, als toch op geen
enkele wijze die werkelijkheid als toets voor ons
kennen kan optreden? Kant heeft een tamelijk in-
gewikkeld antwoord op die vraag. Dat antwoord
komt erop neer dat de werkelijkheid zoals die op
zichzelf bestaat niet als extern criterium voor de
geldigheid van onze kennis kan dienen, van bui-
tenaf als het ware, maar dat we wel van binnen
(ons bewustzijn; onze kennis) naar buiten (de wer-
kelijkheid achter de kennis) kunnen werken en
al doende bevestigd kunnen worden dat het met
onze kennis de goede kant opgaat.'® Een belang-
rijk criterium voor dit ‘de goede kant opgaan’ is
het coherentie criterium. We gaan de goede kant
op als onze opvattingen coherent blijven.

Terug naar het constructivisme. Het is hier niet
de plaats voor een uitvoerige bespreking en weer-
legging. We zouden het Kantiaanse bezwaar kun-
nen noemen, dat zonder vooronderstelling van een
werkelijkheid buiten ons elk spreken zijn zin ver-
liest. Dit bezwaar is valide denk ik, ook al zijn er in
ander opzicht bezwaren in te brengen tegen Kants
benadering van het kenprobleem. Ook zouden we
er op kunnen wijzen dat het mens-zijn niet alleen

190

een kwestie van construeren is en dat het ook een
receptieve kant heeft. Onze receptieve vermogens
kunnen ons een waarheid onthullen die boven elke
geconstrueerde waarheid uitgaat, zo zouden we
kunnen betogen. In deze richting gaan denkers als
Levinas en Henry. Het meest principiéle bezwaar
is echter dat het constructivisme schatplichtig is
aan dezelfde visie op kennen die het kritiseert (te
weten het positivisme). Volgens die visie bestaat
het kennen uit het overbruggen van afstand, na-
melijk tussen subject en object. De constructivist
meent in feite dat deze afstand niet te overbruggen
valt. Het subject blijft steken in zijn interpretaties
en bereikt de overkant — de werkelijkheid zoals die
‘op zichzelf’ is — nooit.

In de door de constructivist bekritiseerde bena-
dering — die van het positivisme of naieve empiris-
me - is het wel mogelijk de ‘overkant’ te bereiken.
Vereenvoudigd weergegeven zegt de positivist
dat het kennende subject zintuiglijke indrukken
ontvangt die teweeg worden gebracht door (sti-
muli in) de objectieve werkelijkheid. Er is dus nog
steeds een kloof, maar die wordt door de zintui-
gen overbrugd. Het gaat hier niet om de details
of om historisch exacte typeringen, maar om het
grondpatroon van denken. Kernpunt is dat zowel
in het constructivisme als in het positivisme (en
Kantianisme) wordt uitgegaan van een principiéle
kloof tussen het kennende subject en de (objec-
tieve) werkelijkheid.

Het kritieke punt in de hele redenering is dat
ook het alledaagse kennen in beide benaderingen
wordt opgevat naar het model van het theoretisch
kennen, als zou ook in de alledaagse ervaring een
kloof moeten worden overbrugd. Dat is evenwel
niet het geval. De weerlegging van de gedachte dat
ook in het alledaagse kennen een kloof moet wor-
den overbrugd, vormt het hart van Dooyeweerds
analyse van de Verlichtingsfilosofie. Kern van deze
kritiek is dat in de Verlichtingsfilosofie de theore-
tische denkhouding wordt verabsoluteerd; dat wil
zeggen wordt gezien als iets ‘op zich’ en als maat-
gevend voor alle kennen, inclusief het alledaagse
kennen. Theoretische kennis prevaleert aldus
boven alledaagse kennis. Door die verabsolutering
wordt de verhouding tussen alledaags en theore-
tisch kennen omgekeerd: het theoretisch kennen is
niet meer een afgeleide van het alledaagse kennen;



MODELLEN VAN ‘INTEGRATIE’ IN DE PSYCHOLOGIE EN PSYCHIATRIE (III) — DE FILOSOFIE VAN WETENSCHAP EN PRAKTIJK

het alledaagse kennen is in feite een onvolmaakte
en feilbare variant van het veel betrouwbaarder
geachte theoretische kennen. Het is deze meestal
stilzwijgende verabsolutering die ertoe leidt dat
mensen menen dat de wetenschap ons de uitein-
delijke en beslissende waarheid over de werkelijk-
heid zal onthullen, hoe ontnuchterend misschien
ook (positivisme; sciéntisme). Het is diezelfde ver-
absolutering die maakt dat anderen zeggen dat we
nooit verder zullen komen dan onze interpretaties
en dat het zoeken naar een werkelijkheid daarach-
ter zinloos is (constructivisme).

Beide benaderingen gaan voorbij aan het pri-
maat van de alledaagse ervaring. Ik voel de lente
in de lucht hangen. Ik ervaar geen afstand en
vreemdheid, maar verwachtingsvolle vreugde en
de belofte van bloei en vitaliteit. Het is niet zo dat
ik vanuit de toren van mijn bewustzijn vreugde
en vitaliteit in een levenloze, neutrale werkelijk-
heid aan het projecteren ben. Nee, het gevoel van
verwachting en van vreugde kenmerken mijn be-
trekking tot de wereld op dat moment. Ook bij
de filosoof Max Scheler vinden we dit eerherstel
van de alledaagse ervaring. Als ik geniet van het
landschap om mij heen is dit volgens hem niet
omdat een eigenschap van het ‘objectieve’ land-
schap zich in mijn bewustzijn dringt (van buiten
naar binnen) of dat een subjectieve kwaliteit van
mijn innerlijke ervaring op de wereld buiten mij
wordt geprojecteerd (van binnen naar buiten). Het
is in de relatie tussen mij en het landschap dat
zich een bepaalde waarde ontsluit, namelijk een
esthetische waarde (Scheler, 1916). Dooyeweerd,
die (overigens los van Scheler) op hetzelfde spoor
zit, gaat nog een stap verder. Hij stelt niet alleen
dat alle kennen uitdrukking is van een betrekking
tussen mij en de wereld, maar hij ziet die betrek-
king als veel meer dan alleen een ken-relatie. Ken-
nen is verbonden met zowel het handelen (actief)
als met een veel breder repertoire van wijzen van
ervaren (receptief). Kennen wordt aldus ingebed
in een bredere context van handelen en ervaren.
Dit handelen en ervaren is zelf weer ingebed in
een orde die van scheppingswege gegeven is. Met
de christelijke notie ‘schepping’ is natuurlijk nog
lang niet alles gezegd. Voor het moment is het
voldoende te stellen dat ‘schepping’ in elk geval
duidt op een op elkaar aangelegd zijn van mens

en wereld. Met dit op elkaar aangelegd zijn hoe-
ven we niet direct te denken aan allerlei roman-
tisch-paradijselijke taferelen, maar allereerst aan
de structurele mogelijkheid van aansluiting en
ontsluiting. De mens is geen vreemde in de wer-
kelijkheid. De werkelijkheid laat zich ontwikkelen
door menselijke vermogens als inzicht, (hand)
vaardigheid en creativiteit.

TERUGBLIK EN CONCLUSIE

We begonnen deze drie artikelen met de vraag wat
integratie van geloof en wetenschap in de praktijk
van psychiatrie en psychotherapie kan betekenen.
Een lange weg voerde ons via de kentheorie (vier
soorten kennis) naar de gedachte dat kennis deel
uitmaakt van en wordt ontsloten door praktijken.
Integratie betekende op elk van de vier kennisni-
veaus wat anders. Vervolgens krijgt kennis in de
context van het handelen ook weer nieuwe dimen-
sies.

We analyseerden in het tweede artikel de ge-
zondheidszorg als een professionele praktijk. De
vraag naar het verband tussen religie en praktijk
verscheen nu als een vraag naar de betekenis van
de notie herstel (of heling). We schetsten herstel
in termen van structuur (constitutief) en richting
(regulatief). Richting en structuur konden verbon-
den worden via de idee van het zich-tot-zichzelf-
verhouden, hetgeen overigens ook een verhouding
tot anderen en tot de wereld impliceerde.

In het derde artikel lieten we aan de hand van
het werk van Murphy en Barbour zien hoe cruciaal
de verhouding tussen theorievorming en alledaags
kennen is. In beide benaderingen ging het op dit
punt mis. We gingen in op de reformatorische
wijsbegeerte, in het bijzonder op het werk van
Dooyeweerd, die sterke nadruk legde op het pri-
maat van de alledaagse ervaring. Wetenschap komt
altijd in tweede instantie. In de wetenschappelijke
denkhouding raken de samenhang en eenheid van
de werkelijkheid zoek. Deze zijn ook wetenschap-
pelijk niet meer te reconstrueren, terwijl ze in de
alledaagse ervaring gegeven zijn, niet thematisch,
maar impliciet. In positieve zin bleek het mogelijk
wetenschap te typeren als een praktijk die gericht
is op (logische) ontsluiting van de werkelijkheid,
en wel in vier richtingen: objectivering (modellen),
toepassing (techniek; professionele praktijk), uni-

191



GERRIT GLAS

versalisering (fundamentele wetenschap) en spe-
cificering (interdisciplinaire studie). Het geloof —
wetenschap vraagstuk laat zich nu herformuleren
als vraag naar de ‘juiste’ wijze van ontsluiten van
de werkelijkheid.

Het laatste deel van het betoog richtte zich
tegen het zogenaamde constructivisme. Het grote
euvel van zowel positivisme als constructivisme
bleek te zijn dat de theoretische kenhouding als
maatgevend wordt beschouwd, ook voor het alle-
daagse kennen. Daardoor wordt de relatie tussen
alledaags en theoretisch kennen omgekeerd. Alle
kennen zou zich naar het model van theoretisch
kennen dienen te gedragen. Daar tegenover moet
worden gesteld dat elk theoretisch kennen, hoe ge-
construeerd en specialistisch ook, voortbouwt op
de gewone ervaring en daar uiteindelijk ook weer
naar terugkeert. Het alledaagse kennen is niet al-
leen primair, maar ook ingebed in het menselijk
handelen. En dit menselijk handelen speelt zich
af in een wereld waarin de mens geen vreemde
is, maar tot zijn verbazing bemerkt dat zijn hand
er van alles vindt om te doen, teveel zelfs om op
te noemen.

NOTEN

! Deze deelgebieden zijn: onthechting van materieel

bezit, afstand doen van het recht op beloning; verwer-

ping van vergelding; geweldloosheid; acceptatie van

lijden; en onderwerping aan God (Murphy, 20053, p.

64).

Vooruitlopend op wat komen gaat: ook de wetenschap

kan worden bestudeerd als een praktijk. Net als voor

professionele praktijken (zie vorige artikel) geldt ook
voor de wetenschap als praktijk dat deze zich wel op
een overkoepelend ‘regulatief’ idee kan richten (zeg:
waarheid), maar dat daarmee die praktijk als praktijk
niet is gekwalificeerd. Wetenschap en wereldbeeld
hebben dus wel met elkaar te maken, in die zin dat de
‘regulatieve’ richting van een bepaalde tak van weten-
schap zich (voorlopig en feilbaar) kan articuleren in
de vorm van een wereldbeeld — net zoals het ethos
van een bepaalde professie een voorlopige en feilbare
articulatie is van hoe die professie zichzelf vanuit een
overkoepelend perspectief ziet. Deze wereldbeelden
blijven echter altijd tastende interpretaties die nooit

‘afdalen’ naar het niveau van het toetsbare en begrip-

pelijk-wetenschappelijke.

3 De procesfilosofie heeft enkele sterk speculatieve ele-
menten, bijvoorbeeld de idee dat ook de niet levende
natuur gekenmerkt wordt door een binnenzijde die al
vooruitloopt op wat in hogere levensvormen bewust-
zijn gaat worden. Ook neigt de versie van procesfilo-

192

10

sofie die Barbour aanhangt ertoe het kwaad als evo-
lutionair onvermijdelijk te zien. Ten slotte neigt de
procesfilosofie tot een gedeeltelijk uitwissen van de
grens tussen Schepper en schepsel, meer in het bij-
zonder tot panentheisme (volgens het panentheisme
is God of het goddelijke op enigerlei wijze present in
heel de natuur).

Wat hier bedoeld wordt, ervaart iedere coassistent
of leerling psychotherapeut wanneer hij of zij boe-
kenwijsheid probeert toe te passen op een concrete
patiént of cliént. De leerling kent de termen, maar
weet niet of wat hij waarneemt bij die termen past.
Hij verkeert in het onzekere over het relatieve gewicht
van een bepaalde verklaring in het grotere geheel. Nu
eens verliest hij zich in een bepaalde denkwijze en
vertekent hij de realiteit, op andere momenten ziet
hij een mogelijke verklaring helemaal over het hoofd.
Professionaliteit bestaat voor een groot deel uit ‘kno-
wing how’, het vermogen om door de bomen (de ver-
schillende verklaringmodellen) het bos (het geheel)
te blijven zien; met andere woorden uit realiteitszin,
gevoed door alledaags verstaan.

Deze ervaring van eenheid en samenhang sluit ove-
rigens ervaringen van gespletenheid niet uit. De
gespletenheid wordt evenwel pas als gespletenheid
ervaarbaar als er op de achtergrond toch minstens
een vermoeden van samenhang en eenheid bestaat.
Dit argument is overigens sterk verwant aan de inzet
van de existentiéle fenomenologie bij de jonge Hei-
degger, namelijk dat elke wetenschappelijke duiding
van het menselijk bestaan ‘altijd al’ (‘immer schon’)
wordt voorafgegaan door een oorspronkelijker wijze
van bestaan die uitdrukking geeft aan samenhang,
betekenis en zin.

Zie Stafleu 1980, hoofdstuk 1, met name p. 22;
Stafleu 1987, pp. 153-157. Stafleu geeft een creatieve
uitwerking van een wetenschapsfilosofie (van de
natuurwetenschappen) die is gebaseerd op de syste-
matiek van Dooyeweerd.

In het denken van Dooyeweerd speelt de historische
‘wetskring’ een belangrijke rol. Het historische is bij
Dooyeweerd verbonden met de idee van historische
‘machtsvorming’ of ‘ontwikkeling’ en dus eigenlijk
met cultuur. Achterliggende gedachte is dat in de
ontwikkeling van culturen bepaalde ontsluitingen
pas mogelijk worden gegeven een bepaald ontwikke-
lingspeil. We staan op de schouders van onze voorou-
ders. Dat geldt ook in de wetenschap.

Voor de interactie tussen reflectie en praktijk geldt
vervolgens dat we te maken hebben met twee inter-
pretaties: de interpretatie van de praktijk en de inter-
pretatie in de vorm van de reflectie 6ver de betref-
fende praktijk.

Ik doel hier op Kants theorie over het schematisme
die beschrijft hoe zuivere verstandsbegrippen toege-
past kunnen worden op dat wat zintuiglijk aan ons
verschijnt (Kant, 1781/1976, B 176 wv).



MODELLEN VAN ‘INTEGRATIE’ IN DE PSYCHOLOGIE EN PSYCHIATRIE (III) — DE FILOSOFIE VAN WETENSCHAP EN PRAKTIJK

LITERATUUR

Barbour, I.G. (1997). Religion and science. Historical
and contemporary issues [a revised and expanded
edition of religion in an age of science]. New
York: Harper & Collins.

Dooyeweerd, H. (1953-1958). A New Critique of
Theoretical Thought, Vol. I-IV. Amsterdam: H.]J.
Paris/ Philadelphia: Presbyterian and Reformed
Publishing Company.

Dueck, A. & C. Lee (Eds.) (2005). Why psychology
needs theology. A radical-Reformation perspective.
Grand Rapids: Eerdmans.

Glas, G. (1996). De mens. Schets van een antro-
pologie vanuit reformatorisch wijsgerig per-
spectief. In: R. van Woudenberg (red.), Kennis
en werkelijkheid. Kampen & Amsterdam: Kok
i.s.m. Buijten & Schipperheijn, 86-142.

Glas, G. (2001). Angst — beleving, structuur, macht.
Amsterdam: Boom.

Jochemsen, H. & G. Glas (1997). Verantwoord me-
disch handelen. Proeve van een christelijke medische
ethiek. Amsterdam: Buijten & Schipperheijn.

Kant, I. (1781/1976). Kritik der reinen Vernunft.
Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Latour, B. (1988). Wetenschap in actie. Amsterdam:
Bert Bakker.

Murphy, N. (1990). Theology in the age of scientific
reasoning. New York: Cornell University Press.

Murphy, N.(1998). Non-reductive physicalism:

philosophical issues. In: Brown, W.S., N. Mur-
phy & H.N. Malony (Eds.), Whatever happened
to the soul? Scientific and theological portraits of
human nature. Minneapolis: Fortress Press, 127-
148.

Murphy, N. (2005). Constructing a Radical-Refor-
mation research program in psychology. In: A.
Dueck & C. Lee (Eds.) (2005). Why psychology
needs theology. A radical-Reformation perspective.
Grand Rapids: Eerdmans, 53-76.

Murphy, N. (2006). Bodies and souls, or spirited bod-
ies? Cambridge: Cambridge University Press.
Murphy, N. & W.S. Brown (2007). Did my neurons
make me do it? Philosophical and neurobiological
perspectives on moral responsibility and free will.

Oxford: Oxford University Press.

Scheler, M. (1916). Der Formalismus in der Ethik
und die materiale Wertethik. Neuer Versuch der
Grundlegung eines ethischen Personalismus. Bern,
Miinchen: Francke Verlag.

Stafleu, M.D. (1980). Time and again. A systematic
analysis of the foundations of physics. Toronto/
Bloemfontein: Wedge Publishing Foundation/
Sacum Beperk.

Stafleu, M.D. (1987). Theories at work. On the
structure and functioning of theories in science, in
particular during the Copernican revolution. Lan-
ham/New York/London: University Press of
America.

193



